
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 138 (2001)

Artikel: Gottes Männer im Thurgau : Dekanatsorganisation, Priesterwesen und
kirchliches Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Autor: Hopp, Anton

Kapitel: 7: Die Dekanate von 1921 bis 1970

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII Die Dekanate von 1921 bis 1970

1 Kapitularisches Leben

1.1 Neuordnung der Dekanate

Bereits 1898, anlässlich des Rücktritts von Dekan

Kuhn und der bevorstehenden Wahl eines neuen De-

kans, wurde im Kapitel Frauenfeld-Steckborn gefor-
dert, das Dekanat in Rücksicht auf die grosse Aus-

dehnung in die beiden ursprünglichen Kapitel Frau-

enfeld und Steckborn zu teilen; aber nur 11 Kapitu-
lare stimmten zu, 22 lehnten ab mit der Begründung,
das könne man nicht bei einer Dekanenwahl ent-
scheiden. Erst unter Bischof Stammler erfolgte nach

1915 in einigen Kantonen eine Neuordnung der De-

kanate, so auch im Thurgau.'"
Ein Konzept einer neuen Kapitelseinteilung, ver-

fasst 1920 vom neu ernannten Kommissar Suter*",
stellt zuerst Thesen auf: Eine Neueinteilung sei not-

wendig, Arbon habe 22 Pfarreien mit 29 Beneficien,
Frauenfeld-Steckborn 33 Pfarreien mit 43 Beneficien;

es sei dem Dekan fast nicht möglich, das Kapitel zu vi-

sitieren und Religionsexamen abzunehmen, ohne

tage- oder wochenlang von seiner Pfarrei abwesend

zu sein; die Kapitel sollten annähernd gleich gross
sein, keines mehr als 15, keines weniger als 10 Pfar-

reien umfassen; die geographische Lage, die Ver-

kehrsmittel sowie eine günstige Einteilung der Regi-

unkeln seien zu berücksichtigen.
Kommissar Suter erörtert nun drei Möglichkei-

ten: A) Drei Kapitel: Oberthurgau (19 Pfarreien), Un-

terthurgau (17), Flinterthurgau (19); «Beurteilung:
Eine Neueinteilung lohnt sich nicht.» B) Vier Kapitel:

Oberthurgau (15) mit Regiunkeln Arbon und Bi-

schofszell, Unterthurgau (13) mit Regiunkeln Kreuz-

lingen und Steckborn, Mittelthurgau (14) mit Regiun-
kein Weinfelden und Frauenfeld, Flinterthurgau (13)
mit Regiunkeln Fischingen und Sirnach; «Beurteilung:
Empfehlenswert, nimmt Rücksicht auf die geographi-
sehe Lage, ist leicht in Regiunkeln abzugrenzen.» C)

Fünf Kapitel: Arbon (11), Bischofszell (12), Steckborn

(10), Frauenfeld (11) und Fischingen (11); «Beurtei-

lung: Einfachste Lösung, verdient den Vorzug: kleine

Kapitel, doch gross genug, keine Einteilung in Regi-

unkeln.»
Die Variante Cm/T fünf De/canafen setzt sich durch,

wenn auch nicht ohne Widerspruch: Der frühere Ar-
boner, dann Bischofszeller Kammerer findet die Fünf-

teilung einen «Unsinn». Grundlage der neuen Eintei-

lung sind die Regiunkeln der Pastoralkonferenzen.
Vom alten Dekanat Arbon werden die beiden Regi-
unkeln zu den Dekanaten Arbon und ß/sebofsze// mit

je 12 Pfarreien. Das in der Planung Bischofszell zuge-
teilte Flagenwil bleibt bei Arbon und Wuppenau, zu

Fischingen geplant, bei Bischofszell. Bischofszell

übernimmt zudem die vormaligen Frauenfelder Pfar-

reien Weinfelden und Bussnang - eine Veränderung
also über eine uralte Dekanatsgrenze hinweg! Vom

alten Dekanat Frauenfeld-Sfec/cbom wird die Regiun-
kel Müllheim aufgeteilt. Die Regiunkel Diessenhofen

nimmt den alten Namen Steckborn an, übernimmt

von Müllheim die Pfarreien Homburg und Gündelhart
und zählt als Dekanat nun 10 Pfarreien. Frauenfe/d,

neu mit 11 Pfarreien, bekommt Müllheim mit Her-

dem, Pfyn und Leutmerken und tritt Aadorf und Tä-

nikon an das Dekanat F/scb/ngen, die ehemalige Re-

giunkel Sirnach, ab. Fischingen gibt dafür Lommis an
Frauenfeld ab und hat somit 10 Pfarreien. Jedes Ka-

pitel wird durch diese Einteilung zugleich eine Pasto-

ralregiunkel.®"
Die Diözesanstatuten von 1931 verlangen, dass

eine Regiunkel nicht mehr als 15 Mitglieder hat. Das

Kapitel Arbon, das mit Pfarrern, Kaplänen und Vika-

ren 17 Mitglieder zählt, ersucht das Ordinariat, von
einer Teilung in Regiunkeln abzusehen, da «der Ge-

dankenaustausch zu klein würde, wenn bloss 8-9
Hochw. Herren sich zu Regiunkeln zusammenschlies-

655 BvB, S. 227.

656 StATG Bb 10, 10/0.

657 Vgl. Karte 7.

209



sen würden». In der Folge bleibt das Kapitel eine Re-

giunkel.
Mit dem Kirchenrat hat das Ordinariat keinen

Kontakt aufgenommen, als die Dekanate aufgeteilt
wurden; dies sei die einzige Klage gewesen, die der

damalige Kirchenratspräsident Alphons von Streng

geäussert habe, teilt dessen Sohn, Bischof Franziskus

von Streng, im April 1968 dem Kirchenrat mit."®

Infolge der Neueinteilung müssen auch die Kap/-
fe/sfoncfe der alten Dekanate auf die neuen verteilt
werden. Da geht es um die Frage, ob die beiden alten

Fonds zusammengelegt und gleichmässig je nach

Pfarreienzahl auf die fünf Dekanate verteilt werden
sollen oder ob jeder alte Kapitelsfonds auf die zu den

alten Dekanaten gehörenden Pfarreien verteilt wer-
den soll. Nach einem Briefwechsel zu urteilen, bevor-

zugt der Kommissar die erste Lösung. Aber das alte

Kapitel Frauenfeld-Steckborn war mit einem Vermö-

gen von über 15 000 Franken eher reich, das Kapitel
Arbon demgegenüber mit knapp 3000 Franken eher

arm. Im Kapitel Frauenfeld-Steckborn sind viele mit
einer Zusammenlegung deshalb nicht einverstanden

und bezeichnen einen solchen Vorgang als kommu-
nistisch, «den wir alle bei den Bolschewisten verurtei-
len als eine ungerechte Verletzung des Eigentums-
rechts.» Pfarrer Johann Evangelist Traber aus Bichel-

see, Kammerer des alten Dekanats Frauenfeld-Steck-

born und nun des neuen Dekanats Fischingen, teilt
dies in einem Brief dem Kommissar mit. Er fügt aber

hinzu, es gäbe auch «einen erlaubten christlichen

Kommunismus, der auf freiem Willen beruhe wie bei

den Ordensleuten». Später schreibt er dem Kommis-

sar, jedes Kapitel solle das bekommen, was ihm

gehöre - «Sehen Sie die Rechnung genau an und
Sie werden sehen, dass ich ein ehrlicher Jud bin».

Diese Bemerkung steht im Zusammenhang mit einem
Guthaben des alten Dekanats Frauenfeld-Steckborn

von 6600 Franken bei der Leih- und Sparkasse

Eschenz, dort angelegt in deutscher Währung. «Schlim-

mer kann es mit Eschenz nicht mehr werden», meint

Traber mit Bezug auf die Inflation in Deutschland: «Die

Weltwirtschaft ist nach den christlichen Nationalöko-

nomen ein Ärgernis, die niedere Valuta der besiegten
Länder macht sie kaufunfähig, steckt den ganzen
übrigen Organismus an» - das zeige auch die Ar-

beitslosigkeit. Die Ehrlichkeit des Kammerers bezieht
sich wohl darauf, dass das Eschenzer Risiko bei Frau-

enfeld-Steckborn bleiben soll. Der Kammerer führt
nun einen Verteilschlüssel an und unterscheidet da-

bei zwischen bestimmtem vollwertigem und unbe-
stimmtem nominellem Eschenzer Wert.®®® Pro Pfarrei

vom alten Dekanat Frauenfeld-Steckborn trifft es Fr.

366.20, vom alten Dekanat Arbon Fr. 135.70. Aber
auch Arbon hatte eine Obligation von Fr. 500.- in

Eschenz. 1925 werden 40 Prozent der Eschenzer

Gelder ausbezahlt.®®"

1.2 Statuten

Gleich an den ersten Versammlungen der neuen Ka-

pitel im März 1921 kommt ein Statutenentwurf zur

Beratung. Schon am 7. Mai trifft die bischöfliche Be-

stätigung ein, und im Verlauf des Monats unterzeich-

nen alle Dekane und Kammerer die neuen Statuten.
Aber dieser schnelle Lauf gefällt nicht allen. Im Herbst

finden Pfarrer des Kapitels Frauenfeld, das Recht der

Kapitel, sich Statuten zu geben, sei verletzt worden;
die Bereinigung durch die Dekane allein sei «eine Ver-

gewaltigung und Schmälerung der Gewohnheits-
rechte» und vielfach zu Ungunsten der Kapitel aus-

gefallen. Dekan Lötscher spricht von einer «beweg-
ten Szene»; «Wenn nur nicht alles in eine Raisonnie-

rerei ausarten würde.»
1942 kommen revidierte Statuten heraus. Die

Dekane melden ihren Kapiteln zwar 1940/41, der

658 StATG Bb 10, 10/8.

659 StATG Bb 10, 10/2.
660 Verteilschlüssel im Protokoll Arbon.

210



Neudruck der Statuten von 1921 stehe bevor, aber

nur vom Kapitel Frauenfeld werden zwei unbedeu-
tende Wünsche eingebracht - ein grosses Interesse

an den Statuten scheint also nicht mehr zu bestehen.
Das uralte Recht der Kapitel, sich selber Statuten zu

geben, ist vergessen. Eigenartig ist zudem, dass nicht

mehr alle fünf Dekane unterzeichnen, sondern in

Stellvertretung «für die Geistlichkeit aller fünf thurg.
Kapitel» nur der bischöfliche Kommissar Haag und

Dekan Schlatter vom Kapitel Arbon. Bei den voraus-

gegangenen Statuten hatte nie der Kommissar un-
terzeichnet - es sei denn, er war Dekan.®"

1.3 Mitgliedschaft

Für die Statuten von 1921 stellt das Kapitel Arbon die

Forderung auf, dass auch ein Geistlicher, «der ein

ständiges deutsches Vikariat besitzt», selbstverständ-
lieh Mitglied des Kapitels und des Emeritenfonds sein

solle, denn bereits 1919 hat das alte Kapitel Arbon
die Vikare aufgenommen. Schon an der ersten Ver-

Sammlung des neuen Kapitels nimmt auch ein

Hilfspriester teil. Allerdings steht dann in den Statu-

ten, nur «ausnahmsweise» könnten Vikare auf-

genommen werden, und es ist hinzugefügt: «auf den

Emeritenfonds [haben sie] nur Anspruch auf beson-

deren Beschluss der Kommission dieses Fonds hin.»

1942 fallen diese Einschränkungen weg.

1.4 Die Ämter

Ein wesentliches, bis in die Entstehung der Dekanate
zurückreichendes Recht der Kapitel, den Dekan zu

wählen, besteht nicht mehr auf Grund des 1917 ver-
öffentlichen «Codex Juris Canonici». Er überträgt in

can. 445 dieses Recht dem Bischof; nach can. 446 soll

möglichst ein Pfarrer Dekan sein. Wie diese Rechtsän-

derung von den Kapitularen aufgenommen wird, da-

rüber schweigen die Quellen. Während früher ein De-

kan nach seiner Wahl vor dem bischöflichen Beauf-

fragten und dem versammelten Kapitel den Eid

treuer Amtsführung ablegte, so muss er nun zu die-

sem Zweck nach Solothurn reisen. Die Bischöfe ha-

ben sich vor der Wahl jeweils beim Kommissar er-

kundigt, wer als Dekan in Frage komme. Da konnte
es schon vorkommen, dass sich jemand übergangen
fühlte - von einem Pfarrer ist es 1937 sogar akten-

kundig. Weggefallen ist mit der neuen Regelung
auch die Mitteilung an die weltliche Behörde.

Dass auch der /Cammecer und der Sekretär einen
Eid zu leisten haben, ist völlig neu. Die lateinischen
Formeln dazu stehen in den Statuten von 1921. In

den neugeschaffenen Kapiteln haben die beiden den

Eid nur bei der ersten Bestellung geleistet, 1942 er-
wähnen ihn die Statuten nicht mehr. Weggefallen ist

das Amt des Deputaten, auch den Pec/e// gibt es nicht
mehr - er wird schon vorher kaum mehr eine Auf-
gäbe gehabt haben, denn an seine Stelle sind Post

und Telefon getreten. 1924 bezahlt das Kapitel Ar-
bon an die Gesamtkosten von Fr. 99.75 für die Ein-

richtung des Telefons in Güttingen Fr. 50 - zu Guns-

ten von Dekan Johann Baptist Kurz.®" Im Kapitel
Steckborn scheint es üblich gewesen zu sein, dem

Dekan bzw. dessen Kirchgemeinde das Telefonabon-

nement zu bezahlen - jedenfalls beschliesst 1957 das

Kapitel, nichts mehr zu zahlen: Die Kirchgemeinde
Mammern solle die eine Hälfte des Abonnements aus
dem Kirchenfonds begleichen, die andere Hälfte aus

der Armenpflege.
Das Amt des Komm/ssars bleibt sich gleich. Nach-

dem 1902 das Kommissariat wieder vom Amt des

Dekans getrennt wurde, wird 1920, kurz vor der Neu-

einteilung der Dekanate, Pfarrer Suter von Bischofs-

zell zum Kommissar ernannt und 1932 auch zum De-

661 Statuten 1921: StATG Bd O'OO'O, 0; Statuten 1942: StATG

Bd O'OO'O, 1.

662 Beschluss im Protokoll.

211



kan - der Bischof wolle die Ämter nicht mehr tren-

nen, teilt Suter dem Kapitel mit. 1967 kommt es zu

einer Auseinandersetzung wegen der Mitgliedschaft
des Kommissars im Kirchenrat. Der Kommissar war
zuvor entweder gewähltes Mitglied oder, wenn nicht

gewählt, Mitglied mit beratender Stimme. Als 1967

ein neues Gesetz über die Organisation der katholi-
sehen Landeskirche in Vorbereitung ist, steht im Ent-

wurf «bezüglich des bischöflichen Kommissars ein

Paragraph, der vom bisherigen Gesetz bedeutend ab-

weicht und nach meiner Ansicht eine Abwertung die-

ses Amtes zur Folge hat»: «Ist der bischöfliche Com-
missar nicht gleichzeitig Mitglied des Kirchenrates, so

kann er, wenn die Art der zu behandelnden Ge-

Schäfte es angezeigt erscheinen lässt, zu den einzel-

nen Sitzungen eingeladen werden. Er ist auf jeden
Fall einzuladen, wenn er selber bestimmte Geschäfte

an einer Sitzung mit dem Kirchenrat zu behandeln

wünscht.» (Nach einem Schreiben von Kommissar Jo-

hann Haag an Bischof von Streng). Wie aus dem nun

folgenden Briefwechsel zwischen Kommissar, Bischof

und dem Präsidenten des Kirchenrates, Dr. Hermann

Renner, hervorgeht, steht hinter diesem Entwurf die

Befürchtung, die Teilnahme des Kommissars würde den

Einfluss der Laien im Kirchenrat schmälern. Bischof

von Streng wendet sich nun mit einem Brief direkt an
die Synode. Er erwähnt unter anderem, es gäbe im

Bistum drei bischöfliche Kommissare: in Luzern, in

Zug und im Thurgau - «der am meisten in Anspruch

genommene und im Kanton am meisten beachtete
ist derjenige des Kantons Thurgau». Der Kirchenrat
macht nun Bischof von Streng den Vorwurf, der Ent-

wurf des neuen Gesetzes sei ihm Ende 1966 zuge-
stellt worden, da habe er jedoch nichts einzuwenden
gehabt. Auch dem Kommissar wird vorgeworfen, er

habe unkorrekt gehandelt, worauf sich dieser ge-
genüber Dr. Renner auf die Ausübung seiner Gewis-

senspflicht beruft. Nun fällt die ganze Angelegenheit
in den Wechsel des Bischofsamtes von Franziskus von
Streng, der altershalber den Rücktritt gibt, zu Bischof

Anton Hänggi, der sich in einem Brief vom März 1968
der Argumentation seines Vorgängers anschliesst.®"

Schliesslich bleibt der Kommissar Mitglied wie bis

anhin.
Seit 1921 besteht die fhurgau/sche Dekanenkon-

ferenz, zur der sich der Kommissar und die fünf De-

kane versammeln."" Seit 1930 gibt es zudem alljähr-
lieh die d/'özesanen Dekanenkonferenzen.®"

1.5 Aufnahme ins Kapitel

Die Aufnahme geschieht gemäss den Statuten von
1921 und 1942 in den seit alters überlieferten For-

men: Lateinische Eidesleistung des Aufzunehmenden
und lateinische Aufnahmeerklärung des Dekans. Be-

merkungen in Kapitelsprotokollen ist zu entnehmen,
dass auch das Verlesen des Lebenslaufes sowie der

Ausstand vor der Aufnahme üblich sind. 1933 ver-
ziehtet das Kapitel Frauenfeld auf das «Abtreten las-

sen». Die Gepflogenheit, dass der Aufgenommene
«der Reihe und Würde nach zu allen Kapitularen geht
und das Osculum pacis empfängt», fällt in den Statu-

ten von 1942 weg.
Was früher selbstverständlich war, wird immer

mehr in Frage gestellt: Bereits 1921 will im Kapitel
Steckborn bei der Statutenberatung eine Mehrheit

vom Eid absehen und sich mit einem Versprechen be-

gnügen. Auch in Frauenfeld gibt es Pfarrer, die sich

gegen den Eid aussprechen. Zur Diskussion um den
Eid kommt es besonders bei Neuaufnahmen. 1928
findet das Kapitel Arbon, es sei keine spezielle Auf-
nähme nötig, wenn ein Geistlicher bereits vorher in

einem thurgauischen Kapitel tätig gewesen sei; so

wolle man es in Zukunft halten. Wenn der Geistliche

hingegen von auswärts komme, sei er förmlich ins Ka-

663 StATG Bb 10, 10/9.

664 Im Protokoll Arbon vermerkt.
665 Protokolle: StATG Bd O'10'O, 1-7

212



pitel aufzunehmen, da mit der Mitgliedschaft im Kapi-
tel auch jene im Emeritenfonds verbunden sei. Aber

1932 ist dies bei der Aufnahme eines Pfarrers, der schon

vorher einmal im Thurgau wirkte, bereits vergessen -
oder ist es verboten worden? Im gleichen Jahr stellt
das Kapitel Frauenfeld fest, auch ein aus einem an-
dem thurgauischen Kapitel Kommender müsse den

Eid leisten, das sei kanonische Vorschrift. 1945 wird
in Bischofszell der Antrag gestellt, ein neuer Kapitular
sei ohne Eid, nur mit einem Versprechen aufzuneh-

men, da er bereits im Thurgau den Eid geleistet habe.

Aber wegen Abwesenheit des Dekans will der Kam-

merer nicht von den Statuten abweichen. 1947 bittet
in Fischingen ein Mitglied um Auskunft über den Ka-

pitelseid. Es wird ihm mitgeteilt, dass zur Zeit des

Bistums Konstanz die Kapitel eine eigene Körper-
schaft gebildet hätten. 1948 bezweifelt im Dekanat

Steckborn ein neuer Vikar die Notwendigkeit der Ei-

desleistung, da man nicht ohne Not schwören solle.

Doch bleibt es beim Eid, wenn auch der Protokollant
bemerkt: «Er wird nicht ganz unrecht haben.» 1957

begnügt sich das Kapitel Bischofszell, einen von aus-

wärts gekommenen Pfarrer nur noch zu begrüssen,
obwohl es 1958 in Frauenfeld heisst, die Dekanen-

konferenz halte an der feierlichen Form der Auf-
nähme fest. Im selben Jahr ist für Steckborn der Eid

«nicht mehr opportun». 1959 wehrt sich Dekan

Gmür im Kapitel Arbon vergeblich gegen die Ab-

Schaffung des Eides.'1960 nehmen die Frauenfel-

der Kapitulare «mit allgemeiner Zustimmung» zur
Kenntnis, dass Dekan und Kommissar Haag «aus

langjähriger Intention» den Eid nicht mehr verlange.
Bei einer Neuaufnahme 1964 folgt das Kapitel Fi-

schingen diesem Beispiel. Seither geschieht der Eintritt
ins Kapitel formlos. Auch die Eintrittsgebühr, der alte

Ingress, der nach den Statuten zehn Franken beträgt,
wird nicht mehr verlangt. Schon 1929 hat der Vor-
stand des Kapitels Frauenfeld-Steckborn beschlos-

sen, wer vorher in einem thurgauischen Kapitel tätig
gewesen sei, bezahle keinen Ingress. In die «gülti-

gen» Statuten wurden diese Änderungen aber nicht

aufgenommen - ein Zeichen dafür, dass die Statuten
ihre bindende Kraft verloren haben.

Der Ac/sfriff ist gleich geregelt wie in den Statuten

von 1899. Der Wunsch des Kapitels Frauenfeld, dass

ein Verbleib im Kapitel nur dann in Frage komme,

wenn einer 15 Jahre im Kanton war, wird für die Sta-

tuten von 1942 von der Dekanenkonferenz nicht an-

genommen. Aber bald verschwinden die Austrittsta-
xen aus den Kapitelsrechnungen.

1.6 Kapitelsversammlungen

Nicht mehr aufgeführt ist in den Statuten von 1921

der Kapitelsgottesdienst mit Requiem und Totenoffi-
zium für die verstorbenen Kapitulare. Bereits nach

den Statuten von 1899 war er nur alle vier Jahre zu

halten. Die Erinnerung daran ist aber nicht ganz ent-
schwunden: 1936 hält das Kapitel Arbon «nach ei-

nem Unterbruch von zwanzig Jahren» wieder einmal

ein «grosses Kapitel» mit Requiem. Ebenso Fischin-

gen 1937 und 1941 sowie Frauenfeld 1938. 1942

steht dann in den Statuten: «Jedes dritte Jahr soll eine

feierliche Kapitelsversammlung mit Seelamt gehalten
werden.» Diese Vorschrift ist allerdings vergeblich:
Nur das Kapitel Frauenfeld hält 1947, 1953 und 1962

eine Versammlung mit Requiem. Manchmal kommen
die Kapitel am Vormittag zusammen beim Jahresge-

666 Bei meiner eigenen Aufnahme ins Kapitel Arbon als Kaplan in

Romanshorn. Etwas boshaft wurde auch die Aufnahme-
formel des Dekans umgedeutet: «Ego venerabilis huius ca-

pituli decanus» heisst zwar «Ich, Dekan dieses ehrwürdigen
Kapitels», kann aber auch übersetzt werden mit: «Ich, der

ehrwürdige Dekan dieses Kapitels»! - Die Eidesformel war
mir damals unbekannt; als ich 1953 als Vikar nach Basel

kam, war weder von einem Eid noch von einer formellen
Aufnahme ins Kapitel die Rede. Auch gab es weder Konfe-

renzen mit bischöflichen Thesen oder freien Themen, noch
wurde die Christenlehre gehalten. Gingen im Thurgau die

Uhren anders?

213



dächtnis für einen verstorbenen Mitbruder. Wenn das

Kapitel Arbon ab 1942 die Versammlungen mit dem
«De profundis» für die verstorbenen Kapitulare ab-

schliesst, dürfte dies ein Ersatz für das vorgeschrie-
bene, alle drei Jahre zu haltende Seelamt sein.

Gemäss den Statuten von 1921 sind jährlich zwei

Versammlungen zu halten. Sie finden meistens an ei-

nem Nachmittag statt und beginnen mit dem «Veni

Creator», dem die Exhorte des Dekans folgt; enden

tun sie mit der «Adoratio Sanctissimi». An den Ver-

Sammlungen werden sowohl Dekanatsgeschäfte er-

ledigt wie bischöfliche Thesen behandelt. In der

Frühjahrsversammlung nimmt der Bericht von der

diözesanen Dekanenkonferenz grossen Raum ein.

Die Dekane geben die bischöflichen Weisungen,

Anregungen und Ermahnungen, die sie erhalten ha-

ben, an die Kapitulare weiter, die sie meist ohne Dis-

kussion zu Kenntnis nehmen. Zwei Bemerkungen aus

dem Kapitel Arbon seien hier aber eingefügt: 1951

«findet es das ganze Kapitel unhaltbar, dass immer

neue Bistumsopfer eingeführt werden», 1958 ist

man ungehalten «über die begehrlichen Wünsche

des Ordinariates nach ergiebigen Kirchenopfern».

Unabhängig von einer Dekanenkonferenz hat man
sich zudem ein Jahr zuvor geärgert über «diverse An-

sichtssendungen und Bettelaktionen von Diaspora-

pfarreien» und den Unmut darüber geäussert, «dass

sie mit bischöflichem Segen begleitet» seien.

Das Dekanat Steckborn ist über Jahre hinweg in

einer Sondersituation: Obwohl 1906 das Dekanat

Scbaffibac/sen errichtet worden war, nahmen dessen

Geistliche weiterhin an den Konferenzen der Regiun-
kel Diessenhofen teil. Nun schliessen sie sich auch

dem neuen Dekanat an, doch nehmen sie nur an den

Herbstversammlungen teil, da im Frühjahr vor dem

Referat die Kapitelsgeschäfte verhandelt werden. Weil

von den «Schaffhauser Herren» im Herbst immer ei-

nige abwesend sind, kommt es 1925 zu einer Aus-

einandersetzung: Die «Schaffhauser Herren» haben

in einem Bericht an das Ordinariat angegeben, sie

seien im Dekanat Steckborn konferenzgenössig; «das

scheint aber ein starker Missbrauch zu sein mit unse-

rem Namen». Es muss dann zu einer Einigung ge-
kommen sein: Die Steckborner Kapitulare trennen -
zum Teil auf verschiedene Tage - in der Frühjahrsver-

Sammlung die Kapitelsgeschäfte von der Pastoral-

konferenz, sodass die Schaffhauser Geistlichen

fortan im Frühjahr und Herbst teilnehmen können.

Einige Male ist der Konferenzort sogar im Schaffhau-
sischen. 1931 trennen sich die Schaffhauser von
Steckborn.

1931 verlangen die neuen Diözesanstatuten,
dass jährlich eine Kapitelsversammlung und zwei

Konferenzen abgehalten werden. Da sich im Thurgau
Dekanat und Regiunkel decken, werden teils alle Zu-

sammenkünfte als Konferenzen oder Versammlun-

gen bezeichnet, teils aber auch Unterschiede ge-
macht. In den Statuten von 1942 heisst es: «Die Ka-

pitelsversammlungen finden in der Regel dreimal im

Jahr statt.» Das Kapitel Frauenfeld will hier noch die

Unterscheidung zwischen Versammlung und Konfe-

renz einbringen. 1951 beschliesst das Kapitel Steck-

born, die Kapitelsversammlung mit der Sommerkon-
ferenz zusammenzulegen und ganztägig zu halten.

1955 geht man vom «ganztägig» ab, kommt am

Nachmittag zusammen und hat somit jährlich nur
noch zweimal Kapitel. 1960 wird der Antrag ange-

nommen, sich wieder dreimal zu versammeln, dafür
aber im Frühjahr auf ein Referat zu verzichten.

Fester Bestandteil der Versammlungen im Som-

mer und im Herbst ist die ßeband/ung e/be/" b/scböffi-
eben Tbese. Mit diesen Thesen nimmt es das Kapitel
Frauenfeld besonders genau: Von 1921 bis 1928 be-

handelt es jeweils an einer Versammlung, wie vorge-
schrieben, zwei Thesen. Schon 1923 ist das offen-
sichtlich einigen zuviel; sie verlangen, wenn man
schon bei zwei Referaten bleibe, so sollten sie wenigs-
tens kürzer sein. Im Frühjahr 1928 wird der Antrag,
künftig nur eine These zu behandeln, noch verwor-
fen, im Herbst dagegen mit sechs gegen fünf Stirn-

214



men «als erheblich erklärt». Im gleichen Dekanat

möchte 1942 ein Mitglied die Aufteilung der Thesen

auf die einzelnen Kapitel der Dekanenkonferenz,
«die ein besseres Fingerspitzengefühl hat für das,

was uns interessiert und auch für die Praxis aktuell

ist». Zu lange Vorträge sind auch im Kapitel Bischofs-

zell nicht beliebt: Es beschliesst 1944, ein Referat

dürfe nicht länger als 20 Minuten dauern. Im An-
schluss an die Vorträge wird jeweils diskutiert. Im Ka-

pitel Steckborn ist es Brauch, dass jeder Anwesende
dazu etwas sagt, aber 1945 wird ein «Antrag mehr-

heitlich zum Beschluss erhoben, es sei nicht jeder Ka-

pitular aufzurufen, sich zum jeweils gehaltenen Refe-

rat zu äussern».

Verschiedentlich macht Bischof von Streng auf
die Pflicht, Thesen zu behandeln, aufmerksam. 1952

sagt er, ein Kapitel müsse das Ordinariat anfragen,

wenn es ein anderes Thema als das vorgegebene
wählen wolle. Aber in Wirklichkeit verdrängen immer

häufiger freie Themen die Thesen. Schon 1941 wün-
sehen einige Mitglieder im Kapitel Fischingen, dass

neben den Thesen auch zeitbedingte Themen behan-

delt würden; der Wunsch ging damals aber noch

nicht in Erfüllung. Das Kapitel Arbon wählt seit 1947

immer öfters freie Themen, zum letzten Mal behan-

delt es 1961 eine These. Ab 1960 werden auch in den

andern Kapiteln zunehmend freie Themen gewählt.
1962 bemerkt man in Fischingen, dass «die Seelsor-

ger über neue, hochaktuelle Fragen der Theologie
und Seelsorge zu wenig informiert sind, die vorge-
schriebenen Behandlungen der Thesen helfen diesem
Übelstand nicht ab»; die kantonale Priesterkonferenz
solle kompetente Fachleute zur Verfügung stellen.

Statt der Thesen wird auch die persönliche Ausspra-
che über praktische Themen gewünscht. Anderer-
seits bedauert Dekan Alois Roveda das «schwache In-

teresse gewisser Geistlicher an kantonalen äusserer-
dentlichen Priesterkonferenzen, die eine Weiterbil-

dung zum Ziel haben». Nachdem Arboner Kapitulare
1961 an einer Bodenseetagung mit Dr. Franz Böckle,

Professor der Moraltheologie, teilgenommen haben,

wird der Wunsch laut, solche Tagungen im Kapitel
durchzuführen. 1963 wird ein halber Tag eigens dem

Thema «Heutiger Stand der Evolutionslehre» gewid-
met. Im gleichen Jahr nehmen einige Mitglieder an

der Bibeltagung mit Professor Alfons Deissler in Fried-

richshafen teil. Dann kann Studienrat Josef Hall aus
Konstanz gewonnen werden: 1964 zum Thema

«Konzil von Konstanz und Hus», 1965 zum Bibelver-

ständnis, 1966 zum «Prozess Jesu» und zur «Entmy-

thologisierung des Neuen Testaments und Bult-

mann». 1967 findet ein Kurs über Ehefragen statt,
1968 ein dreitägiger Kurs in St. GeroldA/orarlberg mit
Dr. Albert Ebneter zum Thema «Kirchliche Autorität
und Freiheit»; ebenda 1969 ein Kurs mit einem Dr.

Ries aus St. Gallen über «Die Gottesfrage heute». In

den andern Kapiteln beginnen die Studientage um
1968. Da treffen sich die Kapitulare von Fischingen,
Bischofszell und Frauenfeld in Wil mit P. Cajetan
Kriech zu Referaten über «Autorität und Freiheit»

und «Humanae vitae», in den Jahren 1968 und 1969
die Kapitel Steckborn und Bischofszell zum Thema

«Exegese».®"
Über die Kapitelsversammlungen und die Konfe-

renzen haben die Dekane jährlich Berichte an das Or-

dinariat zu schicken: Tag und Ort, Zahl der Teilneh-

menden, Abwesende mit Gründen für die Absenzen,
Thema der Exhorte, behandelte Thesen sowie Re-

chenschaft darüber, ob bei freien Themen das Ordi-

nariat angefragt wurde.®®'

Zu Zusammenkünften ganz anderer Art kommt es,

als die Be/se/ust die Kapitulare packt. Seit Ende der
1940er-Jahre unternehmen die Kapitel immer wieder

«Kunstreisen» oder Ausflüge in andere Kantone und

667 Kapitelsprotokolle.
668 Solche Berichte sind, bei vielen Lücken, in den Dekanatsar-

chiven vorhanden: Frauenfeld 1931-1970 (StATG Bd4'03'0
und 4'04'0), Steckborn 1926-1972 (StATG Bd 5'03'0 und

5'03'0), Bischofszell 1933-1962 (StATG Bd 8'03'0 und

8'04'0).

215



in den süddeutschen Raum. Mit solchen Fahrten wer-
den auch Kapitelsversammlungen verbunden: Das Ka-

pitel Arbon behandelt 1964 den bischöflichen Fragebo-

gen zur Mischehe in der «Sonne» zu Weingarten, das

Kapitel Bischofszell im «Flirschen» zu Ottobeuren.

1.7 Kapitelsbibliotheken

In den Statuten von 1921 steht im Abschnitt über die

beiden /Cap/fe/sb/Mofhe/cen: Sie «sind Gemeingut al-

ler fünf Kapitel». Bereits anlässlich der Diskussion um
die neuen Statuten beschliesst das Kapitel Arbon, die

Bibliothek «weder zu veräussern noch zu verteilen,
sondern im Status quo zu belassen». Im Kapitel Frau-

enfeld wird bereits von einem Verkauf gesprochen.
Wiederum in Arbon kommt es 1928 zum Beschluss,

sie dem Ordinariat zu verschenken; einzelnen Geistli-

chen sei es gestattet, das eine oder andere Buch zu

nehmen. Als Grund ist angegeben, sie würden in Bi-

schofszell und in Frauenfeld kaum mehr benützt. Zur

Übergabe an das Ordinariat kommt es nicht, aber

bald beginnt der Ausverkauf. 1930 nimmt sich Pfar-

rer Adolf Lang von Uesslingen der Bibliotheken an

und veranlasst, dass ein Teil verkauft wird und beide

Bibliotheken zusammengelegt werden (es existiert
noch ein Verkaufsangebot und ein Blatt mit Einnah-

men aus dem Jahr 1933).
Zum Bestand der beiden Bibliotheken an Werken

des 16. bis 19. Jahrhunderts zählten ursprünglich etwa
400 Titel in 1500 Bänden; davon sind 229 Titel in 714
Bänden übrig geblieben. Weitere 110 Titel stammen

aus dem 20. Jahrhundert. Wohin die nicht mehr vor-
handenen Bücher entschwunden sind, ist nicht mehr
festzustellen. Unter ihnen befanden sich auch einige
wertvolle: drei Erstdrucke von Werken des Erasmus

von Rotterdam (1522/23), eine «Chronika», die auf
Deutsch übersetzte Werke von Kirchengeschichts-
Schreibern aus dem 4. Jahrhundert enthält (1514);
kostbare Ausgaben, «gebunden in Holz und mit

Schweinsleder überzogen, grosser Band mit Schlies-

sen», waren «Divi Bernardi opera» (1552) und

«Opera Flieronymi» (1579). Um 1960 wird der noch

vorhandene Bibliotheksbestand alphabetisch geord-
net."® Seit 1989 befindet er sich als Depositum im

Staatsarchiv des Kantons Thurgau. Knapp die Hälfte

der Bücher kann unter dem Stichwort «Theologie»

eingeordnet werden, die andere knappe Hälfte ist un-

ter «Geschichte» einzureihen.

1.8 Rekollektio

1927 führt Bischof Josef Ambühl die Rekollektio ein

und fragt die Kapitel an, ob sie diese halbtägig-mo-
natlich oder ganztägig alle zwei Monate wollen; die

Kapitel entscheiden sich für halbtägig-monatlich. Die

Rekollektio soll der geistlichen Erneuerung dienen,
dazu hält der «Rekollektor» einen Vortrag, beendet

wird sie mit Gebet und Segen.
Im Kapitelsvorstand Arbon kommt es, wie den

Briefen von Dekan Kunz ans Ordinariat zu entneh-

men ist, zu längeren Diskussionen. In einem ersten

Brief teilt er mit, dass es schwierig sei, die Rekollektio

an die bestehenden Priesterkongregationen anzu-
schliessen; denn der Kongregationsbezirk Oberthur-

gau umfasse die Priester des Kapitels Arbon nur teil-

weise, da einige nach Konstanz gehen würden; an-
dererseits gehörten auch Priester aus dem angren-
zenden Kapitel Bischofszell und aus der Diözese

St. Gallen dazu. Ein geeignetes Lokal sei aber wie bis-

her in Romanshorn vorhanden. Kammerer Josef

Schlatter hat als Ort der Rekollektio Kreuzlingen vor-
geschlagen, sofern die Kapitel Arbon und Steckborn
sie gemeinsam hielten. Aber damit ist Dekan Kunz

nicht einverstanden, wie er im zweiten Brief meldet:
«In diesem Fall würde immer eine Anzahl nach Kon-

669 Verkaufsangebote und Verzeichnissein: StATG Bd4'30'0,0.
670 StATG Bd 7'14'0, 0.

216



stanz <zum Bier> hingehen, und dann würde der

ganze Effekt <hinweggeschwemmt>.» Aber noch un-
ter Dekan Kunz beschliesst man 1934, nach der Re-

kollektio gemütlich zusammenzusitzen; auch Bischof

von Streng wünscht 1951 an der Dekanenkonferenz

«eine Stunde gemütlichen Zusammenseins nach der

Rekollektio». Zur ersten Rekollektio am 20. Septem-
ber 1927 werden eingeladen: die Mitglieder des Ka-

pitels offiziell, die Mitglieder der Kongregation aus-
serhalb des Kapitels inoffiziell. Für das Gebet wird die

Kongregationsandacht übernommen. St. Gallische

Mitglieder der Priesterkongregation haben sich der

Rekollektio nicht angeschlossen. Als es 1934 um die

Führung eines Absenzenverzeichnisses geht, melden

die Pfarrer von Kreuzlingen, Emmishofen und Müns-

terlingen, sie besuchten die Rekollektio in Konstanz.

Oft verbindet Arbon die monatliche Rekollektio mit

einer Kapitelsversammlung.
Sowohl Frauenfeld wie Fischingen wollen die drei

Kongregationsbezirke beibehalten und für den Bezirk

Flinterthurgau die Kongregationsversammlung zur
Rekollektio umgestalten; der Ort soll wie bisher das

Kapuzinerkloster in Wil sein. Bischofszell entscheidet,
die Kapitulare sollten sich den schon bestehenden

Kongregationen in Romanshorn oder Wil anschlies-

sen. Von Steckborn, zum Bezirk Untersee gehörend,
ist erst 1945 Genaueres zu hören: Seit mehr als dreis-

sig Jahren bestehe die Rekollektio, die aus der Pries-

terkongregation hervorgegangen sei (dabei haben

auch Priester aus den Dekanaten Schaffhausen und

Frauenfeld teilgenommen). 1955 bittet der Pfarrer

von Flüttwilen im Frauenfelder Kapitel, künftig zu

verhüten, dass, wie heute, die Kapitelsversammlung
mit der Rekollektio in Mammern zusammenfalle.

Wie lange die Kongregationen als selbständige

Einrichtung bestehen blieben, geht aus den Akten
nicht hervor. 1944 heisst es in Arbon, dass im An-
schluss an die Rekollektio Kongregationsversamm-

lung sei; 1955 wird in Fischingen die Rekollektio Kon-

gregation genannt.

1.9 Visitationen

Im Auftrag des Bischofs haben die Dekane die Visita-

tionen durchzuführen und die Geistlichen umfangrei-
che Fragebogen für das Ordinariat auszufüllen. 1939

stellt das Ordinariat Fragen zu folgenden Themenbe-
reichen: Pfarrei, Pfarrkirche, Geistlichkeit (auch Haus-

personal: Name und Alter; klerikale Kleidung), Spen-

dung der Taufe, Verwaltung des Busssakraments, hei-

liges Altarssakrament, Ehesakrament, geistliche Be-

rufe, Kultus, Kirchengesang, Religionsunterricht und

Christenlehre, Schule und Lehrer, Familie, katholische
Vereine und Bruderschaften, Katholische Aktion,
Wohltätigkeitsvereine, Sammlungen, akatholische

und neutrale Vereinigungen, Pfarrbücher, Chronik
und Archiv, Kirchgemeindeverwaltung, Verwaltung
der anvertrauten Gelder, Weisungen des letzten Re-

zesses. Zwei Bemerkungen zu den Fragebogen ste-
hen in den Kapitelsprotokollen: 1932 bezeichnet Bi-

schofszell «ein sehr einlässliches Schema für die

nächste Visitation» als «18 Seiten Geschenk aus So-

lothurn: Timeo Danaos et dona ferentes».'" Und

1939 ist von Frauenfeld zu erfahren, dass Bischof von

Streng an der Dekanenkonferenz bemerkt habe, man
solle sich nicht über die vielen Fragen ärgern; er

müsse für seinen Teil noch weit mehr Fragen nach

Rom beantworten. In der Einleitung zu diesem Frage-

bogen bittet der Bischof, ihn sorgfältig, geduldig und

mit Wohlwollen auszufüllen. Die Geistlichen beant-

worten die Fragen, der Dekan seinerseits füllt für jede
Pfarrei einen eigenen Fragebogen aus; das Ordinariat
schickt den Pfarrern den Rezess zu. Auch die Kapläne
und Vikare bekommen einen Fragebogen. 1960 entfal-

len die Fragen für die Dekane; je nachdem machen sie

aber zu einzelnen Pfarreien Bemerkungen oder nicht.'"

671 «Ich fürchte die Danaer, die Geschenke bringen»; Anspie-

lung auf das «trojanische Pferd», das die Griechen nach Ho-

mer, mit «Helden» bestückt, den Trojanern schenkten.

672 Für die Auswertung habe ich nur die Visitationen von 1939
und 1960 bearbeitet.

217



1.10 Priesterkonferenzen 1.11 Diözesansynoden

Anlässlich der Neueinteilung der Dekanate stellte sich

die Frage einer Gründung freier kantonaler Priester-

konferenzen, die Bischof Stammler vorgelegt wurde.

An der ersten Versammlung des Kapitels Arbon be-

richtet der neu ernannte Dekan Kunz, solche Konfe-

renzen wünsche der Bischof nicht; er habe gesagt:
«Mir ist gleich, wo die Hochw. Herren das Mit-
tagessen einnehmen, eine erspriessliche Arbeit resul-

tiert aus solchen Konferenzen nicht». Der Bischof

«befürchte durch dieselben die Förderung oppositio-
nellen Geistes und der Kritisiersucht unter dem Kle-

rus, er wünscht bei allfälligen Anregungen, Wün-
sehen und Gesuchen den richtigen Instanzenweg:
Kapitel - Dekanatskonferenz - Kommissar - Bi-

schof». Der Steckborner Dekan Alfred Ammann
meint dazu: «Der Herr Bischof würde sie als Neben-

regierungen betrachten, die Dekanate können ihre

Wünsche an die Dekanenkonferenz leiten.» Trotz-

dem kommt es zu diesen Konferenzen - erstmals im

Februar 1922. Die behandelten Themen zeigen, dass

es Probleme gab, die von allen gemeinsam beraten

werden sollten, so an der Sitzung von Februar 1922 die

Stellung der katholischen Presse im Thurgau und der

biblische Unterricht an der Schule oder an der

folgenden Sitzung der Emeritenfonds.®" 1926

wünscht das Kapitel Arbon, dass diese Konferenzen
alle zwei bis vier Jahre stattfinden. Ab 1935 finden sie

von wenigen Ausnahmen abgesehen jedes Jahr statt.
Bischof von Streng schätzt sie und nimmt auch dann

und wann an ihnen teil. Protokolle werden nicht ver-

fasst, doch sollten wenigstens die Beschlüsse notiert

werden, meint 1932 Pfarrer Josef Hofmann von Arbon,

was aber nicht geschieht. Vereinzelt sind in den Kapi-

telsprotokollen Priesterkonferenzen erwähnt wie
auch Themen, die behandelt werden oder behandelt
werden sollten.

Zur D/ozesansynode 793 7 unter Bischof Ambühl fin-
den sich nur wenige Bemerkungen in den Protokol-
len. Das Kapitel Fischingen meint 1929, die Synode

sei eine reine Formalität, die Angelegenheit sei schon

geordnet. Arbon verlangt einen einheitlichen Kate-

chismus für die deutschsprachige Schweiz und

wünscht ein Rituale mit möglichst vielen Texten in

deutscher Sprache; ausserdem will es das St. Galler

Rituale einführen, was es aber kaum als möglich er-

achtet. Die andern Kapitel wählen nur den Delegier-

ten, der mit dem Dekan die Synode besucht. Als Re-

sultat der Synode veröffentlicht der Bischof die Diö-

zesanstatuten, die auf Pfingsten 1931 in Kraft treten.
In den Kapitelsversammlungen werden daraus ein-

zelne Abschnitte vorgelesen, wie es die Diözesansta-

tuten vorschreiben.

Für die D/özesansynoc/e 7956 hat Bischof von

Streng schon im Dezember 1952 die Dekane aufge-
fordert, in den Versammlungen die Materie zu disku-

tieren und Vorschläge für die Synode einzubringen.
Arbon weist auf eine kommende kantonale Priester-

konferenz hin und will, so eine Äusserung, «hoffen,
dass man im Zeitalter der sog. Volksdemokratien

nicht allzu monarchisch bei der Gesetzgebung im ho-

hen Olymp vorgeht». Die anderen Kapitel schweigen

- wenigstens was ihre Protokolle betrifft - und

wählen ihre Delegierten. Auch diesmal sind Diöze-

sanstatuten das Resultat, sie erscheinen aber erst auf

den 1. Januar 1960 (sie sind der letzte offizielle Text

in Latein; die anschliessenden «Bischöflichen Weisun-

gen» erscheinen bereits in Deutsch). Kein Kapitel er-

wähnt sie, obwohl ihre Behandlung eigentlich vorge-
schrieben wäre. Schon im Erscheinungsjahr überholt,
werden sie kaum zur Kenntnis genommen - was zu

beachten ist, wenn sie in den folgenden Abschnitten
VII 2 und 3 erwähnt werden.

673 Protokolle in: StATG Bd 7'14'0, 1

218



2 Klerus

2.1 Thurgauisches Staatsexamen
und Wahlfähigkeit

Erstmals 1929 wird das Abschlussexamen, der «Intro-

itus», an der Theologischen Fakultät in Luzern auch

als Staatsexamen anerkannt. Bis zu diesem Jahr

wurde an einem separaten Examen festgehalten,
doch konnte ein Student bitten, gleich nach dem In-

troitus examiniert zu werden. An der Prüfung in Lu-

zern hat immer ein Vertreter aus dem Thurgau dabei

zu sein, meist der Kommissar mit noch einem Geistli-

chen. Dem Introitus folgt die Mitteilung an den Kir-

chenrat, der die Wahlfähigkeit erteilt. Solche Mittei-
lungen sind zum letzten Mal 1974 in den Akten.
Das thurgauische Staatsexamen ist nun zur reinen

Formsache geworden. Geistliche, die nicht aus dem

Thurgau stammen, im Kanton Pfarrer oder Kapläne

werden, haben sich, soweit aus den Akten ersichtlich

ist, dem Examen nicht zu unterziehen. Was die Wahl-

fähigkeit betrifft, ist im «Gesetz über die Organisa-
tion der Katholischen Landeskirche des Kantons

Thurgau» von 1968 verordnet: «Als Pfarrer sind nur
Schweizerbürger wählbar; bei Kaplänen und Hilfs-

geistlichen kann auf das Erfordernis des Schweizer-

bürgerrechtes ausnahmsweise verzichtet werden.»
Dieses Gesetz bringt noch eine Änderung: Der Pfarrer

ist nicht mehr von Amtes wegen Präsident der Kir-

chenvorsteherschaft, bleibt aber deren Mitglied.®"
1984 heisst es, ein Pfarrer müsse «in der Regel»

Schweizer Bürger sein, bei den anderen Geistlichen
sei das Bürgerrecht nicht erforderlich, «wenn es die

Umstände nahe legen».®"

2.2 Klerikales Leben

Die Exhorten, die die Dekane zu Beginn einer Kapi-
telskonferenz halten, sind meist aszetischer und spiri-

tueller Art; ein konkreter Anlass zu Ermahnungen ist

kaum zu erkennen. Die Diözesanstatuten von 1931

und 1960 regeln das Leben der Geistlichen in man-
nigfacher Hinsicht. Zu den Pflichten gehören das Ge-

bet, die tägliche Feier der heiligen Messe, die

wöchentliche Beichte - 1960 die «öftere» Beichte -,
die richtige Verwaltung der Sakramente sowie Exerzi-

tien wenigstens alle drei Jahre. Über den Besuch der

Exerzitien sollen die Geistlichen bei der Visitation Re-

chenschaft ablegen; die Namen jener, die an Exerzi-

tien teilnahmen, hat der Dekan dem Bischof zu mel-

den. 1939 füllen alle Pfarrer die Frage nach den Exer-

zitien aus, 1960 lassen sie einige unbeantwortet.
Der Wirtshausbesuch ist, wie schon frühere Diö-

zesanstatuten vorschrieben, zu meiden, doch ist

1931 beigefügt: «ausser wenn er wegen Verpflich-

tungen nötig ist». Das Kartenspielen in Wirtshäusern
ist verboten, in der Öffentlichkeit soll nicht geraucht
werden. 1921 begründet Dekan Kunz die Tatsache,

dass das Abendessen nach der Kapitelsversammlung
im Pfarrhaus stattfindet, damit, «dass keiner ins

Wirtshaus gehen muss», und er gibt gleich das Menü

an: «Warme Bratwurst, Kartoffel, grüner Salat, Brot ä

1 Fr. 40 Rp.». Die Diözesanstatuten von 1960 erwäh-

nen den Wirtshausbesuch nicht mehr, mahnen aber,

beim Kartenspielen und Rauchen kein Ärgernis zu ge-
ben.

Ist der Pfarrer auch nur einen Tag abwesend, hat

er einen andern Priester zu beauftragen, der die Seel-

sorge übernimmt. Bei dreitägiger Abwesenheit
braucht er vom Dekan die Erlaubnis, bei längerer vom
Ordinariat; jährlich darf er nicht über einen Monat Fe-

rien machen. 1960 hat er bei achttägiger Abwesen-
heit den Dekan zu informieren, bei längerer das Ordi-

nariat; wünschenswert sei es, dass die Priester jährlich
drei Wochen Ferien hätten, damit sie gestärkt an

674 StATG Ba 3'30'0.
675 StATG Ba 1'61'0.
676 StATG Ba 1 *61' 1.

219



Geist und Körper ihre Pflichten erneut wahrnehmen
könnten. Die Kapitelsstatuten von 1921 und 1942

schreiben vor, nur mit Erlaubnis des Dekans dürfe das

«Domicilium» verlassen werden, und verweisen auf
den «Codex Juris Canonici», can. 465 § 4, wo es

heisst, bei einer Abwesenheit von mehr als einer Wo-
che brauche es die schriftliche Erlaubnis des Ordina-

rius; Letzteres aber steht nicht in den Diözesanstatu-

ten.®"

Eine Frau darf ein Geistlicher nicht aufs Privatzim-

mer, sondern nur ins Sprechzimmer nehmen. Mit
dem familiären «Du» soll man bei Mädchen und
Frauen vorsichtig und klug sein, damit «in unseren

schwierigen Zeiten kein Anlass zu boshaften Ver-

dächtigungen entsteht». 1951 erklärt Dekan Haag
im Frauenfelder Kapitel, ein Geistlicher dürfe ausser
in Vereinen nie mit Damen reisen, «auch nicht mit der

Schwester: Sie ist nicht angeschrieben».
Zu reden gibt die Pr/esferk/e/dung. Die Dekane

geben die jeweiligen bischöflichen Verfügungen wei-
ter. Die Diözesanstatuten von 1931 schreiben die ge-
wohnte Kleidung vor: Gehrock, Hut, alles in Schwarz,
Kollar. Aber schon 1934 rügt Bischof Ambühl das in

den Städten aufkommende Tragen des «Tschopen»:
Das sei verpönt, denn dadurch schwinde das Anse-
hen. 1958 erklärt Bischof von Streng den schon

längst gewohnten «Veston» als bischöflich erlaubt,
aber die Krawatte bleibt verboten. Bei festlichen Ge-

legenheiten ist gemäss Diözesanstatuten von 1960
der Gehrock zu tragen (den viele Geistliche nicht
mehr haben), aber beim Turnen, bei Bergtouren und

beim Skifahren darf eine passende Kleidung in einer
dem Klerus zukommenden Farbe getragen werden.
Noch 1962 warnt der Bischof: «Die seriöse Laienwelt

wünscht keine Laisierung des Priesterkleides.» Ob

das klerikale Kleid getragen wird, ist immer auch eine

Frage bei den Visitationen, ebenso wird gefragt, ob
der Mesmer bei Funktionen in der Kirche den Talar

trage.

2.3 Priestervereinigungen

Die marianische Priesterkongregation, mehr oder we-
niger in der Rekollektio aufgegangen, ist bereits er-
wähnt worden. Der «Pr/'esfer-Anbefungsvere/'n»,
1890 eingeführt, ist etwas in Vergessenheit geraten:
Nur noch 36 Priester zähle der Verein im Bistum, wird
1932 im Kapitel Frauenfeld berichtet. Anlass zu die-

ser Aussage gibt der «Aufruf des Hochw. Herrn Ka-

plan Galliker in Hellbühl, Kt. Luzern», den Dekan

Kunz im Kapitel Arbon verliest; darin werden die Pries-

ter ermahnt, die wöchentliche Anbetungsstunde vor
dem Allerheiligsten wieder zu halten. «Der Aufruf
trägt die Empfehlung unseres Hochw. Bischofs.»

Folglich empfiehlt Dekan Kunz den Verein «mit war-
men Worten» und geht davon aus, dass die Kapitu-
lare ihm beitreten; er «werde daher uns alle als Mit-

glieder anmelden», was ohne Widerspruch ge-
schieht. An der diözesanen Dekanenkonferenz von
1933 ermuntert auch Bischof Ambühl zum Beitritt;
«erwähnt wird als nachzuahmendes Beispiel das Ka-

pitel Arbon, das beschlossen hat, gesamthaft dem

Verein beizutreten», heisst es im Frauenfelder Proto-

koll - das Arboner Protokoll verschweigt das bischöf-
liehe Lob.

Die «L/n/'o c/en pro m/ss/on/bus», die sich für die

Missionen einsetzt, ist 1916 gegründet worden und

bekommt nun 1922 diözesane Statuten - dies wird
den Dekanen mitgeteilt. In der Folge erklären die Ka-

pitulare von Arbon und Frauenfeld geschlossen den

Beitritt. 1942 lädt das Kapitel Arbon den Promotor
der «Unio» ein, der von einem Abflauen der Begeis-

terung unter dem jüngeren Klerus spricht. Im Bistum

Basel sei die Mitgliedschaft unter 40 Prozent gesun-
ken im Unterschied zu andern Diözesen, wo der An-

677 Aus den Akten der Dekanate geht nicht hervor, ob die De-

kane tatsächlich angefragt wurden. Aus eigener Erfahrung:
Als Kaplan in Romanshorn 1959-1968 kannte ich diese Be-

Stimmungen nicht.

220



teil zwischen 65 und 78 Prozent liege. Der Vertreter
der «Unio» im Thurgau, Pfarrer Fridolin Ruckstuhl

von Sommeri, «ermuntert die Kapitulare zum Beitritt
und setzt dann gleich mit erhöhten Touren bei den

Herren den <Silberstaubsauger> ein». Nochmals er-

folgt ein allgemeiner Beitritt 1947.

1927 macht Dekan Johann Evangelist Traber im

Kapitel Fischingen «officielle Mitteilung von einem

Erlass unseres hochwst. Bischof Dr. Josephus v. 6.

März 1927, welcher durch die Dekanate allen

Pfarrämtern zugestellt wurde». In diesem Erlass emp-
fiehlt Bischof Ambühl den Beitritt zur «Un/'o aposfo-
//ca» als Mittel dazu, «den in Exerzitien gewonnenen
Seelenfrieden und Eifer wach und warm und stark zu

halten». Die «Unio apostolica», deren Mitglied der

Bischof selber ist, verlangt die «tägliche Selbstkont-
rolle durch Führen einer Schedula». Sie wecke und

vertiefe die persönliche Verantwortung im Amt und -
damit verbunden - die «Rechenschaftsablage vor
dem bestellten Moderator oder dem Beichtvater»,

was «das brüderliche Miteinander in Demut und

Liebe» kennzeichne."® Dekan Traber meint, die Emp-

fehlung der «Unio apostolica» von höchster Seite und

die Aufforderung des Bischofs zum Beitritt, sollten ei-

nem seeleneifrigen Priester genügen; daher «gibt es

für uns kein <Wenn> und kein <Aber> mehr». Auch De-

kan Kunz gibt im Kapitel Arbon die Empfehlung des

Bischofs an die Kapitulare weiter. Es wäre keine Re-

aktion darauf bekannt, wenn es nicht die Kopie eines

Briefs des Dekans an den Bischof gäbe: «Als ich in der

Kapitelskonferenz den Gedanken aussprach, welche
Freude wäre es für den hochwürdigsten Bischof,

wenn ich ihm könnte melden, alle Priester des

ganzen Dekanats treten der Unio bei», hat mir «nur
ein eisiges Schweigen geantwortet»; der «Bann»

habe sich erst gelöst, als er erklärt habe, er werde
keine Abstimmung durchführen. Erst nachher -
wohl beim anschliessenden Zusammensein - seien

die Bedenken geäussert worden: «1. Warum schenkt

man den Priestern nicht mehr Vertrauen, warum diese

Überwachung durch Kontrolle? 2. Dadurch bilden
sich Heuchler, die auf das Papier nur Gutes hinschrei-

ben, obwohl sie es nicht halten. 3. Es sei schon vor-
gekommen (aber nicht in unserer Diözese), dass die

Haushälterin diese Kontrolle überwache und beur-

teile. 4. Es sei doch mehr oder weniger ein Eingriff in

den Gewissensbereich u.dgl.».®" Anlässlich der diö-

zesanen Dekanenkonferenzen wirbt Bischof Ambühl
immer wieder für die «Unio apostolica» und spricht
sein «ceterum censeo» zum Beitritt aus.

Später empfiehlt Bischof von Streng von diesen

Vereinigungen nur noch einmal, 1948, die «Unio cleri

pro missionibus». Keine Auskunft geben die Proto-
kolle und Kapitelsakten, ob und wie lange solche Ver-

einigungen weitergelebt haben.

2.4 Priesterberufe

2.4.1 Genügend Priester - Priestermangel

Bis um 1925 liegt die Zab/ deryäbrf/cben Pr/esterwe/-

ben noch unter dem Durchschnitt. Im Februar 1921

wundert sich die bischöfliche Kanzlei deshalb über

das Vorgehen der Kirchgemeinde Lommis. Dort hat-

ten sich drei Kandidaten auf die vakante Pfarrstelle

gemeldet; aber auf Gerüchte hin lehnte die Kirchen-

vorsteherschaft alle drei ab und brachte selber zwei

Vorschläge ein. Die Kirchgemeinde hätte es als Glück
betrachten sollen, schreibt nun die Kanzlei, dass sich

in dieser Zeit überhaupt so viele gemeldet hätten;
den von ihr gemachten Vorschlägen könne der Bi-

schof «begründet nicht zustimmen». Erst Ende De-

zember bekommt die Pfarrei schliesslich einen neuen
Pfarrer.®®"

678 LThK' 10, Sp. 500-501
679 StATG Bd 7'14'0, 0.

680 StATG Bb 6, 6/60.

221



In der zweiten Hälfte der 1920er-Jahre steigt die

durchschnittliche jährliche Zahl der Weihen auf 25, in

den Jahren zwischen 1931 und 1945 auf 30. Noch

1933, als es 177 Studierende gibt, davon 32 im Wei-
hekurs, meint Bischof Ambühl an der Dekanenkonfe-

renz, es herrsche immer noch Priestermangel; es wür-
den ihm elf fehlen, um alle Stellen besetzen zu kön-

nen. Aber bereits ein Jahr später kann der Bischof sa-

gen, es gebe für sein Bistum «in erfreulicher Weise

für die Zukunft genügend Priesterberufe»: In Luzern

seien 186 Studenten und in Meggen 30 Spätberu-
fene. 1938 mahnt Bischof von Streng die Seelsorger,

sie sollten prüfen, ob die zum Priestertum nötigen
geistigen und körperlichen Erfordernisse vorhanden

seien, ehe sie einen Knaben zum Studium animieren,
denn es sei zu bedauern, wenn einer nach jahrelan-

gern Studium zurückgeschickt werden müsse. Die

grosse Zahl der Priesterweihen macht es im Thurgau
in der Folge bis in die 1960er-Jahre möglich, die Stel-

len mühelos zu besetzen und sogar neue zu schaffen.

Bereits in den 1950er-Jahren gibt es aber erste

Anzeichen eines erneuten Pr/esfermange/s. Die jähr-
liehe Zahl der Priesterweihen sinkt auf durchschnitt-
lieh 16. Deshalb macht Bischof von Streng nun immer

wieder auf den Priestermangel aufmerksam. An der

Dekanenkonferenz von 1961 nennt er es als sein aller-

erstes Anliegen, Priesterberufe zu fördern. In diesem

Jahr will die Bischofskonferenz einen jährlichen Prie-

stersonntag am Sonntag vor Peter und Paul ein-

führen. Auf diesen Vorschlag haben die Kapitel nicht

reagiert mit Ausnahme von Steckborn: «Die Ver-

Sammlung spricht sich gegen propagandistische Ab-

haltung eines Priestersonntags aus.» In der ersten

Hälfte der 1970er-Jahre sinkt die Zahl der Weihen
dann sogar auf jährlich durchschnittlich acht.®'

Die Kommissare bemühen sich immer wieder,

auswärtv'ge Thurgauer in den Kanton zurückzuholen
und Pfarrer im Kanton zu behalten. Als Kommissar

Suter 1922 den Schaffhauser Vikar Martin Haag als

Vikar nach Arbon holen will, schreibt ihm der dortige

Pfarrer Franz Weber: «Meines Wissens glaubt der

gnädige Herr nicht, dass der Thurgauer nur im Thür-

gau selig werden kann.»®" Pfarrer Adolf Lang von

Uesslingen übernimmt 1933 eine Stelle im Aargau; er

rechtfertigt sich gegenüber dem Kommissar: «Doch

so schlimm ist wohl der Verlust meiner Person für den

Kt. Thurgau doch nicht. Ich finde im Gegenteil, dass

eine kleine geistliche Völkerwanderung und Völker-

Vermischung auch wieder manch Gutes haben kann

für Klerus und Volk.»®" 1969 melden sich zwei Thür-

gauer für eine Pfarrei an - einer wirkt schon im Thür-

gau, der andere auswärts. Kommissar Haag setzt sich

«im Interesse der thurgauischen Geistlichkeit» dafür
ein, den Auswärtigen zu wählen: «Wir haben im

Thurgau einen, man kann fast sagen, überalterten
Klerus. Es muss daher unser Bestreben sein, wieder

jüngere Geistliche in den Kanton zu holen.» Für den

Vikar, der bereits im Thurgau sei, gebe es noch genug
Gelegenheit, hier eine Pfarrei zu übernehmen.
1970 beträgt das Durchschnittsalter der Pfarrer 55

Jahre.®"

2.4.2 Kollektieren

Ein materielles Mittel zur Förderung der Priesterbe-

rufe waren die Stipendien des Studentenpatronates
und des Kirchenrates. Von den 1920er-Jahren bis in

die 1960er-Jahre studieren viele junge Burschen an den

Gymnasien der Kollegien und Missionshäuser-wenn
auch nicht alle zu einem Abschluss kommen und von

denen, welche die Matura bestehen, längst nicht alle

Priester werden. Schüler, deren Eltern materiell nicht
reich gesegnet sind, bestreiten ihr Studium mit diesen

681 Zu den Zahlen der Priesterweihen: Vgl. Bistum Basel, Perso-

nalprognose 1978, Bischöfliches Ordinariat Solothurn,
1978.

682 StATG Bb 6, 6/5.

683 StATG Bb 3, 3/21.

684 StATG Bb 3, 3/39.
685 Personalverzeichnis Bistum Basel 1970.

222



Stipendien und durch das Ko//e/cf/eren, also durch das

Einsammeln von Beiträgen von Haus zu Haus. Beson-

ders in den 1930er-Jahren ist das Kollektieren ein

Dauerthema an den Kapitelsversammlungen. Aber
schon 1922 befasst sich Arbon mit einer Eingabe der

Kirchenvorsteherschaft Amriswil: «Im Laufe des

Herbstes haben in der Gemeinde Amriswil circa 15

Studenten kollektiert, was zu verschiedenen Äusse-

rungen von Seiten der Kirchbürger Anlass gab.» Hau-

fige Kritiken in den 1930er-Jahren sind: Das Kollek-

tieren sei den Leuten lästig, es werde zu viel gebet-

telt, manchmal kämen bis zu fünf Studenten am Tag

zu wohlhabenden Familien, ertragsreiche Pfarreien

würden besonders von «Missionsstudenten» überflu-

tet, auch von Haus aus gut Situierte kämen zum Kol-

lektieren.
Die thurgauische Dekanenkonferenz sucht Ab-

hilfe zu schaffen und das Ko//e/cf/eren zu ordnen. Aus

den Kapitelsprotokollen lassen sich deren Beschlüsse

in etwa rekonstruieren. 1932: Zum Kollektieren brau-
che es die Erlaubnis des zuständigen Pfarrers, in ei-

nem Sammelbüchlein solle jeder Pfarrer die benötigte
Summe vormerken, Missionsstudenten seien auf das

Dekanat zu beschränken. 1934: Wegen der unter-
schiedlichen Ferientermine dürfe nicht vor dem 1.

August kollektiert werden, damit nicht einige vorher
«schon alles abgrasen»; der Student müsse in der ei-

genen Pfarrei beginnen, dann erst könne er im Deka-

nat weiterfahren; in jeder Pfarrei, in der er sammle,
habe er zuerst die schriftliche Erlaubnis des Pfarrers

einzuholen. 1936: Missionsstudenten dürften nach

dem eigenen Dekanat auch in einem benachbarten

kollektieren, so z.B. jene von Arbon in Bischofszell

und umgekehrt; Studenten der «alten Gymnasien»
dürften nach dem eigenen Dekanat im ganzen Kan-

ton sammeln; die gesammelten Beiträge seien, um
eine Zweckentfremdung zu verhindern, dem Pfarrer

abzuliefern, der sie an die betreffende Studienanstalt

weiterleite. 1938: Der Höchstbetrag für Missionsstu-

denten liege bei 350, für andere bei 600 Franken. Das

Zeugnis und der Vermögensausweises der Eltern

müssten vorgelegt werden, bei schlechtem Zeugnis

gebe es keine Erlaubnis.

Immer wieder werden die Gymnasiasten der Mis-

sionshäuser, die /W/ss/onssfudenten, eigens erwähnt.
Ein gewisses Misstrauen ist spürbar. In diesen Häu-

sern ist das Studium bedeutend billiger als an den

«alten Gymnasien». 1930 wendet sich das Kapitel
Arbon auch gegen den Vertrieb von Büchern durch

Missionshäuser, die eine Konkurrenz für die katholi-
sehen Buchhandlungen seien. Im gleichen Kapitel

wird 1939 die «Methode gewisser Missionshäuser»

kritisiert, «welche sozusagen hinter dem Rücken des

Pfarrers in die Gemeinde hineinkommen, um gros-
sere Knaben für ihre Institute anzuwerben, ohne sich

nähere Rechenschaft zu geben über die Frage, ob die

Betreffenden Berufsqualitäten besitzen.» Bereits

1933 gibt der Kirchenrat nach einem Bericht im Kapi-
tel Frauenfeld den Missionsstudenten keine Stipen-
dien mehr. Ende der 1940er-Jahre befasst sich auch

das Ordinariat mit dieser Frage. So teilt 1947 der

Frauenfelder Dekan Fragebogen aus zur Ermittlung
der Propagandatätigkeit der einzelnen Missionsge-
Seilschaften. 1948 sagt Bischof von Streng, diese Ins-

titute seien angewiesen worden, weder Studenten

noch Kandidaten anzuwerben, ohne vorher den Pfar-

rer zu Rate zu ziehen - ein möglichst billiges Studium
dürfe nicht ausschlaggebend sein.

2.5 Pfarrhaushälterinnen

Ausser es handle sich um eine Schwester oder Nichte,
soll die Pfarrhaushälterin den Synodalstatuten von
1931 gemäss mindestens 35 Jahre alt - 1960: «fort-

geschrittenen Alters» - sein. Die Tischgemeinschaft
ist untersagt, besonders wenn Vikare und Gäste da

sind. Auch Spaziergänge mit ihr sind nicht erlaubt

(letztere Bestimmung fehlt 1960). Die Visitationen

fragen auch nach Namen und Alter der Haushälterin-

223



nen. Auf Grund schlechter Erfahrungen verlangt Bi-

schof Ambühl 1934 von den Dekanen, sich zu erkun-

digen, wie die Pfarrhaushälterinnen besoldet sind.

Man dürfe sie nicht auf das Testament vertrösten, wo
sie dann mit «altem Grümpel» bedacht würden.
Auch sollten sie einen Raum für sich haben, wo sie

menschenwürdig leben könnten. Der Bischof stellt
eine Altersversicherung in Aussicht. Ein Jahr später ist

es so weit: Ein Versicherungsreglement wird vorge-
legt und die Kapitel befassen sich damit. Steckborn
will sich der Versicherung anschliessen, Bischofszell

stimmt mit 11 Stimmen bei einer Enthaltung zu, Frau-

enfeld mit 10 von 14 Stimmen, Fischingen mit 7 Ja ge-
gen 6 Nein. Arbon ist ratlos: Eine «lebhafte Ausspra-
che» endet mit dem «resignierten Seufzer: es ist doch

vorläufig nichts zu machen»; an der nächsten Ver-

Sammlung teilt Dekan Josef Schlatter den Beschluss

der kantonalen Dekanenkonferenz mit: «Die Herren,

deren Haushälterinnen nicht über 60 Jahre alt sind,

werden aufgefordert, der Versicherung beizutreten» -
das Kapitel nimmt die Aufforderung an. Die Diöze-

sanstatuten von 1960 verlangen, den Haushälterinnen

einen gerechten Lohn zu zahlen, damit sie später
nicht wegen der Nachlässigkeit des Priesters in Not

gerieten.

2.6 Mariologische Fragen

In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts zeigt sich

ein gesteigertes Interesse an Fragen der Mariologie,
was auch zu bischöflichen Thesen führt. So fragt
1925 die These, ob das Fest «M/ff/erin a//er Gnaden»

im Kalender einzuführen sei, besonders wegen seines

dogmatischen Wertes und Gewichtes. Ausser Bi-

schofszell stellen sich alle Kapitel dieser Frage. Arbon,
Fischingen und Frauenfeld bejahen sie und sind auch
für eine Dogmatisierung, so wenigstens der jeweilige
Referent; Diskussionen werden nicht erwähnt. In

Steckborn ist es dem Referenten «doch nicht be-

schieden, die Anwesenden zur Postulierung von Fest

oder gar Definition zu bestimmen.» Das Kapitel fragt
sich: «Muss denn alles definiert werden? Sollen wir
ein neues und schweres Trennungsdogma anstreben,
das bei uns selber im Allgemeinen fremd ist? Liegt
das Heil heute, wie Stubentheologen meinen, in ei-

nem neuen Dogma?» Der Protokollant endet seinen

Bericht mit der Bemerkung: «Die Diskussion, etwas

interesselos, schweift auf schier unschöne Gemein-

platze ab. Möge die Mutter der göttlichen Gnade, ja
der Barmherzigkeit, uns auch ohne Dogma die me-

diatrix ad mediatorem bleiben.»

Ein Jahr später fragt eine These nach Gründen für
die Dogmatisierung der /e/Mcben Aufnahme Manens
/'n den Himme/. Im Kapitel Arbon gibt es Stimmen, die

eine Dogmatisierung nicht für opportun halten. In

Steckborn sagt der Referent, eine Dogmatisierung sei

nicht nötwendig, es sei jetzt schon allgemeiner
Glaube. Er weist hin «auf die Schönheit des sponta-
nen Glaubens in der Kirche auch ohne feierliches Ge-

setz» und meint, eine Dogmatisierung werde viel-

leicht niemals geschehen. Für Fischingen würde da-

durch der Kirche «eine Quelle reichsten Segens» er-
schlössen. In Frauenfeld schliesst der Referent «mit
der Hoffnung, die Dogmatisierung noch zu erleben».

In Bischofszell ist nur das Thema erwähnt.
1948 haben die Kapitel die These «Gegenwa/Ts-

fragen der Mar/o/og/e (Assumpf/'o, ZMed/äfr/x, Cor /m-

macu/afum> zu behandeln. Fischingen, Frauenfeld

und Steckborn äussern sich nur zur Aufnahme Ma-
riens in den Himmel und bejahen eine Dogmatisie-

rung. Das Arboner Protokoll gibt nur die Auskunft,
dass über alle drei Fragen referiert wurde. Auch in Bi-

schofszell kommen alle drei Bereiche zur Sprache. Die

Schlussfolgerung des Referenten zu Maria «Media-

trix», «Miterlöserin und Mittlerin»: «Also ist Maria

Mittlerin aller Gnaden», führt zu einer lebhaften Dis-

kussion. Ein Pfarrer meldet, er habe zwar 1930 die

Petition «Maria Mediatrix» unterschrieben, aber er

frage sich heute, ob eine Dogmatisierung opportun

224



sei; es gebe zu viele Missverständnisse und histori-
sehe Beweise fehlten. Von zwei Pfarrern, die die «Me-
diatrix» verteidigen, wird verlangt, auf die nächste

Versammlung dafür Beweise vorzubringen. Darauf

antwortet der eine Pfarrer: «Es ist mir auch nicht klar,

warum Maria Miterlöserin ist, aber es ist Tatsache».

Damit endete die Diskussion. - 1950 definiert Papst
Pius XII., dass Maria mit Leib und Seele in den Himmel

aufgenommen wurde.

2.7 Stellung zu gesellschaftlichen Fragen

Von einer bischöflichen These eingeladen, befassen

sich 1945 drei Kapitel mit dem Fraue/tsf/mmrecbf. Je

ein Mitglied hält dazu einen Vortrag, der im Folgen-
den je kurz zusammengefasst sei. - Arbon: Frauen

hätten andere Interessen und urteilten anders, aber

es könne Probleme im staatlichen und öffentlichen
Leben geben, bei denen das Urteil der Frau dem des

Mannes überlegen sei. Bei eigentlichen Fragen, die

besonders die Frau angingen wie Erziehung, Für-

sorge, öffentliche Sittlichkeit, könnte man von der

Abstimmung durch die Männer absehen. Wichtig sei

eine grundsätzliche Schulung der Frau über die so-
ziale Frage. In der Diskussion wird bemerkt, eine all-

gemeine politische Tätigkeit der Frau könne nicht das

Ideal sein. - Bischofszell: Nach ihrer Berufung gehöre
die Frau in erster Linie ins Haus; sei sie in der Öffent-
lichkeit tätig, wäre der Nutzen für die Gesamtheit

ausschlaggebend. Der Bischof befürworte das

Stimmrecht in den Gemeinden, aber nicht in Bund

und Kantonen. Gemäss der Resolution einer Studien-

tagung des Frauenbundes sei das Stimmrecht weit-
anschaulich kein Hindernis unter Berücksichtigung
der Eigenart der weiblichen Natur und des Gemein-

wohls der Familie. Heute scheine das Stimmrecht
mehr Erfolg zu haben, Familie und Staatsinteressen

griffen oft ineinander über. Überall hätten die Frauen

das Stimmrecht, aber das Schweizervolk sei kein Be-

fürworter. Die Diskussion lässt erkennen, dass die

Mitglieder mit dem Stimmrecht nicht einverstanden
sind. - Steckborn: In der Heiligen Schrift und in der

Lehre der Kirche könne man keinen strengen Beweis

gegen das Frauenstimmrecht finden. Dennoch

sprächen mehrere Gründe dagegen: Wenn die Frau

zu politisieren beginne, entstehe in manchen Fami-

lien Zank und Streit. Die Pflege der Fraulichkeit, des

Frauengemüts, des häuslichen Sinnes komme zu

kurz, die Vermännlichung der Frau mache sich breit.

Opportunitätsgründe dafür würden mehr als aufge-

wogen durch die Gefahren.

Nur Fischingen nimmt 1946 das neue Sfrafrecbf
«unter die Lupe». Der Protokollant bemerkt: «Ver-

schiedene Punkte, vor allem die Sterilisation, führen

zu einer lebendigen und klaren Diskussion». 1947
wird das Zustandekommen des Gesetzes bedauert,
als Nachteil unter anderem die Abschaffung der To-

desstrafe angeführt: lebenslänglich bedeute 15

Jahre, könne aber begnadigt werden, die Strafzu-

messung sei sehr oft eine «Einweisung in Anstalten
oder Staatshotels».

Die Samsfagaöendarr/ässe «lenken unwillkürlich
die Aufmerksamkeit der Seelsorger auf sich»; sie

seien strengstens zu verurteilen. Aber, fragt 1923 das

Kapitel Frauenfeld, «wie ist ihnen beizukommen?» In

der Dekanenkonferenz von 1934 verbietet der Bi-

schof den Priestern, an Samstagabendanlässen teilzu-
nehmen. 1960 stellt Fischingen fest, viele Katholiken
würden der Weisung der Kirche nur folgen, wenn es

ihnen passe - sonst nicht, wie z.B. bei Samstag-
abendanlässe, Metzgeten, beim Badewesen (1930, an

der ersten diözesanen Dekanenkonferenz, hat Bi-

schof Ambühl den Geistlichen den Besuch von
Sfranctoäde/T) verboten).

Mit der «Pastorellen Erfassung unserer Arbeiter»
befasst sich 1947 das Kapitel Arbon. Der Thurgaui-
sehe Soz/afomus wird «priesterfeindlich, religions-

fremd, aber nicht gottlos» genannt und auf die in Ar-
bon erscheinende «gehässige <Thurgauer Arbeiter-

225



zeitung»> hingewiesen. Arbeiter seien oft Opfer der

Ungerechtigkeit und sähen in der Kirche nur das

Menschliche - es fehle der «apostolische Typ».

2.8 Das Zweite Vatikanische Konzil
(1962-1965)'®®

Die Beschäftigung mit neuen Fragen und Themen so-

wie die Studientagungen stehen direkt oder indirekt
im Zusammenhang mit dem Zweiten Vatikanischen

Konzil. Es scheint, dass die Ankündigung des Konzils

nicht in allen Kapiteln ein Echo gefunden hat. Die

bischöfliche These von 1961 zum Thema «Wie kann

der Seelsorger zur geistigen Vorbereitung des Konzils

beitragen?» behandeln nur Arbon, Bischofszell und

Fischingen. Aber die Ergebnisse des Konzils finden
ein grosses Interesse. 1966 wird im Kapitel Frauenfeld

vorgeschlagen, die Konzilstexte gemeinsam zu stu-

dieren, und beschlossen, mit Fischingen zusammen
den P. Guardian in Wil zu bitten, den Rekollektionen

zukünftig die Konzilstexte zu Grunde zu legen. In Fi-

schingen wird in einem Vortrag über «Papst Johannes

XXIII. und das Aggiornamento» gesagt, die Kirche

könne ihre Aufgaben nicht erfüllen, wenn sie sich vor
den Problemen der Zeit verschliesse. Am Schluss sei-

nes Berichts schreibt der Protokollant: «Das Schlag-

wort des Kammerers <Quid faciendum sit> spiegelt
deutlich die heutige geistige Situation wider: Unsi-

cherheit, Unklarheit und Ratlosigkeit darüber, wie es

in der Kirche Christi weitergehen soll»; aber trotzdem
sei vom Glauben her Optimismus angesagt. Die Ex-

horte von Dekan Alfons Gmür im Kapitel Arbon zeigt,
dass das Konzil auch auf Widerstände stiess: Vieles

sei im Umbruch, eine Opposition melde sich, das

Konzil habe von Erneuerung, nicht von Neuerung ge-
sprachen. «Es muss uns die Absicht leiten: Altes lie-

bevoll pflegen, so weit es gut ist, Neues schaffen auf
der soliden Grundlage des Evangeliums und der

Lehre der Kirche mit Rücksichtnahme auf die Gläubi-

gen alter und neuer Prägung.» Alle Kapitel kommen
insbesondere auf die Erneuerung der Liturgie durch
das Konzil zu sprechen.

3. Kirchliches Leben, Seelsorge

3.1 Katholikenzahl und Pfarreien

Vor dem Ersten Weltkrieg hatte die Zahl der Katholi-
ken im Thurgau einen Höchststand erreicht, nachher

ging sie, besonders wegen der Rückkehr vieler Aus-

länder in ihre Heimat, zurück. Erstmals wurden 1950

mit 51 245 (34,2% der Bevölkerung) wieder mehr

Katholiken gezählt als vor dem Ersten Weltkrieg. Seit

den 1960er-Jahren stieg die Zahl kontinuierlich an,

was vor allem auf den Zuzug katholischer Ausländer
zurückzuführen ist. Mit 82 044 (39,2 %) waren 1990
im Thurgau fast doppelt so viele Katholiken wie
1910.

Von 1920 bis 1970 nahm die Zahl der Pfarreien

im Bistum Basel von 412 auf 520 zu. An diesem Zu-

wachs war der Thurgau nur mit einer Pfarrei beteiligt:
1967 mit Münchwilen. Zwar wurde 1965 in Bürglen
ein Pfarr-Rektorat errichtet - ein erster Schritt zur

Pfarreiwerdung -, zur Einrichtung einer Pfarrei kam es

aber nicht. Hingegen entstanden neue Kaplaneien:
1923 in Weinfelden, 1934 in Wängi (1966 mit Sitz in

Matzingen); 1960 wurde in Amriswil das Vikariat zur

Kaplanei. 1928 bekam Sulgen einen Vikar (bis zur Er-

richtung des Pfarr-Rektorates Bürglen), 1948 Steck-

born, noch 1963 auch Weinfelden wegen Erkran-

kung des Kaplans. In den 1950er- und 1960er-Jahren

waren rund 17 Kapläne und Vikare im Thurgau tätig.
Eine erste Italienermission entstand 1956 in Romans-

horn (der Ort wurde wegen der Verkehrsverhältnisse

gewählt); weitere folgten: Arbon, Frauenfeld, Kreuz-

lingen, Sirnach, Weinfelden. 1964 kam die Spanier-

686 LThK® 10, Sp. 561-568.

226



mission in Amriswil hinzu.'Erst allmählich begann
sich der Priestermangel auszuwirken: 1970 waren die

Pfarreien Warth und Welfensberg vakant; eine Kapla-

nei in Frauenfeld und die Vikariate in Bichelsee und
Steckborn wurden nicht mehr besetzt.

Zahlreiche paritätische Verhältnisse an Pfarrkir-

chen wurden aufgelöst: drei in den 1930er-, vier in

den 1950er- und sieben in den 1960er-Jahren.
Nachdem es schon früher zu sechs Auflösungen ge-
kommen war, sind von den ursprünglich 27 paritäti-
sehen Pfarrkirchen heute noch sieben übrig.'

3.2 Die Feier der heiligen Messe

Mit den 1920er-Jahren erfasste die «//furg/sebe ße-

wegung» im deutschsprachigen Raum immer weitere
Kreise. Ihr Ziel war vor allem die Hervorhebung des

Gemeinschaftscharakters der Liturgie, die sich in der

aktiven Teilnahme aller äussern sollte. Nicht mehr der

Rosenkranz sollte während der Messe gebetet, nicht

nur Lieder sollten gesungen, sondern die Messe soll-

te mitgebetet werden. So bildeten sich mit der Zeit

verschiedene Formen der «Gemeinschaftsmesse»."
Wann und in welchem Umfang derThurgauer Klerus

von der liturgischen Bewegung erfasst wurde, lässt

sich kaum mehr feststellen. Bemerkenswert ist aber,

wie vor allem bischöfliche Thesen die Gelegenheit
boten, sich mit der liturgischen Bewegung zu befas-

sen.

Einen ersten Anlass, sich damit zu beschäftigen,
bot die bischöfliche These von 1927: «Es ist zu fra-

gen, mit welchen gewohnten und neuen Mitteln und

Methoden die Kenntnis der Liturgie und das liturgi-
sehe Leben im katholischen Volk in Predigt, Kate-

chese, im Kult selber gefördert werden kann.» Nur
zwei Kapitel haben diese These behandelt: In Arbon
nennt ein Referent als Mittel zur Förderung ein prak-
tisches Gebetbuch, die aktive Beteiligung der Gläubi-

gen an den liturgischen Gebeten und eventuell eine

Einführung ins Latein. In der Diskussion wird das Mess-

buch von Schott' empfohlen, aber auch «die nicht

überflüssige Bemerkung» gemacht, der Priester sollte

in erster Linie selber die liturgischen Vorschriften be-
achten. Zwei Jahre später berichtet der Arboner Pfar-

rer Leonz Wiprächtiger über die positiven Erfahrun-

gen mit den liturgischen Schriften von Klosterneu-

bürg: «Sie machen ein Gebetbuch überflüssig.» In

Fischingen legt der Referent das Gewicht auf das Ver-

halten des Priesters am Altar. Für das gemeinsame Be-

ten empfiehlt auch er den «Schott», warnt aber da-

vor, das Volk liturgisch zu überanstrengen.
Die bischöfliche These von 1934 «Die liturgische

Bewegung» kommt nur im Kapitel Steckborn zur
Sprache; das Referat hält der Benediktinerpfarrer von
Eschenz, P. Leopold Hanimann. Die liturgische Fröm-

migkeit sei Volkssache geworden, jedoch seien noch

Schwierigkeiten zu überwinden wie das Festhalten

am Althergebrachten. Als grosses Hindernis für die Ii-

turgische Bewegung nennt er die lateinische Spra-
che. Für die Messtexter fordert er eine einheitliche

Übersetzung.

687 StATG Bb 5, B/23.

688 1930er-Jahre: Berg, Bussnang, Simach; 1950er-Jahre: Aa-
dort, Bichelsee, Sulgen, Wängi; 1960er-Jahre: Bischofszell,

Diessenhofen, Hüttwilen, Lommis, Müllheim, Sitterdorf,
Steckborn.

689 Basadingen, Ermatingen, Güttingen, Leutmerken, Pfyn,

Sommeri, Uesslingen.
690 Vgl. LThK^ 6, Sp. 992-993 (Liturgische Bewegung) und

LThK* 4, Sp. 655-656, LThK' 3, Sp. 437 (Gemeinschafts-

messe).

691 P. Anselm Schott, in Beuron (1843-1896): «Sein lateinisch-
deutsches Messbuch [der «Schott»] wurde zu einem Grund-

pfeiler der liturgischen Bewegung», 1. Auflage 1883: LThK'

9, Sp. 477, LThK' 9, Sp. 242-243. Später kam hinzu das

«Volksmessbuch» von P. Urban Bomm, Maria Laach [der
«Bomm»], 1. Auflage 1936.

692 FHrsg. von P. Pius Parsch (1884-1954): «Parsch Verdienst ist

die Verbreitung der bibl.-liturg. Erneuerung weit über den
deutschen Sprachraum hinaus»; LThK^ 10, Sp. 1392.

227



Der bischöflichen These von 1948 nehmen sich

alle Kapitel an: «Liturgisch-praktische Gestaltung der

Messfeier für Jugend und Volk». Am eingehendsten
wird sie behandelt von dem eben erwähnten P. Leo-

pold im Kapitel Steckborn. Er wiederholt ein Referat,

das er bereits an der liturgischen Tagung in Einsiedeln

gehalten hat: In den letzten fünfzig Jahren seien neue
Formen der Teilnahme an der Messe entstanden.

Er begrüsse solche Formen, «welche das Volk ohne

Verletzung der kirchlichen Vorschriften zur verständi-

gen Mitfeier der Messe zu führen» suchten. Zur Be-

lebung der Gemeinschaftsmessen dienten, so zählt

er auf, die persönliche Opfergabe und die Spen-

dung der Kommunion während der Messe. Er meint,
«die Zelebration gegen das Volk» wäre der Sache

dienlich. In Fischingen verweist der Referent auf die

«traurige Erscheinung derZeit, dass die Kirche immer
mehr zur Teilnahme am sonntäglichen Opfer mahnen

muss». Es gelte, die Gemeinschaftsfrömmigkeit zu

pflegen und das Volk zu lehren, mit der Kirche zu be-

ten, und in kluger, überlegter Weise die Messe zum
Erlebnis zu machen, vor allem durch das Volkschoral-

amt. Man dürfe aber nicht einseitig sein, sondern solle

abwechseln. In Bischofszell wird unter anderem auf den

Volksgesang in Andachten hingewiesen, Arbon und

Frauenfeld befassen sich nur allgemein mit der These.

In diesen Jahren bilden sich versch/ec/ene Formen
der Messfe/er Die gebräuchlichste Form am Sonntag
im Hauptgottesdienst ist das Amt, entweder vom Kir-

chenchor gesungen oder als Volkschoralamt mit Pro-

priumsgesängen von einer Schola. Als «Gemein-
schaftsmessen» werden bezeichnet die «Missa reci-

tata», in welcher das Volk dem Priester lateinisch ant-

wortet, und besonders die Betsingmessen, bei denen
ein Vorbeter die Texte spricht, das Volk antwortet und

Lieder singt. (Der «Nachteil der deutschen Gemein-
schaftsmesse ist, dass sie die präsidiale Stellung des

Zelebranten durch das Vorbeten der Orationen und

der Präfation verdunkelt.»®") Dazu kommen «reine»

Singmessen und Messandachten in losem Zusam-

menhang mit dem Messbuch. Am beliebtesten wer-
den die Betsingmessen. Diese Formen sind ebenfalls
in den Diözesanstatuten von 1960 aufgezählt. Bei der

«Missa cantata», dem Amt, lautet die Bestimmung:
«Als Lieder in der Volkssprache sind nur gestattet die

bisher üblichen Predigtlieder oder Lieder vor und

nach dem Amt.» 1948 wird in Steckborn noch die

Rosenkranzmesse erwähnt.
Für die Messe mit Liedern ist das diözesane Ge-

sang- und Gebetbuch verbindlich. Bischof Josef Am-
bühl gibt es 1927 neu heraus unter dem Titel «Lau-

date». Bischof von Streng veranlasst 1941 eine Neu-

ausgäbe, der 1952 eine nur wenig veränderte Auf-

läge folgt. Seit 1941 ist aber die liturgische

Erneuerung weiter fortgeschritten; 1948 kritisiert ein

Pfarrer im Kapitel Fischingen: «Bei unseren Singmes-

sen im <Laudate> ist ein grosser Teil der Gebetstexte

nicht glücklich ausgewählt, den <Kirchensäulen> fehlt
das Verständnis der Messe völlig.» Mit der Zeit stellen

einzelne Pfarrer selber Betsingmessen zusammen.
1968 erscheint das «Katholische Gesang- und Ge-

betbuch der Schweiz».

Da und dort haben Betsingmessen auch das Amt
verdrängt. In den Diözesanstatuten von 1960 erlaubt
Bischof von Streng, dass im sonntäglichen Haupt-

gottesdienst einmal im Monat das Amt von einer

Singmesse oder Betsingmesse abgelöst werden darf:

«Mit der Freigabe der Singmessen und Betsingmes-

sen hoffen wir, ist den berechtigten Wünschen des

Grossteiles unter Klerus und Volk in weitem Masse

Rechnung getragen.» Zugleich macht der Bischof

darauf aufmerksam, dass «die ideale Zelebration des

heiligen Messopfers» der Hauptgottesdienst, «das

gesungene Amt», sei, «selbst dann, wenn in Städten

und an Industrieorten auch nur eine beschränktere

Zahl von Gläubigen - aber ein Teil der bestgesinnten,
die der Sonntagsheiligung ein grösseres Ausmass

schenken wollen - daran teilnehmen».

693 LThK? 4, Sp. 655-656.

228



1932 verlangt Bischof Ambühl eine Repetition
der liturgischen Gesänge: Die Kapitel sollen sich zu

Gesangsproben versammeln und den gregoriani-
sehen Choral sorgfältig einstudieren. An den Deka-

nenkonferenzen ist immer wieder die Förderung des

Vo/ksc/tora/amfes ein besonderes Anliegen Bischof

von Strengs - er scheint aber damit keinen durch-

schlagenden Erfolg gehabt zu haben. Zwar meint

1948 ein Referent im Kapitel Fischingen, die Mess-

feier werde vor allem durch den Volkschoral zum Er-

lebnis. Aber in Arbon wird ganz einfach festgestellt:
«Der Volkschoral ist ein schwer zu erreichendes

Ideal.» Am meisten wurde wohl die «Missa de Ange-
Iis» gesungen - doch solle man sich nicht darauf be-

schränken, meint 1944 ein Pfarrer im Kapitel Frauen-

feld. Angesichts schwindender Mitgliederzahlen der

Kirchenchöre sei es notwendig, findet 1959 ein Pfar-

rer im Kapitel Fischingen, etwa drei Choralmessen

einzuüben in Unterricht und Christenlehre - «ein un-
musikalischer Geistlicher könnte ein Tonbandgerät zu
FHilfe nehmen, nur müsste er es nicht auf eigene Kos-

ten anschaffen».

Die cäcilianische Bewegung hat die Orchester-

messen verpönt; noch 1936 bekräftigt Bischof Am-

bühl das Verbot von Orchestermessen der Wiener
Klassiker: Sollte ein Kirchenchor sich dennoch durch-

setzen, habe der Priester still zu zelebrieren. Bischof

von Streng nimmt 1938 das Verbot zurück.

1954 kommt nochmals eine bischöfliche These,

die Messfeier betreffend, zur Behandlung in die Kapi-
tel: «Der Gemeinschaftscharakter der hl. Eucharis-

tie». Alle Kapitel behandeln sie, wenn auch auf un-
terschiedliche Weise. Der Referent in Fischingen legt
seinen Ausführungen den «Communios-Gedanken
zu Grunde, der sich auch im gemeinsamen Beten und

Singen ausdrücke. In der Diskussion wird zur Geduld

gemahnt und daran erinnert, «dass die Tatsache des

Gemeinschaftscharakters der hl. Eucharistie und was
damit praktisch verbunden ist, erst seit einigen Jahr-

zehnten wieder intensiver betont wird». Ohne Dis-

kussion wird in Bischofszell und Steckborn von der

Opfer- und Tischgemeinschaft gesprochen, in Frau-

enfeld von der Erlösung als Wurzel der Gemeinschaft.

Der neu nach Arbon gekommene Vikar Karl Brunner

geht in seinem Kapitel von der geschichtlichen Ent-

wicklung der Messfeier aus: Die ursprüngliche Ge-

meinschaftsform sei gesprengt worden «durch den

Individualismus der Privat- und Votivmessen». Dann

kommt er zu «wichtigen Forderungen» wie: Mess-

texte in der Muttersprache und weitgehender Ge-

brauch derselben. Er fordert: «Wegräumen aller Bar-

rikaden zwischen Volk und Altar, weg mit der un-
kirchlichen Polyphonie.» «Seine wohlfundierten und

luziden Ausführungen» würden den «feurigen

Liturgen» verraten, kommentiert der Protokollant.
Dass nicht alle mit Brunner einverstanden waren,
zeigt die Bemerkung, der Vortrag habe Stoff gegeben

«zu einer eifrigen, fruchtbaren und oft auch sarkasti-

sehen Diskussion».

Der Brauch der Aussetzung des A//edte///gsfen
während des Amtes an gewissen Sonntagen scheint

sich noch einige Zeit erhalten zu haben. Eine Verord-

nung des Ordinariates von 1929 beschränkt sie auf
Fronleichnam und Bettag, was im Kapitel Arbon zu

einer Diskussion führt: In Konstanz und St. Gallen sei

dem nicht so, da würde auch an den Monatssonnta-

gen ausgesetzt; 1931 bejahen die meisten Kapitula-
ren die Frage, ob die öftere Aussetzung nicht eine

«pia consuetudo» sei und daher beibehalten werden

dürfe - einer, ein «Anhänger der römischen Liturgie»,
verneint sie.

Erste Früchte der liturgischen Bewegung sind die

Erneuerungen der Osternachtfeier im Jahr 1951 und

der Karwochenliturgie im Jahr 1955. Im Bericht über
die Dekanenkonferenz gibt Dekan Josef Goldinger
1953 im Kapitel Bischofszell bekannt, die «Char-

samstagsliturgie wird auf den Abend empfohlen»; sie

sei ein Experiment, grosse Sympathie habe sich nicht

gezeigt. Bischof von Streng dränge nicht auf eine so-

fortige Einführung. Ein Jahr später kommt das Kapi-

229



tel nach längerer, inhaltlich nicht angeführten Diskus-

sion zum Schluss: «Experimendum est». 1956 meint
ein Kapitular zur erneuerten Karwochenliturgie, die

Voraussetzungen in einem Dom seien nicht die glei-
chen wie in der Landpfarrei eines Einspänners.
Schliesslich mündet die liturgische Erneuerung ein in

die Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils,
in die «Constitutio de sacra Liturgia» vom 4. Dezem-

ber 1963. Die Reform erlaubt die Messfeier in der

Volkssprache; die Messtexte werden auf Deutsch her-

ausgegeben. In Arbon findet 1965 «eine Versamm-

lung im Zusammenhang mit der Liturgiereform»
statt, während der «eine heilige Messe gefeiert
wurde in der Weise, wie sie von der Kirche gewünscht
wird». Fischingen spricht «ein geschlossenes Ja zur Li-

turgiekonstitution auch auf die Gefahr hin, dass ge-
wisse Besserwisser im Pfarreivolk Sorge bereiten kön-

nen». Am 28. März 1966 hält Bischof von Streng an

der thurgauisch-schaffhausischen Priesterkonferenz

ein Referat zur liturgischen Erneuerung.^"
Für das Marienfest vom 8. Dezember 1950 ist

erstmals eine Abendmesse erlaubt. Gut besucht sei

sie in Berg, Sitterdorf und Weinfelden gewesen,
heisst es im Kapitel Bischofszell. Die Erlaubnis wird
aber nicht weiter gewährt. 1953 erwägt deswegen
das Kapitel Arbon, an den Bischof eine Motion einzu-
senden - sie «fand viele Befürworter aber auch einige
Kritiker». Die Diözesanstatuten von 1960 erlauben
schliesslich eine Abendmesse zweimal pro Woche so-

wie an den gebotenen Feiertagen, die staatlich nicht

geschützt sind. Nicht alle Kapitel erwähnen die Ein-

führung der Sonntagabendmesse im Jahr 1967 und

der Vorabendmesse am Samstag im Jahr 1969, wel-
che Bischofszell regional planen will.

Bezüglich der Pred/gf verlangen die Diözesansta-

tuten von 1931 und 1960, dass sie innerhalb eines

Turnus von fünf Jahren die wichtigsten christlichen
Lehren zum Inhalt haben solle und normalerweise

nicht länger als eine halbe Stunde dauern dürfe.
1938 befassen sich die Kapitel mit jährlichen Predigt-

Programmen. Für 1942 soll ein Predigtplan über Chris-

tus, für 1943 einer über die Kirche erstellt werden

(die Kapitel haben sich aber mehr mit dem Inhaltli-
chen als mit dem Plan befasst). Die bischöfliche These

von 1957 «Wie interessieren wir Kinder für die Pre-

digt?» behandelt nur das Kapitel Fischingen. Nach

Ansicht des Referenten ist die Kinderpredigt nicht

notwendig, da die Kinder im Religionsunterricht

geistliche Nahrung erhielten, hingegen sei sie für die

Erwachsenen oft die einzige Gelegenheit zur Weiter-

bildung und daher nützlich, sie müsse aber mehr

Evangelium als Moral sein. In der Diskussion wird ein-

gebracht, dass bei den Kindern mehr Hörbereitschaft

sei, dass das Predigthören aber nicht leicht sei; es

gebe den alten Spruch: «Erstes Drittel für die Leute,

zweites Drittel für die Katze, drittes Drittel für den

Teufel.» 1958 wünscht das Kapitel Steckborn eine

Antwort auf die Frage, ob die Sonntagspredigt ab

und zu aus vernünftigem Grund ausgelassen werden
dürfe - etwa bei rasch aufeinander folgenden Feierta-

gen - oder nicht. Eine direkte Antwort ist zwar nicht

vorhanden, aber 1962 lehnt Bischof von Streng ganz
allgemein «Predigtferien» ab. 1959 erlaubt er älteren

Geistlichen das Ablesen der Beerdigungsansprache.

3.3 Gottesdienstbesuch

1939 beantworten die Pfarrer die Frage, wie der

Gottesdienstbesuch am Sonntag sei, fast allgemein
mit «gut» bis «sehr gut», nur in wenigen Pfarreien ist

er nicht ganz befriedigend; in Arbon bleiben die «So-

zialisten» fern. Wo zusätzlich zu Frühmesse und Amt
um acht Uhr eine Betsingmesse gefeiert wird wie in

Arbon und Kreuzlingen, ist sie für die Jugend wie für
die Erwachsenen die beliebteste Messe. Nicht ein

ganz so gutes Zeugnis wird meist dem Besuch der

Werktagsmessen ausgestellt.

694 StATG Bd 4'03'0, 0.

230



1960 wird der Gottesdienstbesuch zum Teil nicht
mehr so gut beurteilt, aber trotzdem meist noch als

«befriedigend» bezeichnet. «Nicht befriedigend»
oder «mangelhaft» steht nur bei zwei Pfarreien. Ei-

nige Pfarrer weisen darauf hin, dass der Gottes-

dienstbesuch schwer zu schätzen sei: Pfarreian-

gehörige würden in andere Kirchen gehen, weil dort
die Gottesdienstzeiten passender seien, andererseits

kämen aber auch Leute von auswärts in ihre Kirchen

- Zeichen einer erhöhten Mobilität.

3.4 Beichte und Kommunionempfang

Gemäss den Berichten, welche die Dekane einge-
sandt haben, herrscht noch in den 1920er-Jahren

beim A/fer der Ersf/commun/Vcanfen eine grosse Man-

nigfaltigkeit; die Spannweite geht von Acht- bis zu

Zwölfjährigen, und Pfarrer Leonz Wiprächtiger in Ar-

bon feiert die Erstkommunion sogar bereits nach der

ersten Klasse mit Siebenjährigen (1931 wird dieser

Termin von ihm und seinem Vikar im Kapitel
nochmals «warm empfohlen»), 1945 gibt auch Pfar-

rer Josef Trüb von Tobel, ein Arboner, an, die Erst-

kommunion nach der ersten Klasse zu feiern. Die

Diözesanstatuten von 1931 schreiben vor, die Erst-

kommunion dürfe nicht später als nach der dritten
Klasse erfolgen. Beim Entwurf des Plans für die Reli-

gionsunterricht 1941 sieht Diessenhofen Schwierig-
keiten: Der Beichtunterricht sei für die zweite, der

Kommunionunterricht für die dritte Klasse vorgese-
hen, im Moment würde aber in vielen Pfarreien die

Erstkommunion noch nach der zweiten Klasse gefei-

ert; eine einheitliche Regelung im Kanton wäre wün-
sehenswert. In Bischofszell ist man der Ansicht, dass

die Erstkommunion allgemein nach der dritten Klasse

sein sollte. Den - allerdings unvollständigen - Berich-

ten in den Dekanatsarchiven über den Religionsun-

terricht ist zu entnehmen, dass eine Mehrheit der

Pfarreien die Erstkommunion nach der zweiten, eine

Minderheit nach der dritten Klasse feiert. 1969

wird Bischof Hänggi gefragt, ob die frsfbe/chfe vor
oder nach der Erstkommunion sein solle; vorderhand

sei die bisherige Praxis beizubehalten, ist die Antwort.
Von der ße/'chfe ist selten die Rede. Ende der

1960er-Jahre führen einzelne Pfarreien die ßussfe/ern

ein. Laut Kapitelsprotokollen bemerkt 1969 Bischof

Hänggi bei seinem Besuch im Thurgau, Bussandach-

ten könnten nicht mit allgemeiner Lossprechung be-

endet werden.
Im Zusammenhang mit der Empfehlung der

«Oftkommunion» wird vermutlich in den meisten

Pfarreien d/e /Commun/on während der /Wesse ausge-
fe/'/f - nicht üblich hingegen ist dies lange Zeit im

Hauptgottesdienst. 1960 verlangen die Diözesansta-

tuten: «Die hl. Kommunion soll auch während des

Hauptgottesdienstes ausgeteilt werden.» Anderer-

seits wird sie auch noch vor der Messe ausgeteilt,
aber wahrscheinlich nicht mehr überall: «Der Seelsor-

ger sei aber auch freigebig mit dem Austeilen ausser-

halb, besonders vor der Messe, sowohl an Werktagen
wie besonders an Sonn- und Feiertagen.»

Zum Kommun/onemp/ang meldet ein Pfarrer in

den 1920er-Jahren, es kämen hauptsächlich Kinder

und «fromme Seelen»; das dürfte damals auch

für andere Pfarreien gegolten haben. Die Osferpfl/cbf
ist nicht mehr zu kontrollieren - besonders Männer

gehen auswärts zur Beichte, wie verschiedentlich be-

richtet wird und auch aus den Visitationen hervor-

geht. Hingegen ist die monatliche /C/ndertommun/on
Ende der 1920er-Jahre in den meisten Pfarreien üb-

lieh geworden, oft in Verbindung mit der «General-

kommunion» der Jugendverbände; sie wird auch in

den Diözesanstatuten von 1931 verlangt. Bei den Vi-

sitationen müssen die Pfarrer angeben, wie viele

695 StATG Bd 7'14'0, 0.

696 StATG Bd 6'13'0, 0.

697 Frauenfeld 1934-1966: StATG Bd 4'13'0, 1; Steckborn

1922-1956: StATG Bd 5'13'0, 1.

698 StATG Bd 7'14'0, 0.

231



Kommunionen sie jährlich gespendet haben. Ab

1969 dürfen Laien die Kommunion spenden; voraus-

gesetzt ist die offizielle Beauftragung durch den Bi-

schof. Ab dem ersten Adventssonntag desselben Jah-

res ist die «Handkommunion» erlaubt.
Einfluss auf den Kommunionempfang hat aber

auch das A/ücbfembe/fsgebof. Eine Erleichterung
wird 1951 Priestern gewährt: sie können unter be-

stimmten Bedingungen Getränke bis zu einer Stunde

vor Messbeginn zu sich zu nehmen. Vom Kapitel
Frauenfeld ist 1952 Näheres zu erfahren; Dispensen

müssten via Bischof nach Rom eingegeben werden,

gegen eine Taxe von dreissig Franken könnten sie

Priestern gewährt werden, die am Sonntag nach

neun Uhr zelebrieren oder binieren (zweimal die

Messe feiern) müssten und dabei gesundheitlichen
Schaden verspürten. Schon ein Jahr zuvor hat das

Kapitel die Taxe kritisiert: Die «kurialen Gepflogen-
heiten» seien eine Schwierigkeit; jeder Bischof müsse

einzeln eingeben, da man in Rom auf die Taxen an-

gewiesen sei. Aber bereits 1953 wird allen Gläubigen

erlaubt, bis zu einer Stunde vor dem Kommunion-

empfang etwas zu trinken, aber keinen Alkohol.
1957 wird erlaubt, bis zu drei Stunden vorher feste

Nahrung zu sich zu nehmen und 1964 diese Frist auf

eine Stunde festgelegt.'*'
Für die Krankentommun/on bestimmen die Diöze-

sanstatuten von 1931: Die Kommunion ist im liturgi-
sehen Gewand zum Kranken zu tragen, aus gerech-

tem und vernünftigem Grund kann dies auch in

Schwarz geschehen, im Krankenzimmer hingegen
hat der Priester das Superpelliz, den Chorrock, mit
der Stola, zu tragen. 1932 wird im Kapitel Frauenfeld

aufmerksam gemacht auf eine «Musterkombination
Talar und Chorhemd, ein Kleidungsstück, das be-

guem in der Tasche mitgetragen werden kann».
1941 erinnert Bischof von Streng an folgende Vor-

schrift: «Im Krankenzimmer sind überall Stola und

Superpelliz zu tragen»; die Synodalstatuten 1960 er-
wähnen dann nur noch die Stola.

3.5 Rituale, Riten, Andachten

Nach der Mitte des 19. Jahrhunderts verdrängte das

Latein die deutsche Sprache in den fi/'fen völlig. Im

Gefolge der liturgischen Bewegung kommt nun aber

der Wunsch nach volkssprachlichen Texten wieder
auf. So nehmen die Kapitel 1937 zur Kenntnis, dass

ein neues Rituale erscheine, das der deutschen Spra-

che wieder mehr Raum gebe; 1938 kommt es heraus.

Weitgehend in Deutsch sind Taufe, Trauung und Be-

erdigung. Dass da und dort auch das 1950 erschie-

nene deutsche Einheitsrituale gebraucht wird, zeigt
eine Anfrage im Kapitel Fischingen, ob bei der Kran-

kenölung dieses Rituale gebraucht werden dürfe, im

Unterschied zum diözesanen sei der Ritus in deut-
scher Sprache. Die Anfrage wird zwar «im Interesse

der Kranken» bejaht, aber auch betont, dass im all-

gemeinen das diözesane Rituale verpflichtend sei. In

der ersten Hälfte der 1970er-Jahre werden für den

deutschen Sprachraum die Texte herausgegeben für
Taufe, Firmung, Trauung und Beerdigung; 1978 folgt
ein Benediktionale.

Es ist lange ein alter Brauch gewesen, am Karfrei-

tag und Karsamstag ein «He/7/ges Grab» mit ausge-
setzter Monstranz feierlich zu gestalten. Diese Aus-

setzung der Monstranz verbietet 1930 eine bischöfli-

che Verordnung, was in den Kapiteln Arbon und Fi-

schingen zu Diskussionen führt. In Arbon gibt ein

Pfarrer «ein heftiges Votum» gegen die Verordnung
ab, worauf er «zum willigen Gehorsam» gerufen
wird, denn «man komme damit weiter als mit Kritik».
Trotzdem bringt der gleiche Pfarrer an der folgenden

Versammlung die Sache nochmals zur Sprache, dabei

aber «stellen die Hochw. Herren fest, dass die Bet-

stunden auch nach der Neuerung gut besucht» wer-
den. Fischingen behandelt als einziges Kapitel die

neuen Vorschriften der Sakramentenkongregation,
aus denen die Verordnung des Bischofs hervorgegan-

699 LThK^ 7, Sp. 943.

232



gen ist. Nachdem der Referent seinen Vortrag einge-
leitet hat, ist «männiglich gespannt» auf die Punkte,
«die seit der Proklamation dieses Dekretes durch un-

seren hochw. Bischof Gegenstand verschiedentlicher

Aussprache im aufgeschreckten Klerus waren».
Gleichzeitig muss auch der Kbmmun/önfe//ef einge-
führt werden. Bei diesem «weiss sich der Referent ge-
schickt herauszuwinden mit der Bemerkung, man

müsse das der Erfahrung anheim stellen». Zum «Hei-

ligen Grab» meint er, es sei in den deutschsprachigen
Ländern beim Volk äusserst beliebt; der Bischof solle

in Rom ein Privileg für das Heilige Grab erwirken. In

der Diskussion wird gesagt: «Bei aller am Weihetag
feierlich versprochenen Reverenz und Obedienz ist es

dennoch menschlich, den tief einschneidenden Be-

Stimmungen etwelche Bedenken entgegenzustel-
len.» Den bisherigen Status zu belassen sei die Mei-

nung nicht nur der «älteren Semester», sondern auch

der «jüngeren Garde». Ein Jahr später heisst es im Be-

rieht über die Dekanenkonferenz: «Über die Beob-

achtung der Vorschriften betr. Heilig-Grab und Korn-

munionteller haben die Dekane Bericht zu erstatten»;
der Bischof habe seinerseits das Ergebnis nach Rom zu

melden. In den Diözesanstatuten von 1931 ist vor-
geschrieben, die eucharistischen Gaben in einem Ta-

bernakel auf einem Seitenaltar aufzubewahren und

ihn zu schmücken - auch das wird «Heiliges Grab»

genannt.
Die Andachten sind in den Kapiteln selten ein

Thema. Die bischöfliche These von 1940 - «Gestal-

tung und volksliturgische Erneuerung der Nachmit-

tagsandachten» - behandeln nur zwei Kapitel. Bi-

schofszell bezieht sie eher auf die Abendandachten:

Dort sei der Besuch schwach, sie seien langweilig, der

Volksgesang komme zu kurz. Wohl auf den Nachmit-

tag bezogen ist der Vorschlag, die Christenlehre mit
einer Segensandacht zu verbinden, die aber nicht zu

lange dauern dürfe. Frauenfeld zählt als Mängel auf
die ungepflegte sprachliche Form und den Subjekti-
vismus. Als Erneuerung werden die liturgischen Texte

aus Komplet, Prim und Vesper empfohlen. Die deut-
sehe Sprache in der Vesper wird abgelehnt, da sie

zum Psalmodieren weniger geeignet sei. Da lautet
1935 ein Votum im Kapitel Arbon anders: Die deut-
sehe Vesper solle wie im Erzbistum Freiburg einge-
führt werden. Auch Vereine und Bruderschaften ha-

ben je eigene Andachten; 1939 schreibt der Pfarrer

von Arbon zu den Nachmittagsandachten: 1. Sonn-

tag Kongregation, 2. Sonntag Mütterverein, 3. Sonn-

tag Dritter Orden.

1965 werden die Kapitel vom Bischof angefragt,
wie sie sich zu Trauungen am Wachm/ffag, besonders

am Samstag, stellten. Noch ein Jahr zuvor hat der Bi-

schof sie verboten, aber wegen vermehrten Anfragen
sieht er sich nun zu einer Umfrage veranlasst. Nur das

Kapitel Arbon hat zu diesem Thema einen Vortrag
beschlossen. Der Referent, Pfarrer Josef Burkart von

Güttingen, lehnt Trauungen am Samstagnachmittag
ab und begründet die Ablehnung mit der Vorberei-

tung auf den Sonntag und mit den sich ergebenden
«Festereien bis tief in die Nacht hinein». Aber schon

Trauungen am Samstagvormittag seien ein Entge-

genkommen «zum Schaden pfarreilicher Seelsorge».
Wenn etwa eine Beerdigung auf den Samstag falle,
so lasse «diese sich bedeutend weniger verschieben

als eine Hochzeit, wo man es nicht mit verweslichen

Leichen zu tun» habe. Auch den Trauungen an an-
deren Nachmittagen steht eine Mehrheit des Kapitels

skeptisch gegenüber. Dessen ungeachtet wird nach

erteilter Erlaubnis der Samstagnachmittag der belieb-

teste Trauungstermin.

3.6 Prozessionen, Bittgänge

Über die Bittgänge geben die Kapitelsprotokolle
keine Auskunft. Aus Pfarrblättern kann erschlossen

700 Die Antworten der Pfarrer des Kapitels Fischingen sind er-
halten geblieben in StATG Bd 6'30'0, 0.

233



werden, dass sie keineswegs abgeschafft und vor
Christi Himmelfahrt besonders in kleineren und länd-
liehen Pfarreien noch immer üblich sind. Die Monats-

Sonntage mit Prozession sind mit der Zeit aber ausser

Übung gekommen; 1931 werden sie in den Diözesan-

Statuten noch erwähnt, 1960 nicht mehr. Die Fron-

leichnamsprozession wird festlich gehalten auch an

grösseren Orten wie Arbon und Romanshorn. 1970

bestimmt die Bischofskonferenz, dass dort, wo Fron-

leichnam kein staatlicher Feiertag ist, das Fest auf den

folgenden Sonntag zu verlegen ist; teils wird Fron-

leichnam noch mit einer Prozession gefeiert, teils sind

andere Formen, wie Gottesdienste im Freien, an de-

ren Stelle getreten.

3.7 Bruderschaften, Vereine

Gelegentlich werden Bruderschaften noch erwähnt.
Sie seien wichtig, meint man 1922 im Kapitel Arbon.
1933 empfiehlt Bischof Ambühl an der Dekanenkon-

ferenz die Rosenkranzbruderschaft «als eine der ältes-

ten und ehrwürdigsten Vereinigungen». Im gleichen
Jahr aber bedauert der Pfarrer von Sulgen, dass seine

600-jährige Bruderschaft «beerdigt» worden sei; es

handelt sich dabei um die Rosenkranzbruderschaft,
die auf die Zeit vor der Reformation zurückgeht.
1939 bestehen in 36 Pfarreien Bruderschaften, 1960
noch in 29. Nur wenige Pfarrer machen Bemerkun-

gen zu den Bruderschaften. 1939: In Romanshorn

seien beide Bruderschaften «am Absterben», in Frau-

enfeld, wo die alte Dreifaltigkeitsbruderschaft einge-

gangen sei, floriere auch die Rosenkranzbruderschaft

nicht mehr, in Heiligkreuz hingegen sei jene vom
«Guten Tod» sehr beliebt und habe monatlich eine

Versammlung, in der Pfarrei Fischingen feierten die
drei Bruderschaften jedes Jahr ein Fest. 1960: die Ro-

senkranzbruderschaft in Leutmerken habe seit zehn

Jahren keinen Eintritt mehr gehabt; die Johannesbru-
derschaft in Wängi sei am «Einschlafen». Was diese

beiden Pfarrer bemerken, kann auch für andere gel-
ten.

Das Vere/ftswesen ist voll entwickelt. Die Sonder-

beilage der «Thurgauer Volkszeitung» zum Katholi-

kentag vom 9. September 1933 zählt an Vereinen

auf: Jungmannschaft, 36 Sektionen mit 1100 Mit-
gliedern, Kantonalverband 1912 gegründet; 6 Gesel-

lenvereine mit 162 Mitgliedern; 14 Arbeitervereine
mit 613, 10 Arbeiterinnenvereine mit 774 Mitglie-
dem; 4 katholische Turnvereine; der 1913 von Frau

von Streng, der Mutter des Bischofs, gegründete
Frauenbund; dazu 21 Sektionen der christlichen Ge-

werkschaften mit 1564 Lohnarbeitern.' Mütterver-
eine und Jungfrauenkongregationen fehlen in dieser

Zusammenstellung. Die Visitation von 1939 zählt ne-
ben den oben erwähnten Vereinen - nach den Ge-

werkschaften wurde nicht gefragt - auch die anderen

auf: Die Jungfrauenkongregation ist in 35 und der

Mütterverein in 45 Pfarreien vertreten; hinzu kom-

men die Jungwachtscharen in 11, die katholischen
Pfadfinder in 3 und die Blauringscharen in 11 Pfar-

reien. Die Visitation von 1960 zeigt, dass sich das Ver-

einswesen nach dem Zweiten Weltkrieg noch ausge-
dehnt hat: Es bestehen 14 Jungwacht- und 17 Blau-

ringscharen^, 2 Pfadfindergruppen, 44 Jungmann-
schaffen, 42 Kongregationen, 18 Arbeiter- und 10

Arbeiterinnenvereine, 48 Müttervereine, 5 Gesellen-

vereine, 4 Turnvereine; etwa 20 Pfarreien geben zu-
dem den Volksverein an. Aber bereits machen sich

Veränderungen bemerkbar. Aus den Jungfrauenkon-
gregationen werden Töchterkongregationen; in eini-

gen Pfarreien gibt es Gruppen der Älteren und der

Jüngeren, auch Jungsodalinnen genannt, sowie

Gruppen ohne Bindung an die Kongregation. Die

701 StATG Bb 10, 10/5.

702 Sowohl Jungwacht als auch Blauring haben einen Kantons-
vorstand: Kantonspräses, Kantonsführer bzw. Kantonsfüh-

rerin, dazu einzelne Führer oder Führerinnen aus den Scha-

ren; es werden kantonale Treffen und Schulungskurse

durchgeführt.

234



Jungmannschaft hat in grösseren Pfarreien wegen
der vielen anderen Vereine am Ort Schwierigkeiten
bei der Rekrutierung neuer Mitglieder. Auch macht

der gesellschaftliche Wandel vor den Vereinen nicht
Halt: Die Arbeiterinnenvereine z. B. zählen 1933 noch

774 Mitglieder, 1958 sind es 512, 1963 nur noch

331; von Letzteren ist fast ein Drittel über 60 Jahre

alt.'® Ähnliches kann auch für die Arbeitervereine an-

genommen werden.
Aus der eben erwähnten Sonderbeilage der

«Thurgauer Volkszeitung» ist zu schliessen, dass

beim /Caf/io//kenfag von 1933 die Vereine eine wich-

tige Rolle spielten. Der Beilage ist auch zu entneh-

men, dass schon früher thurgauische Katholikentage

durchgeführt wurden: 1894 auf Schloss Sonnenberg,
1905 in Weinfelden und 1923 in Frauenfeld. Gemäss

den Protokollen wurde in keinem Kapitel über diese

Tage gesprochen, möglicherweise aber an den kan-

tonalen Priesterkonferenzen.

Oft empfehlen die Bischöfe an den Dekanenkon-

ferenzen die Vereine. Die bischöfliche These von
1940 - «Pflege der sozialen Standesvereine und Jugend-

Organisationen» - behandeln nur Bischofszell und

Steckborn; der These von 1945- «Seelsorgerliche Be-

deutung der marianischen Kongregationen» - neh-

men sich nur Bischofszell und Fischingen an. 1951

sagt Bischof von Streng an der Dekanenkonferenz,
weil das hohe Ideal der Kongregation nicht von allen

erreicht werden könne, möge je nach Bedürfnis das

Prinzip «Masse» oder «Elite» Anwendung finden. An
den Kapitelsversammlungen kommen neben den

Empfehlungen von Vereinen auch Schwierigkeiten

zur Sprache. 1922 hält Pfarrer Johann Baptist Amrein

von Romanshorn im Kapitel Arbon einen Vortrag zum
Thema «Priesterpflicht und Vereinsarbeit»: Die Ver-

eine stünden der Verinnerlichung vielfach entgegen;
der Präses als Vater des Vereins müsse sich um alles

kümmern; mit der Vereinsarbeit sei auch der durch

die Diözesanstatuten verbotene Wirtshausbesuch

verbunden, den die Vereinsleitung oft zur Pflicht ma-

che, doch solle er so wenig als möglich geschehen
und nur so lange als notwendig; zuerst komme die

Predigt, dann die Vereinsarbeit. In der Diskussion wird
auch nach einem Abbau des Vereinswesens gerufen,
andererseits der Nutzen der religiösen Vereine be-

tont, die im Zeitalter des Sportes wieder mehr im Vor-

dergrund stünden. 1932 bemerkt ein Pfarrer im Kapi-
tel Arbon, junge Mütter seien zum Eintritt in den

Mütterverein nicht zu bewegen; ein Jahr später wird
gerade die Wichtigkeit dieses Vereins betont. 1949

stellt Bischofszell fest, junge Leute, die sich den ju-
gendlichen Standesvereinen nicht anschlössen, wür-
den verloren gehen an Turnvereine, Fussball- und

Radsportclubs. In Fischingen geht es 1957 um die

Frage, wie mit Kongregationistinnen umgegangen
werden solle, die in «gegnerischen Vereinen» mit-
machten: «Pastoral gesehen ist es abzulehnen, aber

die Irrenden sind zu lieben», lautet die Antwort. 1945

verlangt man in Frauenfeld «bei aller Notwendigkeit
der katholischen Vereine eine vermehrte Berücksich-

tigung von Familie und Pfarrei» - dies auch in Hin-

blick auf kantonale Veranstaltungen. 1949 ist Steck-

born unzufrieden mit den Vereinszentralen, die

«allzu diktatorisch» seien «in ihren Weisungen und

Empfehlungen». 1967 wünscht Dekan Müller von
den katholischen Organisationen mehr Rücksicht auf

pfarreiliche Verhältnisse, besonders auf die Christen-

lehrzeiten.
Ein Verein besonderer Art ist der K/rcbenbawer-

e/n. 1930 gründet ihn Bischof Ambühl. Er muss in je-
der Pfarrei eingeführt werden. Die «Mitgliedschaft»
einer Familie besteht darin, dass sie jede Woche fünf
bis zehn Rappen zu seinen Gunsten auf die Seite legt,
wie es im Kapitel Arbon heisst. Es wird aber auch ge-
sagt, der Verein sei zwar eine Lieblingsidee des Bi-

schofs, aber im Volk zeige sich keine grosse Begeiste-

rung. 1932 meldet der Bischof, von 425 Pfarreien

seien 213 beigetreten. 1933 ist er ungehalten über

703 StATG Bb 5, 5/22

235



die Pfarreien, die ihn noch nicht eingeführt haben:

Sollten sie das nicht tun, würden in drei Jahren die

Namen der säumigen Pfarreien veröffentlicht; der

Thurgau stehe aber gut da. Ob das für später auch

noch gilt? Jedenfalls geben die Dekane die Ermah-

nung des Bischofs weiter, dass die Sammlung unbe-

dingt durchzuführen sei. 1937 sind die Thurgauer
Dekane mit dem Entwurf neuer Vereinsstatuten nicht

einverstanden: Er sei zwar von 28 Dekanen gutge-
heissen worden, aber die Thurgauer seien dagegen

gewesen, weil die Auflösung paritätischer Verhält-

nisse nicht berücksichtigt werde, meldet Bischofszell.

Im gleichen Jahr berichtet Fischingen von einem

«Mutigen», der den Kirchenbauverein eine «Land-

plage» genannt habe, weil er aufdringlich propagiert
werde. Bald einmal wird die Sammlung durch ein

jährliches Kirchenopfer ersetzt. Nur die Bezeichnung
«Kirchenbauverein» hält sich noch längere Zeit, bis

sie in den 1970er-Jahren durch «Kirchenbauhilfe» er-

setzt wird.

3.8 Religionsunterricht

Gemäss der Verordnung des Regierungsrates von
1876 ist der Mittwoch nach mittag für den Religions-

Unterricht der Primarschule reserviert; in der Sekun-

darschule ist er in den Stundenplan eingebaut. 1925

wird im Kapitel Arbon ein zweiter halber Tag für den

Unterricht gewünscht. 1946 gibt ein Regierungsrats-
beschluss den Freitagnachmittag ab 15.30 Uhr für
den Religionsunterricht frei, so dass nun zwei Stun-

den pro Woche und Klasse möglich sind.

Als Grosse und Kleine /Cafech/smen sind immer
noch die 1911 von Bischof Stammler herausgegebe-

nen zu gebrauchen. 1930 berichtet das Kapitel Ar-
bon, dass sie bald vergriffen seien; allfällige Wünsche

für eine Neuauflage solle man nach Solothurn mel-

den. Gewünscht wird von Arbon ein einheitlicher Ka-

techismus für die ganze deutsche Schweiz; abstrakte

Begriffe solle man durch leichter verständliche erset-

zen, und für den kleinen Katechismus wolle man die la-

teinische Schrift. Drei Jahre später aber sind immer

noch alte Katechismen vorhanden. Bischof Ambühl
fordert deshalb die Kapitel nochmals auf, ihre Vor-

Schläge einzubringen und stellt für die deutsche

Schweiz einen einheitlichen Katechismus in Aussicht.

Die Kapitel bestimmen nun jeweils einen Pfarrer oder

gar eine Kommission, Vorschläge zu machen. Fischin-

gen findet, eine Totalrevision sei nicht vorgesehen; da

alles so ziemlich beim Alten bleibe, lohne es sich

nicht, Vorschläge zu machen. Die Arbeit der anderen

aber, so sie begonnen hat oder abgeschlossen wird,
ist vergebens. Denn 1934 erklärt Bischof Ambühl,

man müsse bei den heutigen Umwälzungen Ab-

klärungen abwarten; der bisherige Katechismus

werde auswärts teilweise günstig beurteilt. 1938

nimmt sich Bischof von Streng der Sache an; die

bischöfliche These von 1939 betreffend Wünsche an

einen neuen Katechismus behandelt nur Steckborn.

Der Bischof will nun zuerst ein Lehrbuch für die unte-

ren Klassen herausgeben; ein Entwurf entsteht, und

die Kapitel haben ihre Wünsche und Beurteilungen

einzubringen. Für das Kapitel Arbon ist zu viel von
Sünde und zu wenig von Tugend die Rede; glücklich
sei die Verbindung von Bibel und Katechismus. Ein

Kapitular lehnt den Entwurf vom methodischen

Standpunkt her ab. Ähnlich reagiert Steckborn. Fi-

schingen lädt eigens zu einer ausserordentlichen Ver-

Sammlung ein, zu der als Vertreter der Kapitel Frau-

enfeld und Bischofszell die Dekane Haag und Goldin-

ger erscheinen. Der Entwurf erfährt durch Pfarrer

Bernhard Sprecher einen regelrechten Verriss, der im

Protokoll im Wortlaut wiedergegeben ist. Der Refe-

rent lehnt die Vermischung von Bibel und Katechis-

musfragen ab; der Katechismusstoff werde dadurch

zerstückelt, und die Fragen seien ungeschickt formu-

704 Amtsblatt des Kantons Thurgau, Frauenfeld 1946,
s. 446-447 (17. Mai 1946).

236



liert (z.B. «Wie alt ist Gott?»). Kritik übt er auch

an der Sprachform der biblischen Erzählungen: Statt

des den Kindern vom Dialekt her ungewohnten Im-

perfekts müsse das Perfekt gewählt werden. Über-

haupt würden die Verfasser das kindliche Denken

nicht verstehen. Im Beichtspiegel seien alle Sünden

als gleich gross dargestellt und bei allem müsse das

Kind die genaue Zahl angeben. Dadurch werde es zur

Skrupelhaftigkeit oder Gleichgültigkeit erzogen, z. B.

wenn verlangt werde, anzugeben, wie oft es in der

Kirche herumgeschaut habe. Dekan Haag versucht

daraufhin doch noch, dem Entwurf ein paar gute Sei-

ten abzugewinnen. 1941 erscheint schliesslich das

«Religionsbuch für Schule und Haus», bestimmt für
die vier unteren Klassen. Bei der Bearbeitung der

bischöflichen These von 1942 - der Frage, wie dieses

Buch in den Familien heimisch gemacht werde könne

- finden Fischingen und Bischofszell, es sei zu schwie-

rig, zu weitläufig, zu umfangreich; die anderen Kapi-
tel schweigen. 1946 können die Dekane mitteilen,
der neue Grosse Katechismus komme heraus. Er er-

scheint ein Jahr später und ist bestimmt für die 5., 6.

und 7. Klasse. 1956 richtet das Kapitel Arbon eine

Eingabe an den Bischof mit der Bitte um Einführung
des 1955 erschienenen deutschen Einheitskatechis-

mus; er sei von allerbester Qualität und bereits in der

deutschen und st. gallischen Nachbarschaft einge-
führt (eine Antwort ist nicht vorhanden). Bischofszell

meldet 1958, der Bischof sei zwar für diesen Kate-

chismus, doch wäre es ein grosser finanzieller Verlust,

wenn der gegenwärtige eingestampft werden müss-

te. 1960 will ihn das Kapitel aber trotzdem ein-
führen. Im gleichen Jahr jedoch meint Steckborn, der

Inhalt des deutschen Katechismus sei zwar besser,

doch habe er zu wenig Fragen, brauche zu viel Vorar-

beit, rege aber immerhin zum selbständigen Denken

an. 1962 wird der Einheitskatechismus offiziell er-

laubt. Bereits 1963 gibt Bischof von Streng einen

neuen Katechismus für das Bistum in Auftrag; er solle

nach dem Konzil erscheinen, denn der deutsche sei

schon bald überholt. Dazu meint Fischingen; «Die

Gestaltung eines Katechismus sei und bleibe wohl
immer das grosse Sorgenkind sowohl für den Bischof

wie für die Seelsorger und Unterrichtskinder.» Der

geplante Katechismus ist denn auch nie erschienen.

Seither gibt es zahlreiche, auch sich abwechselnde
Lehrmittel.

1936 ist aus Frauenfeld zu erfahren, nach Auffas-

sung des Ordinariates seien die Dekane zugleich In-

spektoren des Religionsunterrichtswesens und ver-

pflichtet, «jährlich einmal die Pfarrer mit ihrem Be-

such zu überraschen». 1945 wird von der Dekanen-

konferenz berichtet, der Bischof beabsichtige eine

strenge Kontrolle des Religionsunterrichts im Sinne

jährlicher /nspekf/onen. Dekan Sieber gibt in Fischin-

gen bekannt: «Der Kapitelsvorstand wird sich in die

Arbeit teilen und in freundschaftlichem Sinn die Be-

suche vornehmen.» 1951 erklärt der Bischof, die Re-

ligionsunterrichtsinspektion sei nicht Schikane, son-

dem ein Mittel zur Beratung und Hilfe. Schon früher

gab es die Examen: 1935 berichtet Dekan Suter im

Kapitel Bischofszell, er hätte 1660 Kinder geprüft.
1946 werden jährliche Examen im Herbst und Winter
verordnet. Wann Inspektionen und Examen abge-
schafft wurden, ist den Protokollen nicht zu entneh-

men - spätestens jedoch in den 1960er-Jahren.

1949 verlangt das Ordinariat, dassjede Pfarrei ei-

nen Lebrp/an zu erstellen und ihn dem Ordinariat ein-
zureichen habe; es gelte, Einheitlichkeit und Lücken-

losigkeit im Religionsunterricht herzustellen. Nur in

Steckborn wird geäussert, dass «eine zu weit ge-
hende Uniformierung unmöglich und unerträglich»
sei. Die anderen Kapitel scheinen die Sache nicht so

ernst genommen zu haben.

Wann die ersten La/enkrä/te Religionsunterricht
erteilt haben, geht aus den Protokollen nicht hervor.

1925 würde es Arbon begrüssen, wenn Lehrer auch

Religionsunterricht erteilten. Eine bischöfliche These

von 1937 möchte Mütter dafür gewinnen. 1951 sagt
der Bischof, «Frauenpersonen, die Unterricht ertei-

237



len, bedürfen der bischöflichen Genehmigung».
1954 begrüsst es Arbon, dass für die untern Klassen

Laienkräfte herangezogen werden.

3.9 Christenlehre

1936 fragt eine bischöfliche These: «Wie kann die

Sonntagschristenlehre zu einer Angelegenheit des

ganzen Volkes gemacht werden?» Behandelt wird sie

nur in Fischingen und Frauenfeld, in beiden Kapiteln
kommt zum Ausdruck, dass die Cbr/sfen/ehre von fr-
wachsenen nur selten oder gar nicht besucht wird;
Erwachsene würde sie nicht ansprechen, weil sie für
Schulkinder berechnet sei. Fischingen schlägt vor, für
Erwachsene eine katechetische Predigt mit Segen zu
einer geeigneten Abendstunde zuführen. In den

übrigen Dekanaten werden ebenfalls kaum Erwach-

sene an der Christenlehre teilgenommen haben -
Grund genug, die These zu übergehen. Schon 1924
wird im Arboner Dekanatsbericht wegen der Nicht-
Teilnahme Erwachsener bemerkt: «Wohl ist an dieser

Tatsache zum Teil die ungünstige Zeit gleich nach

dem Mittagessen, wo ältere aber auch jüngere Leute,
welche die ganze Woche schwer gearbeitet haben,
leicht in Schlaf verfallen, schuld.»'

Ursprünglich fand die Christenlehre am Sonntag-
nachmittag statt. Das schreiben auch noch die Diö-

zesanstatuten von 1931 vor. Dem gerade erwähnten
Dekanatsbericht ist zu entnehmen, dass sie auch mit
Andachten verbunden sein konnte. Dort wird aber
auch festgestellt, dass die «junge Welt [...] die Ro-

senkranzandachten in heissen Sommertagen oder in

kalten Winterzeiten nicht hoch» einschätze, aber dass

«durch interessante Ansprachen» wohl «auch der

(beste Lausbube» aufmerksam» gemacht werden
könnte. 1936 berichtet Frauenfeld, in den Städten
habe man angefangen, die Christenlehre auf den

Morgen zu verlegen. 1959 meint auch Bischof von

Streng, Schulentlassene am Nachmittag zur Christen-

lehre aufzubieten, habe sich überholt. Die Christen-
lehre am Sonntagmorgen zu erteilen, wird vermutlich
bald überall üblich. Da und dort wird begonnen, die

Christenlehre doppelt zu halten: am Sonntagmorgen
und an einem Werktagabend. Gemäss den Diözesan-

Statuten von 1960 ist es nicht verboten, «die Chris-

tenlehre an einzelnen Orten auf die Werktage zu

verlegen, vorausgesetzt, dass der Besuch an Werkta-

gen ein wesentlich besserer wird». Die Statuten mah-

nen auch, «an der Stundenzahl um die Dreissig» fest-
zuhalten. Längst nicht mehr alle Pfarreien erteilen je-
doch so viele Stunden; in einigen findet die Christen-
lehre nur während des Winterhalbjahres statt.'

DasA/fer; das zum Besuch der Christenlehre ver-

pflichtet, hat immer wieder Anlass zu Diskussionen

gegeben.'1923 wird im Kapitel Arbon gefragt, ob die

Pflichtigen mit dem 17. oder 18. Altersjahr entlassen

werden sollten; wegen der schwierigen Verhältnisse

erfolge die Entlassung in der Pfarrei Arbon freilich
schon mit dem 16. Altersjahr. Es wird in Erwägung
gebracht, dass man dort, wo die Pflichtigen bereits

mit dem 17. Altersjahr entlassen werden, kaum wie-
der das 18. Altersjahr einführen könne.' Die Diöze-

sanstatuten von 1931 schreiben für den Besuch der

Christenlehre die Phase vom beginnenden 12. bis zum
vollendeten 18. Altersjahr, also von der sechsten

Klasse an, vor. In den Diskussionen anlässlich der Be-

handlung der These von 1936 zeigt sich, dass in eini-

gen Pfarreien die Christenlehre für Schulentlassene

und für Schulpflichtige gemeinsam, in anderen Pfar-

reien für die Schulpflichtigen bereits nicht mehr ge-
halten wird. 1951 sagt man in Arbon, es habe sich

nach und nach herausgebildet, dass die Christenlehre

drei Jahre lang nach dem erfüllten obligatorischen
Schulunterricht, d.h. nach der 8. Klasse', besucht

705 StATG Bd 7'14'0, 0.

706 So z. B. in Romanshorn.

707 StATG Bd 7'14'0, 0.

708 Die Schulpflicht dauerte damals acht Jahre.

238



werden müsse. Aber noch 1959 werden die Pfarrer

ermahnt, die Christenlehre für die Schüler nicht

leichtsinnig abzubauen. Ein Jahr später hingegen

sagt Bischof von Streng, für Schulentlassene sei die

Christenlehre obligatorisch, für Schulpflichtige weni-

ger. In den Diözesanstatuten von 1960 wird als Ent-

lassungsalter das 18. Lebensjahr angegeben; zur
Christenlehre «sollen auch schon die Schulpflichtigen
der letzten Schulklasse verpflichtet werden, sodass

der Lehrplan sich auf vier Jahre erstreckt». Tatsächlich

gibt es aber kaum eine Pfarrei, in der dieses «Sollen»

erfüllt wird.
Kapitelsversammlungen und Dekanatsberichte

weisen schon früh auf Schw/er/gke/fen bezüglich der

Christenlehre hin. Als Hindernisse für einen regel-

massigen Besuch sieht Dekan Kurz im Dekanatsbe-

rieht des Kapitels Arbon von 1924 «die bald unüber-

sehbaren Vergnügungsanlässe, die unzähligen Sport-

gelegenheiten, dazu gerechnet die Lauheit mancher

Familien, das Fehlen der Autorität der Eltern über ihre

heranwachsenden Kinder». Ein Jahr später weist er

nochmals auf Hindernisse hin und fügt bei; «Auch die

fortschrittlichen) Töchter stehen den <modernen>

Jünglingen nicht nach.»' 1929 bemerkt dasselbe

Kapitel, die Christenlehre sei fast überall ein

«Schmerzenskind». 1936 nennt Frauenfeld die Chris-

tenlehre ein «Sorgenkind». 1959 oder 1960 befas-

sen sich alle Kapitel mit einer bischöflichen These

über die Christenlehre für Schulentlassene. Arbon

meint, es gelte neue Wege zu finden, um sich gegen
die Entfremdung der Jugend von der Kirche zu weh-

ren. Für Steckborn ist die Christenlehre zwar ein

«Herzensanliegen des Bischofs, praktisch aber ein

Stiefkind»; problematisch seien Methode und Zeitbe-

Stimmung, aber auch «die durch die moderne Le-

bensart verbundene Mentalität der Jugend».
Sowohl für den Religionsunterricht als auch für

die Christenlehre haben die Pfarrer alljährlich einen

«Jahresbericht» abzufassen, d. h. einen Fragebogen
auszufüllen mit statischen Angaben über den Religi-

onsunterricht nach Klassen, Knaben, Mädchen, Stun-

den, begründeten und unbegründeten Absenzen;

gefragt wird nach der religiösen Betreuung der

Schüler und den Vereinen für Schulpflichtige. Auch
für die Christenlehre sind statistische Angaben zu

machen und die Fragen nach der Betreuung der schul-

entlassenen Jugend und nach den Standesvereinen

zu beantworten.""

3.10 Pfarrblatt

1924 ist man im Kapitel Arbon willens, ein Pfarrblatt
einzuführen (es kostet im Jahr Fr. 2.90). 1932 ist von

einem bisherigen und einem neuen Pfarrblatt die
Rede: Die Pfarrer werden angefragt, ob sie mit dem

neuen zufrieden seien. Eine Mehrheit im Kapitel Ar-
bon ist nicht zufrieden, denn es kostet Fr. 4.50, «was
für die Landbevölkerung bei all den anderen Presse-

forderungen entschieden zu hoch ist». 1937 sagt
man in Frauenfeld, verschiedene Leute beurteilten
«den redaktionellen Teil des Pfarrblattes nicht zu Un-

recht als Kitsch und Flachkopfgeschichten». 1938

folgt Arbon nach: «Der Inhalt des Pfarrblattes ist viel-

fach zu süsslich, was Männern nicht passt.» 1966

wird eine Neugestaltung diskutiert; gegen ein 14-tä-

giges Erscheinen gibt es Bedenken. 1968 erhält eine

Kommission von der Priesterkonferenz den Auftrag,
eine Neugestaltung auszuarbeiten. In dieser Kommis-
sion wirkt Pfarrer Hans Schälli von Emmishofen, der

spätere erste Regionaldekan, massgebend mit. Im Ja-

nuar 1971 erscheint die erste Nummer des nun 14-

täglich herausgegebenen neuen Pfarrblattes mit dem

Titel «kirche + pfarrei».

709 StATG Bd 7'14'0, 0.

710 Solche Berichte sind, bei vielen Lücken, in den Dekanatsar-

chiven vorhanden: Frauenfeld 1933-1966 (StATG Bd

4'13'0), Steckborn 1921-1959 (StATG Bd 5'13'0), Fischin-

gen 1944-1945 (StATG Bd 6'13'C), Bischofszell 1961

(StATG 8*13'0).

239



3.11 Weitere Tätigkeiten

Gemäss den Diözesanstatuten von 1931 sind in den

Pfarreien alle zehn Jahre Vo/ksm/ss/onen durchzu-
führen. Bischof von Streng mahnt 1940, die fälligen
Missionen nicht zu verschieben und möchte 1941

auch alle zwei bis drei Jahre Standesmissionen. Auch
in den Diözesanstatuten von 1960 steht ein Artikel
über die Volksmissionen: Die Pfarrer sollen die alle

zehn Jahre durchgeführten Missionen mit den Na-

men der Missionare dem Ordinariat melden. In den

Kapiteln wird kaum über die Volksmissionen gespro-
chen; gemäss der Visitation von 1960 werden sie in

den meisten Pfarreien nach Vorschrift durchgeführt.
Nur im Kapitel Frauenfeld wird 1932 die Forde-

rung Bischof Ambühls erwähnt, dass in jeder Pfarrei

Canfas-Ausschüsse gegründet werden sollen und

darüber bei der Visitation Rechenschaft zu geben sei.

Erfolg war dem Bischof jedoch nicht beschieden:

1936 bedauert das Ordinariat, dass in den meisten

Pfarreien im Thurgau kein solcher Ausschuss bestehe.

1938 ist man in Arbon der Meinung, dass man die

Caritas wie bis anhin der Jungfrauenkongregation
überlassen soll.

1933 will der Bischof im Bistum die ew/ge Anbe-

fung einführen: Einmal im Jahr sollen in jeder Pfarrei

an einem bestimmten Tag in der Kirche das Allerhei-

ligste ausgesetzt und Betstunden gehalten werden.
Die Kapitel erstellen darauf Listen, auf denen einge-

tragen ist, welchen Tag eine Pfarrei dazu bestimmt
hat. In Steckborn bekunden kleine Pfarreien Mühe,
sich auf einen ganzen Tag zu verpflichten.

Wer in den Kapitelsprotokollen nachsehen

wollte, wie im Thurgau das /W/ss/ons/a/ir 7967 und
anschliessend das «Fastenopfer der Sc/iwe/zer Kat/io-
//Ken» von Volk und Klerus angenommen und durch-

geführt wurden, sähe sich enttäuscht und käme zu
falschen Schlussfolgerungen, denn beide werden in

den Akten kaum erwähnt. Die Initiative lag (und liegt)
bei den Pfarreien, die im Zusammenhang mit dem

Fastenopfer eigene Aktionen durchführen (mit dem

«Pro-Kopf-Anteil» stand und steht der Thurgau in

den vordersten Rängen'") - ein Beispiel, das zeigt,
dass das Leben in den Pfarreien nur zum Teil in den

Kapitelsakten dokumentiert ist.

3.12 Konfessionelles

3.12.1 Mischehen

Nur das Kapitel Bischofszell befasst sich 1934 mit der

These, was das Kirchenrecht und die Diözesanstatu-

ten über die Trauungsfeier für gemischte Paare vor-
schreiben - die andern Kapitel werden es schon ge-
wusst haben. Die Bestimmungen sind: Das Paar darf
in der Kirche getraut werden, die Ringsegnung ist er-

laubt, aber weder die Brautmesse noch der Brautse-

gen. In diesen Einschränkungen, meint Bischofszell,

dürfe man «nicht ein abfälliges Urteil der Kirche er-
blicken über die religiöse Überzeugung des nichtka-

tholischen Teils, sondern vielmehr die Trauer über den

gefährlichen Schritt, den eines ihrer Kinder getan
habe».

1964 haben alle Kapitel eine Umfrage des Ordi-

nariates über die Mischehe zu behandeln. Alle spre-
chen sich für eine Beibehaltung des Versprechens ka-

tholischer Kindererziehung aus. Der Referent im Ka-

pitel Arbon sieht besondere Probleme, wenn beide

Partner in ihrer Konfession verwurzelt sind und die

Kinder in ihrer Kirche erziehen möchten, aber auch,

wenn der protestantische Teil in seiner Kirche stärker

verwurzelt ist als der katholische in der seinigen. Über

die Gültigkeit einer Ehe, die nicht in der katholischen
Kirche geschlossen wird, gehen die Meinungen aus-
einander. In Frauenfeld wird für die Gültigkeit der

evangelisch geschlossenen Ehe plädiert, aber nicht
der Zivilehe. In Arbon hingegen schlägt der Referent

711 Gemäss Unterlagen des Fastenopfers.

240



die Gültigkeit beider Formen vor. Einig sind sich alle

Kapitel in der Ablehnung der Exkommunikation bei

nicht katholisch geschlossenen Mischehen.

3.12.2 Konversionen

Für das Kapitel Arbon ist 1922 die Konvertitenfrage
zwar wichtig, doch sei sie mit Vorsicht zu lösen. Die

These von 1934 - wie Protestanten für die katholi-
sehe Kirche gewonnen werden könnten - behandeln

nur Arbon und Bischofszell. Bischofszell weist auf die

wenigen Konversionen in der Schweiz hin, nennt als

Mittel das Gebet und das «Verstehen der Anders-

gläubigen, nicht Verachtung oder Spott, sondern Be-

lehrung und Aufklärung, das Gute bei ihnen aner-
kennen, Vorbildlichkeit des eigenen Lebens, treue ka-

tholische Pflichterfüllung, gemeinsame Aktionen mit
den Andersgläubigen, wo es möglich ist». Arbon

spricht von den «schweren Vorurteilen», die über-

wunden werden müssten, von «protestantischen
Pastoren, die verletzend auf der Kanzel über die

katholische Kirche sprechen»: Sie «treiben damit
viele edel Denkende ins katholische Lager hinüber.»
Ein grosses Hindernis sei «das unmoralische Leben

vieler katholischer Kirchgänger». In der Diskussion

wird auch erwähnt, «dass man es oft zu leicht nehme

bei Conversionen»; bei gemischten Paaren dürfe man
zudem nicht darauf drängen, dass der protestanti-
sehe Teil vor der Heirat katholisch werde, «sonst kann

man arge Enttäuschung erleben». In den folgenden
Jahren befassen sich die Kapitel nicht mehr mit Kon-

Versionen, auch gibt es keine bischöfliche These mehr

zu dieser Frage.

241




	Die Dekanate von 1921 bis 1970

