Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 138 (2001)

Artikel: Gottes Manner im Thurgau : Dekanatsorganisation, Priesterwesen und
kirchliches Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Autor: Hopp, Anton

Kapitel: 7: Die Dekanate von 1921 bis 1970

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-585411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-585411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI

1 Kapitularisches Leben
1.1 Neuordnung der Dekanate

Bereits 1898, anlasslich des Rucktritts von Dekan
Kuhn und der bevorstehenden Wahl eines neuen De-
kans, wurde im Kapitel Frauenfeld-Steckborn gefor-
dert, das Dekanat in Rucksicht auf die grosse Aus-
dehnung in die beiden urspriinglichen Kapitel Frau-
enfeld und Steckborn zu teilen; aber nur 11 Kapitu-
lare stimmten zu, 22 lehnten ab mit der Begriindung,
das kénne man nicht bei einer Dekanenwahl ent-
scheiden. Erst unter Bischof Stammler erfolgte nach
1915 in einigen Kantonen eine Neuordnung der De-
kanate, so auch im Thurgau.®*®

Ein Konzept einer neuen Kapitelseinteilung, ver-
fasst 1920 vom neu ernannten Kommissar Suter®®,
stellt zuerst Thesen auf: Eine Neueinteilung sei not-
wendig, Arbon habe 22 Pfarreien mit 29 Beneficien,
Frauenfeld-Steckborn 33 Pfarreien mit 43 Beneficien;,
es sei dem Dekan fast nicht méglich, das Kapitel zu vi-
sitieren und Religionsexamen abzunehmen, ohne
tage- oder wochenlang von seiner Pfarrei abwesend
zu sein; die Kapitel sollten anndhernd gleich gross
sein, keines mehr als 15, keines weniger als 10 Pfar-
reien umfassen; die geographische Lage, die Ver-
kehrsmittel sowie eine giinstige Einteilung der Regi-
unkeln seien zu berticksichtigen.

Kommissar Suter erdrtert nun drei Moglichkei-
ten: A) Drei Kapitel: Oberthurgau (19 Pfarreien), Un-
terthurgau (17), Hinterthurgau (19); «Beurteilung:
Eine Neueinteilung lohnt sich nicht.» B) Vier Kapitel:
Oberthurgau (15) mit Regiunkeln Arbon und Bi-
schofszell, Unterthurgau (13) mit Regiunkeln Kreuz-
lingen und Steckborn, Mittelthurgau (14) mit Regiun-
keln Weinfelden und Frauenfeld, Hinterthurgau (13)
mit Regiunkeln Fischingen und Sirnach; «Beurteilung:
Empfehlenswert, nimmt Riicksicht auf die geographi-
sche Lage, ist leicht in Regiunkeln abzugrenzen.» C)
Funf Kapitel: Arbon (11), Bischofszell (12), Steckborn

Die Dekanate von 1921 bis 1970

(10), Frauenfeld (11) und Fischingen (11); «Beurtei-
lung: Einfachste Losung, verdient den Vorzug: kleine
Kapitel, doch gross genug, keine Einteilung in Regi-
unkeln.»

Die Variante C mit flinf Dekanaten setzt sich durch,
wenn auch nicht ohne Widerspruch: Der friihere Ar-
boner, dann Bischofszeller Kammerer findet die Fanf-
teilung einen «Unsinn». Grundlage der neuen Eintei-
lung sind die Regiunkeln der Pastoralkonferenzen.
Vom alten Dekanat Arbon werden die beiden Regi-
unkeln zu den Dekanaten Arbon und Bischofszell mit
je 12 Pfarreien. Das in der Planung Bischofszell zuge-
teilte Hagenwil bleibt bei Arbon und Wuppenau, zu
Fischingen geplant, bei Bischofszell. Bischofszell
tbernimmt zudem die vormaligen Frauenfelder Pfar-
reien Weinfelden und Bussnang — eine Veranderung
also Uber eine uralte Dekanatsgrenze hinweg! Vom
alten Dekanat Frauenfeld-Steckborn wird die Regiun-
kel Mullheim aufgeteilt. Die Regiunkel Diessenhofen
nimmt den alten Namen Steckborn an, Gbernimmt
von Mllheim die Pfarreien Homburg und Gilindelhart
und zahlt als Dekanat nun 10 Pfarreien. Frauenfeld,
neu mit 11 Pfarreien, bekommt Mdllheim mit Her-
dern, Pfyn und Leutmerken und tritt Aadorf und Ta-
nikon an das Dekanat Fischingen, die ehemalige Re-
giunkel Sirnach, ab. Fischingen gibt daftr Lommis an
Frauenfeld ab und hat somit 10 Pfarreien. Jedes Ka-
pitel wird durch diese Einteilung zugleich eine Pasto-
ralregiunkel.®’

Die Didzesanstatuten von 1931 verlangen, dass
eine Regiunkel nicht mehr als 15 Mitglieder hat. Das
Kapitel Arbon, das mit Pfarrern, Kaplanen und Vika-
ren 17 Mitglieder zahlt, ersucht das Ordinariat, von
einer Teilung in Regiunkeln abzusehen, da «der Ge-
dankenaustausch zu klein wirde, wenn bloss 8-9
Hochw. Herren sich zu Regiunkeln zusammenschlies-

655 BvB, S. 227.
656 StATG Bb 10, 10/0.
657 Vgl. Karte 7.

209



sen wurden». In der Folge bleibt das Kapitel eine Re-
giunkel.

Mit dem Kirchenrat hat das Ordinariat keinen
Kontakt aufgenommen, als die Dekanate aufgeteilt
wurden,; dies sei die einzige Klage gewesen, die der
damalige Kirchenratsprasident Alphons von Streng
gedussert habe, teilt dessen Sohn, Bischof Franziskus
von Streng, im April 1968 dem Kirchenrat mit.**

Infolge der Neueinteilung mussen auch die Kapi-
telsfonds der alten Dekanate auf die neuen verteilt
werden. Da geht es um die Frage, ob die beiden alten
Fonds zusammengelegt und gleichmassig je nach
Pfarreienzahl auf die funf Dekanate verteilt werden
sollen oder ob jeder alte Kapitelsfonds auf die zu den
alten Dekanaten gehdrenden Pfarreien verteilt wer-
den soll. Nach einem Briefwechsel zu urteilen, bevor-
zugt der Kommissar die erste Losung. Aber das alte
Kapitel Frauenfeld-Steckborn war mit einem Vermo-
gen von uber 15000 Franken eher reich, das Kapitel
Arbon demgegeniiber mit knapp 3000 Franken eher
arm. Im Kapitel Frauenfeld-Steckborn sind viele mit
einer Zusammenlegung deshalb nicht einverstanden
und bezeichnen einen solchen Vorgang als kommu-
nistisch, «den wir alle bei den Bolschewisten verurtei-
len als eine ungerechte Verletzung des Eigentums-
rechts.» Pfarrer Johann Evangelist Traber aus Bichel-
see, Kammerer des alten Dekanats Frauenfeld-Steck-
born und nun des neuen Dekanats Fischingen, teilt
dies in einem Brief dem Kommissar mit. Er flgt aber
hinzu, es gabe auch «einen erlaubten christlichen
Kommunismus, der auf freiem Willen beruhe wie bei
den Ordensleuten». Spater schreibt er dem Kommis-
sar, jedes Kapitel solle das bekommen, was ihm
gehore — «Sehen Sie die Rechnung genau an und
Sie werden sehen, dass ich ein ehrlicher Jud bin».
Diese Bemerkung steht im Zusammenhang mit einem
Guthaben des alten Dekanats Frauenfeld-Steckborn
von 6600 Franken bei der Leih- und Sparkasse
Eschenz, dort angelegt in deutscher Wahrung. «Schlim-
mer kann es mit Eschenz nicht mehr werden», meint

210

Traber mit Bezug auf die Inflation in Deutschland: «Die
Weltwirtschaft ist nach den christlichen Nationaltko-
nomen ein Argernis, die niedere Valuta der besiegten
Lander macht sie kaufunfahig, steckt den ganzen
tbrigen QOrganismus an» — das zeige auch die Ar-
beitslosigkeit. Die Ehrlichkeit des Kammerers bezieht
sich wohl darauf, dass das Eschenzer Risiko bei Frau-
enfeld-Steckborn bleiben soll. Der Kammerer fuhrt
nun einen Verteilschlissel an und unterscheidet da-
bei zwischen bestimmtem vollwertigem und unbe-
stimmtem nominellem Eschenzer Wert.*** Pro Pfarrei
vom alten Dekanat Frauenfeld-Steckborn trifft es Fr.
366.20, vom alten Dekanat Arbon Fr. 135.70. Aber
auch Arbon hatte eine Obligation von Fr. 500.- in
Eschenz. 1925 werden 40 Prozent der Eschenzer
Gelder ausbezahlt.®®

1.2 Statuten

Gleich an den ersten Versammlungen der neuen Ka-
pitel im Mdrz 1921 kommt ein Statutenentwurf zur
Beratung. Schon am 7. Mai trifft die bischofliche Be-
statigung ein, und im Verlauf des Monats unterzeich-
nen alle Dekane und Kammerer die neuen Statuten.
Aber dieser schnelle Lauf gefallt nicht allen. Im Herbst
finden Pfarrer des Kapitels Frauenfeld, das Recht der
Kapitel, sich Statuten zu geben, sei verletzt worden;
die Bereinigung durch die Dekane allein sei «eine Ver-
gewaltigung und Schmadlerung der Gewohnheits-
rechte» und vielfach zu Ungunsten der Kapitel aus-
gefallen. Dekan Lotscher spricht von einer «beweg-
ten Szene»: «Wenn nur nicht alles in eine Raisonnie-
rerei ausarten wirde.»

1942 kommen revidierte Statuten heraus. Die
Dekane melden ihren Kapiteln zwar 1940/41, der

658 StATG Bb 10, 10/8.
659 StATG Bb 10, 10/2.
660 Verteilschlissel im Protokoll Arbon.



Neudruck der Statuten von 1921 stehe bevor, aber
nur vom Kapitel Frauenfeld werden zwei unbedeu-
tende Wiinsche eingebracht — ein grosses Interesse
an den Statuten scheint also nicht mehr zu bestehen.
Das uralte Recht der Kapitel, sich selber Statuten zu
geben, ist vergessen. Eigenartig ist zudem, dass nicht
mehr alle funf Dekane unterzeichnen, sondern in
Stellvertretung «fr die Geistlichkeit aller funf thurg.
Kapitel» nur der bischéfliche Kommissar Haag und
Dekan Schlatter vom Kapitel Arbon. Bei den voraus-
gegangenen Statuten hatte nie der Kommissar un-
terzeichnet — es sei denn, er war Dekan.*'

1.3  Mitgliedschaft

FUr die Statuten von 1921 stellt das Kapitel Arbon die
Forderung auf, dass auch ein Geistlicher, «der ein
standiges deutsches Vikariat besitzt», selbstverstand-
lich Mitglied des Kapitels und des Emeritenfonds sein
solle, denn bereits 1919 hat das alte Kapitel Arbon
die Vikare aufgenommen. Schon an der ersten Ver-
sammlung des neuen Kapitels nimmt auch ein
Hilfspriester teil. Allerdings steht dann in den Statu-
ten, nur «ausnahmsweise» konnten Vikare auf-
genommen werden, und es ist hinzugefugt: «auf den
Emeritenfonds [haben sie] nur Anspruch auf beson-
deren Beschluss der Kommission dieses Fonds hin.»
1942 fallen diese Einschrankungen weg.

1.4 Die Amter

Ein wesentliches, bis in die Entstehung der Dekanate
zurlickreichendes Recht der Kapitel, den Dekan zu
wahlen, besteht nicht mehr auf Grund des 1917 ver-
offentlichen «Codex Juris Canonici». Er tbertragt in
can. 445 dieses Recht dem Bischof; nach can. 446 soll
maoglichst ein Pfarrer Dekan sein. Wie diese Rechtsan-
derung von den Kapitularen aufgenommen wird, da-

ruber schweigen die Quellen. Wahrend friiher ein De-
kan nach seiner Wahl vor dem bischoflichen Beauf-
tragten und dem versammelten Kapitel den Eid
treuer Amtsfiihrung ablegte, so muss er nun zu die-
sem Zweck nach Solothurn reisen. Die Bischofe ha-
ben sich vor der Wahl jeweils beim Kommissar er-
kundigt, wer als Dekan in Frage komme. Da konnte
es schon vorkommen, dass sich jemand Ubergangen
fuhlte — von einem Pfarrer ist es 1937 sogar akten-
kundig. Weggefallen ist mit der neuen Regelung
auch die Mitteilung an die weltliche Behorde.

Dass auch der Kammerer und der Sekretar einen
Eid zu leisten haben, ist vollig neu. Die lateinischen
Formeln dazu stehen in den Statuten von 1921. In
den neugeschaffenen Kapiteln haben die beiden den
Eid nur bei der ersten Bestellung geleistet, 1942 er-
wahnen ihn die Statuten nicht mehr. Weggefallen ist
das Amt des Deputaten, auch den Pedell gibt es nicht
mehr — er wird schon vorher kaum mehr eine Auf-
gabe gehabt haben, denn an seine Stelle sind Post
und Telefon getreten. 1924 bezahlt das Kapitel Ar-
bon an die Gesamtkosten von Fr. 99.75 fir die Ein-
richtung des Telefons in Guttingen Fr. 50.— zu Guns-
ten von Dekan Johann Baptist Kurz.*” Im Kapitel
Steckborn scheint es (blich gewesen zu sein, dem
Dekan bzw. dessen Kirchgemeinde das Telefonabon-
nement zu bezahlen — jedenfalls beschliesst 1957 das
Kapitel, nichts mehr zu zahlen: Die Kirchgemeinde
Mammern solle die eine Halfte des Abonnements aus
dem Kirchenfonds begleichen, die andere Halfte aus
der Armenpflege.

Das Amt des Kommissars bleibt sich gleich. Nach-
dem 1902 das Kommissariat wieder vom Amt des
Dekans getrennt wurde, wird 1920, kurz vor der Neu-
einteilung der Dekanate, Pfarrer Suter von Bischofs-
zell zum Kommissar ernannt und 1932 auch zum De-

661 Statuten 1921: StATG Bd 0'00°0, 0; Statuten 1942: StATG
Bd 0’000, 1.
662 Beschluss im Protokoll.

21



kan — der Bischof wolle die Amter nicht mehr tren-
nen, teilt Suter dem Kapitel mit. 1967 kommt es zu
einer Auseinandersetzung wegen der Mitgliedschaft
des Kommissars im Kirchenrat. Der Kommissar war
zuvor entweder gewahltes Mitglied oder, wenn nicht
gewahlt, Mitglied mit beratender Stimme. Als 1967
ein neues Gesetz Uber die Organisation der katholi-
schen Landeskirche in Vorbereitung ist, steht im Ent-
wurf «bezlglich des bischoflichen Kommissars ein
Paragraph, der vom bisherigen Gesetz bedeutend ab-
weicht und nach meiner Ansicht eine Abwertung die-
ses Amtes zur Folge hat»: «lIst der bischéfliche Com-
missar nicht gleichzeitig Mitglied des Kirchenrates, so
kann er, wenn die Art der zu behandelnden Ge-
schafte es angezeigt erscheinen lasst, zu den einzel-
nen Sitzungen eingeladen werden. Er ist auf jeden
Fall einzuladen, wenn er selber bestimmte Geschafte
an einer Sitzung mit dem Kirchenrat zu behandeln
wiinscht.» (Nach einem Schreiben von Kommissar Jo-
hann Haag an Bischof von Streng). Wie aus dem nun
folgenden Briefwechsel zwischen Kommissar, Bischof
und dem Prasidenten des Kirchenrates, Dr. Hermann
Renner, hervorgeht, steht hinter diesem Entwurf die
Befiirchtung, die Teilnahme des Kommissars wiirde den
Einfluss der Laien im Kirchenrat schmalern. Bischof
von Streng wendet sich nun mit einem Brief direkt an
die Synode. Er erwadhnt unter anderem, es gabe im
Bistum drei bischofliche Kommissare: in Luzern, in
Zug und im Thurgau — «der am meisten in Anspruch
genommene und im Kanton am meisten beachtete
ist derjenige des Kantons Thurgau». Der Kirchenrat
macht nun Bischof von Streng den Vorwurf, der Ent-
wurf des neuen Gesetzes sei ihm Ende 1966 zuge-
stellt worden, da habe er jedoch nichts einzuwenden
gehabt. Auch dem Kommissar wird vorgeworfen, er
habe unkorrekt gehandelt, worauf sich dieser ge-
genuber Dr. Renner auf die Austibung seiner Gewis-
senspflicht beruft. Nun fallt die ganze Angelegenheit
in den Wechsel des Bischofsamtes von Franziskus von
Streng, der altershalber den Rucktritt gibt, zu Bischof

212

Anton Hanggi, der sich in einem Brief vom Marz 1968
der Argumentation seines Vorgangers anschliesst.®*
Schliesslich bleibt der Kommissar Mitglied wie bis
anhin.

Seit 1921 besteht die thurgauische Dekanenkon-
ferenz, zur der sich der Kommissar und die funf De-
kane versammeln.®** Seit 1930 gibt es zudem alljahr-
lich die diézesanen Dekanenkonferenzen.*®®

1.5  Aufnahme ins Kapitel

Die Aufnahme geschieht gemass den Statuten von
1921 und 1942 in den seit alters Uberlieferten For-
men: Lateinische Eidesleistung des Aufzunehmenden
und lateinische Aufnahmeerklarung des Dekans. Be-
merkungen in Kapitelsprotokollen ist zu entnehmen,
dass auch das Verlesen des Lebenslaufes sowie der
Ausstand vor der Aufnahme ublich sind. 1933 ver-
zichtet das Kapitel Frauenfeld auf das «Abtreten las-
sen». Die Gepflogenheit, dass der Aufgenommene
«der Reihe und Wrde nach zu allen Kapitularen geht
und das Osculum pacis empfangt», fallt in den Statu-
ten von 1942 weg.

Was friher selbstverstandlich war, wird immer
mehr in Frage gestellt: Bereits 1921 will im Kapitel
Steckborn bei der Statutenberatung eine Mehrheit
vom Eid absehen und sich mit einem Versprechen be-
gnugen. Auch in Frauenfeld gibt es Pfarrer, die sich
gegen den Eid aussprechen. Zur Diskussion um den
Eid kommt es besonders bei Neuaufnahmen. 1928
findet das Kapitel Arbon, es sei keine spezielle Auf-
nahme noétig, wenn ein Geistlicher bereits vorher in
einem thurgauischen Kapitel tatig gewesen sei; so
wolle man es in Zukunft halten. Wenn der Geistliche
hingegen von auswarts komme, sei er férmlich ins Ka-

663 StATG Bb 10, 10/9.
664 Im Protokoll Arbon vermerkt.
665 Protokolle: StATG Bd 0°10°0, 1-7.



pitel aufzunehmen, da mit der Mitgliedschaft im Kapi-
tel auch jene im Emeritenfonds verbunden sei. Aber
1932 ist dies bei der Aufnahme eines Pfarrers, der schon
vorher einmal im Thurgau wirkte, bereits vergessen —
oder ist es verboten worden? Im gleichen Jahr stellt
das Kapitel Frauenfeld fest, auch ein aus einem an-
dern thurgauischen Kapitel Kommender misse den
Eid leisten, das sei kanonische Vorschrift. 1945 wird
in Bischofszell der Antrag gestellt, ein neuer Kapitular
sei ohne Eid, nur mit einem Versprechen aufzuneh-
men, da er bereits im Thurgau den Eid geleistet habe.
Aber wegen Abwesenheit des Dekans will der Kam-

merer nicht von den Statuten abweichen. 1947 bittet -

in Fischingen ein Mitglied um Auskunft tiber den Ka-
pitelseid. Es wird ihm mitgeteilt, dass zur Zeit des
Bistums Konstanz die Kapitel eine eigene Korper-
schaft gebildet hatten. 1948 bezweifelt im Dekanat
Steckborn ein neuer Vikar die Notwendigkeit der Ei-
desleistung, da man nicht ohne Not schwéren solle.
Doch bleibt es beim Eid, wenn auch der Protokollant
bemerkt: «Er wird nicht ganz unrecht haben.» 1957
begniigt sich das Kapitel Bischofszell, einen von aus-
warts gekommenen Pfarrer nur noch zu begrissen,
obwohl es 1958 in Frauenfeld heisst, die Dekanen-
konferenz halte an der feierlichen Form der Auf-
nahme fest. Im selben Jahr ist fur Steckborn der Eid
«nicht mehr opportun». 1959 wehrt sich Dekan
Gmdur im Kapitel Arbon vergeblich gegen die Ab-
schaffung des Eides.**® 1960 nehmen die Frauenfel-
der Kapitulare «mit allgemeiner Zustimmung» zur
Kenntnis, dass Dekan und Kommissar Haag «aus
langjdhriger Intention» den Eid nicht mehr verlange.
Bei einer Neuaufnahme 1964 folgt das Kapitel Fi-
schingen diesem Beispiel. Seither geschieht der Eintritt
ins Kapitel formlos. Auch die Eintrittsgebuhr, der alte
Ingress, der nach den Statuten zehn Franken betragt,
wird nicht mehr verlangt. Schon 1929 hat der Vor-
stand des Kapitels Frauenfeld-Steckborn beschlos-
sen, wer vorher in einem thurgauischen Kapitel tatig
gewesen sei, bezahle keinen Ingress. In die «gulti-

gen» Statuten wurden diese Anderungen aber nicht
aufgenommen — ein Zeichen dafur, dass die Statuten
ihre bindende Kraft verloren haben.

Der Austritt ist gleich geregelt wie in den Statuten
von 1899. Der Wunsch des Kapitels Frauenfeld, dass
ein Verbleib im Kapitel nur dann in Frage komme,
wenn einer 15 Jahre im Kanton war, wird fur die Sta-
tuten von 1942 von der Dekanenkonferenz nicht an-
genommen. Aber bald verschwinden die Austrittsta-
xen aus den Kapitelsrechnungen.

1.6  Kapitelsversammlungen

Nicht mehr aufgefiihrt ist in den Statuten von 1921
der Kapitelsgottesdienst mit Requiem und Totenoffi-
zium fur die verstorbenen Kapitulare. Bereits nach
den Statuten von 1899 war er nur alle vier Jahre zu
halten. Die Erinnerung daran ist aber nicht ganz ent-
schwunden: 1936 halt das Kapitel Arbon «nach ei-
nem Unterbruch von zwanzig Jahren» wieder einmal
ein «grosses Kapitel» mit Requiem. Ebenso Fischin-
gen 1937 und 1941 sowie Frauenfeld 1938. 1942
steht dann in den Statuten: «Jedes dritte Jahr soll eine
feierliche Kapitelsversammlung mit Seelamt gehalten
werden.» Diese Vorschrift ist allerdings vergeblich:
Nur das Kapitel Frauenfeld hélt 1947, 1953 und 1962
eine Versammlung mit Requiem. Manchmal kommen
die Kapitel am Vormittag zusammen beim Jahresge-

666 Bei meiner eigenen Aufnahme ins Kapitel Arbon als Kaplan in
Romanshorn. Etwas boshaft (?) wurde auch die Aufnahme-
formel des Dekans umgedeutet: «Ego venerabilis huius ca-
pituli decanus» heisst zwar «Ich, Dekan dieses ehrwiirdigen
Kapitels», kann aber auch Ubersetzt werden mit: «Ich, der
ehrwirdige Dekan dieses Kapitels»! — Die Eidesformel war
mir damals unbekannt; als ich 1953 als Vikar nach Basel
kam, war weder von einem Eid noch von einer formellen
Aufnahme ins Kapitel die Rede. Auch gab es weder Konfe-
renzen mit bischoflichen Thesen oder freien Themen, noch
wurde die Christenlehre gehalten. Gingen im Thurgau die
Uhren anders?

213



dachtnis fur einen verstorbenen Mitbruder. Wenn das
Kapitel Arbon ab 1942 die Versammlungen mit dem
«De profundis» fur die verstorbenen Kapitulare ab-
schliesst, durfte dies ein Ersatz fur das vorgeschrie-
bene, alle drei Jahre zu haltende Seelamt sein.

Gemadss den Statuten von 1921 sind jahrlich zwei
Versammlungen zu halten. Sie finden meistens an ei-
nem Nachmittag statt und beginnen mit dem «Veni
Creator», dem die Exhorte des Dekans folgt; enden
tun sie mit der «Adoratio Sanctissimi». An den Ver-
sammlungen werden sowohl Dekanatsgeschéfte er-
ledigt wie bischofliche Thesen behandelt. In der
Frahjahrsversammlung nimmt der Bericht von der
diozesanen Dekanenkonferenz grossen Raum ein.
Die Dekane geben die bischoflichen Weisungen,
Anregungen und Ermahnungen, die sie erhalten ha-
ben, an die Kapitulare weiter, die sie meist ochne Dis-
kussion zu Kenntnis nehmen. Zwei Bemerkungen aus
dem Kapitel Arbon seien hier aber eingefigt: 1951
«findet es das ganze Kapitel unhaltbar, dass immer
neue Bistumsopfer eingefihrt werden», 1958 ist
man ungehalten «Uber die begehrlichen Winsche
des Ordinariates nach ergiebigen Kirchenopfern».
Unabhangig von einer Dekanenkonferenz hat man
sich zudem ein Jahr zuvor gedrgert Uber «diverse An-
sichtssendungen und Bettelaktionen von Diaspora-
pfarreien» und den Unmut dartber gedussert, «dass
sie mit bischoflichem Segen begleitet» seien.

Das Dekanat Steckborn ist Gber Jahre hinweg in
einer Sondersituation: Obwohl 1906 das Dekanat
Schaffhausen errichtet worden war, nahmen dessen
Geistliche weiterhin an den Konferenzen der Regiun-
kel Diessenhofen teil. Nun schliessen sie sich auch
dem neuen Dekanat an, doch nehmen sie nur an den
Herbstversammlungen teil, da im Frihjahr vor dem
Referat die Kapitelsgeschafte verhandelt werden. Weil
von den «Schaffhauser Herren» im Herbst immer ei-
nige abwesend sind, kommt es 1925 zu einer Aus-
einandersetzung: Die «Schaffhauser Herren» haben
in einem Bericht an das Ordinariat angegeben, sie

214

seien im Dekanat Steckborn konferenzgendssig; «das
scheint aber ein starker Missbrauch zu sein mit unse-
rem Namen». Es muss dann zu einer Einigung ge-
kommen sein: Die Steckborner Kapitulare trennen —
zum Teil auf verschiedene Tage — in der Frihjahrsver-
sammlung die Kapitelsgeschafte von der Pastoral-
konferenz, sodass die Schaffhauser Geistlichen
fortan im Friihjahr und Herbst teilnehmen kénnen.
Einige Male ist der Konferenzort sogar im Schaffhau-
sischen. 1931 trennen sich die Schaffhauser von
Steckborn.

1931 verlangen die neuen Didzesanstatuten,
dass jahrlich eine Kapitelsversammlung und zwei
Konferenzen abgehalten werden. Da sich im Thurgau
Dekanat und Regiunkel decken, werden teils alle Zu-
sammenkiinfte als Konferenzen oder Versammlun-
gen bezeichnet, teils aber auch Unterschiede ge-
macht. In den Statuten von 1942 heisst es: «Die Ka-
pitelsversammlungen finden in der Regel dreimal im
Jahr statt.» Das Kapitel Frauenfeld will hier noch die
Unterscheidung zwischen Versammlung und Konfe-
renz einbringen. 1951 beschliesst das Kapitel Steck-
born, die Kapitelsversammlung mit der Sommerkon-
ferenz zusammenzulegen und ganztdgig zu halten.
1955 geht man vom «ganztdagig» ab, kommt am
Nachmittag zusammen und hat somit jahrlich nur
noch zweimal Kapitel. 1960 wird der Antrag ange-
nommen, sich wieder dreimal zu versammeln, dafur
aber im Fruhjahr auf ein Referat zu verzichten.

Fester Bestandteil der Versammlungen im Som-
mer und im Herbst ist die Behandlung einer bischéfli-
chen These. Mit diesen Thesen nimmt es das Kapitel
Frauenfeld besonders genau: Von 1921 bis 1928 be-
handelt es jeweils an einer Versammlung, wie vorge-
schrieben, zwei Thesen. Schon 1923 ist das offen-
sichtlich einigen zuviel; sie verlangen, wenn man
schon bei zwei Referaten bleibe, so sollten sie wenigs-
tens kurzer sein. Im Fruhjahr 1928 wird der Antrag,
kanftig nur eine These zu behandeln, noch verwor-
fen, im Herbst dagegen mit sechs gegen funf Stim-



men «als erheblich erklart». Im gleichen Dekanat
mochte 1942 ein Mitglied die Aufteilung der Thesen
auf die einzelnen Kapitel der Dekanenkonferenz,
«die ein besseres Fingerspitzengefuhl hat fur das,
was uns interessiert und auch fir die Praxis aktuell
ist». Zu lange Vortrage sind auch im Kapitel Bischofs-
zell nicht beliebt: Es beschliesst 1944, ein Referat
dirfe nicht langer als 20 Minuten dauern. Im An-
schluss an die Vortrage wird jeweils diskutiert. Im Ka-
pitel Steckborn ist es Brauch, dass jeder Anwesende
dazu etwas sagt, aber 1945 wird ein «Antrag mehr-
heitlich zum Beschluss erhoben, es sei nicht jeder Ka-
pitular aufzurufen, sich zum jeweils gehaltenen Refe-
rat zu dussern».

Verschiedentlich macht Bischof von Streng auf
die Pflicht, Thesen zu behandeln, aufmerksam. 1952
sagt er, ein Kapitel misse das Ordinariat anfragen,
wenn es ein anderes Thema als das vorgegebene
wahlen wolle. Aber in Wirklichkeit verdrangen immer
haufiger freie Themen die Thesen. Schon 1941 win-
schen einige Mitglieder im Kapitel Fischingen, dass
neben den Thesen auch zeitbedingte Themen behan-
delt wirden; der Wunsch ging damals aber noch
nicht in Erflllung. Das Kapitel Arbon wabhlt seit 1947
immer ofters freie Themen, zum letzten Mal behan-
delt es 1961 eine These. Ab 1960 werden auch in den
andern Kapiteln zunehmend freie Themen gewahlt.
1962 bemerkt man in Fischingen, dass «die Seelsor-
ger Uber neue, hochaktuelle Fragen der Theologie
und Seelsorge zu wenig informiert sind, die vorge-
schriebenen Behandlungen der Thesen helfen diesem
Ubelstand nicht ab»; die kantonale Priesterkonferenz
solle kompetente Fachleute zur Verfiigung stellen.
Statt der Thesen wird auch die persdnliche Ausspra-
che Uber praktische Themen gewitinscht. Anderer-
seits bedauert Dekan Alois Roveda das «schwache In-
teresse gewisser Geistlicher an kantonalen ausseror-
dentlichen Priesterkonferenzen, die eine Weiterbil-
dung zum Ziel haben». Nachdem Arboner Kapitulare
1961 an einer Bodenseetagung mit Dr. Franz Bockle,

Professor der Moraltheologie, teilgenommen haben,
wird der Wunsch laut, solche Tagungen im Kapitel
durchzufihren. 1963 wird ein halber Tag eigens dem
Thema «Heutiger Stand der Evolutionslehre» gewid-
met. Im gleichen Jahr nehmen einige Mitglieder an
der Bibeltagung mit Professor Alfons Deissler in Fried-
richshafen teil. Dann kann Studienrat Josef Hall aus
Konstanz gewonnen werden: 1964 zum Thema
«Konzil von Konstanz und Hus», 1965 zum Bibelver-
standnis, 1966 zum «Prozess Jesu» und zur «Entmy-
thologisierung des Neuen Testaments und Bult-
mann». 1967 findet ein Kurs Uber Ehefragen statt,
1968 ein dreitagiger Kurs in St. Gerold/Vorarlberg mit
Dr. Albert Ebneter zum Thema «Kirchliche Autoritat
und Freiheit»; ebenda 1969 ein Kurs mit einem Dr.
Ries aus St. Gallen Uber «Die Gottesfrage heute». In
den andern Kapiteln beginnen die Studientage um
1968. Da treffen sich die Kapitulare von Fischingen,
Bischofszell und Frauenfeld in Wil mit P. Cajetan
Kriech zu Referaten Uber «Autoritat und Freiheit»
und «Humanae vitae», in den Jahren 1968 und 1969
die Kapitel Steckborn und Bischofszell zum Thema
«Exegese».*

Uber die Kapitelsversammlungen und die Konfe-
renzen haben die Dekane jahrlich Berichte an das Or-
dinariat zu schicken: Tag und Ort, Zahl der Teilneh-
menden, Abwesende mit Grinden fir die Absenzen,
Thema der Exhorte, behandelte Thesen sowie Re-
chenschaft darlber, ob bei freien Themen das Ordi-
nariat angefragt wurde.*®

Zu Zusammenkinften ganz anderer Art kommt es,
als die Reiselust die Kapitulare packt. Seit Ende der
1940er-Jahre unternehmen die Kapitel immer wieder
«Kunstreisen» oder Ausfliige in andere Kantone und

667 Kapitelsprotokolle.

668 Solche Berichte sind, bei vielen Liicken, in den Dekanatsar-
chiven vorhanden: Frauenfeld 1931-1970 (StATG Bd 4’030
und 4'04'0), Steckborn 1926-1972 (StATG Bd 5'03'0 und
5'03'0), Bischofszell 1933-1962 (StATG Bd 803’0 und
8'04'0).

215



in den suddeutschen Raum. Mit solchen Fahrten wer-
den auch Kapitelsversammlungen verbunden: Das Ka-
pitel Arbon behandelt 1964 den bischéflichen Fragebo-
gen zur Mischehe in der «Sonne» zu Weingarten, das
Kapitel Bischofszell im «Hirschen» zu Ottobeuren.

17 Kapitelsbibliotheken

In den Statuten von 1921 steht im Abschnitt Gber die
beiden Kapitelsbibliotheken: Sie «sind Gemeingut al-
ler funf Kapitel». Bereits anlasslich der Diskussion um
die neuen Statuten beschliesst das Kapitel Arbon, die
Bibliothek «weder zu verdussern noch zu verteilen,
sondern im Status quo zu belassen». Im Kapitel Frau-
enfeld wird bereits von einem Verkauf gesprochen.
Wiederum in Arbon kommt es 1928 zum Beschluss,
sie dem Ordinariat zu verschenken; einzelnen Geistli-
chen sei es gestattet, das eine oder andere Buch zu
nehmen. Als Grund ist angegeben, sie wirden in Bi-
schofszell und in Frauenfeld kaum mehr benttzt. Zur
Ubergabe an das Ordinariat kommt es nicht, aber
bald beginnt der Ausverkauf. 1930 nimmt sich Pfar-
rer Adolf Lang von Uesslingen der Bibliotheken an
und veranlasst, dass ein Teil verkauft wird und beide
Bibliotheken zusammengelegt werden (es existiert
noch ein Verkaufsangebot und ein Blatt mit Einnah-
men aus dem Jahr 1933).

Zum Bestand der beiden Bibliotheken an Werken
des 16. bis 19. Jahrhunderts zahlten urspriinglich etwa
400 Titel in 1500 Banden; davon sind 229 Titel in 714
Bdnden ubrig geblieben. Weitere 110 Titel stammen
aus dem 20. Jahrhundert. Wohin die nicht mehr vor-
handenen Blcher entschwunden sind, ist nicht mehr
festzustellen. Unter ihnen befanden sich auch einige
wertvolle: drei Erstdrucke von Werken des Erasmus
von Rotterdam (1522/23), eine «Chronika», die auf
Deutsch Ubersetzte Werke von Kirchengeschichts-
schreibern aus dem 4. Jahrhundert enthalt (1514);
kostbare Ausgaben, «gebunden in Holz und mit

216

Schweinsleder Uberzogen, grosser Band mit Schlies-
sen», waren «Divi Bernardi opera» (1552) und
«Opera Hieronymi» (1579). Um 1960 wird der noch
vorhandene Bibliotheksbestand alphabetisch geord-
net.® Seit 1989 befindet er sich als Depositum im
Staatsarchiv des Kantons Thurgau. Knapp die Halfte
der Blcher kann unter dem Stichwort «Theologie»
eingeordnet werden, die andere knappe Halfte ist un-
ter «Geschichte» einzureihen.

1.8 Rekollektio

1927 fihrt Bischof Josef Ambuihl die Rekollektio ein
und fragt die Kapitel an, ob sie diese halbtagig-mo-
natlich oder ganztagig alle zwei Monate wollen; die
Kapitel entscheiden sich fir halbtagig-monatlich. Die
Rekollektio soll der geistlichen Erneuerung dienen,
dazu halt der «Rekollektor» einen Vortrag, beendet
wird sie mit Gebet und Segen.

Im Kapitelsvorstand Arbon kommt es, wie den
Briefen von Dekan Kunz ans Ordinariat zu entneh-
men ist, zu langeren Diskussionen.®”® In einem ersten
Brief teilt er mit, dass es schwierig sei, die Rekollektio
an die bestehenden Priesterkongregationen anzu-
schliessen; denn der Kongregationsbezirk Oberthur-
gau umfasse die Priester des Kapitels Arbon nur teil-
weise, da einige nach Konstanz gehen wiirden; an-
dererseits gehdrten auch Priester aus dem angren-
zenden Kapitel Bischofszell und aus der Ditzese
St. Gallen dazu. Ein geeignetes Lokal sei aber wie bis-
her in Romanshorn vorhanden. Kammerer Josef
Schlatter hat als Ort der Rekollektio Kreuzlingen vor-
geschlagen, sofern die Kapitel Arbon und Steckborn
sie gemeinsam hielten. Aber damit ist Dekan Kunz
nicht einverstanden, wie er im zweiten Brief meldet:
«In diesem Fall wirde immer eine Anzahl nach Kon-

669 Verkaufsangebote und Verzeichnisse in: StATG Bd 4'30'0, 0.
670 StATG Bd 7'14'0, 0.



stanz <zum Bier hingehen, und dann wirde der
ganze Effekt <hinweggeschwemmt>.» Aber noch un-
ter Dekan Kunz beschliesst man 1934, nach der Re-
kollektio gemdtlich zusammenzusitzen; auch Bischof
von Streng winscht 1951 an der Dekanenkonferenz
«eine Stunde gemutlichen Zusammenseins nach der
Rekollektio». Zur ersten Rekollektio am 20. Septem-
ber 1927 werden eingeladen: die Mitglieder des Ka-
pitels offiziell, die Mitglieder der Kongregation aus-
serhalb des Kapitels inoffiziell. Flr das Gebet wird die
Kongregationsandacht tbernommen. St. Gallische
Mitglieder der Priesterkongregation haben sich der
Rekollektio nicht angeschlossen. Als es 1934 um die
Flhrung eines Absenzenverzeichnisses geht, melden
die Pfarrer von Kreuzlingen, Emmishofen und Muns-
terlingen, sie besuchten die Rekollektio in Konstanz.
Oft verbindet Arbon die monatliche Rekollektio mit
einer Kapitelsversammlung.

Sowohl Frauenfeld wie Fischingen wollen die drei
Kongregationsbezirke beibehalten und fiir den Bezirk
Hinterthurgau die Kongregationsversammlung zur
Rekollektio umgestalten; der Ort soll wie bisher das
Kapuzinerkloster in Wil sein. Bischofszell entscheidet,
die Kapitulare sollten sich den schon bestehenden
Kongregationen in Romanshorn oder Wil anschlies-
sen. Von Steckborn, zum Bezirk Untersee gehorend,
ist erst 1945 Genaueres zu horen: Seit mehr als dreis-
sig Jahren bestehe die Rekollektio, die aus der Pries-
terkongregation hervorgegangen sei (dabei haben
auch Priester aus den Dekanaten Schaffhausen und
Frauenfeld teilgenommen). 1955 bittet der Pfarrer
von Huttwilen im Frauenfelder Kapitel, kinftig zu
verhiten, dass, wie heute, die Kapitelsversammlung
mit der Rekollektio in Mammern zusammenfalle.

Wie lange die Kongregationen als selbstandige
Einrichtung bestehen blieben, geht aus den Akten
nicht hervor. 1944 heisst es in Arbon, dass im An-
schluss an die Rekollektio Kongregationsversamm-
lung sei; 1955 wird in Fischingen die Rekollektio Kon-
gregation genannt.

1.9 Visitationen

Im Auftrag des Bischofs haben die Dekane die Visita-
tionen durchzufuihren und die Geistlichen umfangrei-
che Fragebogen fur das Ordinariat auszufillen. 1939
stellt das Ordinariat Fragen zu folgenden Themenbe-
reichen: Pfarrei, Pfarrkirche, Geistlichkeit (auch Haus-
personal: Name und Alter; klerikale Kleidung), Spen-
dung der Taufe, Verwaltung des Busssakraments, hei-
liges Altarssakrament, Ehesakrament, geistliche Be-
rufe, Kultus, Kirchengesang, Religionsunterricht und
Christenlehre, Schule und Lehrer, Familie, katholische
Vereine und Bruderschaften, Katholische Aktion,
Wohltatigkeitsvereine, Sammlungen, akatholische
und neutrale Vereinigungen, Pfarrbicher, Chronik
und Archiv, Kirchgemeindeverwaltung, Verwaltung
der anvertrauten Gelder, Weisungen des letzten Re-
zesses. Zwei Bemerkungen zu den Fragebogen ste-
hen in den Kapitelsprotokollen: 1932 bezeichnet Bi-
schofszell «ein sehr einlassliches Schema fir die
nachste Visitation» als «18 Seiten Geschenk aus So-
lothurn: Timeo Danaos et dona ferentes».®”' Und
1939 ist von Frauenfeld zu erfahren, dass Bischof von
Streng an der Dekanenkonferenz bemerkt habe, man
solle sich nicht Gber die vielen Fragen drgern; er
misse fur seinen Teil noch weit mehr Fragen nach
Rom beantworten. In der Einleitung zu diesem Frage-
bogen bittet der Bischof, ihn sorgfaltig, geduldig und
mit Wohlwollen auszufillen. Die Geistlichen beant-
worten die Fragen, der Dekan seinerseits fullt fir jede
Pfarrei einen eigenen Fragebogen aus; das Ordinariat
schickt den Pfarrern den Rezess zu. Auch die Kaplane
und Vikare bekommen einen Fragebogen. 1960 entfal-
len die Fragen fiir die Dekane; je nachdem machen sie
aber zu einzelnen Pfarreien Bemerkungen oder nicht.®”

671 «Ich furchte die Danaer, die Geschenke bringen»: Anspie-
lung auf das «trojanische Pferd», das die Griechen nach Ho-
mer, mit «Helden» bestiickt, den Trojanern schenkten.

672 Fur die Auswertung habe ich nur die Visitationen von 1939
und 1960 bearbeitet.

217



1.10 Priesterkonferenzen

Anlasslich der Neueinteilung der Dekanate stellte sich
die Frage einer Grindung freier kantonaler Priester-
konferenzen, die Bischof Stammler vorgelegt wurde.
An der ersten Versammlung des Kapitels Arbon be-
richtet der neu ernannte Dekan Kunz, solche Konfe-
renzen wuinsche der Bischof nicht; er habe gesagt:
«Mir ist gleich, wo die Hochw. Herren das Mit-
tagessen einnehmen, eine erspriessliche Arbeit resul-
tiert aus solchen Konferenzen nicht». Der Bischof
«beflirchte durch dieselben die Férderung oppositio-
nellen Geistes und der Kritisiersucht unter dem Kle-
rus, er winscht bei allfdlligen Anregungen, Win-
schen und Gesuchen den richtigen Instanzenweg:
Kapitel — Dekanatskonferenz — Kommissar — Bi-
schof». Der Steckborner Dekan Alfred Ammann
meint dazu: «Der Herr Bischof wiirde sie als Neben-
regierungen betrachten, die Dekanate kénnen ihre
Winsche an die Dekanenkonferenz leiten.» Trotz-
dem kommt es zu diesen Konferenzen — erstmals im
Februar 1922. Die behandelten Themen zeigen, dass
es Probleme gab, die von allen gemeinsam beraten
werden sollten, so an der Sitzung von Februar 1922 die
Stellung der katholischen Presse im Thurgau und der
biblische Unterricht an der Schule oder an der
folgenden Sitzung der Emeritenfonds.®”? 1926
wunscht das Kapitel Arbon, dass diese Konferenzen
alle zwei bis vier Jahre stattfinden. Ab 1935 finden sie
von wenigen Ausnahmen abgesehen jedes Jahr statt.
Bischof von Streng schatzt sie und nimmt auch dann
und wann an ihnen teil. Protokolle werden nicht ver-
fasst, doch sollten wenigstens die Beschliisse notiert
werden, meint 1932 Pfarrer Josef Hofmann von Arbon,
was aber nicht geschieht. Vereinzelt sind in den Kapi-
telsprotokollen Priesterkonferenzen erwdhnt wie
auch Themen, die behandelt werden oder behandelt
werden sollten.

218

1.11 Didzesansynoden

Zur Diézesansynode 1931 unter Bischof Ambuhl fin-
den sich nur wenige Bemerkungen in den Protokol-
len. Das Kapitel Fischingen meint 1929, die Synode
sei eine reine Formalitat, die Angelegenheit sei schon
geordnet. Arbon verlangt einen einheitlichen Kate-
chismus fur die deutschsprachige Schweiz und
winscht ein Rituale mit moglichst vielen Texten in
deutscher Sprache; ausserdem will es das St. Galler
Rituale einflihren, was es aber kaum als méglich er-
achtet. Die andern Kapitel wahlen nur den Delegier-
ten, der mit dem Dekan die Synode besucht. Als Re-
sultat der Synode veroffentlicht der Bischof die Di6-
zesanstatuten, die auf Pfingsten 1931 in Kraft treten.
In den Kapitelsversammlungen werden daraus ein-
zelne Abschnitte vorgelesen, wie es die Didzesansta-
tuten vorschreiben.

Fir die Dibzesansynode 1956 hat Bischof von
Streng schon im Dezember 1952 die Dekane aufge-
fordert, in den Versammlungen die Materie zu disku-
tieren und Vorschlage fur die Synode einzubringen.
Arbon weist auf eine kommende kantonale Priester-
konferenz hin und will, so eine Ausserung, «hoffen,
dass man im Zeitalter der sog. Volksdemokratien
nicht allzu monarchisch bei der Gesetzgebung im ho-
hen Olymp vorgeht». Die anderen Kapitel schweigen
- wenigstens was ihre Protokolle betrifft — und
wahlen ihre Delegierten. Auch diesmal sind Ditze-
sanstatuten das Resultat, sie erscheinen aber erst auf
den 1. Januar 1960 (sie sind der letzte offizielle Text
in Latein; die anschliessenden «Bisch&flichen Weisun-
gen» erscheinen bereits in Deutsch). Kein Kapitel er-
wahnt sie, obwohl ihre Behandlung eigentlich vorge-
schrieben ware. Schon im Erscheinungsjahr Gberholt,
werden sie kaum zur Kenntnis genommen — was zu
beachten ist, wenn sie in den folgenden Abschnitten
VIl 2 und 3 erwahnt werden.

673 Protokolle in: StATG Bd 7°14°0, 1.



2 Klerus

2.1 Thurgauisches Staatsexamen
und Wahlfahigkeit

Erstmals 1929 wird das Abschlussexamen, der «Intro-
itus», an der Theologischen Fakultat in Luzern auch
als Staatsexamen anerkannt. Bis zu diesem Jahr
wurde an einem separaten Examen festgehalten,
doch konnte ein Student bitten, gleich nach dem In-
troitus examiniert zu werden. An der Prifung in Lu-
zern hat immer ein Vertreter aus dem Thurgau dabei
zu sein, meist der Kommissar mit noch einem Geistli-
chen. Dem Introitus folgt die Mitteilung an den Kir-
chenrat, der die Wahlfahigkeit erteilt. Solche Mittei-
lungen sind zum letzten Mal 1974 in den Akten.*”*
Das thurgauische Staatsexamen ist nun zur reinen
Formsache geworden. Geistliche, die nicht aus dem
Thurgau stammen, im Kanton Pfarrer oder Kapldne
werden, haben sich, soweit aus den Akten ersichtlich
ist, dem Examen nicht zu unterziehen. Was die Wahl-
fahigkeit betrifft, ist im «Gesetz Uber die Organisa-
tion der Katholischen Landeskirche des Kantons
Thurgau» von 1968 verordnet: «Als Pfarrer sind nur
Schweizerbirger wahlbar; bei Kaplanen und Hilfs-
geistlichen kann auf das Erfordernis des Schweizer-
burgerrechtes ausnahmsweise verzichtet werden.»
Dieses Gesetz bringt noch eine Anderung: Der Pfarrer
ist nicht mehr von Amtes wegen Prasident der Kir-
chenvorsteherschaft, bleibt aber deren Mitglied.®”
1984 heisst es, ein Pfarrer musse «in der Regel»
Schweizer Burger sein, bei den anderen Geistlichen
sei das Burgerrecht nicht erforderlich, «wenn es die
Umstdnde nahe legen».®®

2.2 Klerikales Leben

Die Exhorten, die die Dekane zu Beginn einer Kapi-
telskonferenz halten, sind meist aszetischer und spiri-

tueller Art; ein konkreter Anlass zu Ermahnungen ist
kaum zu erkennen. Die Diézesanstatuten von 1931
und 1960 regeln das Leben der Geistlichen in man-
nigfacher Hinsicht. Zu den Pflichten gehéren das Ge-
bet, die tdgliche Feier der heiligen Messe, die
wochentliche Beichte — 1960 die «oftere» Beichte —,
die richtige Verwaltung der Sakramente sowie Exerzi-
tien wenigstens alle drei Jahre. Uber den Besuch der
Exerzitien sollen die Geistlichen bei der Visitation Re-
chenschaft ablegen; die Namen jener, die an Exerzi-
tien teilnahmen, hat der Dekan dem Bischof zu mel-
den. 1939 fillen alle Pfarrer die Frage nach den Exer-
zitien aus, 1960 lassen sie einige unbeantwortet.

Der Wirtshausbesuch ist, wie schon frihere Di6-
zesanstatuten vorschrieben, zu meiden, doch ist
1931 beigefligt: «ausser wenn er wegen Verpflich-
tungen nétig ist». Das Kartenspielen in Wirtshdusern
ist verboten, in der Offentlichkeit soll nicht geraucht
werden. 1921 begrindet Dekan Kunz die Tatsache,
dass das Abendessen nach der Kapitelsversammlung
im Pfarrhaus stattfindet, damit, «dass keiner ins
Wirtshaus gehen muss», und er gibt gleich das Menii
an: «Warme Bratwurst, Kartoffel, griiner Salat, Brot a
1 Fr. 40 Rp.». Die Di6zesanstatuten von 1960 erwadh-
nen den Wirtshausbesuch nicht mehr, mahnen aber,
beim Kartenspielen und Rauchen kein Argernis zu ge-
ben.

Ist der Pfarrer auch nur einen Tag abwesend, hat
er einen andern Priester zu beauftragen, der die Seel-
sorge ubernimmt. Bei dreitdgiger Abwesenheit
braucht er vom Dekan die Erlaubnis, bei langerer vom
Ordinariat; jahrlich darf er nicht Gber einen Monat Fe-
rien machen. 1960 hat er bei achttagiger Abwesen-
heit den Dekan zu informieren, bei ldngerer das Ordi-
nariat; wiinschenswert sei es, dass die Priester jahrlich
drei Wochen Ferien hatten, damit sie gestarkt an

674 StATG Ba 3'30°0.
675 StATG Ba 1'61'0.
676 StATG Ba 1'61'1.

219



Geist und Korper ihre Pflichten erneut wahrnehmen
kdnnten. Die Kapitelsstatuten von 1921 und 1942
schreiben vor, nur mit Erlaubnis des Dekans dirfe das
«Domicilium» verlassen werden, und verweisen auf
den «Codex Juris Canonici», can. 465 § 4, wo es
heisst, bei einer Abwesenheit von mehr als einer Wo-
che brauche es die schriftliche Erlaubnis des Ordina-
rius; Letzteres aber steht nicht in den Di6zesanstatu-
ten.677

Eine Frau darf ein Geistlicher nicht aufs Privatzim-
mer, sondern nur ins Sprechzimmer nehmen. Mit
dem familidren «Du» soll man bei Madchen und
Frauen vorsichtig und klug sein, damit «in unseren
schwierigen Zeiten kein Anlass zu boshaften Ver-
ddchtigungen entsteht». 1951 erklart Dekan Haag
im Frauenfelder Kapitel, ein Geistlicher durfe ausser
in Vereinen nie mit Damen reisen, «auch nicht mit der
Schwester: Sie ist nicht angeschrieben».

Zu reden gibt die Priesterkleidung. Die Dekane
geben die jeweiligen bischéflichen Verfigungen wei-
ter. Die Didzesanstatuten von 1931 schreiben die ge-
wohnte Kleidung vor: Gehrock, Hut, alles in Schwarz,
Kollar. Aber schon 1934 rigt Bischof Ambiihl das in
den Stadten aufkommende Tragen des «Tschopen»:
Das sei verpont, denn dadurch schwinde das Anse-
hen. 1958 erklart Bischof von Streng den schon
langst gewohnten «Veston» als bischoflich erlaubt,
aber die Krawatte bleibt verboten. Bei festlichen Ge-
legenheiten ist gemass Ditzesanstatuten von 1960
der Gehrock zu tragen (den viele Geistliche nicht
mehr haben), aber beim Turnen, bei Bergtouren und
beim Skifahren darf eine passende Kleidung in einer
dem Klerus zukommenden Farbe getragen werden.
Noch 1962 warnt der Bischof: «Die seridse Laienwelt
wulnscht keine Laisierung des Priesterkleides.» Ob
das klerikale Kleid getragen wird, ist immer auch eine
Frage bei den Visitationen, ebenso wird gefragt, ob
der Mesmer bei Funktionen in der Kirche den Talar
trage.

220

23 Priestervereinigungen

Die marianische Priesterkongregation, mehr oder we-
niger in der Rekollektio aufgegangen, ist bereits er-
wahnt worden. Der «Priester-Anbetungsverein»,
1890 eingefiihrt, ist etwas in Vergessenheit geraten:
Nur noch 36 Priester zahle der Verein im Bistum, wird
1932 im Kapitel Frauenfeld berichtet. Anlass zu die-
ser Aussage gibt der «Aufruf des Hochw. Herrn Ka-
plan Galliker in Hellbdhl, Kt. Luzern», den Dekan
Kunz im Kapitel Arbon verliest; darin werden die Pries-
ter ermahnt, die wochentliche Anbetungsstunde vor
dem Allerheiligsten wieder zu halten. «Der Aufruf
tragt die Empfehlung unseres Hochw. Bischofs.»
Folglich empfiehlt Dekan Kunz den Verein «mit war-
men Worten» und geht davon aus, dass die Kapitu-
lare ihm beitreten; er «werde daher uns alle als Mit-
glieder anmelden», was ohne Widerspruch ge-
schieht. An der di6zesanen Dekanenkonferenz von
1933 ermuntert auch Bischof Ambuhl zum Beitritt;
«erwdhnt wird als nachzuahmendes Beispiel das Ka-
pitel Arbon, das beschlossen hat, gesamthaft dem
Verein beizutreten», heisst es im Frauenfelder Proto-
koll - das Arboner Protokoll verschweigt das bischof-
liche Lob.

Die «Unio cleri pro missionibus», die sich fur die
Missionen einsetzt, ist 1916 gegriindet worden und
bekommt nun 1922 diézesane Statuten — dies wird
den Dekanen mitgeteilt. In der Folge erklaren die Ka-
pitulare von Arbon und Frauenfeld geschlossen den
Beitritt. 1942 ladt das Kapitel Arbon den Promotor
der «Unio» ein, der von einem Abflauen der Begeis-
terung unter dem jingeren Klerus spricht. Im Bistum
Basel sei die Mitgliedschaft unter 40 Prozent gesun-
ken im Unterschied zu andern Di¢zesen, wo der An-

677 Aus den Akten der Dekanate geht nicht hervor, ob die De-
kane tatsachlich angefragt wurden. Aus eigener Erfahrung:
Als Kaplan in Romanshorn 1959-1968 kannte ich diese Be-
stimmungen nicht.



teil zwischen 65 und 78 Prozent liege. Der Vertreter
der «Unio» im Thurgau, Pfarrer Fridolin Ruckstuhl
von Sommeri, «ermuntert die Kapitulare zum Beitritt
und setzt dann gleich mit erhéhten Touren bei den
Herren den <Silberstaubsauger> ein». Nochmals er-
folgt ein allgemeiner Beitritt 1947.

1927 macht Dekan Johann Evangelist Traber im
Kapitel Fischingen «officielle Mitteilung von einem
Erlass unseres hochwst. Bischof Dr. Josephus v. 6.
Marz 1927, welcher durch die Dekanate allen
Pfarramtern zugestellt wurde». In diesem Erlass emp-
fiehlt Bischof Ambuhl den Beitritt zur «Unio aposto-
lica» als Mittel dazu, «den in Exerzitien gewonnenen
Seelenfrieden und Eifer wach und warm und stark zu
halten». Die «Unio apostolica», deren Mitglied der
Bischof selber ist, verlangt die «tagliche Selbstkont-
rolle durch Fihren einer Schedula». Sie wecke und
vertiefe die personliche Verantwortung im Amt und -
damit verbunden - die «Rechenschaftsablage vor
dem bestellten Moderator oder dem Beichtvater»,
was «das bruderliche Miteinander in Demut und
Liebe» kennzeichne.®”® Dekan Traber meint, die Emp-
fehlung der «Unio apostolica» von héchster Seite und
die Aufforderung des Bischofs zum Beitritt, sollten ei-
nem seeleneifrigen Priester gentigen; daher «gibt es
fur uns kein <\Wenn> und kein <Aber> mehr». Auch De-
kan Kunz gibt im Kapitel Arbon die Empfehlung des
Bischofs an die Kapitulare weiter. Es ware keine Re-
aktion darauf bekannt, wenn es nicht die Kopie eines
Briefs des Dekans an den Bischof gabe: «Alsich in der
Kapitelskonferenz den Gedanken aussprach, welche
Freude ware es fur den hochwirdigsten Bischof,
wenn ich ihm kénnte melden, alle Priester des
ganzen Dekanats treten der Unio bei», hat mir «nur
ein eisiges Schweigen geantwortet»; der «Bann»
habe sich erst geldst, als er erklart habe, er werde
keine Abstimmung durchfihren. Erst nachher -
wohl beim anschliessenden Zusammensein — seien
die Bedenken gedussert worden: «1. Warum schenkt
man den Priestern nicht mehr Vertrauen, warum diese

Uberwachung durch Kontrolle? 2. Dadurch bilden
sich Heuchler, die auf das Papier nur Gutes hinschrei-
ben, obwohl sie es nicht halten. 3. Es sei schon vor-
gekommen (aber nicht in unserer Didzese), dass die
Haushadlterin diese Kontrolle Uberwache und beur-
teile. 4. Es sei doch mehr oder weniger ein Eingriff in
den Gewissensbereich u.dgl.».*” Anlasslich der di6-
zesanen Dekanenkonferenzen wirbt Bischof Ambuhl
immer wieder fur die «Unio apostolica» und spricht
sein «ceterum censeo» zum Beitritt aus.

Spater empfiehlt Bischof von Streng von diesen
Vereinigungen nur noch einmal, 1948, die «Unio cleri
pro missionibus». Keine Auskunft geben die Proto-
kolle und Kapitelsakten, ob und wie lange solche Ver-
einigungen weitergelebt haben.

24 Priesterberufe

2.4.1 Genlgend Priester — Priestermangel

Bis um 1925 liegt die Zahl der jahrlichen Priesterwei-
hen noch unter dem Durchschnitt. Im Februar 1921
wundert sich die bischéfliche Kanzlei deshalb Gber
das Vorgehen der Kirchgemeinde Lommis. Dort hat-
ten sich drei Kandidaten auf die vakante Pfarrstelle
gemeldet; aber auf Gertichte hin lehnte die Kirchen-
vorsteherschaft alle drei ab und brachte selber zwei
Vorschlage ein. Die Kirchgemeinde hatte es als Glick
betrachten sollen, schreibt nun die Kanzlei, dass sich
in dieser Zeit Uberhaupt so viele gemeldet hatten;
den von ihr gemachten Vorschldgen kénne der Bi-
schof «begriindet nicht zustimmen». Erst Ende De-
zember bekommt die Pfarrei schliesslich einen neuen
Pfarrer.®®

678 LThK® 10, Sp. 500-501.
679 SATG Bd 7'14°0, 0.
680 StATG Bb 6, 6/60.

221



In der zweiten Halfte der 1920er-Jahre steigt die
durchschnittliche jahrliche Zahl der Weihen auf 25, in
den Jahren zwischen 1931 und 1945 auf 30. Noch
1933, als es 177 Studierende gibt, davon 32 im Wei-
hekurs, meint Bischof Ambuhl an der Dekanenkonfe-
renz, es herrsche immer noch Priestermangel; es wr-
den ihm elf fehlen, um alle Stellen besetzen zu kén-
nen. Aber bereits ein Jahr spater kann der Bischof sa-
gen, es gebe fur sein Bistum «in erfreulicher Weise
far die Zukunft gentigend Priesterberufe»: In Luzern
seien 186 Studenten und in Meggen 30 Spatberu-
fene. 1938 mahnt Bischof von Streng die Seelsorger,
sie sollten prufen, ob die zum Priestertum nétigen
geistigen und korperlichen Erfordernisse vorhanden
seien, ehe sie einen Knaben zum Studium animieren,
denn es sei zu bedauern, wenn einer nach jahrelan-
gem Studium zuriickgeschickt werden misse. Die
grosse Zahl der Priesterweihen macht es im Thurgau
in der Folge bis in die 1960er-Jahre méglich, die Stel-
len muhelos zu besetzen und sogar neue zu schaffen.

Bereits in den 1950er-Jahren gibt es aber erste
Anzeichen eines erneuten Priestermangels. Die jahr-
liche Zahl der Priesterweihen sinkt auf durchschnitt-
lich 16. Deshalb macht Bischof von Streng nun immer
wieder auf den Priestermangel aufmerksam. An der
Dekanenkonferenz von 1961 nennt er es als sein aller-
erstes Anliegen, Priesterberufe zu férdern. In diesem
Jahr will die Bischofskonferenz einen jahrlichen Prie-
stersonntag am Sonntag vor Peter und Paul ein-
fahren. Auf diesen Vorschlag haben die Kapitel nicht
reagiert mit Ausnahme von Steckborn: «Die Ver-
sammlung spricht sich gegen propagandistische Ab-
haltung eines Priestersonntags aus.» In der ersten
Halfte der 1970er-Jahre sinkt die Zahl der Weihen
dann sogar auf jahrlich durchschnittlich acht.®®'

Die Kommissare bemihen sich immer wieder,
auswidrtige Thurgauer in den Kanton zurtickzuholen
und Pfarrer im Kanton zu behalten. Als Kommissar
Suter 1922 den Schaffhauser Vikar Martin Haag als
Vikar nach Arbon holen will, schreibt ihm der dortige

222

Pfarrer Franz Weber: «Meines Wissens glaubt der
gnadige Herr nicht, dass der Thurgauer nur im Thur-
gau selig werden kann.»*? Pfarrer Adolf Lang von
Uesslingen Gbernimmt 1933 eine Stelle im Aargau; er
rechtfertigt sich gegentber dem Kommissar: «Doch
so schlimm ist wohl der Verlust meiner Person fir den
Kt. Thurgau doch nicht. Ich finde im Gegenteil, dass
eine kleine geistliche Voélkerwanderung und Vélker-
vermischung auch wieder manch Gutes haben kann
fur Klerus und Volk.»*®* 1969 melden sich zwei Thur-
gauer fr eine Pfarrei an — einer wirkt schon im Thur-
gau, der andere auswarts. Kommissar Haag setzt sich
«im Interesse der thurgauischen Geistlichkeit» daftr
ein, den Auswartigen zu wahlen: «Wir haben im
Thurgau einen, man kann fast sagen, Uberalterten
Klerus. Es muss daher unser Bestreben sein, wieder
jungere Geistliche in den Kanton zu holen.» Fur den
Vikar, der bereits im Thurgau sei, gebe es noch genug
Gelegenheit, hier eine Pfarrei zu Gbernehmen.®®
1970 betragt das Durchschnittsalter der Pfarrer 55
Jahre %%

2.4.2 Kollektieren

Ein materielles Mittel zur Forderung der Priesterbe-
rufe waren die Stipendien des Studentenpatronates
und des Kirchenrates. Von den 1920er-Jahren bis in
die 1960er-Jahre studieren viele junge Burschen an den
Gymnasien der Kollegien und Missionshduser —wenn
auch nicht alle zu einem Abschluss kommen und von
denen, welche die Matura bestehen, langst nicht alle
Priester werden. Schiler, deren Eltern materiell nicht
reich gesegnet sind, bestreiten ihr Studium mit diesen

681 Zu den Zahlen der Priesterweihen: Vgl. Bistum Basel, Perso-
nalprognose 1978, Bischéfliches Ordinariat  Solothurn,
1978.

682 StATG Bb 6, 6/5.

683 StATG Bb 3, 3/21.

684 StATG Bb 3, 3/39.

685 Personalverzeichnis Bistum Basel 1970.



Stipendien und durch das Kollektieren, also durch das
Einsammeln von Beitrdgen von Haus zu Haus. Beson-
ders in den 1930er-Jahren ist das Kollektieren ein
Dauerthema an den Kapitelsversammlungen. Aber
schon 1922 befasst sich Arbon mit einer Eingabe der
Kirchenvorsteherschaft Amriswil:  «Im Laufe des
Herbstes haben in der Gemeinde Amriswil circa 15
Studenten kollektiert, was zu verschiedenen Ausse-
rungen von Seiten der Kirchburger Anlass gab.» Hau-
fige Kritiken in den 1930er-Jahren sind: Das Kollek-
tieren sei den Leuten ldstig, es werde zu viel gebet-
telt, manchmal kdmen bis zu finf Studenten am Tag
zu wohlhabenden Familien, ertragsreiche Pfarreien
wirden besonders von «Missionsstudenten» tberflu-
tet, auch von Haus aus gut Situierte kdmen zum Kol-
lektieren.

Die thurgauische Dekanenkonferenz sucht Ab-
hilfe zu schaffen und das Kollektieren zu ordnen. Aus
den Kapitelsprotokollen lassen sich deren Beschlisse
in etwa rekonstruieren. 1932: Zum Kollektieren brau-
che es die Erlaubnis des zustandigen Pfarrers, in ei-
nem Sammelbichlein solle jeder Pfarrer die benétigte
Summe vormerken, Missionsstudenten seien auf das
Dekanat zu beschranken. 1934: Wegen der unter-
schiedlichen Ferientermine dirfe nicht vor dem 1.
August kollektiert werden, damit nicht einige vorher
«schon alles abgrasen»; der Student musse in der ei-
genen Pfarrei beginnen, dann erst kénne er im Deka-
nat weiterfahren; in jeder Pfarrei, in der er sammle,
habe er zuerst die schriftliche Erlaubnis des Pfarrers
einzuholen. 1936: Missionsstudenten dirften nach
dem eigenen Dekanat auch in einem benachbarten
kollektieren, so z.B. jene von Arbon in Bischofszell
und umgekehrt; Studenten der «alten Gymnasien»
durften nach dem eigenen Dekanat im ganzen Kan-
ton sammeln; die gesammelten Beitrdge seien, um
eine Zweckentfremdung zu verhindern, dem Pfarrer
abzuliefern, der sie an die betreffende Studienanstalt
weiterleite. 1938: Der Hochstbetrag fir Missionsstu-
denten liege bei 350, fur andere bei 600 Franken. Das

Zeugnis und der Vermdgensausweises der Eltern
mussten vorgelegt werden, bei schlechtem Zeugnis
gebe es keine Erlaubnis. '

Immer wieder werden die Gymnasiasten der Mis-
sionshduser, die Missionsstudenten, eigens erwahnt.
Ein gewisses Misstrauen ist splrbar. In diesen Hau-
sern ist das Studium bedeutend billiger als an den
«alten Gymnasien». 1930 wendet sich das Kapitel
Arbon auch gegen den Vertrieb von Biichern durch
Missionshauser, die eine Konkurrenz fur die katholi-
schen Buchhandlungen seien. Im gleichen Kapitel
wird 1939 die «Methode gewisser Missionshduser»
kritisiert, «welche sozusagen hinter dem Rucken des
Pfarrers in die Gemeinde hineinkommen, um grés-
sere Knaben fur ihre Institute anzuwerben, ohne sich
nahere Rechenschaft zu geben tber die Frage, ob die
Betreffenden Berufsqualitaten besitzen.» Bereits
1933 gibt der Kirchenrat nach einem Bericht im Kapi-
tel Frauenfeld den Missionsstudenten keine Stipen-
dien mehr. Ende der 1940er-Jahre befasst sich auch
das Ordinariat mit dieser Frage. So teilt 1947 der
Frauenfelder Dekan Fragebogen aus zur Ermittlung
der Propagandatatigkeit der einzelnen Missionsge-
sellschaften. 1948 sagt Bischof von Streng, diese Ins-
titute seien angewiesen worden, weder Studenten
noch Kandidaten anzuwerben, ohne vorher den Pfar-
rer zu Rate zu ziehen — ein méglichst billiges Studium
durfe nicht ausschlaggebend sein.

2.5 Pfarrhaushalterinnen

Ausser es handle sich um eine Schwester oder Nichte,
soll die Pfarrhaushélterin den Synodalstatuten von
1931 gemass mindestens 35 Jahre alt — 1960: «fort-
geschrittenen Alters» — sein. Die Tischgemeinschaft
ist untersagt, besonders wenn Vikare und Gaste da
sind. Auch Spaziergange mit ihr sind nicht erlaubt
(letztere Bestimmung fehlt 1960). Die Visitationen
fragen auch nach Namen und Alter der Haushalterin-

223



nen. Auf Grund schlechter Erfahrungen verlangt Bi-
schof Ambuhl 1934 von den Dekanen, sich zu erkun-
digen, wie die Pfarrhaushalterinnen besoldet sind.
Man dirfe sie nicht auf das Testament vertrosten, wo
sie dann mit «altem Grimpel» bedacht wurden.
Auch sollten sie einen Raum fur sich haben, wo sie
menschenwrdig leben kénnten. Der Bischof stellt
eine Altersversicherung in Aussicht. Ein Jahr spater ist
es so weit: Ein Versicherungsreglement wird vorge-
legt und die Kapitel befassen sich damit. Steckborn
will sich der Versicherung anschliessen, Bischofszell
stimmt mit 11 Stimmen bei einer Enthaltung zu, Frau-
enfeld mit 10 von 14 Stimmen, Fischingen mit 7 Ja ge-
gen 6 Nein. Arbon ist ratlos: Eine «lebhafte Ausspra-
che» endet mit dem «resignierten Seufzer: es ist doch
vorlaufig nichts zu machen»; an der nachsten Ver-
sammlung teilt Dekan Josef Schlatter den Beschluss
der kantonalen Dekanenkonferenz mit: «Die Herren,
deren Haushdlterinnen nicht Uber 60 Jahre alt sind,
werden aufgefordert, der Versicherung beizutreten» —
das Kapitel nimmt die Aufforderung an. Die Di6ze-
sanstatuten von 1960 verlangen, den Haushélterinnen
einen gerechten Lohn zu zahlen, damit sie spater
nicht wegen der Nachlassigkeit des Priesters in Not
gerieten.

2.6 Mariologische Fragen

In der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts zeigt sich
ein gesteigertes Interesse an Fragen der Mariologie,
was auch zu bischoflichen Thesen fihrt. So fragt
1925 die These, ob das Fest «Mittlerin aller Gnaden»
im Kalender einzufiihren sei, besonders wegen seines
dogmatischen Wertes und Gewichtes. Ausser Bi-
schofszell stellen sich alle Kapitel dieser Frage. Arbon,
Fischingen und Frauenfeld bejahen sie und sind auch
fur eine Dogmatisierung, so wenigstens der jeweilige
Referent; Diskussionen werden nicht erwéhnt. In
Steckborn ist es dem Referenten «doch nicht be-

224

schieden, die Anwesenden zur Postulierung von Fest
oder gar Definition zu bestimmen.» Das Kapitel fragt
sich: «Muss denn alles definiert werden? Sollen wir
ein neues und schweres Trennungsdogma anstreben,
das bei uns selber im Allgemeinen fremd ist? Liegt
das Heil heute, wie Stubentheologen meinen, in ei-
nem neuen Dogma?» Der Protokollant endet seinen
Bericht mit der Bemerkung: «Die Diskussion, etwas
interesselos, schweift auf schier unschéne Gemein-
platze ab. Modge die Mutter der gottlichen Gnade, ja
der Barmherzigkeit, uns auch ohne Dogma die me-
diatrix ad mediatorem bleiben.»

Ein Jahr spater fragt eine These nach Grinden fur
die Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel. Im Kapitel Arbon gibt es Stimmen, die
eine Dogmatisierung nicht fir opportun halten. In
Steckborn sagt der Referent, eine Dogmatisierung sei
nicht notwendig, es sei jetzt schon allgemeiner
Glaube. Er weist hin «auf die Schénheit des sponta-
nen Glaubens in der Kirche auch ohne feierliches Ge-
setz» und meint, eine Dogmatisierung werde viel-
leicht niemals geschehen. Fir Fischingen wirde da-
durch der Kirche «eine Quelle reichsten Segens» er-
schlossen. In Frauenfeld schliesst der Referent «mit
der Hoffnung, die Dogmatisierung noch zu erleben».
In Bischofszell ist nur das Thema erwéhnt.

1948 haben die Kapitel die These «Gegenwarts-
fragen der Mariologie (Assumptio, Mediatrix, Cor im-
maculatum)» zu behandeln. Fischingen, Frauenfeld
und Steckborn &ussern sich nur zur Aufnahme Ma-
riens in den Himmel und bejahen eine Dogmatisie-
rung. Das Arboner Protokoll gibt nur die Auskunft,
dass Uber alle drei Fragen referiert wurde. Auch in Bi-
schofszell kommen alle drei Bereiche zur Sprache. Die
Schlussfolgerung des Referenten zu Maria «Media-
trix», «Miterldserin und Mittlerin»: «Also ist Maria
Mittlerin aller Gnaden», fihrt zu einer lebhaften Dis-
kussion. Ein Pfarrer meldet, er habe zwar 1930 die
Petition «Maria Mediatrix» unterschrieben, aber er
frage sich heute, ob eine Dogmatisierung opportun



sei; es gebe zu viele Missverstandnisse und histori-
sche Beweise fehlten. Von zwei Pfarrern, die die «Me-
diatrix» verteidigen, wird verlangt, auf die ndchste
Versammlung dafir Beweise vorzubringen. Darauf
antwortet der eine Pfarrer: «Es ist mir auch nicht klar,
warum Maria Miterlserin ist, aber es ist Tatsache».
Damit endete die Diskussion. — 1950 definiert Papst
Pius XII., dass Maria mit Leib und Seele in den Himmel
aufgenommen wurde.

2.7  Stellung zu gesellschaftlichen Fragen

Von einer bischéflichen These eingeladen, befassen
sich 1945 drei Kapitel mit dem Frauenstimmrecht. Je
ein Mitglied halt dazu einen Vortrag, der im Folgen-
den je kurz zusammengefasst sei. — Arbon: Frauen
hatten andere Interessen und urteilten anders, aber
es konne Probleme im staatlichen und o6ffentlichen
Leben geben, bei denen das Urteil der Frau dem des
Mannes Uberlegen sei. Bei eigentlichen Fragen, die
besonders die Frau angingen wie Erziehung, Fir-
sorge, Offentliche Sittlichkeit, kdnnte man von der
Abstimmung durch die Manner absehen. Wichtig sei
eine grundsatzliche Schulung der Frau Gber die so-
ziale Frage. In der Diskussion wird bemerkt, eine all-
gemeine politische Tatigkeit der Frau kénne nicht das
Ideal sein. — Bischofszell: Nach ihrer Berufung gehore
die Frau in erster Linie ins Haus; sei sie in der Offent-
lichkeit tatig, wdre der Nutzen fur die Gesamtheit
ausschlaggebend. Der Bischof befirworte das
Stimmrecht in den Gemeinden, aber nicht in Bund
und Kantonen. Gemass der Resolution einer Studien-
tagung des Frauenbundes sei das Stimmrecht welt-
anschaulich kein Hindernis unter Bertcksichtigung
der Eigenart der weiblichen Natur und des Gemein-
wohls der Familie. Heute scheine das Stimmrecht
mehr Erfolg zu haben, Familie und Staatsinteressen
griffen oft ineinander (ber. Uberall hatten die Frauen
das Stimmrecht, aber das Schweizervolk sei kein Be-

furworter. Die Diskussion lasst erkennen, dass die
Mitglieder mit dem Stimmrecht nicht einverstanden
sind. — Steckborn: In der Heiligen Schrift und in der
Lehre der Kirche kénne man keinen strengen Beweis
gegen das Frauenstimmrecht finden. Dennoch
sprachen mehrere Grinde dagegen: Wenn die Frau
zu politisieren beginne, entstehe in manchen Fami-
lien Zank und Streit. Die Pflege der Fraulichkeit, des
Frauengemdits, des hduslichen Sinnes komme zu
kurz, die Vermannlichung der Frau mache sich breit.
Opportunitatsgriinde daftr wirden mehr als aufge-
wogen durch die Gefahren.

Nur Fischingen nimmt 1946 das neue Strafrecht
«unter die Lupe». Der Protokollant bemerkt: «Ver-
schiedene Punkte, vor allem die Sterilisation, fiihren
zu einer lebendigen und klaren Diskussion». 1947
wird das Zustandekommen des Gesetzes bedauert,
als Nachteil unter anderem die Abschaffung der To-
desstrafe angeflhrt: lebenslanglich bedeute 15
Jahre, kénne aber begnadigt werden, die Strafzu-
messung sei sehr oft eine «Einweisung in Anstalten
oder Staatshotels».

Die Samstagabendanlasse «lenken unwillktrlich
die Aufmerksamkeit der Seelsorger auf sich»; sie
seien strengstens zu verurteilen. Aber, fragt 1923 das
Kapitel Frauenfeld, «wie ist ihnen beizukommen?» In
der Dekanenkonferenz von 1934 verbietet der Bi-
schof den Priestern, an Samstagabendanlassen teilzu-
nehmen. 1960 stellt Fischingen fest, viele Katholiken
wiurden der Weisung der Kirche nur folgen, wenn es
ihnen passe — sonst nicht, wie z.B. bei Samstag-
abendanlasse, Metzgeten, beim Badewesen (1930, an
der ersten diézesanen Dekanenkonferenz, hat Bi-
schof Ambihl den Geistlichen den Besuch von
Strandbddern verboten).

Mit der «Pastorellen Erfassung unserer Arbeiter»
befasst sich 1947 das Kapitel Arbon. Der Thurgaui-
sche Sozialismus wird «priesterfeindlich, religions-
fremd, aber nicht gottlos» genannt und auf die in Ar-
bon erscheinende «gehassige <Thurgauer Arbeiter-

225



zeitung»» hingewiesen. Arbeiter seien oft Opfer der
Ungerechtigkeit und sdhen in der Kirche nur das
Menschliche — es fehle der «apostolische Typ».

2.8 Das Zweite Vatikanische Konzil
(1962-1965)°%*

Die Beschaftigung mit neuen Fragen und Themen so-
wie die Studientagungen stehen direkt oder indirekt
im Zusammenhang mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil. Es scheint, dass die Ankiindigung des Konzils
nicht in allen Kapiteln ein Echo gefunden hat. Die
bischofliche These von 1961 zum Thema «Wie kann
der Seelsorger zur geistigen Vorbereitung des Konzils
beitragen?» behandeln nur Arbon, Bischofszell und
Fischingen. Aber die Ergebnisse des Konzils finden
ein grosses Interesse. 1966 wird im Kapitel Frauenfeld
vorgeschlagen, die Konzilstexte gemeinsam zu stu-
dieren, und beschlossen, mit Fischingen zusammen
den P. Guardian in Wil zu bitten, den Rekollektionen
zukinftig die Konzilstexte zu Grunde zu legen. In Fi-
schingen wird in einem Vortrag tber «Papst Johannes
XXIIl. und das Aggiornamento» gesagt, die Kirche
konne ihre Aufgaben nicht erfillen, wenn sie sich vor
den Problemen der Zeit verschliesse. Am Schluss sei-
nes Berichts schreibt der Protokollant: «Das Schlag-
wort des Kammerers «Quid faciendum sit> spiegelt
deutlich die heutige geistige Situation wider: Unsi-
cherheit, Unklarheit und Ratlosigkeit dartber, wie es
in der Kirche Christi weitergehen soll»; aber trotzdem
sei vom Glauben her Optimismus angesagt. Die Ex-
horte von Dekan Alfons Gmur im Kapitel Arbon zeigt,
dass das Konzil auch auf Widerstéande stiess: Vieles
sei im Umbruch, eine Opposition melde sich, das
Konzil habe von Erneuerung, nicht von Neuerung ge-
sprochen. «Es muss uns die Absicht leiten: Altes lie-
bevoll pflegen, so weit es gut ist, Neues schaffen auf
der soliden Grundlage des Evangeliums und der
Lehre der Kirche mit Ricksichtnahme auf die Glaubi-

226

gen alter und neuer Prdgung.» Alle Kapitel kommen
insbesondere auf die Erneuerung der Liturgie durch
das Konzil zu sprechen.

3. Kirchliches Leben, Seelsorge
3.1 Katholikenzahl und Pfarreien

Vor dem Ersten Weltkrieg hatte die Zahl der Katholi-
ken im Thurgau einen Hochststand erreicht, nachher
ging sie, besonders wegen der Rickkehr vieler Aus-
lander in ihre Heimat, zurtck. Erstmals wurden 1950
mit 51245 (34,2% der Bevolkerung) wieder mehr
Katholiken gezahlt als vor dem Ersten Weltkrieg. Seit
den 1960er-Jahren stieg die Zahl kontinuierlich an,
was vor allem auf den Zuzug katholischer Auslander
zurtickzufahren ist. Mit 82 044 (39,2 %) waren 1990
im Thurgau fast doppelt so viele Katholiken wie
1910.

Von 1920 bis 1970 nahm die Zahl der Pfarreien
im Bistum Basel von 412 auf 520 zu. An diesem Zu-
wachs war der Thurgau nur mit einer Pfarrei beteiligt:
1967 mit Minchwilen. Zwar wurde 1965 in Blrglen
ein Pfarr-Rektorat errichtet — ein erster Schritt zur
Pfarreiwerdung -, zur Einrichtung einer Pfarrei kam es
aber nicht. Hingegen entstanden neue Kaplaneien:
1923 in Weinfelden, 1934 in Wangi (1966 mit Sitz in
Matzingen); 1960 wurde in Amriswil das Vikariat zur
Kaplanei. 1928 bekam Sulgen einen Vikar (bis zur Er-
richtung des Pfarr-Rektorates Burglen), 1948 Steck-
born, noch 1963 auch Weinfelden wegen Erkran-
kung des Kaplans. In den 1950er- und 1960er-Jahren
waren rund 17 Kaplane und Vikare im Thurgau tatig.
Eine erste Italienermission entstand 1956 in Romans-
horn (der Ort wurde wegen der Verkehrsverhaltnisse
gewahlt); weitere folgten: Arbon, Frauenfeld, Kreuz-
lingen, Sirnach, Weinfelden. 1964 kam die Spanier-

686 LThK® 10, Sp. 561-568.



mission in Amriswil hinzu.®” Erst allmahlich begann
sich der Priestermangel auszuwirken: 1970 waren die
Pfarreien Warth und Welfensberg vakant; eine Kapla-
nei in Frauenfeld und die Vikariate in Bichelsee und
Steckborn wurden nicht mehr besetzt.

Zahlreiche paritatische Verhaltnisse an Pfarrkir-
chen wurden aufgelost: drei in den 1930er-, vier in
den 1950er- und sieben in den 1960er-Jahren.®
Nachdem es schon friher zu sechs Auflésungen ge-
kommen war, sind von den urspriinglich 27 paritati-
schen Pfarrkirchen heute noch sieben (brig.**

3.2  Die Feier der heiligen Messe

Mit den 1920er-Jahren erfasste die «liturgische Be-
wegung» im deutschsprachigen Raum immer weitere
Kreise. Ihr Ziel war vor allem die Hervorhebung des
Gemeinschaftscharakters der Liturgie, die sich in der
aktiven Teilnahme aller dussern sollte. Nicht mehr der
Rosenkranz sollte wahrend der Messe gebetet, nicht
nur Lieder sollten gesungen, sondern die Messe soll-
te mitgebetet werden. So bildeten sich mit der Zeit
verschiedene Formen der «Gemeinschaftsmesse».*®
Wann und in welchem Umfang der Thurgauer Klerus
von der liturgischen Bewegung erfasst wurde, lasst
sich kaum mehr feststellen. Bemerkenswert ist aber,
wie vor allem bischéfliche Thesen die Gelegenheit
boten, sich mit der liturgischen Bewegung zu befas-
sen.

Einen ersten Anlass, sich damit zu beschaftigen,
bot die bischofliche These von 1927: «Es ist zu fra-
gen, mit welchen gewohnten und neuen Mitteln und
Methoden die Kenntnis der Liturgie und das liturgi-
sche Leben im katholischen Volk in Predigt, Kate-
chese, im Kult selber gefordert werden kann.» Nur
zwei Kapitel haben diese These behandelt: In Arbon
nennt ein Referent als Mittel zur Férderung ein prak-
tisches Gebetbuch, die aktive Beteiligung der Glaubi-
gen an den liturgischen Gebeten und eventuell eine

Einfuhrung ins Latein. In der Diskussion wird das Mess-
buch von Schott®' empfohlen, aber auch «die nicht
uberflissige Bemerkung» gemacht, der Priester sollte
in erster Linie selber die liturgischen Vorschriften be-
achten. Zwei Jahre spdter berichtet der Arboner Pfar-
rer Leonz Wiprdchtiger Uber die positiven Erfahrun-
gen mit den liturgischen Schriften von Klosterneu-
burg®?: «Sie machen ein Gebetbuch Uberflissig.» In
Fischingen legt der Referent das Gewicht auf das Ver-
halten des Priesters am Altar. Fir das gemeinsame Be-
ten empfiehlt auch er den «Schott», warnt aber da-
vor, das Volk liturgisch zu Gberanstrengen.

Die bischéfliche These von 1934 «Die liturgische
Bewegung» kommt nur im Kapitel Steckborn zur
Sprache; das Referat hélt der Benediktinerpfarrer von
Eschenz, P. Leopold Hanimann. Die liturgische Frém-
migkeit sei Volkssache geworden, jedoch seien noch
Schwierigkeiten zu (berwinden wie das Festhalten
am Althergebrachten. Als grosses Hindernis fur die li-
turgische Bewegung nennt er die lateinische Spra-
che. Fur die Messtexter fordert er eine einheitliche
Ubersetzung.

687 StATG Bb 5, 5/23.

688 1930er-Jahre: Berg, Bussnang, Sirnach; 1950er-Jahre: Aa-
dorf, Bichelsee, Sulgen, Wangi; 1960er-Jahre: Bischofszell,
Diessenhofen, Huttwilen, Lommis, Mdullheim, Sitterdorf,
Steckborn.

689 Basadingen, Ermatingen, Gittingen, Leutmerken, Pfyn,
Sommeri, Uesslingen.

690 Vgl. LThK3 6, Sp. 992-993 (Liturgische Bewegung) und
LThK2 4, Sp. 655-656, LThK? 3, Sp. 437 (Gemeinschafts-
messe).

691 P. Anselm Schott, in Beuron (1843-1896): «Sein lateinisch-
deutsches Messbuch [der «Schott»] wurde zu einem Grund-
pfeiler der liturgischen Bewegung», 1. Auflage 1883: LThK®
9, Sp. 477, LThK? 9, Sp. 242-243. Spater kam hinzu das
«Volksmessbuch» von P. Urban Bomm, Maria Laach [der
«Bommy»], 1. Auflage 1936.

692 Hrsg. von P. Pius Parsch (1884-1954): «Parsch Verdienst ist
die Verbreitung der bibl.-liturg. Erneuerung weit Gber den
deutschen Sprachraum hinaus»: LThK? 10, Sp. 1392.

227



Der bischoflichen These von 1948 nehmen sich
alle Kapitel an: «Liturgisch-praktische Gestaltung der
Messfeier fir Jugend und Volk». Am eingehendsten
wird sie behandelt von dem eben erwahnten P. Leo-
pold im Kapitel Steckborn. Er wiederholt ein Referat,
das er bereits an der liturgischen Tagung in Einsiedeln
gehalten hat: In den letzten fiinfzig Jahren seien neue
Formen der Teilnahme an der Messe entstanden.
Er begrisse solche Formen, «welche das Volk ohne
Verletzung der kirchlichen Vorschriften zur verstandi-
gen Mitfeier der Messe zu fuhren» suchten. Zur Be-
lebung der Gemeinschaftsmessen dienten, so zahlt
er auf, die personliche Opfergabe und die Spen-
dung der Kommunion wahrend der Messe. Er meint,
«die Zelebration gegen das Volk» wdre der Sache
dienlich. In Fischingen verweist der Referent auf die
«traurige Erscheinung der Zeit, dass die Kirche immer
mehr zur Teilnahme am sonntdglichen Opfer mahnen
muss». Es gelte, die Gemeinschaftsfrommigkeit zu
pflegen und das Volk zu lehren, mit der Kirche zu be-
ten, und in kluger, Uberlegter Weise die Messe zum
Erlebnis zu machen, vor allem durch das Volkschoral-
amt. Man dirfe aber nicht einseitig sein, sondern solle
abwechseln. In Bischofszell wird unter anderem auf den
Volksgesang in Andachten hingewiesen, Arbon und
Frauenfeld befassen sich nur allgemein mit der These.

In diesen Jahren bilden sich verschiedene Formen
der Messfeier. Die gebrauchlichste Form am Sonntag
im Hauptgottesdienst ist das Amt, entweder vom Kir-
chenchor gesungen oder als Volkschoralamt mit Pro-
priumsgesangen von einer Schola. Als «Gemein-
schaftsmessen» werden bezeichnet die «Missa reci-
tata», in welcher das Volk dem Priester lateinisch ant-
wortet, und besonders die Betsingmessen, bei denen
ein Vorbeter die Texte spricht, das Volk antwortet und
Lieder singt. (Der «Nachteil der deutschen Gemein-
schaftsmesse ist, dass sie die prasidiale Stellung des
Zelebranten durch das Vorbeten der Orationen und
der Prafation verdunkelt.»®?) Dazu kommen «reine»
Singmessen und Messandachten in losem Zusam-

228

menhang mit dem Messbuch. Am beliebtesten wer-
den die Betsingmessen. Diese Formen sind ebenfalls
in den Ditzesanstatuten von 1960 aufgezahit. Bei der
«Missa cantata», dem Amt, lautet die Bestimmung:
«Als Lieder in der Volkssprache sind nur gestattet die
bisher Ublichen Predigtlieder oder Lieder vor und
nach dem Amt.» 1948 wird in Steckborn noch die
Rosenkranzmesse erwahnt.

FUr die Messe mit Liedern ist das diézesane Ge-
sang- und Gebetbuch verbindlich. Bischof Josef Am-
bhl gibt es 1927 neu heraus unter dem Titel «Lau-
date». Bischof von Streng veranlasst 1941 eine Neu-
ausgabe, der 1952 eine nur wenig veranderte Auf-
lage folgt. Seit 1941 ist aber die liturgische
Erneuerung weiter fortgeschritten; 1948 kritisiert ein
Pfarrer im Kapitel Fischingen: «Bei unseren Singmes-
sen im <Laudate» ist ein grosser Teil der Gebetstexte
nicht gliicklich ausgewahlt, den «Kirchensaulen fehlt
das Verstandnis der Messe vollig.» Mit der Zeit stellen
einzelne Pfarrer selber Betsingmessen zusammen.
1968 erscheint das «Katholische Gesang- und Ge-
betbuch der Schweiz».

Da und dort haben Betsingmessen auch das Amt
verdrangt. In den Diézesanstatuten von 1960 erlaubt
Bischof von Streng, dass im sonntdglichen Haupt-
gottesdienst einmal im Monat das Amt von einer
Singmesse oder Betsingmesse abgeldst werden darf:
«Mit der Freigabe der Singmessen und Betsingmes-
sen hoffen wir, ist den berechtigten Winschen des
Grossteiles unter Klerus und Volk in weitem Masse
Rechnung getragen.» Zugleich macht der Bischof
darauf aufmerksam, dass «die ideale Zelebration des
heiligen Messopfers» der Hauptgottesdienst, «das
gesungene Amt», sei, «selbst dann, wenn in Stadten
und an Industrieorten auch nur eine beschranktere
Zahl von Gldubigen — aber ein Teil der bestgesinnten,
die der Sonntagsheiligung ein grésseres Ausmass
schenken wollen — daran teilnehmen».

693 LThKZ? 4, Sp. 655-656.



1932 verlangt Bischof Ambihl eine Repetition
der liturgischen Gesange: Die Kapitel sollen sich zu
Gesangsproben versammeln und den gregoriani-
schen Choral sorgfaltig einstudieren. An den Deka-
nenkonferenzen ist immer wieder die Férderung des
Volkschoralamtes ein besonderes Anliegen Bischof
von Strengs — er scheint aber damit keinen durch-
schlagenden Erfolg gehabt zu haben. Zwar meint
1948 ein Referent im Kapitel Fischingen, die Mess-
feier werde vor allem durch den Volkschoral zum Er-
lebnis. Aber in Arbon wird ganz einfach festgestellt:
«Der Volkschoral ist ein schwer zu erreichendes
Ideal.» Am meisten wurde wohl die «Missa de Ange-
lis» gesungen — doch solle man sich nicht darauf be-
schranken, meint 1944 ein Pfarrer im Kapitel Frauen-
feld. Angesichts schwindender Mitgliederzahlen der
Kirchenchore sei es notwendig, findet 1959 ein Pfar-
rer im Kapitel Fischingen, etwa drei Choralmessen
einzulben in Unterricht und Christenlehre — «ein un-
musikalischer Geistlicher kénnte ein Tonbandgerat zu
Hilfe nehmen, nur musste er es nicht auf eigene Kos-
ten anschaffen».

Die cacilianische Bewegung hat die Orchester-
messen verpont; noch 1936 bekraftigt Bischof Am-
buhl das Verbot von Orchestermessen der Wiener
Klassiker: Sollte ein Kirchenchor sich dennoch durch-
setzen, habe der Priester still zu zelebrieren. Bischof
von Streng nimmt 1938 das Verbot zuriick.

1954 kommt nochmals eine bischofliche These,
die Messfeier betreffend, zur Behandlung in die Kapi-
tel: «Der Gemeinschaftscharakter der hl. Eucharis-
tien. Alle Kapitel behandeln sie, wenn auch auf un-
terschiedliche Weise. Der Referent in Fischingen legt
seinen Ausfihrungen den «Communio»-Gedanken
zu Grunde, der sich auch im gemeinsamen Beten und
Singen ausdriicke. In der Diskussion wird zur Geduld
gemahnt und daran erinnert, «dass die Tatsache des
Gemeinschaftscharakters der hl. Eucharistie und was
damit praktisch verbunden ist, erst seit einigen Jahr-
zehnten wieder intensiver betont wird». Ohne Dis-

kussion wird in Bischofszell und Steckborn von der
Opfer- und Tischgemeinschaft gesprochen, in Frau-
enfeld von der Erlosung als Wurzel der Gemeinschaft.
Der neu nach Arbon gekommene Vikar Karl Brunner
geht in seinem Kapitel von der geschichtlichen Ent-
wicklung der Messfeier aus: Die urspringliche Ge-
meinschaftsform sei gesprengt worden «durch den
Individualismus der Privat- und Votivmessen». Dann
kommt er zu «wichtigen Forderungen» wie: Mess-
texte in der Muttersprache und weitgehender Ge-
brauch derselben. Er fordert: « Wegrdaumen aller Bar-
rikaden zwischen Volk und Altar, weg mit der un-
kirchlichen Polyphonie.» «Seine wohlfundierten und
luziden Ausfihrungen» wirden den «feurigen
Liturgen» verraten, kommentiert der Protokollant.
Dass nicht alle mit Brunner einverstanden waren,
zeigt die Bemerkung, der Vortrag habe Stoff gegeben
«zu einer eifrigen, fruchtbaren und oft auch sarkasti-
schen Diskussion».

Der Brauch der Aussetzung des Allerheiligsten
wahrend des Amtes an gewissen Sonntagen scheint
sich noch einige Zeit erhalten zu haben. Eine Verord-
nung des Ordinariates von 1929 beschrankt sie auf
Fronleichnam und Bettag, was im Kapitel Arbon zu
einer Diskussion fuhrt: In Konstanz und St. Gallen sei
dem nicht so, da wirde auch an den Monatssonnta-
gen ausgesetzt; 1931 bejahen die meisten Kapitula-
ren die Frage, ob die &ftere Aussetzung nicht eine
«pia consuetudo» sei und daher beibehalten werden
durfe — einer, ein «Anhanger der rémischen Liturgie»,
verneint sie.

Erste Frichte der liturgischen Bewegung sind die
Erneuerungen der Osternachtfeier im Jahr 1951 und
der Karwochenliturgie im Jahr 1955. Im Bericht Uber
die Dekanenkonferenz gibt Dekan Josef Goldinger
1953 im Kapitel Bischofszell bekannt, die «Char-
samstagsliturgie wird auf den Abend empfohlen»; sie
sei ein Experiment, grosse Sympathie habe sich nicht
gezeigt. Bischof von Streng drange nicht auf eine so-
fortige Einflhrung. Ein Jahr spater kommt das Kapi-

229



tel nach langerer, inhaltlich nicht angefiihrten Diskus-
sion zum Schluss: «Experimendum est». 1956 meint
ein Kapitular zur erneuerten Karwochenliturgie, die
Voraussetzungen in einem Dom seien nicht die glei-
chen wie in der Landpfarrei eines Einspanners.
Schliesslich miindet die liturgische Erneuerung ein in
die Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils,
in die «Constitutio de sacra Liturgia» vom 4. Dezem-
ber 1963. Die Reform erlaubt die Messfeier in der
Volkssprache; die Messtexte werden auf Deutsch her-
ausgegeben. In Arbon findet 1965 «eine Versamm-
lung im Zusammenhang mit der Liturgiereform»
statt, wahrend der «eine heilige Messe gefeiert
wurde in der Weise, wie sie von der Kirche gewiinscht
wird». Fischingen spricht «ein geschlossenes Ja zur Li-
turgiekonstitution auch auf die Gefahr hin, dass ge-
wisse Besserwisser im Pfarreivolk Sorge bereiten kon-
nen». Am 28. Marz 1966 halt Bischof von Streng an
der thurgauisch-schaffhausischen Priesterkonferenz
ein Referat zur liturgischen Erneuerung.®

Fir das Marienfest vom 8. Dezember 1950 ist
erstmals eine Abendmesse erlaubt. Gut besucht sei
sie in Berg, Sitterdorf und Weinfelden gewesen,
heisst es im Kapitel Bischofszell. Die Erlaubnis wird
aber nicht weiter gewdhrt. 1953 erwdgt deswegen
das Kapitel Arbon, an den Bischof eine Motion einzu-
senden —sie «fand viele Beflrworter aber auch einige
Kritiker». Die Ditzesanstatuten von 1960 erlauben
schliesslich eine Abendmesse zweimal pro Woche so-
wie an den gebotenen Feiertagen, die staatlich nicht
geschitzt sind. Nicht alle Kapitel erwdhnen die Ein-
fuhrung der Sonntagabendmesse im Jahr 1967 und
der Vorabendmesse am Samstag im Jahr 1969, wel-
che Bischofszell regional planen will.

Bezliglich der Predigt verlangen die Di¢zesansta-
tuten von 1931 und 1960, dass sie innerhalb eines
Turnus von funf Jahren die wichtigsten christlichen
Lehren zum Inhalt haben solle und normalerweise
nicht langer als eine halbe Stunde dauern durfe.
1938 befassen sich die Kapitel mit jahrlichen Predigt-

230

programmen. Fiir 1942 soll ein Predigtplan tiber Chris-
tus, fur 1943 einer tber die Kirche erstellt werden
(die Kapitel haben sich aber mehr mit dem Inhaltli-
chen als mit dem Plan befasst). Die bischofliche These
von 1957 «Wie interessieren wir Kinder fur die Pre-
digt?» behandelt nur das Kapitel Fischingen. Nach
Ansicht des Referenten ist die Kinderpredigt nicht
notwendig, da die Kinder im Religionsunterricht
geistliche Nahrung erhielten, hingegen sei sie fir die
Erwachsenen oft die einzige Gelegenheit zur Weiter-
bildung und daher nutzlich, sie muisse aber mehr
Evangelium als Moral sein. In der Diskussion wird ein-
gebracht, dass bei den Kindern mehr Horbereitschaft
sei, dass das Predigthtren aber nicht leicht sei; es
gebe den alten Spruch: «Erstes Drittel fur die Leute,
zweites Drittel fur die Katze, drittes Drittel fir den
Teufel.» 1958 wiinscht das Kapitel Steckborn eine
Antwort auf die Frage, ob die Sonntagspredigt ab
und zu aus verniinftigem Grund ausgelassen werden
durfe — etwa bei rasch aufeinander folgenden Feierta-
gen — oder nicht. Eine direkte Antwort ist zwar nicht
vorhanden, aber 1962 lehnt Bischof von Streng ganz
allgemein «Predigtferien» ab. 1959 erlaubt er alteren
Geistlichen das Ablesen der Beerdigungsansprache.

3.3 Gottesdienstbesuch

1939 beantworten die Pfarrer die Frage, wie der
Gottesdienstbesuch am Sonntag sei, fast allgemein
mit «gut» bis «sehr gut», nur in wenigen Pfarreien ist
er nicht ganz befriedigend; in Arbon bleiben die «So-
zialisten» fern. Wo zusatzlich zu Frihmesse und Amt
um acht Uhr eine Betsingmesse gefeiert wird wie in
Arbon und Kreuzlingen, ist sie fur die Jugend wie fur
die Erwachsenen die beliebteste Messe. Nicht ein
ganz so gutes Zeugnis wird meist dem Besuch der
Werktagsmessen ausgestellt.

694 StATG Bd 4'03°0, 0.



1960 wird der Gottesdienstbesuch zum Teil nicht
mehr so gut beurteilt, aber trotzdem meist noch als
«befriedigend» bezeichnet. «Nicht befriedigend»
oder «mangelhaft» steht nur bei zwei Pfarreien. Ei-
nige Pfarrer weisen darauf hin, dass der Gottes-
dienstbesuch schwer zu schatzen sei: Pfarreian-
gehorige wiirden in andere Kirchen gehen, weil dort
die Gottesdienstzeiten passender seien, andererseits
kamen aber auch Leute von auswarts in ihre Kirchen
— Zeichen einer erhéhten Mobilitat.

34 Beichte und Kommunionempfang

Gemadss den Berichten, welche die Dekane einge-
sandt haben, herrscht noch in den 1920er-Jahren
beim Alter der Erstkommunikanten eine grosse Man-
nigfaltigkeit; die Spannweite geht von Acht- bis zu
Zwolfjahrigen, und Pfarrer Leonz Wiprdchtiger in Ar-
bon feiert die Erstkommunion sogar bereits nach der
ersten Klasse mit Siebenjahrigen®® (1931 wird dieser
Termin von ihm und seinem Vikar im Kapitel
nochmals «warm empfohlen»). 1945 gibt auch Pfar-
rer Josef Triib von Tobel, ein Arboner, an, die Erst-
kommunion nach der ersten Klasse zu feiern.®* Die
Didzesanstatuten von 1931 schreiben vor, die Erst-
kommunion durfe nicht spater als nach der dritten
Klasse erfolgen. Beim Entwurf des Plans fur die Reli-
gionsunterricht 1941 sieht Diessenhofen Schwierig-
keiten: Der Beichtunterricht sei fur die zweite, der
Kommunionunterricht fir die dritte Klasse vorgese-
hen, im Moment wirde aber in vielen Pfarreien die
Erstkommunion noch nach der zweiten Klasse gefei-
ert; eine einheitliche Regelung im Kanton ware win-
schenswert. In Bischofszell ist man der Ansicht, dass
die Erstkommunion allgemein nach der dritten Klasse
sein sollte. Den — allerdings unvollstandigen — Berich-
ten in den Dekanatsarchiven Uber den Religionsun-
terricht ist zu entnehmen, dass eine Mehrheit der
Pfarreien die Erstkommunion nach der zweiten, eine

Minderheit nach der dritten Klasse feiert.*” 1969
wird Bischof Hanggi gefragt, ob die Erstbeichte vor
oder nach der Erstkommunion sein solle; vorderhand
sei die bisherige Praxis beizubehalten, ist die Antwort.

Von der Beichte ist selten die Rede. Ende der
1960er-Jahre fuhren einzelne Pfarreien die Bussfeiern
ein. Laut Kapitelsprotokollen bemerkt 1969 Bischof
Hanggi bei seinem Besuch im Thurgau, Bussandach-
ten konnten nicht mit allgemeiner Lossprechung be-
endet werden.

Im Zusammenhang mit der Empfehlung der
«Oftkommunion» wird vermutlich in den meisten
Pfarreien die Kommunion wéhrend der Messe ausge-
teilt — nicht Ublich hingegen ist dies lange Zeit im
Hauptgottesdienst. 1960 verlangen die Didzesansta-
tuten: «Die hl. Kommunion soll auch wahrend des
Hauptgottesdienstes ausgeteilt werden.» Anderer-
seits wird sie auch noch vor der Messe ausgeteilt,
aber wahrscheinlich nicht mehr Gberall: «Der Seelsor-
ger sei aber auch freigebig mit dem Austeilen ausser-
halb, besonders vor der Messe, sowohl an Werktagen
wie besonders an Sonn- und Feiertagen.»

Zum Kommunionempfang meldet ein Pfarrer in
den 1920er-Jahren, es kamen hauptsachlich Kinder
und «fromme Seelen»**; das dirfte damals auch
fur andere Pfarreien gegolten haben. Die Osterpflicht
ist nicht mehr zu kontrollieren — besonders Manner
gehen auswarts zur Beichte, wie verschiedentlich be-
richtet wird und auch aus den Visitationen hervor-
geht. Hingegen ist die monatliche Kinderkommunion
Ende der 1920er-Jahre in den meisten Pfarreien b-
lich geworden, oft in Verbindung mit der «General-
kommunion» der Jugendverbdnde; sie wird auch in
den Dibzesanstatuten von 1931 verlangt. Bei den Vi-
sitationen mussen die Pfarrer angeben, wie viele

695 StATG Bd 7'14'0, 0.

696 StATG Bd 6130, 0.

697 Frauenfeld 1934-1966: StATG Bd 4'13°0, 1; Steckborn
1922-1956: StATG Bd 5°13°0, 1.

698 StATG Bd 7°14°0, 0.

231



Kommunionen sie jahrlich gespendet haben. Ab
1969 dirfen Laien die Kommunion spenden; voraus-
gesetzt ist die offizielle Beauftragung durch den Bi-
schof. Ab dem ersten Adventssonntag desselben Jah-
res ist die «Handkommunion» erlaubt.

Einfluss auf den Kommunionempfang hat aber
auch das Nuchternheitsgebot. Eine Erleichterung
wird 1951 Priestern gewahrt: sie kénnen unter be-
stimmten Bedingungen Getranke bis zu einer Stunde
vor Messbeginn zu sich zu nehmen. Vom Kapitel
Frauenfeld ist 1952 Naheres zu erfahren: Dispensen
mussten via Bischof nach Rom eingegeben werden,
gegen eine Taxe von dreissig Franken konnten sie
Priestern gewahrt werden, die am Sonntag nach
neun Uhr zelebrieren oder binieren (zweimal die
Messe feiern) missten und dabei gesundheitlichen
Schaden verspurten. Schon ein Jahr zuvor hat das
Kapitel die Taxe kritisiert: Die «kurialen Gepflogen-
heiten» seien eine Schwierigkeit; jeder Bischof musse
einzeln eingeben, da man in Rom auf die Taxen an-
gewiesen sei. Aber bereits 1953 wird allen Glaubigen
erlaubt, bis zu einer Stunde vor dem Kommunion-
empfang etwas zu trinken, aber keinen Alkohol.
1957 wird erlaubt, bis zu drei Stunden vorher feste
Nahrung zu sich zu nehmen und 1964 diese Frist auf
eine Stunde festgelegt.*®

Fur die Krankenkommunion bestimmen die Dibze-
sanstatuten von 1931: Die Kommunion ist im liturgi-
schen Gewand zum Kranken zu tragen, aus gerech-
tem und vernunftigem Grund kann dies auch in
Schwarz geschehen, im Krankenzimmer hingegen
hat der Priester das Superpelliz, den Chorrock, mit
der Stola, zu tragen. 1932 wird im Kapitel Frauenfeld
aufmerksam gemacht auf eine «Musterkombination
Talar und Chorhemd, ein Kleidungsstick, das be-
quem in der Tasche mitgetragen werden kann».
1941 erinnert Bischof von Streng an folgende Vor-
schrift: «Im Krankenzimmer sind Uberall Stola und
Superpelliz zu tragen»; die Synodalstatuten 1960 er-
wahnen dann nur noch die Stola.

232

35 Rituale, Riten, Andachten

Nach der Mitte des 19. Jahrhunderts verdrangte das
Latein die deutsche Sprache in den Riten véllig. Im
Gefolge der liturgischen Bewegung kommt nun aber
der Wunsch nach volkssprachlichen Texten wieder
auf. So nehmen die Kapitel 1937 zur Kenntnis, dass
ein neues Rituale erscheine, das der deutschen Spra-
che wieder mehr Raum gebe; 1938 kommt es heraus.
Weitgehend in Deutsch sind Taufe, Trauung und Be-
erdigung. Dass da und dort auch das 1950 erschie-
nene deutsche Einheitsrituale gebraucht wird, zeigt
eine Anfrage im Kapitel Fischingen, ob bei der Kran-
kenolung dieses Rituale gebraucht werden durfe, im
Unterschied zum didzesanen sei der Ritus in deut-
scher Sprache. Die Anfrage wird zwar «im Interesse
der Kranken» bejaht, aber-auch betont, dass im all-
gemeinen das didzesane Rituale verpflichtend sei. In
der ersten Halfte der 1970er-Jahre werden fir den
deutschen Sprachraum die Texte herausgegeben fur
Taufe, Firmung, Trauung und Beerdigung; 1978 folgt
ein Benediktionale.

Es ist lange ein alter Brauch gewesen, am Karfrei-
tag und Karsamstag ein «Heiliges Grab» mit ausge-
setzter Monstranz feierlich zu gestalten. Diese Aus-
setzung der Monstranz verbietet 1930 eine bischofli-
che Verordnung, was in den Kapiteln Arbon und Fi-
schingen zu Diskussionen fihrt. In Arbon gibt ein
Pfarrer «ein heftiges Votum» gegen die Verordnung
ab, worauf er «zum willigen Gehorsam» gerufen
wird, denn «man komme damit weiter als mit Kritik».
Trotzdem bringt der gleiche Pfarrer an der folgenden
Versammlung die Sache nochmals zur Sprache, dabei
aber «stellen die Hochw. Herren fest, dass die Bet-
stunden auch nach der Neuerung gut besucht» wer-
den. Fischingen behandelt als einziges Kapitel die
neuen Vorschriften der Sakramentenkongregation,
aus denen die Verordnung des Bischofs hervorgegan-

699 LThK? 7, Sp. 943.



gen ist. Nachdem der Referent seinen Vortrag einge-
leitet hat, ist «<manniglich gespannt» auf die Punkte,
«die seit der Proklamation dieses Dekretes durch un-
seren hochw. Bischof Gegenstand verschiedentlicher
Aussprache im aufgeschreckten Klerus waren».
Gleichzeitig muss auch der Kommunionteller einge-
fahrt werden. Bei diesem «weiss sich der Referent ge-
schickt herauszuwinden mit der Bemerkung, man
msse das der Erfahrung anheim stellen». Zum «Hei-
ligen Grab» meint er, es sei in den deutschsprachigen
Landern beim Volk dusserst beliebt; der Bischof solle
in Rom ein Privileg fur das Heilige Grab erwirken. In
der Diskussion wird gesagt: «Bei aller am Weihetag
feierlich versprochenen Reverenz und Obedienz ist es
dennoch menschlich, den tief einschneidenden Be-
stimmungen etwelche Bedenken entgegenzustel-
len.» Den bisherigen Status zu belassen sei die Mei-
nung nicht nur der «alteren Semester», sondern auch
der «jungeren Garde». Ein Jahr spater heisst es im Be-
richt Gber die Dekanenkonferenz: «Uber die Beob-
achtung der Vorschriften betr. Heilig-Grab und Kom-
munionteller haben die Dekane Bericht zu erstatten»;
der Bischof habe seinerseits das Ergebnis nach Rom zu
melden.” In den Ditzesanstatuten von 1931 ist vor-
geschrieben, die eucharistischen Gaben in einem Ta-
bernakel auf einem Seitenaltar aufzubewahren und
ihn zu schmiicken — auch das wird «Heiliges Grab»
genannt.

Die Andachten sind in den Kapiteln selten ein
Thema. Die bischofliche These von 1940 - «Gestal-
tung und volksliturgische Erneuerung der Nachmit-
tagsandachten» — behandeln nur zwei Kapitel. Bi-
schofszell bezieht sie eher auf die Abendandachten:
Dort sei der Besuch schwach, sie seien langweilig, der
Volksgesang komme zu kurz. Wohl auf den Nachmit-
tag bezogen ist der Vorschlag, die Christenlehre mit
einer Segensandacht zu verbinden, die aber nicht zu
lange dauern durfe. Frauenfeld zahlt als Mdngel auf
die ungepflegte sprachliche Form und den Subjekti-
vismus. Als Erneuerung werden die liturgischen Texte

aus Komplet, Prim und Vesper empfohlen. Die deut-
sche Sprache in der Vesper wird abgelehnt, da sie
zum Psalmodieren weniger geeignet sei. Da lautet
1935 ein Votum im Kapitel Arbon anders: Die deut-
sche Vesper solle wie im Erzbistum Freiburg einge-
fuhrt werden. Auch Vereine und Bruderschaften ha-
ben je eigene Andachten; 1939 schreibt der Pfarrer
von Arbon zu den Nachmittagsandachten: 1. Sonn-
tag Kongregation, 2. Sonntag Mutterverein, 3. Sonn-
tag Dritter Orden.

1965 werden die Kapitel vom Bischof angefragt,
wie sie sich zu Trauungen am Nachmittag, besonders
am Samstag, stellten. Noch ein Jahr zuvor hat der Bi-
schof sie verboten, aber wegen vermehrten Anfragen
sieht er sich nun zu einer Umfrage veranlasst. Nur das
Kapitel Arbon hat zu diesem Thema einen Vortrag
beschlossen. Der Referent, Pfarrer Josef Burkart von
Guttingen, lehnt Trauungen am Samstagnachmittag
ab und begriindet die Ablehnung mit der Vorberei-
tung auf den Sonntag und mit den sich ergebenden
«Festereien bis tief in die Nacht hinein». Aber schon
Trauungen am Samstagvormittag seien ein Entge-
genkommen «zum Schaden pfarreilicher Seelsorge».
Wenn etwa eine Beerdigung auf den Samstag falle,
so lasse «diese sich bedeutend weniger verschieben
als eine Hochzeit, wo man es nicht mit verweslichen
Leichen zu tun» habe. Auch den Trauungen an an-
deren Nachmittagen steht eine Mehrheit des Kapitels
skeptisch gegenlber. Dessen ungeachtet wird nach
erteilter Erlaubnis der Samstagnachmittag der belieb-
teste Trauungstermin.

3.6 Prozessionen, Bittgange

Uber die Bittgdnge geben die Kapitelsprotokolle
keine Auskunft. Aus Pfarrblattern kann erschlossen

700 Die Antworten der Pfarrer des Kapitels Fischingen sind er-
halten geblieben in StATG Bd 6'30'0, 0.

233



werden, dass sie keineswegs abgeschafft und vor
Christi Himmelfahrt besonders in kleineren und land-
lichen Pfarreien noch immer tblich sind. Die Monats-
sonntage mit Prozession sind mit der Zeit aber ausser
Ubung gekommen; 1931 werden sie in den Dibzesan-
statuten noch erwahnt, 1960 nicht mehr. Die Fron-
leichnamsprozession wird festlich gehalten auch an
grosseren Orten wie Arbon und Romanshorn. 1970
bestimmt die Bischofskonferenz, dass dort, wo Fron-
leichnam kein staatlicher Feiertag ist, das Fest auf den
folgenden Sonntag zu verlegen ist; teils wird Fron-
leichnam noch mit einer Prozession gefeiert, teils sind
andere Formen, wie Gottesdienste im Freien, an de-
ren Stelle getreten.

3.7 Bruderschaften, Vereine

Gelegentlich werden Bruderschaften noch erwahnt.
Sie seien wichtig, meint man 1922 im Kapitel Arbon.
1933 empfiehlt Bischof Ambiihl an der Dekanenkon-
ferenz die Rosenkranzbruderschaft «als eine der altes-
ten und ehrwirdigsten Vereinigungen». Im gleichen
Jahr aber bedauert der Pfarrer von Sulgen, dass seine
600-jahrige Bruderschaft «beerdigt» worden sei; es
handelt sich dabei um die Rosenkranzbruderschaft,
die auf die Zeit vor der Reformation zurlckgeht.
1939 bestehen in 36 Pfarreien Bruderschaften, 1960
noch in 29. Nur wenige Pfarrer machen Bemerkun-
gen zu den Bruderschaften. 1939: In Romanshorn
seien beide Bruderschaften «am Absterben», in Frau-
enfeld, wo die alte Dreifaltigkeitsbruderschaft einge-
gangen sei, floriere auch die Rosenkranzbruderschaft
nicht mehr, in Heiligkreuz hingegen sei jene vom
«Guten Tod» sehr beliebt und habe monatlich eine
Versammlung, in der Pfarrei Fischingen feierten die
drei Bruderschaften jedes Jahr ein Fest. 1960: die Ro-
senkranzbruderschaft in Leutmerken habe seit zehn
Jahren keinen Eintritt mehr gehabt; die Johannesbru-
derschaft in Wéngi sei am «Einschlafen». Was diese

234

beiden Pfarrer bemerken, kann auch fur andere gel-
ten.

Das Vereinswesen ist voll entwickelt. Die Sonder-
beilage der «Thurgauer Volkszeitung» zum Katholi-
kentag vom 9. September 1933 zdhlt an Vereinen
auf: Jungmannschaft, 36 Sektionen mit 1100 Mit-
gliedern, Kantonalverband 1912 gegrindet; 6 Gesel-
lenvereine mit 162 Mitgliedern; 14 Arbeitervereine
mit 613, 10 Arbeiterinnenvereine mit 774 Mitglie-
dern; 4 katholische Turnvereine; der 1913 von Frau
von Streng, der Mutter des Bischofs, gegriindete
Frauenbund; dazu 21 Sektionen der christlichen Ge-
werkschaften mit 1564 Lohnarbeitern.”' Mtterver-
eine und Jungfrauenkongregationen fehlen in dieser
Zusammenstellung. Die Visitation von 1939 zahlt ne-
ben den oben erwahnten Vereinen — nach den Ge-
werkschaften wurde nicht gefragt — auch die anderen
auf: Die Jungfrauenkongregation ist in 35 und der
Mutterverein in 45 Pfarreien vertreten; hinzu kom-
men die Jungwachtscharen in 11, die katholischen
Pfadfinder in 3 und die Blauringscharen in 11 Pfar-
reien. Die Visitation von 1960 zeigt, dass sich das Ver-
einswesen nach dem Zweiten Weltkrieg noch ausge-
dehnt hat: Es bestehen 14 Jungwacht- und 17 Blau-
ringscharen’?, 2 Pfadfindergruppen, 44 Jungmann-
schaften, 42 Kongregationen, 18 Arbeiter- und 10
Arbeiterinnenvereine, 48 Muttervereine, 5 Gesellen-
vereine, 4 Turnvereine; etwa 20 Pfarreien geben zu-
dem den Volksverein an. Aber bereits machen sich
Veranderungen bemerkbar. Aus den Jungfrauenkon-
gregationen werden Téchterkongregationen; in eini-
gen Pfarreien gibt es Gruppen der Alteren und der
Jingeren, auch Jungsodalinnen genannt, sowie
Gruppen ohne Bindung an die Kongregation. Die

701 StATG Bb 10, 10/5.

702 Sowohl Jungwacht als auch Blauring haben einen Kantons-
vorstand: Kantonsprases, Kantonsfiihrer bzw. Kantonsfiih-
rerin, dazu einzelne Fihrer oder Fiihrerinnen aus den Scha-
ren; es werden kantonale Treffen und Schulungskurse
durchgefihrt.



Jungmannschaft hat in grosseren Pfarreien wegen
der vielen anderen Vereine am Ort Schwierigkeiten
bei der Rekrutierung neuer Mitglieder. Auch macht
der gesellschaftliche Wandel vor den Vereinen nicht
Halt: Die Arbeiterinnenvereine z. B. zdhlen 1933 noch
774 Mitglieder, 1958 sind es 512, 1963 nur noch
331; von Letzteren ist fast ein Drittel Uber 60 Jahre
alt.” Ahnliches kann auch fir die Arbeitervereine an-
genommen werden.

Aus der eben erwdhnten Sonderbeilage der
«Thurgauer Volkszeitung» ist zu schliessen, dass
beim Katholikentag von 1933 die Vereine eine wich-
tige Rolle spielten. Der Beilage ist auch zu entneh-
men, dass schon friiher thurgauische Katholikentage
durchgefuhrt wurden: 1894 auf Schloss Sonnenberg,
1905 in Weinfelden und 1923 in Frauenfeld. Gemass
den Protokollen wurde in keinem Kapitel Uber diese
Tage gesprochen, moglicherweise aber an den kan-
tonalen Priesterkonferenzen.

Oft empfehlen die Bischéfe an den Dekanenkon-
ferenzen die Vereine. Die bischofliche These von
1940 - «Pflege der sozialen Standesvereine und Jugend-
organisationen» — behandeln nur Bischofszell und
Steckborn; der These von 1945 — «Seelsorgerliche Be-
deutung der marianischen Kongregationen» — neh-
men sich nur Bischofszell und Fischingen an. 1951
sagt Bischof von Streng an der Dekanenkonferenz,
weil das hohe Ideal der Kongregation nicht von allen
erreicht werden konne, moge je nach Bedurfnis das
Prinzip «Masse» oder «Elite» Anwendung finden. An
den Kapitelsversammlungen kommen neben den
Empfehlungen von Vereinen auch Schwierigkeiten
zur Sprache. 1922 halt Pfarrer Johann Baptist Amrein
von Romanshorn im Kapitel Arbon einen Vortrag zum
Thema «Priesterpflicht und Vereinsarbeit»: Die Ver-
eine stiinden der Verinnerlichung vielfach entgegen;
der Prases als Vater des Vereins musse sich um alles
kiimmern; mit der Vereinsarbeit sei auch der durch
die Dibzesanstatuten verbotene Wirtshausbesuch
verbunden, den die Vereinsleitung oft zur Pflicht ma-

che, doch solle er so wenig als méglich geschehen
und nur so lange als notwendig; zuerst komme die
Predigt, dann die Vereinsarbeit. In der Diskussion wird
auch nach einem Abbau des Vereinswesens gerufen,
andererseits der Nutzen der religiésen Vereine be-
tont, die im Zeitalter des Sportes wieder mehr im Vor-
dergrund stinden. 1932 bemerkt ein Pfarrer im Kapi-
tel Arbon, junge Mutter seien zum Eintritt in den
Mutterverein nicht zu bewegen; ein Jahr spater wird
gerade die Wichtigkeit dieses Vereins betont. 1949
stellt Bischofszell fest, junge Leute, die sich den ju-
gendlichen Standesvereinen nicht anschlossen, wir-
den verloren gehen an Turnvereine, Fussball- und
Radsportclubs. In Fischingen geht es 1957 um die
Frage, wie mit Kongregationistinnen umgegangen
werden solle, die in «gegnerischen Vereinen» mit-
machten: «Pastoral gesehen ist es abzulehnen, aber
die Irrenden sind zu lieben», lautet die Antwort. 1945
verlangt man in Frauenfeld «bei aller Notwendigkeit
der katholischen Vereine eine vermehrte Beriicksich-
tigung von Familie und Pfarrei» — dies auch in Hin-
blick auf kantonale Veranstaltungen. 1949 ist Steck-
born unzufrieden mit den Vereinszentralen, die
«allzu diktatorisch» seien «in ihren Weisungen und
Empfehlungen». 1967 winscht Dekan Miller von
den katholischen Organisationen mehr Ricksicht auf
pfarreiliche Verhaltnisse, besonders auf die Christen-
lehrzeiten.

Ein Verein besonderer Art ist der Kirchenbauver-
ein. 1930 grindet ihn Bischof Ambuhl. Er muss in je-
der Pfarrei eingefiihrt werden. Die «Mitgliedschaft»
einer Familie besteht darin, dass sie jede Woche funf
bis zehn Rappen zu seinen Gunsten auf die Seite legt,
wie es im Kapitel Arbon heisst. Es wird aber auch ge-
sagt, der Verein sei zwar eine Lieblingsidee des Bi-
schofs, aber im Volk zeige sich keine grosse Begeiste-
rung. 1932 meldet der Bischof, von 425 Pfarreien
seien 213 beigetreten. 1933 ist er ungehalten Uber

703 StATG Bb 5, 5/22.

235



die Pfarreien, die ihn noch nicht eingefihrt haben:
Sollten sie das nicht tun, wirden in drei Jahren die
Namen der saumigen Pfarreien veroffentlicht; der
Thurgau stehe aber gut da. Ob das fir spater auch
noch gilt? Jedenfalls geben die Dekane die Ermah-
nung des Bischofs weiter, dass die Sammlung unbe-
dingt durchzufthren sei. 1937 sind die Thurgauer
Dekane mit dem Entwurf neuer Vereinsstatuten nicht
einverstanden: Er sei zwar von 28 Dekanen gutge-
heissen worden, aber die Thurgauer seien dagegen
gewesen, weil die Auflésung paritatischer Verhalt-
nisse nicht beriicksichtigt werde, meldet Bischofszell.
Im gleichen Jahr berichtet Fischingen von einem
«Mutigen», der den Kirchenbauverein eine «Land-
plage» genannt habe, weil er aufdringlich propagiert
werde. Bald einmal wird die Sammlung durch ein
jahrliches Kirchenopfer ersetzt. Nur die Bezeichnung
«Kirchenbauverein» halt sich noch langere Zeit, bis
sie in den 1970er-Jahren durch «Kirchenbauhilfe» er-
setzt wird.

3.8 Religionsunterricht

Gemass der Verordnung des Regierungsrates von
1876 ist der Mittwochnachmittag fur den Religions-
unterricht der Primarschule reserviert; in der Sekun-
darschule ist er in den Stundenplan eingebaut. 1925
wird im Kapitel Arbon ein zweiter halber Tag fur den
Unterricht gewiinscht. 1946 gibt ein Regierungsrats-
beschluss den Freitagnachmittag ab 15.30 Uhr fur
den Religionsunterricht frei’®, so dass nun zwei Stun-
den pro Woche und Klasse méglich sind.

Als Grosse und Kleine Katechismen sind immer
noch die 1911 von Bischof Stammler herausgegebe-
nen zu gebrauchen. 1930 berichtet das Kapitel Ar-
bon, dass sie bald vergriffen seien; allféllige Wiinsche
fur eine Neuauflage solle man nach Solothurn mel-
den. Gewtinscht wird von Arbon ein einheitlicher Ka-
techismus fur die ganze deutsche Schweiz; abstrakte

236

Begriffe solle man durch leichter verstandliche erset-
zen, und far den kleinen Katechismus wolle man die la-
teinische Schrift. Drei Jahre spater aber sind immer
noch alte Katechismen vorhanden. Bischof Ambuhl
fordert deshalb die Kapitel nochmals auf, ihre Vor-
schlage einzubringen und stellt fur die deutsche
Schweiz einen einheitlichen Katechismus in Aussicht.
Die Kapitel bestimmen nun jeweils einen Pfarrer oder
gar eine Kommission, Vorschlage zu machen. Fischin-
gen findet, eine Totalrevision sei nicht vorgesehen; da
alles so ziemlich beim Alten bleibe, lohne es sich
nicht, Vorschlage zu machen. Die Arbeit der anderen
aber, so sie begonnen hat oder abgeschlossen wird,
ist vergebens. Denn 1934 erklart Bischof Ambihl,
man musse bei den heutigen Umwalzungen Ab-
klarungen ~abwarten; der bisherige Katechismus
werde auswarts teilweise glnstig beurteilt. 1938
nimmt sich Bischof von Streng der Sache an; die
bischofliche These von 1939 betreffend Wiinsche an
einen neuen Katechismus behandelt nur Steckborn.
Der Bischof will nun zuerst ein Lehrbuch fir die unte-
ren Klassen herausgeben; ein Entwurf entsteht, und
die Kapitel haben ihre Winsche und Beurteilungen
einzubringen. Fur das Kapitel Arbon ist zu viel von
Stinde und zu wenig von Tugend die Rede; glicklich
sei die Verbindung von Bibel und Katechismus. Ein
Kapitular lehnt den Entwurf vom methodischen
Standpunkt her ab. Ahnlich reagiert Steckborn. Fi-
schingen ladt eigens zu einer ausserordentlichen Ver-
sammlung ein, zu der als Vertreter der Kapitel Frau-
enfeld und Bischofszell die Dekane Haag und Goldin-
ger erscheinen. Der Entwurf erfahrt durch Pfarrer
Bernhard Sprecher einen regelrechten Verriss, der im
Protokoll im Wortlaut wiedergegeben ist. Der Refe-
rent lehnt die Vermischung von Bibel und Katechis-
musfragen ab; der Katechismusstoff werde dadurch
zerstlickelt, und die Fragen seien ungeschickt formu-

704 Amtsblatt des Kantons Thurgau,
S. 446447 (17. Mai 1946).

Frauenfeld 1946,



liert (z.B. «Wie alt ist Gott?»). Kritik bt er auch
an der Sprachform der biblischen Erzéhlungen: Statt
des den Kindern vom Dialekt her ungewohnten Im-
perfekts miisse das Perfekt gewdhlt werden. Uber-
haupt wirden die Verfasser das kindliche Denken
nicht verstehen. Im Beichtspiegel seien alle Stinden
als gleich gross dargestellt und bei allem misse das
Kind die genaue Zahl angeben. Dadurch werde es zur
Skrupelhaftigkeit oder Gleichgultigkeit erzogen, z. B.
wenn verlangt werde, anzugeben, wie oft es in der
Kirche herumgeschaut habe. Dekan Haag versucht
daraufhin doch noch, dem Entwurf ein paar gute Sei-
ten abzugewinnen. 1941 erscheint schliesslich das
«Religionsbuch fur Schule und Haus», bestimmt fur
die vier unteren Klassen. Bei der Bearbeitung der
bischoflichen These von 1942 — der Frage, wie dieses
Buch in den Familien heimisch gemacht werde kénne
—finden Fischingen und Bischofszell, es sei zu schwie-
rig, zu weitlaufig, zu umfangreich; die anderen Kapi-
tel schweigen. 1946 koénnen die Dekane mitteilen,
der neue Grosse Katechismus komme heraus. Er er-
scheint ein Jahr spater und ist bestimmt fir die 5., 6.
und 7. Klasse. 1956 richtet das Kapitel Arbon eine
Eingabe an den Bischof mit der Bitte um Einfiihrung
des 1955 erschienenen deutschen Einheitskatechis-
mus; er sei von allerbester Qualitat und bereits in der
deutschen und st. gallischen Nachbarschaft einge-
fahrt (eine Antwort ist nicht vorhanden). Bischofszell
meldet 1958, der Bischof sei zwar fur diesen Kate-
chismus, doch ware es ein grosser finanzieller Verlust,
wenn der gegenwadrtige eingestampft werden muss-
te. 1960 will ihn das Kapitel aber trotzdem ein-
fuhren. Im gleichen Jahr jedoch meint Steckborn, der
Inhalt des deutschen Katechismus sei zwar besser,
doch habe er zu wenig Fragen, brauche zu viel Vorar-
beit, rege aber immerhin zum selbstandigen Denken
an. 1962 wird der Einheitskatechismus offiziell er-
laubt. Bereits 1963 gibt Bischof von Streng einen
neuen Katechismus fur das Bistum in Auftrag; er solle
nach dem Konzil erscheinen, denn der deutsche sei

schon bald Uberholt. Dazu meint Fischingen: «Die
Gestaltung eines Katechismus sei und bleibe wohl
immer das grosse Sorgenkind sowohl fur den Bischof
wie far die Seelsorger und Unterrichtskinder.» Der
geplante Katechismus ist denn auch nie erschienen.
Seither gibt es zahlreiche, auch sich abwechselnde
Lehrmittel.

1936 ist aus Frauenfeld zu erfahren, nach Auffas-
sung des Ordinariates seien die Dekane zugleich In-
spektoren des Religionsunterrichtswesens und ver-
pflichtet, «jahrlich einmal die Pfarrer mit ihrem Be-
such zu Uberraschen». 1945 wird von der Dekanen-
konferenz berichtet, der Bischof beabsichtige eine
strenge Kontrolle des Religionsunterrichts im Sinne
jahrlicher Inspektionen. Dekan Sieber gibt in Fischin-
gen bekannt: «Der Kapitelsvorstand wird sich in die
Arbeit teilen und in freundschaftlichem Sinn die Be-
suche vornehmen.» 1951 erklart der Bischof, die Re-
ligionsunterrichtsinspektion sei nicht Schikane, son-
dern ein Mittel zur Beratung und Hilfe. Schon friher
gab es die Examen: 1935 berichtet Dekan Suter im
Kapitel Bischofszell, er hatte 1660 Kinder gepruft.
1946 werden jahrliche Examen im Herbst und Winter
verordnet. Wann Inspektionen und Examen abge-
schafft wurden, ist den Protokollen nicht zu entneh-
men — spatestens jedoch in den 1960er-Jahren.

1949 verlangt das Ordinariat, dass jede Pfarrei ei-
nen Lehrplan zu erstellen und ihn dem Ordinariat ein-
zureichen habe; es gelte, Einheitlichkeit und Licken-
losigkeit im Religionsunterricht herzustellen. Nur in
Steckborn wird gedussert, dass «eine zu weit ge-
hende Uniformierung unmdglich und unertrdglich»
sei. Die anderen Kapitel scheinen die Sache nicht so
ernst genommen zu haben.

Wann die ersten Laienkrdfte Religionsunterricht
erteilt haben, geht aus den Protokollen nicht hervor.
1925 wiirde es Arbon begriissen, wenn Lehrer auch
Religionsunterricht erteilten. Eine bischéfliche These
von 1937 mochte Mutter dafiir gewinnen. 1951 sagt
der Bischof, «Frauenpersonen, die Unterricht ertei-

237



len, bedurfen der bischoflichen Genehmigung».
1954 begrisst es Arbon, dass fur die untern Klassen
Laienkrafte herangezogen werden.

3.9 Christenlehre

1936 fragt eine bischofliche These: «Wie kann die
Sonntagschristenlehre zu einer Angelegenheit des
ganzen Volkes gemacht werden?» Behandelt wird sie
nur in Fischingen und Frauenfeld. In beiden Kapiteln
kommt zum Ausdruck, dass die Christenlehre von Er-
wachsenen nur selten oder gar nicht besucht wird;
Erwachsene wirde sie nicht ansprechen, weil sie fur
Schulkinder berechnet sei. Fischingen schlagt vor, fur
Erwachsene eine katechetische Predigt mit Segen zu
einer geeigneten Abendstunde zuflhren. In den
ubrigen Dekanaten werden ebenfalls kaum Erwach-
sene an der Christenlehre teilgenommen haben -
Grund genug, die These zu tbergehen. Schon 1924
wird im Arboner Dekanatsbericht wegen der Nicht-
Teilnahme Erwachsener bemerkt: «Wohl ist an dieser
Tatsache zum Teil die unglnstige Zeit gleich nach
dem Mittagessen, wo dltere aber auch jiingere Leute,
welche die ganze Woche schwer gearbeitet haben,
leicht in Schlaf verfallen, schuld.»™

Urspringlich fand die Christenlehre am Sonntag-
nachmittag statt. Das schreiben auch noch die Di¢-
zesanstatuten von 1931 vor. Dem gerade erwahnten
Dekanatsbericht ist zu entnehmen, dass sie auch mit
Andachten verbunden sein konnte. Dort wird aber
auch festgestellt, dass die «junge Welt [...] die Ro-
senkranzandachten in heissen Sommertagen oder in
kalten Winterzeiten nicht hoch» einschatze, aber dass
«durch interessante Ansprachen» wohl «auch der
beste Lausbube> aufmerksam» gemacht werden
kéonnte. 1936 berichtet Frauenfeld, in den Stadten
habe man angefangen, die Christenlehre auf den
Morgen zu verlegen. 1959 meint auch Bischof von
Streng, Schulentlassene am Nachmittag zur Christen-

238

lehre aufzubieten, habe sich tberholt. Die Christen-
lehre am Sonntagmorgen zu erteilen, wird vermutlich
bald tberall tblich. Da und dort wird begonnen, die
Christenlehre doppelt zu halten: am Sonntagmorgen
und an einem Werktagabend. Gemdss den Ditzesan-
statuten von 1960 ist es nicht verboten, «die Chris-
tenlehre an einzelnen Orten auf die Werktage zu
verlegen, vorausgesetzt, dass der Besuch an Werkta-
gen ein wesentlich besserer wird». Die Statuten mah-
nen auch, «an der Stundenzahl um die Dreissig» fest-
zuhalten. Langst nicht mehr alle Pfarreien erteilen je-
doch so viele Stunden; in einigen findet die Christen-
lehre nur wéhrend des Winterhalbjahres statt.”*

Das Alter, das zum Besuch der Christenlehre ver-
pflichtet, hat immer wieder Anlass zu Diskussionen
gegeben. 1923 wird im Kapitel Arbon gefragt, ob die
Pflichtigen mit dem 17. oder 18. Altersjahr entlassen
werden sollten; wegen der schwierigen Verhaltnisse
erfolge die Entlassung in der Pfarrei Arbon freilich
schon mit dem 16. Altersjahr. Es wird in Erwdgung
gebracht, dass man dort, wo die Pflichtigen bereits
mit dem 17. Altersjahr entlassen werden, kaum wie-
der das 18. Altersjahr einfiihren kénne.” Die Ditze-
sanstatuten von 1931 schreiben fur den Besuch der
Christenlehre die Phase vom beginnenden 12. bis zum
vollendeten 18. Altersjahr, also von der sechsten
Klasse an, vor. In den Diskussionen anlasslich der Be-
handlung der These von 1936 zeigt sich, dass in eini-
gen Pfarreien die Christenlehre flr Schulentlassene
und far Schulpflichtige gemeinsam, in anderen Pfar-
reien fur die Schulpflichtigen bereits nicht mehr ge-
halten wird. 1951 sagt man in Arbon, es habe sich
nach und nach herausgebildet, dass die Christenlehre
drei Jahre lang nach dem erflllten obligatorischen
Schulunterricht, d.h. nach der 8. Klasse™®, besucht

705 StATG Bd 7°14°0, 0.

706 So z. B. in Romanshorn.

707 StATG Bd 7°14°0, 0.

708 Die Schulpflicht dauerte damals acht Jahre.



werden misse. Aber noch 1959 werden die Pfarrer
ermahnt, die Christenlehre fur die Schuler nicht
leichtsinnig abzubauen. Ein Jahr spater hingegen
sagt Bischof von Streng, fur Schulentlassene sei die
Christenlehre obligatorisch, fur Schulpflichtige weni-
ger. In den Dibzesanstatuten von 1960 wird als Ent-
lassungsalter das 18. Lebensjahr angegeben; zur
Christenlehre «sollen auch schon die Schulpflichtigen
der letzten Schulklasse verpflichtet werden, sodass
der Lehrplan sich auf vier Jahre erstreckt». Tatsachlich
gibt es aber kaum eine Pfarrei, in der dieses «Sollen»
erfullt wird.

Kapitelsversammlungen und Dekanatsberichte
weisen schon frih auf Schwierigkeiten beziglich der
Christenlehre hin. Als Hindernisse fir einen regel-
massigen Besuch sieht Dekan Kurz im Dekanatsbe-
richt des Kapitels Arbon von 1924 «die bald untiber-
sehbaren Vergniigungsanldsse, die unzahligen Sport-
gelegenheiten, dazu gerechnet die Lauheit mancher
Familien, das Fehlen der Autoritat der Eltern Gber ihre
heranwachsenden Kinder». Ein Jahr spater weist er
nochmals auf Hindernisse hin und fugt bei: «Auch die
dortschrittlichen> Téchter stehen den modernen>
Junglingen nicht nach.»™ 1929 bemerkt dasselbe
Kapitel, die Christenlehre sei fast Uberall ein
«Schmerzenskind». 1936 nennt Frauenfeld die Chris-
tenlehre ein «Sorgenkind». 1959 oder 1960 befas-
sen sich alle Kapitel mit einer bischoéflichen These
Uber die Christenlehre fur Schulentlassene. Arbon
meint, es gelte neue Wege zu finden, um sich gegen
die Entfremdung der Jugend von der Kirche zu weh-
ren. Fur Steckborn ist die Christenlehre zwar ein
«Herzensanliegen des Bischofs, praktisch aber ein
Stiefkind»; problematisch seien Methode und Zeitbe-
stimmung, aber auch «die durch die moderne Le-
bensart verbundene Mentalitdt der Jugend».

Sowohl fur den Religionsunterricht als auch fur
die Christenlehre haben die Pfarrer alljdhrlich einen
«Jahresbericht» abzufassen, d. h. einen Fragebogen
auszufullen mit statischen Angaben tber den Religi-

onsunterricht nach Klassen, Knaben, Madchen, Stun-
den, begriindeten und unbegriindeten Absenzen;
gefragt wird nach der religiosen Betreuung der
Schiler und den Vereinen fir Schulpflichtige. Auch
far die Christenlehre sind statistische Angaben zu
machen und die Fragen nach der Betreuung der schul-
entlassenen Jugend und nach den Standesvereinen
zu beantworten.”®

3.10 Pfarrblatt

1924 ist man im Kapitel Arbon willens, ein Pfarrblatt
einzuftihren (es kostet im Jahr Fr. 2.90). 1932 ist von
einem bisherigen und einem neuen Pfarrblatt die
Rede: Die Pfarrer werden angefragt, ob sie mit dem
neuen zufrieden seien. Eine Mehrheit im Kapitel Ar-
bon ist nicht zufrieden, denn es kostet Fr. 4.50, «was
fur die Landbevolkerung bei all den anderen Presse-
forderungen entschieden zu hoch ist». 1937 sagt
man in Frauenfeld, verschiedene Leute beurteilten
«den redaktionellen Teil des Pfarrblattes nicht zu Un-
recht als Kitsch und Flachkopfgeschichten». 1938
folgt Arbon nach: «Der Inhalt des Pfarrblattes ist viel-
fach zu susslich, was Mannern nicht passt.» 1966
wird eine Neugestaltung diskutiert; gegen ein 14-t3-
giges Erscheinen gibt es Bedenken. 1968 erhalt eine
Kommission von der Priesterkonferenz den Auftrag,
eine Neugestaltung auszuarbeiten. In dieser Kommis-
sion wirkt Pfarrer Hans Schalli von Emmishofen, der
spatere erste Regionaldekan, massgebend mit. Im Ja-
nuar 1971 erscheint die erste Nummer des nun 14-
taglich herausgegebenen neuen Pfarrblattes mit dem
Titel «kirche + pfarrei».

709 StATG Bd 7'14'0, 0.

710 Solche Berichte sind, bei vielen Liicken, in den Dekanatsar-
chiven vorhanden: Frauenfeld 1933-1966 (StATG Bd
4'13'0), Steckborn 1921-1959 (StATG Bd 5'13'0), Fischin-
gen 1944-1945 (StATG Bd 6'13'C), Bischofszell 1961
(StATG 8'13'0).

239



3.11  Weitere Tatigkeiten

Gemadss den Didzesanstatuten von 1931 sind in den
Pfarreien alle zehn Jahre Volksmissionen durchzu-
fahren. Bischof von Streng mahnt 1940, die falligen
Missionen nicht zu verschieben und mdéchte 1941
auch alle zwei bis drei Jahre Standesmissionen. Auch
in den Ditzesanstatuten von 1960 steht ein Artikel
Uber die Volksmissionen: Die Pfarrer sollen die alle
zehn Jahre durchgefihrten Missionen mit den Na-
men der Missionare dem Ordinariat melden. In den
Kapiteln wird kaum Uber die Volksmissionen gespro-
chen; gemass der Visitation von 1960 werden sie in
den meisten Pfarreien nach Vorschrift durchgefihrt.

Nur im Kapitel Frauenfeld wird 1932 die Forde-
rung Bischof Ambuhls erwahnt, dass in jeder Pfarrei
Caritas-Ausschisse gegrindet werden sollen und
daruber bei der Visitation Rechenschaft zu geben sei.
Erfolg war dem Bischof jedoch nicht beschieden:
1936 bedauert das Ordinariat, dass in den meisten
Pfarreien im Thurgau kein solcher Ausschuss bestehe.
1938 ist man in Arbon der Meinung, dass man die
Caritas wie bis anhin der Jungfrauenkongregation
tberlassen soll.

1933 will der Bischof im Bistum die ewige Anbe-
tung einflhren: Einmal im Jahr sollen in jeder Pfarrei
an einem bestimmten Tag in der Kirche das Allerhei-
ligste ausgesetzt und Betstunden gehalten werden.
Die Kapitel erstellen darauf Listen, auf denen einge-
tragen ist, welchen Tag eine Pfarrei dazu bestimmt
hat. In Steckborn bekunden kleine Pfarreien Miihe,
sich auf einen ganzen Tag zu verpflichten.

Wer in den Kapitelsprotokollen nachsehen
wollte, wie im Thurgau das Missionsjahr 1961 und
anschliessend das «Fastenopfer der Schweizer Katho-
liken» von Volk und Klerus angenommen und durch-
gefuihrt wurden, sahe sich enttauscht und kame zu
falschen Schlussfolgerungen, denn beide werden in
den Akten kaum erwdhnt. Die Initiative lag (und liegt)
bei den Pfarreien, die im Zusammenhang mit dem

240

Fastenopfer eigene Aktionen durchfihren (mit dem
«Pro-Kopf-Anteil» stand und steht der Thurgau in
den vordersten Rangen’"') — ein Beispiel, das zeigt,
dass das Leben in den Pfarreien nur zum Teil in den
Kapitelsakten dokumentiert ist.

3.12 Konfessionelles

3.12.1 Mischehen

Nur das Kapitel Bischofszell befasst sich 1934 mit der
These, was das Kirchenrecht und die Diézesanstatu-
ten Uber die Trauungsfeier fir gemischte Paare vor-
schreiben — die andern Kapitel werden es schon ge-
wusst haben. Die Bestimmungen sind: Das Paar darf
in der Kirche getraut werden, die Ringsegnung ist er-
laubt, aber weder die Brautmesse noch der Brautse-
gen. In diesen Einschrankungen, meint Bischofszell,
durfe man «nicht ein abfalliges Urteil der Kirche er-
blicken tber die religiése Uberzeugung des nichtka-
tholischen Teils, sondern vielmehr die Trauer Gber den
gefahrlichen Schritt, den eines ihrer Kinder getan
habe».

1964 haben alle Kapitel eine Umfrage des Ordi-
nariates Uber die Mischehe zu behandeln. Alle spre-
chen sich fir eine Beibehaltung des Versprechens ka-
tholischer Kindererziehung aus. Der Referent im Ka-
pitel Arbon sieht besondere Probleme, wenn beide
Partner in ihrer Konfession verwurzelt sind und die
Kinder in ihrer Kirche erziehen méchten, aber auch,
wenn der protestantische Teil in seiner Kirche starker
verwurzelt ist als der katholische in der seinigen. Uber
die Gultigkeit einer Ehe, die nicht in der katholischen
Kirche geschlossen wird, gehen die Meinungen aus-
einander. In Frauenfeld wird fir die Gultigkeit der
evangelisch geschlossenen Ehe pladiert, aber nicht
der Zivilehe. In Arbon hingegen schlégt der Referent

711 Gemass Unterlagen des Fastenopfers.



die Guiltigkeit beider Formen vor. Einig sind sich alle
Kapitel in der Ablehnung der Exkommunikation bei
nicht katholisch geschlossenen Mischehen.

3.12.2 Konversionen

Fur das Kapitel Arbon ist 1922 die Konvertitenfrage
zwar wichtig, doch sei sie mit Vorsicht zu |ésen. Die
These von 1934 - wie Protestanten fir die katholi-
sche Kirche gewonnen werden kénnten — behandeln
nur Arbon und Bischofszell. Bischofszell weist auf die
wenigen Konversionen in der Schweiz hin, nennt als
Mittel das Gebet und das «Verstehen der Anders-
glaubigen, nicht Verachtung oder Spott, sondern Be-
lehrung und Aufklarung, das Gute bei ihnen aner-
kennen, Vorbildlichkeit des eigenen Lebens, treue ka-
tholische Pflichterflllung, gemeinsame Aktionen mit
den Andersgldubigen, wo es méglich ist». Arbon
spricht von den «schweren Vorurteilen», die Gber-
wunden werden miussten, von «protestantischen
Pastoren, die verletzend auf der Kanzel Gber die
katholische Kirche sprechen»: Sie «treiben damit
viele edel Denkende ins katholische Lager hintber.»
Ein grosses Hindernis sei «das unmoralische Leben
vieler katholischer Kirchganger». In der Diskussion
wird auch erwahnt, «dass man es oft zu leicht nehme
bei Conversionen»; bei gemischten Paaren durfe man
zudem nicht darauf dréngen, dass der protestanti-
sche Teil vor der Heirat katholisch werde, «sonst kann
man arge Enttauschung erleben». In den folgenden
Jahren befassen sich die Kapitel nicht mehr mit Kon-
versionen, auch gibt es keine bischéfliche These mehr
zu dieser Frage.

241






	Die Dekanate von 1921 bis 1970

