Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 138 (2001)

Artikel: Gottes Manner im Thurgau : Dekanatsorganisation, Priesterwesen und
kirchliches Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Autor: Hopp, Anton

Kapitel: 5: Die Dekanate im 17. und 18. Jahrhundert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-585411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-585411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

V Die Dekanate im 17.und 18. Jahrhundert

1 Kapitularisches Leben
1.1 Die Diozesansynode von 1609

Auf den 18. bis 24. Oktober 1609 berief Bischof Ja-
kob Fugger eine Diézesansynode nach Konstanz ein.
Sie war zwar nicht mehr so glanzvoll wie die Synode
von 1567 (die Abte von St. Gallen, Einsiedeln und
Kempten nahmen daran nicht teil, den Zisterziensern
war die Teilnahme vom Ordensgeneral verboten wor-
den), aber dennoch hatte sie Erfolg. 1610 kamen die
Synodalstatuten heraus: «Constitutiones et Decreta
Synodi Dioecesanae Constantiensis»; sie blieben gul-
tig bis zum Ende des Bistums und wurden immer wie-
der neu aufgelegt, zum letzten Mal 1761.* Die héu-
figen Verweise auf das Konzil von Trient zeigen, dass
die Statuten dessen Beschlisse umsetzen wollten.
Alle Geistlichen sollten im Besitz der «Synodalakten»
sein, was bei einzelnen Visitationen tberprift wurde.

Weil die Konstanzer Bischofe spater nicht mehr in
der Lage waren, Synoden durchzufihren, verpflichtete
das Domkapitel in den Wahlkapitulationen von 1704,
1740 und 1743 die jeweiligen Bischofe, dafur regel-
massig Dekanenkonferenzen durchzufihren. 1750
liess das Domkapitel diesen Artikel fallen.®® Uber sol-
che Konferenzen und zur Frage, ob sie Gberhaupt
abgehalten wurden, gibt es keine Nachrichten. Man-
che Bestimmungen und Mahnungen der Synodalsta-
tuten sind gepragt von der Zeit der Entstehung der
Statuten, andere mogen im Laufe vieler Jahrzehnte
und auf Grund veranderter Verhaltnisse ihre Gultig-
keit verloren haben.

1.2  Das stift-st. gallische Offizialat’™”

Keine Instanz hat die Geschichte der Dekanate
St. Gallen und Wil und ihr kapitularisches Leben so
sehr mitbestimmt wie das stift-st. gallische Offizialat.
Wegen der Nachlassigkeit der Konstanzer Bischofe

in der Durchfuhrung der Reform ergriffen die St. Galler
Abte schon frih die Initiative. Als 1590 Bischof
Andreas von Osterreich durch ein Mandat vom Kapi-
tel St.Gallen Rechenschaft (ber die Seelsorger
verlangte, protestierte der Abt, aber auch der Kle-
rus: Dafir sei der Abt zustandig. 1596 erlangte Abt
Bernhard Muller die vorlaufige Jurisdiktion Gber sein
Gebiet, 1613 entschied der Gerichtshof in Rom in ei-
nem von Konstanz angestrebten Prozess zu Gunsten
von St. Gallen. So kam es am 21. Marz zum Konkor-
dat zwischen dem Bistum Konstanz und der Abtei St.
Gallen: Der Abt hat das Recht zur Priifung, Approba-
tion, Aufsicht, Abberufung der Geistlichen und zur
Visitation der Pfarreien; dem Bischof steht zu,
schwere Vergehen der Geistlichen zu ahnden, alle
funf Jahre die Visitation durchzufiihren — wobei er
sich aber in die Belange des Abtes nicht einmischen
darf — sowie das Ehegericht. Das Konkordat betraf
alle Pfarreien in der Alten Landschaft, im Toggenburg
sowie in den thurgauischen und rheintalischen Nie-
dergerichten, in denen der Abt die Kollatur in-
nehatte. Das Konkordat wurde 1624 erganzt: Dem
Abt unterstehen auch jene Pfarreien, in denen er
nicht Kollator ist. Abt Bernhard Mdiller errichtete
1614 eine stift-st. gallische Kurie, die, Offizialat ge-
nannt, ein quasi-bischofliches Amt war; 1748 folgte
ein zweites Konkordat.

So konnte sich ein Staatskirchentum eigener Art
entwickeln: Der Abt war fur die Geistlichen nicht nur
der Landesherr — wenn auch in den einzelnen Gebie-
ten auf verschiedene Weise —, sondern zugleich das
geistliche Oberhaupt. Dadurch hatten die Abte eine
ganz andere Wirkungs- und Einflussmoglichkeit als
die bischofliche Kurie, die sich mit einer Vielzahl von
Herrschaften auseinander setzen musste, was oft ihre

207 BvK 1, S.99-100; HS I/2, S. 493.

208 BvK 1,S.101-102; Maier, S. 214 und 251; Text ebd., S. 354.

209 «Offizialat» bezeichnet in einem Bistum die bischéfliche Ge-
richtsbehérde. — Zur Griindung des Offizialates vgl. Duft,
S. 45-52, und HS II/1, S. 1351-1355.

47



Arbeit erschwerte. Das zeigt das Beispiel des reform-
eifrigen Luzern bei Konstanzer Visitationen: «Die
Stadt Luzern liess die bischoflichen Uberwacher
ebenfalls tberwachen und schickte ihnen drei Rats-
herren zur Begleitung mit, wenn erstere das Luzerner
Gebiet visitieren. Dartiber verlangten die Luzerner
Stadtvater von den Visitatoren jeweils einen Schluss-
bericht und eine Aufstellung der Reisekosten sowie
der eingezogenen Bussgelder.»*"°

Die Dekanatseinteilung behielt der Abt bei, forderte
zu fleissigem Besuch der Kapitelsversammlungen auf,
machte aber auch seinen Einfluss geltend. Im Deka-
nat Wil gehorten alle Pfarreien mit Ausnahme des
kapitelfreien Wertbuihl zum Offizialat. Nicht so im De-
kanat St. Gallen: Hier stand eine Mehrheit st. galli-
scher einer Minderheit bischoflicher Pfarrer gegend-
ber. Thurgauische Pfarreien unterstanden dem Offizi-
alat im Dekanat St. Gallen Hagenwil, Romanshorn,
Sitterdorf und Sommeri, im Dekanat Wil Heiligkreuz,
Rickenbach, Welfensberg und Wuppenau, der soge-
nannte st. gallische Thurgau. Zugleich hatten die st.
gallischen Geistlichen die von den Abten einberufe-
nen Klerusversammlungen zu besuchen, meist in Wil
und Rorschach. Nach einer Vorlauferin 1644 feierte
der jeweilige Abt 1690 und 1737 mit allen Geistli-
chen eine Synode der st. gallischen Quasi-Didzese.?"

1.3 Statuten

1.3.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Erste Statuten stammen aus dem Jahr 1613, be-
schlossen vom in Oberkirch zu Frauenfeld versam-
melten Kapitel, «um die Verehrung Gottes und das
Heil der Seelen zu férdern und ein wirdiges klerika-
les Leben nach Kraften zu beobachten». 1647 wer-
den sie neu geschrieben, zum Teil erganzt und spater
gefasste Beschliisse immer wieder angefiigt. Auf
Wunsch des bischoflichen Visitators stellt Dekan

48

Stadler 1695 erneuerte und in bessere Ordnung ge-
brachte Statuten zusammen. Sie scheinen nicht be-
friedigt zu haben; denn bereits 1701 werden sie auf
Kapitelsbeschluss hin von Dekan Oswald Uberarbei-
tet, damit sie vom Weihbischof approbiert werden
konnen. 1758 liest Dekan Muller*? an der Kapitels-
versammlung die Statuten vor. Den Beschluss von
1778, die Statuten drucken zu lassen, lasst man 1784
aus Kostengriinden fallen. Erst 1796 stellt Dekan Har-
der die Statuten wieder zusammen und lasst sie auf
dem Korrespondenzweg genehmigen. In die jeweils
erneuerten Statuten sind Kapitelsbeschlisse und
auch Anweisungen der Visitatoren aufgenommen. Alle
Statuten von 1613 bis 1796 werden mit einer Begriin-
dung eingeleitet: «Kein Gemeinwesen kann ohne Ge-
setze und Statuten existieren, wie die Erfahrung zeigt.»

1.3.2 Kapitel St. Gallen

Die bereits erwdhnten Statuten von 1613 gehen in
ihrem wesentlichen Gehalt auf das Mittelalter zuriick.
Fur die nachsten 140 Jahre liegen keine Statuten vor,
oder sie sind nicht mehr erhalten. Erst 1752 wird ein
allerdings unvollendeter Uberarbeitungsversuch ge-
macht. Auf Wunsch einiger bischoflicher und st. gal-
lischer Pfarrer stellt 1773 Dekan Johann Balthasar
Burke Statuten zusammen, die aber von der st. galli-
schen Obrigkeit abgelehnt werden. Der Dekan vertei-
digt sich in einem nicht mehr vorhandenen Schreiben,
was den Offizial P. Iso Walser zu einer geharnischten

210 BvK 1, S. 108.

211 Duft, S. 95-98.

212 Georg Josef Muller hat, als er noch nicht Dekan war, das
Protokollbuch StATG Bd 1'00'0, 1 (Acta) eigenhandig ge-
schrieben und darin nicht nur StATG Bd 1°00°0, 0 (Statuta et
leges) aufgenommen, sondern auch weitere wichtige Akten
Uberliefert, u. a. die Statuten von 1695 und 1701. Vermut-
lich hat Muller im Auftrag von Dekan Rauch damit begon-
nen, als er 1748 Pfarrer in Frauenfeld wurde. Unter Dekan
Rauch beginnt 1736 das Protokollbuch StATG Bd 1°'00°0, 2;
Muillers Protokoll geht bis 1752.



Widerlegung veranlasst, der «Refutatio epistolae et
excusationum Decani». Sie ist ein Zeugnis st.galli-
scher Empfindlichkeit gegeniiber Konstanz: Seiner
Kenntnis nach, schreibt Walser, sei das Begehren
nach Statuten von den bischoflichen Pfarrern ausge-
gangen, besonders von zweien, die er kenne. «Ge-
setze kdnnen nur von Vorgesetzten erlassen werden
— oder sollen dem Abt Fesseln angelegt werden? Der
Bischof von Konstanz hat keinen Einfluss auf die St.
Gallischen — oder haben ihn der Dekan, die zwolf
bischoflichen Pfarrer oder das Kapitel?» Der Dekan
solle den St. Galler Obern folgen und nicht eine der-
art unnitze Petition der Bischoflichen annehmen.*"
Was den Arger des Offizials so sehr erregte, war wohl
die Verabschiedung der Statuten im Kapitel ohne vor-
herige Kenntnisnahme des Abtes sowie die Nichter-
wdhnung von dessen Rechten. Die Statuten sagen
aber ausdrucklich, sie bedurften noch der Genehmi-
gung des Abtes wie auch des Bischofs. 1774 verfasst
der Offizial selber Statuten, vielleicht weil der Dekan
darauf hingewiesen hat, viele Kapitulare wissten un-
ter anderem nicht, wie es sich mit den Anniversarien
fur die verstorbenen Mitbrider verhalte. Er nennt
sein Werk «Summa Rituum et consuetudinum quae
in Vererabili Capitulo S. Galli eiusque celebratione ob-
servantur»®'*; Eine Zusammenstellung der Riten und
Gewohnheiten des Kapitels St. Gallen, mit Hinzufi-
gung einer Reihe von  «Monita»  (Er-
mahnungen). Wohlweislich nennt er sie nicht «Statu-
ten»; denn diese hatten auch der Bestatigung durch
den Bischof bedurft. Vom Kapitel Wil liegen aus dieser
Zeit keine Statuten vor.

1.4  Mitgliedschaft
1.4.1

Kapitel Frauenfeld-Steckborn?"®

Aus Akten und spateren Verzeichnissen geht hervor,
dass eine Reihe von Pfarreien, die friher zum Deka-

nat Wil gehoérten, nun unter Frauenfeld-Steckborn
aufgezahlt werden. Der Ursache dieser Anderung ist
im Folgenden nachzugehen.

Vollmitglieder mit allen Rechten und Pflichten
sind die Sakularpfarrer. Eine Ausnahme bilden die
«maltesischen» Pfarrer von Tobel, Bussnang und
Wangi. Tobel und Bussnang gehorten frither zum De-
kanat Wil. Aber kraft eines Konkordates aus dem Jahr
1612 zwischen dem Johanniterorden und dem Bi-
schof von Konstanz’'® sind diese Pfarrer nicht ver-
pflichtet, am Kapitel teilzunehmen. Sie schliessen sich
aber dem Kapitel Frauenfeld-Steckborn an, haben
das aktive Stimmrecht, missen an den Versammlun-
gen nur dann teilnehmen, wenn sie gerufen werden;
auch haben sie zu den Kapitelskosten nichts beizu-
tragen. Hingegen bestimmt 1666 der Visitator, dass
sie einen Beitrag an die Kosten der Generalvisitation
zahlen mussen. In der Einladung zur Kapitelsver-
sammlung von 1784 schreibt Dekan Noser, die
Neupfarrer aus den Pfarreien der Kommende miiss-
ten kommen, damit sie das aktive Stimmrecht erlan-
gen, sonst aber seien sie zur Teilnahme nicht ver-
pflichtet.?"”

1795, an der letzten Kapitelsversammlung im 18.
Jahrhundert, herrscht Gber die Art der Zugehérigkeit
zum Kapitel der beiden Pfarrer von Uesslingen und
Huttwilen Unsicherheit. Rechtlich sind sie Stellvertre-
ter des Priors der Kartause Ittingen; die Dekane
schicken ihre Zirkulare jeweils an den Prior, der sie
den beiden Pfarrern weiterleitet. Die Bedenken wer-
den aber zerstreut mit dem Hinweis, diese Pfarrer
hatten auch schon Amter innegehabt. 1651 erwirbt

213 StiASG Rubr. 33, Fasc. 2; hier auch der Statutenentwurf von
1752.

214 StiASG Tom. 693, zit. «Summa» bzw. «Monita».

215 Neben Erwahnungen in den Protokollen sind die verschie-
denartigen Mitgliedschaften in den Statuten von 1796 an-
gefihrt.

216 StATG Bd 1'50°0, 8.

217 StATG Bd 1°20°0, 3.

49



das Kloster Muri die Herrschaft Klingenberg mit der
Pfarrei Homburg, 1687 das Kloster Rheinau Mam-
mern; beide Pfarreien werden von den Klostern mit
Konventualen besetzt*'®, die Kapitelsmitglieder mit
nur aktivem Stimmrecht werden. 1691 beschliesst
das Kapitel, neueintretende Pfarrer von Homburg
hatten nur alle 15 Jahre den Ingress zu bezahlen.
Der Pfarrer von Eschenz, einer Kollatur von Einsie-
deln, gehorte von Anfang an zum Kapitel. Bei der Ge-
neralvisitation 1666 sagt der Pfarrer, der Abt habe
ihm verboten, das Kapitel zu besuchen. In einem Ver-
zeichnis der Teilnehmer an den Kapitelsversamm-
lungen von 1648 bis 1695 kommt der Pfarrer von
Eschenz erstmals 1669 vor.*" Dem Kapitel aber gehort
er nur dann an, wenn er Weltpriester ist; mit einer
Ausnahme ist die Pfarrei seit 1700 immer von Ein-
siedler Konventualen besetzt.?® Gemdss einem Brief
Dekan Russis aus dem Jahr 1730 zahlten die Bene-
diktinerpfarrer dennoch den Ingress und wiesen die
Admissio vor, auch wenn sie am Kapitel nicht teilnah-
men, bis ein P. Stadelmann®' und seine Nachfolger
sich weigerten, den Ingress von 2 Gulden zu bezah-
len. Dekan Russi wendet sich nun an den neuernann-
ten Eschenzer Pfarrer mit der Bitte um den Ingress.
Der Abt von Einsiedeln lehnt dieses Ansinnen ab und
weist auf das Konkordat von 1693 hin. Im gleichen
Jahr erfolgt von Einsiedeln eine Reflexio, welche der
Dekan mit einer Replica beantwortet. Eine kleine No-
tiz besagt dann, es seien fir alle Zeiten 15 Gulden be-
zahlt worden.?? Im Konkordat von 1693 wird nach
einem Streit mit Konstanz die Frage entschieden, ob
der Abt von Einsiedeln selbstandig Pfarrer einsetzen
konne, die dem Bischof nicht unterstehen. Beschluss:
Auch die Stiftspfarrer stehen unter dem Bischof.??
Nicht zum Kapitel gehoren die Pfarrer der Kloster-
pfarreien Tanikon und Paradies und die von einem
Konventualen aus Petershausen besetzte Propstei
Klingenzell. Nicht Mitglieder sind auch die Fischinger
Monche auf den Pfarreien Au, Bettwiesen, Bichelsee,
Dussnang, Lommis und bis 1698 Sirnach. Mit Aus-

50

nahme von Bichelsee gehorten sie im Mittelalter zum
Dekanat Wil. Das Kloster Fischingen wurde von den
katholischen Orten wiederhergestellt und war von ih-
nen abhangig, erst 1598 konnte es sich davon 16-
sen.?** Auch steht das Kloster nicht unter dem Bischof
von Konstanz, nur die Visitation der Kirchen sollten
die Ordenspfarrer zulassen. Diese Pfarreien sind in
das Dekanatsverzeichnis Frauenfeld-Steckborn ge-
kommen, weil der Dekan die Visitation vorgenom-
men hat. Lommis, das erst 1599 zu Fischingen kam
und nicht sogleich von eigenen Konventualen besetzt
wurde, gehoérte damals wahrscheinlich noch zu Wil
jedenfalls ist der Pfarrer in einem Verzeichnis des Ka-
pitels Frauenfeld-Steckborn von 1599 nicht aufge-
fuhrt. Noch 1642 wird der «Leutpriester» von Lom-
mis in den Wiler Akten wegen einer Zinszahlung er-
wahnt. 2

Als 1698 das Kloster Fischingen seine Kollatur in Sir-
nach dem Domkapitel tbergibt und statt dessen
Mosndng tbernimmt, will Konstanz, dass sich der
neue Pfarrer von Sirnach dem Kapitel Wil anschliesst.
Er war vorher Sekretar dieses Kapitels. Dagegen ver-
fasst das st. gallische Offizialat eine Beschwerde-
schrift. Es begriindet die Zuweisung zu Frauenfeld-
Steckborn mit dem Hinweis, dass es 1607 mit Leut-
merken, das friher zu Wil gehort habe, auch so ge-
wesen sei; es gehe darum, die kleine Zahl der katho-
lischen Pfarrer im Kapitel zu mehren.?”® Es mag eine
Rolle gespielt haben, dass der Pfarrer von Sirnach im
Kapitel Wil der einzige bischéfliche gewesen ware.

218 Kuhn I/1, S. 190 und 242. Konventualen: Homburg seit
1652 (S. 197), Mammern seit 1693 (S. 250).

219 StATG Bd 1'50°0, 1.

220 Kuhn I/1, S. 113-114: Vor 1700 waren, wie es scheint, die
Pfarrer mehrheitlich Weltpriester.

221 Pfarrer 1711 und 1714/15: Kuhn I/1, S. 114.

222 StATG Bd 1'50°0, 1.

223 HSII/1, S. 534-535.

224 Ebd., S. 676.

225 BIiASG Rubr. 8, B 91, 4.

226 StiASG Rubr. 33, Fasc. 2.



1701 wird er ins Kapitel Frauenfeld-Steckborn aufge-
nommen.

1695 heisst es in den Statuten, die Kaplane hatten
nach dem Zeugnis der alten Kapitelsakten in friheren
Zeiten zum Kapitel gehort, sogar mit aktivem und
passivem Stimmrecht. Nun wirden sie keinen Obern
und Visitatoren mehr anerkennen und deshalb aus-
serhalb des Gesetzes leben. Dekan Harder fuigt in den
Statuten von 1796 hinzu: «sed tempora mutantur»,
«aber die Zeiten haben sich gedandert». Dies betrifft
vor allem die Kaplane von Frauenfeld. Nun ist aber in
den Akten nirgends ein Hinweis zu finden, dass die
Kaplane einst Kapitularen waren, und wenn schon,
dann keinesfalls mit passivem Stimmrecht, gehérten
sie doch im Mittelalter zu den Induciati. Kapitulare
hingegen sind der Kaplan von Mannenbach und der
Friihmesser von Ermatingen, beide vielleicht mit akti-
vem Stimmrecht, was aus den Akten aber nicht er-
sichtlich ist.

Neben diesen Geistlichen in den Pfarreien gibt es
noch weitere, in verschiedenen Bereichen tatige,
ohne jede Beziehung zum Kapitel: Die Kartduser in It-
tingen, die Beichtiger von St. Katharinental, Feldbach
und Kalchrain, die Statthalter auf den Schldssern
Lommis (1599, fur Fischingen), Freudenfels (1623, fir
Einsiedeln), Klingenberg (1651, fir Muri), Sonnen-
berg (1678, fur Einsiedeln), Mammern (1687, fur
Rheinau)*”’, Herdern (1683, fur St. Urban)**® und die
Kapuziner in Frauenfeld, die in den Pfarreien Aushilfe
leisten. Wie aus einzelnen Zirkularen ersichtlich ist,
hat der Dekan diesen Geistlichen bischofliche und
obrigkeitliche Erlasse zuzustellen. Dazu kommen
noch Hausgeistliche auf Schléssern wie Burg bei Pfyn.

1.4.2 Kapitel St. Gallen

Nicht Kapitelsmitglieder sind die Pfarrer aus dem Re-
gularklerus, die Koadjutoren der von der Klosterpfar-
rei abhangigen Pfarreien sowie die Kaplane. Ohne
Verbindung zum Kapitel sind wie schon im Mittelalter

die vom Chorherrenstift abhangigen Pfarrer von Bi-
schofszell, Sulgen und Berg, wie auch die Kloster-
pfarrer von Kreuzlingen und Miinsterlingen. Ein Son-
derfall ist Guttingen. Seit 1554 hat das Kloster Kreuz-
lingen die Kollatur inne und besetzt die Pfarrei seit
1686 durchgehend mit Chorherren; auch vorher wa-
ren nur wenige Weltgeistliche Pfarrer. Nun berichtet
1808 der damalige Chorherr und Pfarrer von Guttin-
gen an der Kapitelsversammlung des neu gegriinde-
ten Kapitels Arbon von dem Vertrag, der 1718 zwi-
schen dem Kloster und dem Kapitel St. Gallen abge-
schlossen wurde und die Pfarrei vom Kapitel losloste
gegen eine Zahlung von 100 Gulden: Die Pfarrer
seien nie im Kapitel erschienen, hatten zu den Kapi-
telskosten nichts beigetragen, was die Summe von
200 Gulden ausmache. In freundschaftlicher Uber-
einstimmung habe man sich auf die Halfte geeinigt.
Nun wird aber dabei nicht klar, ob die Ordensgeistli-
chen von Kreuzlingen Uberhaupt verpflichtet waren,
Kapitulare zu sein. Die 100 Gulden wurden bezahlt
und seither ist Guttingen kapitelsfrei.?”” So gehéren
im Thurgau nur noch zwei bischofliche Pfarrer zum
Kapitel St. Gallen: die von Altnau und Arbon.

1.4.3 Kapitel Wil

Wie im Dekanat St. Gallen sind auch hier Ordens-
pfarrer nicht Mitglieder des Kapitels. Der «maltesi-
sche» Pfarrer von Wuppenau untersteht zwar dem
Offizial, ist aber nicht Kapitular; 1755 wird im «Cata-
logus Personarum» der Ditzese Konstanz die Kirche
als «ecclesia separata» aufgefiihrt. Ebenso gehort
wie im Mittelalter Wertbuhl, die Pfarrei des Domkapi-
tels, keinem Kapitel an.

227 HS1I/1, S. 165, Anm. 119,

228 HS I3, S. 386.

229 StATG Bd 3'00°0, 0 mit dem Wortlaut des Vertrags. Auch
Kuhn nennt den Loskauf, schreibt aber irrtimlich, Guttin-
gen sei zum Kapitel Arbon gekommen: Kuhn I/2, S. 60; Lis-
te der Pfarrer: ebd., S. 63-64.

51



1.5 Die Amter

1.5.1 Dekan

Kapitel Frauenfeld-Steckborn: Nach allgemeinem
Recht muss das Kapitel innerhalb dreissig Tagen zu-
sammengerufen werden, wenn «ein Dekan durch
Gottes Wille das Leben mit dem Tod vertauscht» hat
(1613%°). Bei der Wahl des neuen Dekans hat immer
ein Vertreter des bischoflichen Ordinariats anwesend
zu sein. 1691 wird er mit seiner ganzen Titulatur ge-
nannt: «Reverendissimus Praenobilis et Amplissimus
Dominus, Dominus Johannes Christoph Krenkel, s.
Theologiae doctor, vicarius generalis meritissimus, in-
signis Ecclesiae Collegiatae St. Stephani Constantiae
Plebanus et Canonicus dignissimus necnon clarissimi
S. R. J. Principis et Episcopi Constantiae consiliarius
meritissimus.» Die Statuten von 1796 schildern den
genauen Vorgang, der auf alte Gewohnheit zurtck-
geht: Die Wahlversammlung beginnt mit der Votiv-
messe «de Spiritu Sancto», es folgt der Hymnus
«Veni Creator Spiritus». Darauf begeben sich die Ka-
pitulare zum Versammlungsort. Sie werden ermahnt,
die Gefahren einer untiberlegten Wahl zu bedenken,
den Geeignetsten zu wahlen zum Nutzen des Kapi-
tels und dies ohne jede Verstellung, ohne Trug und
List (1613). Gewahlt werden kdnnen, wie in die tbri-
gen Amter, nur Weltpriester. Zur Wahl gehen zuerst
die beiden Ordenspfarrer von Homburg und Mam-
mern, dann folgen die andern Kapitulare nach Wrde
und Alter. Sie legen ihr Votum in einen Kelch. Ge-
wahlt ist, wer die meisten Stimmen erhalt. 1699
kommt es zu einer Unsicherheit: Drei Kandidaten ha-
ben fast die gleiche Zahl Stimmen erhalten; soll nun
nochmals gewahlt werden oder gilt die hochste Zahl?
Am meisten Stimmen hat Markus Oswald erhalten
und auf ihn einigt sich das Kapitel. Sonst aber erfol-
gen die Wahlen fast immer einhellig. 1694 wird neu
ins Kapitel aufgenommen der «Reverendissimus D.
Johannes Casparus Stadler, S. Theologiae doctor, pro-

52

thonotarius apostolicus» und «una voce» wird so-
gleich dieser «Nobilissimus et Clarissimus Stadler» als
Dekan gewahlt. Nach der Wahl legt der neue Dekan
den Amtseid vor dem bischéflichen Vertreter ab,
«dem es gefiel, mit unserem verwaisten Kapitel zu lei-
den und der sich gewdrdigt hat, aus Gunst bei der
Wahl des neuen Dekans anwesend zu sein und des-
sen Gunst auch weiterhin erhofft wird»®": «Ich
schwore und verspreche Gott dem Allmachtigen, der
seligen Jungfrau Maria, den heiligen Pelagius und
Konrad, Patrone der Konstanzer Kirche, dem hoch-
wirdigsten und hocherhabenen Herrn Bischof von
Konstanz und seinen Nachfolgern, dessen zur Zeit
eingesetzten Vikar und Offizial, dass ich treu und ge-
horsam sein, den Nutzen des hochwiirdigsten Herrn
Bischof und seiner Kirche férdern und Schaden ab-
wenden, das Amt, in das ich gewahlt wurde, trey,
nach meinen Kraften, ohne List und Trug austiben
werde. So mir Gott helfe und diese heiligen Evange-
lien Gottes.»* Anschliessend ziehen die Kapitulare
prozessionsweise unter Glockengelaut in die Kirche
und beenden die Versammlung mit dem «Te Deum».

Die Wahl eines Dekans kostet. Die Taxe fur die
Wahlbestatigung durch den Bischof bewegt sich zwi-
schen 8 fl und 8 fl 44 x. 1694 wird dem Vertreter des
Bischofs ein Honorar von «tres aureos in specie» gleich
111l 53 x gegeben, seinem Diener 2 fl und flr die Pferde
5 fl 24 x. Dazu kommen die Kosten fiir das Essen, wof(r
die Kapitulare einen Beitrag geben missen. 1699 zahlt
das Kapitel dem bischoflichen Vertreter insgesamt fur
die Procuratio (die Besorgung der Wahlgeschafte) 20 fl
48 x; jeder Kapitular mit Ausnahme der maltesischen
Pfarrer gibt 1 fl 48 x und alle mit Ausnahme des De-
kans und des Kammerers 2 fl fur das Prandium — vom
krankheitshalber abwesenden Pfarrer von Basadin-
gen, der bald darauf stirbt, erhebt man 1 fl 48 x aus

230 Jahrzahl in Klammer: die betreffenden Statuten.
231 StATG Bd 1'00°0, 1, S. 13.
232 Nach den Synodalstatuten.



der Erbschaft! Insgesamt betragen die Kosten 56 fl
24 x. 1710 werden nur fur die Kosten der Wahl 34 fl
58 x ausgegeben, jeder Kapitular zahlt 1 fl 30 x.

Der Dekan wird auf Lebzeiten gewahlt, was eine
Resignation vom Amt aber nicht ausschliesst. Aus Al-
tersgriinden sind zuriickgetreten die Dekane Mat-
thias Rauch (1752), Johann Jakob Schagg (1775) und
Balthasar Noser (1794), Dekan Jakob Christoph
Bechtlin wird 1726 Pfarrer in Arbon. Der am langsten
amtierende Dekan ist Christoph Keller: Im Alter von
36 Jahren zum Dekan gewahlt, stirbt er 1682, 71-
jahrig, nach 35 Jahren Tatigkeit.

Die Pflichten und Aufgaben des Dekans sind viel-
faltig. Er leitet die Kapitelsversammlungen, hat die
Pfarreien zu visitieren und auf den Lebenswandel der
Kapitulare zu achten. Kleinere Vergehen korrigiert er
selber, grossere hingegen hat er dem Generalvikar zu
melden. Zu den kleinen gehdéren etwa Spiel- und
Trunksucht, Gastgebereien, zu familidgrer Umgang
mit Frauen, Geschwatz, Nachlassigkeit in der Seel-
sorge. Wo der Dekan solche Delikte feststellt, hat die
briderliche Zurechtweisung nicht an einer Kapitels-
versammlung, sondern nur vor den Offiziellen zu ge-
schehen. Ist der Zurechtgewiesene nicht einsichtig,
wird er nach Konstanz gemeldet (1695, 1701, 1796).

Eine wichtige Aufgabe hat der Dekan beim Tod
eines Mitbruders. Von den benachbarten Kapitularen
ist ein Todesfall sofort dem Dekan zu melden. Einer
dieser Geistlichen hat bis zu dessen Ankunft das Haus
zu bewachen, damit nicht Fremde etwas von der Hin-
terlassenschaft wegnehmen wund nichts gegen
bischéfliche und kapitularische Rechte geschieht
(1701, 1796). Mit zwei Zeugen muss der Dekan das
Inventar aufnehmen, dann die Obsignatio, die Versie-
gelung, vollziehen, die Schliissel mitnehmen und ei-
nem benachbarten Pfarrer Glbergeben. Bedacht wird
darauf genommen, dass sich die weltliche Herrschaft
nicht einmischt und Abzlige vornimmt; nicht einmal
eine Mitversiegelung durch Weltliche darf geduldet
werden (1701, 1796). Die Obsignatio ist streng geh-

tetes kirchliches Recht. An der Visitation von 1793
wird jeder Pfarrer gefragt, ob hier von weltlicher Seite
eingegriffen werde, und jeder kann zur Antwort ge-
ben, Obsignatio und Inventarisation nahmen Dekan
und Kammer vor. Nur in Pfyn ist auch ein Vertreter
des Kollators, des Domkapitels, dabei. In Tobel, Buss-
nang und Wangi ist dies Sache der Kommende; in
den mit Ordensleuten besetzten Pfarreien gehdort die-
ses Recht den Ordensobern. Noch 1797 gibt Dekan
Harder Auskunft Uber die Obsignationen. Hat der
Verstorbene ein Testament hinterlassen, sieht der De-
kan nach, ob Bestimmungen Uber die Beerdigung
vorliegen. Die Beerdigung ist Sache des Dekans,
ebenso die Ansprache. Innerhalb dreissig Tagen muss
er die Erben festzustellen und dafir sorgen, dass die
verwaiste Pfarrei von einem Nachbarpfarrer versehen
wird. Dafur steht ihm der Ertrag des Beneficiums fiir
einen Monat, den «mens decanalis», zur Verfigung
(1695, 1796). Ebenso hat er ein Anrecht, die Kosten,
welche der ganze Vorgang verursacht, der Erbschaft
zu entnehmen. Fir die Versiegelung und Er6ffnung
bekommt er je 5, fur Geschafte in Erbschaftsange-
legenheiten pro Tag far die Mahlzeiten 3, fir die Be-
erdigungsansprache 5 Gulden, fir weitere Besorgun-
gen je aus der Erbschaft oder vom Nachfolger 1 Gul-
den 40 Kreuzer (1796).

Um Erbstreitigkeiten zu verhindern, sollen die
Geistlichen ein Testament erstellen, verlangt 1778 De-
kan Noser. Altester Gewohnheit gemass kénne im Bis-
tum Konstanz ein Kleriker frei testieren, sagen die Sy-
nodalstatuten; sie zahlen auf, wortber frei verfigt
werden kann: Gber dasjenige, das aus eigenem Fleiss
erworben, geschenkt und erspart wurde. Zugleich
mahnen sie, ihrer Kirche und der Armen zu geden-
ken.

Ist ein Pfarrer gestorben oder weggezogen, muss
der Kollator innerhalb eines Monats einen neuen finden
und der Kurie vorstellen. Bevor der neue Pfarrer ein-
gesetzt wird, kommt eine weitere und wohl etwas
schwierige Aufgabe auf den Dekan zu, welche die

53



Statuten von 1796 ausfiihrlich schildern. Zusammen
mit dem Kammerer sieht er das Register der Ein-
kanfte nach und verteilt das Einkommen zwischen
dem abtretenden Pfarrer oder dessen Erben und dem
neuen Pfarrer. Da sind die Monate des Jahres und in-
nerhalb eines Monats die Wochen und Tage zu
zahlen, abzuglich des mens decanalis. Fur die Ein-
kinfte an Naturalien gilt als Jahresbeginn das Fest Jo-
hannes des Taufers, eine weitere Zasur ist das Fest
des heiligen Martins. Da geht es um den Ertrag der
Acker, Wiesen, Weinberge; es muss in Rechnung ge-
zogen werden, ob gepfligt, geeggt, gemaht, gele-
sen, gedroschen, gedingt ist. Es wird dem Dekan
empfohlen, einen Sachverstandigen beizuziehen.
Den Neupfarrer setzt der Dekan ins Amt ein, was,
wie die Statuten von 1796 genau schildern, in feierlicher
Form geschieht. Nach der Predigt Gber das Amt des
Pfarrers und die Verpflichtungen der Pfarreiangehori-
gen ihm gegeniiber wird der Hymnus «Veni Creator»
gesungen, danach der Neupfarrer zur Kirchentir ge-
leitet und ihm die Schliissel Gbergeben. Es folgt der
Gang zum Taufstein, zum Beichtstuhl, zum Taberna-
kel, immer mit der entsprechenden Formel: «Ego
committo tibi ...», «lch Gbergebe dir ...». Nach dem
nochmaligen Singen des Hymnus fihrt der Dekan
den Neupfarrer zum Altar. Die feierliche Messe be-
ginnt, sie wird beendet mit dem «Te Deum». Nicht er-
wahnt ist der Eid, den ein Neupfarrer gemadss den Sy-
nodalstatuten abzulegen hat — vielleicht ist er nicht
mehr Ublich. In diesem Eid verpflichtet der Neupfarrer
sich, die Stelle nicht ohne Erlaubnis des Bischofs oder
seines Generalvikars zu verlassen, nichts, was der Kir-
che gehort — Kelche, Blicher, Zierden — zu entfernen
und was verloren ging wieder zuriickzugewinnen. Ein
Neupfarrer soll nicht ohne Kenntnisse eine neue Pfar-
rei antreten. Im Rezess der Generalvisitation 1781
werden die Pfarrer ermahnt, fur einen Nachfolger
aufzuschreiben, welche Rechte er hat, welche beson-
deren Andachten und Gewohnheiten in der Pfarrei
Ublich sind, Gberhaupt alles, woran zu denken ist.

54

Mit den Kapitularen bleibt der Dekan verbunden
durch Zirkulare, welche jeweils mit einer barocken
Begrissungsformel eingeleitet sind. Diese lautet mit
geringen Abweichungen jeweils folgendermassen:
«Plurimum et Admirandum Reverendi, Religiosissimi,
Praenobiles, Nobiles, Clarissimi, Eximii ac Doctissimi Do-
mini, Domini Parochi observantissimi, Confratres Capi-
tulares Venerandissimi, Colendissimi Dilectissimique.»
Auf Deutsch heisst das etwa: «Sehr zu bewundernde
Hochwiirden, frémmste, vornehme, edle, beriihmteste,
ausgezeichnetste und gelehrteste Herren, Herren
hochgeachtete Pfarrer, ehrwiirdigste, verehrteste, liebs-
te kapitularische Mitbriider.»** Das Zirkular schliesst
mit der Formel «indignus decanus», «[Ich,] unwiirdiger
Dekan». Mit dem: Zirkular geht der Pedell (vgl. S. 57)
zu den Pfarrern, die es lesen und den Empfang mit
«accepit», «hat erhalten», quittieren. Anlasse zu Zir-
kularen gab es verschiedene: beispielsweise die Einla-
dung zur Kapitelsversammlung, bischéfliche Man-
date (besonders zur Fastenzeit), Verteilung der heili-
gen Ole oder die Ankiindigung der Visitation. 1739
wird zum Gebet aufgefordert fir die kaiserlichen
Waffen «contra Turcos Christiani nominis hostes»,
«gegen die Turken, die Feinde des christlichen Na-
mens». 1743 sollen wegen des Todes des Bischofs
wdhrend eines Monats taglich einmal die Glocken
gelautet werden. Damit aber kein Tumult von Seiten
der Reformierten entstehe, rat Dekan Rauch, zuvor
den Pradikanten zu informieren. 1750 wird wegen
der Heuschreckenplage zum Gebet aufgerufen. Ein
schoner Wunsch ist im Zirkular Dekan Rauchs vom
Februar 1740 Uberliefert, in dem sich auch zeigt, was
«Fasnacht» auf Latein heisst: Er benitze die Gele-
genheit, allen und jedem zu winschen «jucundum
tempus Bacchanaliarum atque subsequens sanum,

233 Die verschiedenen lateinischen Begriffe bewegen sich zum
Teil im selben Umfeld und kénnten mit dem gleichen deut-
schen Begriff Ubersetzt werden. Von allem barocken Zierrat
entkleidet, lasst sich die Anrede auch so Ubersetzen: «Sehr
geehrte hochwiirdige Herren, liebe Mitbriider.»



sanctum, ac maxime meritorum tempus Quadragesi-
male»: «Eine frohe Fasnachtszeit und anschliessend
eine gesunde, heilige und an Verdiensten reiche Fas-
tenzeit.» Als 1751 die Vigil des Festes des heiligen
Matthaus (23. Februar), ein Fasttag, auf den Fas-
nachtsdienstag fallt, teilt der gleiche Dekan mit, «ob
Bacchanalia» seien Fasttag und Vigil auf den Samstag

vorverlegt, man solle es von der Kanzel aus verkin-
den.”*

Kapitel St. Gallen: Vor der Wahl eines neuen Dekans
hat der Kammerer gemass der «<Summa» vom Abt die
Erlaubnis zu erbitten. Innerhalb eines Monats muss
der neugewahlte Dekan dem Bischof vorgestellt wer-
den. Dann hat er dem Abt, auch wenn er bischofli-
cher Pfarrer ist, den Eid der Treue und des Gehorsams
zu leisten.

Die Wahl in die kapitularischen Amter kann zu
Spannungen zwischen den st.gallischen und den
bischéflichen Pfarrern fihren. 1779 verfassen die
bischoflichen Pfarrer eine «Humillima Petitio», ge-
richtet an den Generalvikar in Konstanz, um eine ge-
rechte Verteilung der Amter zu bewirken, denn es
seien 34 st. gallische, aber nur 12 bischofliche Pfarrer.
Die Amter kdmen immer nur den st. gallischen zu-
gute, die sich nach dem Konkordat das Recht zu-
schrieben, unter Ausschluss der bischoflichen das
Kapitel zu leiten. Dadurch entstehe Parteilichkeit und
die bruderliche Liebe leide darunter. Sie machen auch
darauf aufmerksam, dass sie die Lasten des Kapitels mit-
tragen und verpflichtet seien, die Suffragien fur die ver-
storbenen st. gallischen Confratres zu verrichten. Das
Konstanzer Ordinariat gibt den Rat, die Angelegen-
heit in aller Bescheidenheit vor das Kapitel zu bringen
(Konstanz wollte vermutlich weitere Spannungen
verhindern). Die Sache kommt am 6. Juni 1780 vor
das Kapitel: Ein «Petitum» wird verlesen; es sei abge-
fasst worden mit Wissen des Bischofs. Um zur
«festen, gegenseitigen und wahren Briderlichkeit»
beizutragen, werden konkrete Vorschlage Uber die

Verteilung der Amter gemacht: Jeder dritte Dekan
und Kammerer soll ein bischoflicher Pfarrer sein; in
den Sextas «Emblensis», «Rhenivallensis» und «Tur-
goica» (vgl. S. 56) sollen die Deputaten gemadss ihrem
Anteil wechseln. Ob die Petitio genitzt hat, kann
nicht nachgeprift werden. Auch ist nicht zu erken-
nen, aus welchem konkreten Anlass sie eingegeben
wurde.

Zu den Aufgaben des Dekans gehort es, das Leben
der Kapitulare zu Uberprufen. Er darf zwar die
bischoflichen Pfarrer korrigieren und bestrafen, nicht
aber die st. gallischen, auch im Kleinsten nicht; denn
das ist dem Offizial vorbehalten. Ahnlich wie in Frau-
enfeld-Steckborn ist dem Dekan die Obsignatio und
die Beerdigung eines Mitbruders bertragen. Doch
gibt es auch diesbezlglich 1773 eine Klage der
bischoflichen Pfarrer nach Konstanz wegen der ex-
zessiven Kosten, die dem Dekan zu bezahlen seien
beim Tod eines bischoflichen Pfarrers fur die Behand-
lung der Erbschaft, den dekanatlichen Monat und
den Unterhalt des Vikars. Im Namen des Bischofs
Franz Konrad Kardinal von Rodt legt der Generalvikar
die verschiedenen Taxen fest; bei der Beerdigung sol-
len die Kosten nach Mdglichkeit gemdssigt werden
und nicht Uber die klerikale Ehre hinausgehen.”* Die
vom Generalvikar vorgegebenen Taxen sind bereits in
die «Summa» vom gleichen Jahr Gbernommen und
etwas niedriger als fur die st. gallischen Pfarrer. Fir
die bischoflichen Pfarrer gilt das «Privileg des deka-
natlichen Monats». Von den st. gallischen Pfarrern
beansprucht der Abt das Jus spolii, den «Christlichen

234 StATG Bd 1'20'0, 0: Zirkulare Dekan Rauch.

235 StATG Bd 2'00°0, 0. Das Schriftsttick soll schon am Kapitel
von 1773 vorgelesen worden sein; der «Titel» gibt das oben
genannte Jahr an. Ein Irrtum im Datum? Beide Daten sind
von gleicher Hand geschrieben; wahrscheinlich wurde das
Schreiben 1773 verfasst und von allen bischéflichen Pfar-
rern gelesen, aber erst 1779 an das Ordinariat in Konstanz
verschickt.

236 StATG Bd 2'00°0, 0.

55



Erbfall». 1449 sei der Betrag «aus Gnade» fur die da-
mals bestehenden Pfarreien auf 4 rheinische Gulden
festgesetzt worden, was jetzt 4 fl, 8 baios, 8 nummos
betrage; fur die spater errichteten setzt der Abt den
Betrag fest. Um dieses «Jus» gibt es 1640 eine Aus-
einandersetzung, worauf sich der Abt auf den Ver-
trag von 1449 beruft («<Summa»).

1.5.2 Kammerer

Wie im Mittelalter ist der Kammerer der Stellvertreter
des Dekans und hat die Kapitelskasse unter sich. Fir
die Wahl gelten im Kapitel Frauenfeld-Steckborn die-
selben Bestimmungen wie beim Dekan (1701, 1796).
Er visitiert mit dem Dekan und erhalt beim Tod eines
Kapitulars nach einem Beschluss von 1683 ein «au-
reum seu duggatum» oder ein Buch gleichen Werts;
hat das Buch aber einen héheren Wert, gibt er das,
was dariber ist, den Erben (1701, 1796).

1.5.3 Deputaten

Kapitel Frauenfeld-Steckborn: Wann genau das Amt
des Deputaten, auch Sextarier genannt, als Gehilfe
des Dekans eingefiihrt wurde, ist aus den Akten nicht
ersichtlich. 1651 wird erwahnt, es seien friher drei
gewesen, jetzt aber vier. 1682 beschliesst das Kapitel,
sie gemeinsam zu wabhlen; bis dahin bestimmte sie
der Dekan allein. 1699 wird von Generalvikar und
Weihbischof Geist von Wildegg anlasslich der Deka-
nenwahl «ex mandato gratioso» bestimmt, die
Sextarier nun Deputaten zu nennen. In den Statuten
Dekan Stadlers von 1695 heisst es, das Kapitel sei in
vier Regiunkeln mit je einem Deputaten einzuteilen.
Aber schon die Statuten von 1701 erwdhnen die Re-
giunkeln nicht mehr; es heisst nur, jene seien zu
wabhlen, die durch Tugend, Lehre und Klugheit her-
vorragten und denen eine gewisse Zahl von Pfarreien
zuzuteilen sei. 1723 werden die Synodalstatuten an-
geflihrt, aus denen hervorgehe, dass den Deputaten

56

Regiunkeln (bergeben werden sollten. Aber solche
Regiunkeln gibt es nicht, auch nicht auf den Rezess
der Generalvisitation von 1781 hin, in dem der Visita-
tor vorschreibt: «Den Deputaten ist aufgegeben, die
Disziplin der Kleriker zu Uberwachen und den Dekan
Uber Exzesse zu benachrichtigen. Damit sie dieses
Amt austiben kénnen, ist das ganze Kapitel in vier Re-
giunkeln zu teilen mit je einem Deputaten.» Diese
Einteilung hat sich Dekan Noser bei der Generalvisi-
tation dem Visitator gegenlber vorgenommen und
das Anliegen im gleichen Jahr dem Kapitel vorgetra-
gen. Aber schon bei der nachsten Kapitelsversamm-
lung, drei Jahre spater, kommen die Regiunkeln nicht
mehr zur Sprache, auch nicht bei der Bestimmung ei-
nes neuen Deputaten. Als Deputat Josef Anton Har-
der 1794 zum Dekan gewahlt wird, steht im Proto-
koll: «Ohne Wahl nach Gewohnheit unseres Kapitels
folgt der Sekretar nach.» Auch die in den Protokollen
angegebenen Wahlen zeigen, dass nicht auf be-
stimmte Gebiete Riicksicht genommen wird; so kann
z.B.1750 der Nachfolger eines Deputaten aus Sir-
nach der Pfarrer von Diessenhofen sein.

Kapitel St. Gallen: Die «<Summa» hdlt fest, dass das
Amt des Deputaten der Ehre nicht ermangle; sie
mahnt die Inhaber des Amtes zur Wachsamkeit in
ihrem Gebiet, was wegen der grossen Distanzen im
Dekanat wichtig sei. Weiter heisst es in der
«Summay, bis 1678 habe der Dekan vier Deputaten
bestimmt, dann sei beschlossen worden, wegen der
grossen Zahl neugegrindeter Pfarreien ihre Zahl auf
sechs zu erhéhen und das Dekanat in sechs Sextas zu
teilen, aus denen die Deputaten zu wahlen seien.
Diese Sextas sind: «Sangallensis», «Doggenburgen-
sis», die aber auch Pfarreien der Alten Landschaft
umfasst, «Turgoica», «Rhenivallensis», «Ultra
Rhenana» oder «Emblensis», « Abbatiscellana». Dazu
gehoren insgesamt 47 Pfarreien, 35 st. gallische
und 12 bischéfliche. In dem oben erwahnten Petitum
sagt eine Notiz, die ennetrheinischen bischéflichen



Pfarreien Hohenems und Ebnit seien dem Dekanat
Bregenz zugeteilt worden. Die Sexta «Ultra Rhenana»
wurde aufgeldst, und die Gbrigen Pfarreien kamen
zur Sexta «Rhenivallensis». Dadurch verringerte sich
die Zahl der bischoflichen Pfarrer auf zehn.

Kapitel Wil: Aus zwei Regiunkeln werden je zwei
Deputaten gewahlt: Die eine Regiunkel umfasst die
Pfarreien der Alten Landschaft und des Thurgaus, die
andere jene des Toggenburgs.”’

1.5.4 Ubrige Amter

Wann die Kapitel fanden, ein Sekretdr sei notig, ist
nicht herauszufinden. Im Kapitel St. Gallen gibt es im
Vorstand des Kapitels noch zwei Assessores (Beisit-
zer), bis 1686 Exactores geheissen (Steuereinziger).
Sie reprasentieren in gewissen Fallen das Kapitel und
haben Aufgaben finanzieller Art.

Der Pedell des Kapitels hat viele Aufgaben zu er-
fullen; sie werden meist in den Akten zusammen mit
den Taxen fur seine Besorgungen erwahnt. Im Kapitel
Frauenfeld-Steckborn ist 1613 vorgesehen, dass der
Pedell oder Tabellarius, wie er hier genannt wird, von
jedem Pfarrer 7 Kreuzer bekommt, wenn er ihm ein
Zirkular berbringt. Dieser Betrag bleibt wahrend der
ganzen Zeit gleich. Es ist auch Sitte, ihm zur Essens-
zeit Speise und Trank anzubieten. In den Statuten von
1796 sind weitere Entschadigungen angefihrt: Fur
einen Gang nach Konstanz im Namen des Kapitels
bekommt er 30 Kreuzer, fur die Meldung des Todes-
falls eines Kapitulars von den Erben 3 Gulden und fiir
ein Kleidungsstiick ebenfalls 3 Gulden. Ist er mit dem
Dekan in Erbschaftsangelegenheiten unterwegs, ist
sein Lohn pro Tag 12 und von den Erben 30 Kreuzer.
Fur das Austragen der heiligen Ole erhalt er vom Ka-
pitel 30 und von jedem Pfarrer 12 Kreuzer, flr einen
Gang nach Konstanz wegen einer Ehesache pro Tag
einen Gulden. Die Pfarrer scheinen dem Pedell ihren
Beitrag nicht immer gern gegeben zu haben. In den

Zirkularen machen die Dekane immer wieder darauf
aufmerksam. So schreibt Dekan Matthias Rauch
1740, es soll niemandem missfallen, dem Pedell 7
Kreuzer zu geben und, wenn es gefallt, «buccellam
panis» («einen Bissen Brot»), «Deus sit remunerator»
(«Gott sei der Vergelter»). 1749 entschuldigt er sich
dafur, weil er oft lastig falle, besonders was den Lohn
des Pedells betreffe, und fugt wiederum bei: «Gott
sei der Vergelter». Dekan Mdller erinnert 1756 daran,
dass der Pedell «in via lutosa», «auf schmutzigem
Weg», gehen miusse und meint 1758, man solle sich
nicht beschweren, dem Pedell die 7 Kreuzer als Lohn
zu geben, welche dem Kirchenvermdgen entnom-
men werden kénnen.??® Den St. Galler Akten ist zu
entnehmen, dass 1748 fur den Pedell eine Kleidung
ohne Mantel zu 24 Gulden vorgesehen ist; er solle sie
aber nur tragen, wenn er offiziell mit dem Dekan un-
terwegs sei. Fur die Einladungen zu den Kapitelsver-
sammlungen bekomme er 10, als Jahresentschadi-
gung 8 Gulden und aus der Erbschaft eines verstor-
benen Kapitularen 30 Kreuzer.

Jedes Kapitel hat auch einen Procurator, der ein Laie
ist. Erstmals erwdhnt ihn das Kapitel Frauenfeld-
Steckborn 1723 im Protokoll: «Dem Procurator unse-
res Kapitels, Johann Georg Fischbach, ist jedes Jahr
nach der Sitte anderer Kapitel ein Honorar von drei
Gulden zu bezahlen»; 1731 heisst der Procurator
Baumgartner. Welche Aufgaben ihm zukommen,
wird nicht erwahnt. Er hat fur das Kapitel gewisse Ge-
schafte zu besorgen; die oben erwdhnte «Humillima
Petitio» der bischoflichen Pfarrer des Dekanats
St. Gallen wurde vom Procurator Schneidt nach Kon-
stanz gebracht.

237 Ergibt sich aus einem Vergleich der Deputaten in BIASG
Rubr. 8, B 91, 9a sowie im «Catalogus personarum ecclesia-
sticorum et locorum diocesis Constantiensis», 1755 und
1794.

238 StATG Bd 1'20'0, O und Bd 1'20°0, 1 (Zirkulare).

57



1.6  Aufnahme ins Kapitel

1.6.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Der Vorgang der Aufnahme zeigt klar den bruder-
schaftlichen Charakter der Kapitel. Der Aufzuneh-
mende hat innerhalb eines Monats dem Dekan die
Zeugnisse seiner Beauftragung und seines ehrenhaf-
ten Lebenswandels vorzulegen. Am Kapitelstag tragt
die Bitte um die Aufnahme «in confraternitate» («in
die Bruderschaft») entweder er selber «humiliter»
(«bescheiden») vor oder ein anderer Mitbruder
(1647). 1701 ist dieser Mitbruder der Sekretar, spater
der amtsalteste Deputat. Darauf muss der Kandidat
den Raum verlassen, der Dekan gibt Auskunft tber
dessen Leben und Charakter. Wird nichts gefunden,
was der klerikalen Wirde widerspricht, tritt der Kan-
didat wieder ein und bekennt kniend vor dem Kreuz
mit den brennenden Kerzen den Glauben nach der
Norm des Konzils von Trient. Vor dem eigentlichen
Eid werden gemadss den Statuten von 1796 (summa-
risch erwahnt bereits 1647) einige Versprechen und
Erklarungen abgenommen, die auf adlteste Gewohn-
heit zurtickgehen: Dass er auch dem Kammerer, den
Offiziellen des Kapitels und den Altesten Ehre und al-
len Mitbriidern gegenseitige Liebe entgegenbringe,
Ingress, Refectionen und Mortuarium bezahle; dass
er sein Beneficium ohne Simonie erhalten und er we-
der selber noch durch einen andern seinen Vorganger
verdrangt habe; dass er die Kapitelsgeheimnisse be-
wahre, auch wenn er nicht mehr Mitglied sei; dass er
sein Amt mit Fleiss und lobenswertem Eifer versehe
und die Kapitelspatrone verehre.

Darauf folgt der Eid, der nach den Statuten von
1613 lautet: «Ich N. N. schwore und verspreche Gott
dem Allmdchtigen und der seligen immerwahrenden
Jungfrau Maria und allen Heiligen, dass ich meinem
derzeitigen Dekan treu und gehorsam sein, den Nut-
zen des Kapitels fordern und Schaden abwenden,
Edikte und Mandate nach Mass und Form der vorge-

58

lesenen und vorgeschriebenen Statuten treu beo-
bachten werde ohne List und Trug, so mir Gott helfe
und diese heiligen Evangelien Gottes.»**

In den Statuten von 7647 und 7701 ist der Wort-
laut der Formel nicht angefihrt. Es heisst, der Aufzu-
nehmende soll bezeugen, die vorgeschriebenen Sta-
tuten treu und gewissenhaft zu beobachten, ebenso
die bis anhin von allen Mitbrtidern nach gemeinsamer
Uberlegung beschlossenen Vorschriften; die Kapitels-
geheimnisse keinen Personen, die der Confraternitas
fremd sind, mitzuteilen unter Strafe nach dem Urteil
des Dekans und der anderen Offiziellen; das ihm
tbergebene und schon empfangene Beneficium mit
hochstem Fleiss und'lobenswertem Eifer zum Heil der
anvertrauten Seelen auszulben und jede Form der
Simonie fernzuhalten. Um 1736 steht in den «Statuta
et leges renovatae» eine erweiterte Formel, die auch
den Bischof von Konstanz und dessen (General-)Vikar
erwahnt.**

Spatestens 1748 hat sich die Formel wieder et-
was verandert; sie steht in den «Acta»**' und in den
Statuten von 1796: «Ich N. N. verspreche vor Gott
dem Allmdchtigen, der seligen immerwdhrenden
Jungfrau Maria und dem heiligen Josef, den Patronen
unseres Kapitels, dir, Herr Dekan, gebuhrende Ehr-
furcht und Gehorsam namens des hohen und ehr-
wiurdigen Ordinariates und seines derzeitigen Gene-
ralvikars im geistlichen Bereich, und gelobe: Ich
werde den Nutzen unseres Kapitels férdern und
Schaden abwenden, in Angelegenheiten meines Be-
neficiums und in anderen schwerwiegenden Angele-
genheiten nichts uniberlegt einrichten und anord-
nen, damit nicht etwas zum Nachteil meines klerika-
len Standes und des ehrwirdigen Kapitels geschieht,
seine Rechte und Statuten und Dekrete nach Kraften
beobachten und schiitzen ohne List und Trug. So mir

239 Protokoll in StATG Bd 1'00°0, 1, S. 6.
240 StATG Bd 1'00'0, 0.
241 StATG Bd 1'00'0, 1, S. 11; lateinischer Text in Anhang 2.



Gott helfe und diese heiligen Evangelien Gottes.» Fir
die Regularpfarrer, die ins Kapitel aufgenommen
werden, die Pfarrer von Homburg und Mammern,
hat der Eid die Einschrankung: «was die Seelsorge be-
trifft»; fur ihre Lebensfihrung sind sie dem Ordens-
oberen verantwortlich.

Nach dieser Eidesleistung folgt die Aufnahme ins
Kapitel durch den Dekan: «Ich N. N. dieses ehrwiirdi-
gen Kapitels Frauenfeld-Steckborn Dekan mit der Au-
toritat, in der ich hier walte und in einhelligem Kon-
sens aller Kapitulare nehme ich dich als Glied unseres
Kapitels auf, mache dich teilhaftig aller Rechte, Privi-
legien und Suffragien im Namen des Vaters und
des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen.»** An-
schliessend gibt der Aufgenommene allen Kapitularen
der Wiirde nach den Friedenskuss.

1691, als nicht mehr jedes Jahr die Kapitulare zu-
sammenkamen, wird beschlossen, einen Neueintreten-
den durch den Dekan in Anwesenheit eines Deputa-
ten privat aufzunehmen und diese Aufnahme beim
nachsten Kapitel feierlich zu vollziehen, damit der
neue Kapitular von allen Mitbriidern anerkannt wird,;
erst dann ist die Mitgliedschaft gultig.

Nach einer alten Gewohnheit, die nicht abzu-
schaffensei (1613, 1647), bezahlt der neue Kapitular den
Ingress, das Eintrittsgeld, das berechnet wird nach der
Hohe des Beneficiums und der Einschatzung durch
die Mitbruder. So steht es noch in den Statuten von
1701. In der den Statuten von 1613 angefiigten Auf-
stellung liegen die Taxen zwischen einem und zwei Gul-
den, spater werden sie fur einzelne Pfarreien leicht er-
hoht, Anfang des 18. Jahrhunderts liegen sie zwischen
1 Gulden 30 Kreuzer und 2 Gulden 30 Kreuzer. Als
1745 einige Kandidaten aufgenommen werden, hat
sich der Ingress bereits fir alle auf drei Gulden erhoht**.
1647 wird beschlossen und spater in alle Statuten
aufgenommen, wer innerhalb des Kapitels die Stelle
wechsle, musse nicht erneut den Ingress bezahlen,
hingegen wer das Kapitel verlassen habe und wieder
zuriickgekehrt sei, zahle ihn. Nach einem Beschluss

von 1784 ist dieser Ingress dem Kammerer bereits bei
der Ubernahme des Beneficiums zu entrichten und
nicht erst an der nachsten Kapitelsversammlung, da-
mit der Zins nicht verloren gehe. 1701 beschliesst das
Kapitel zur Fullung der Kasse ein Mortuarium von zehn
Gulden, das bereits zu Lebzeiten bezahlt werden
kann oder nach dem Tod von den Erben; die maltesi-
schen Pfarrer sind nicht dazu verpflichtet. Daflr hat
jeder Kapitular statutengemass nach seinem Tod An-
recht auf drei Heilige Messen von jedem Mitglied. Die
Zahlung scheint mit der Zeit in Abgang gekommen
zu sein; denn 1750 wird der Antrag gestellt, das Mor-
tuarium wieder zu entrichten; 1758 wird es erneut
beschlossen, wiederum mit der Begrtindung, die
Kasse zu fillen.

Neben dem Eintritt ins Kapitel steht der Austritt.
Erstmals 1695 in den Statuten Dekan Stadlers aufge-
fahrt, aber in jenen von 1701 und 1796 als eine
schon langst im Kapitel lobwiirdige Gewohnheit be-
zeichnet, ist das Vorgehen beim Austritt. Der Weg-
ziehende hat vom Dekan ein «Testimonium vitae»,
ein Zeugnis fir seinen Lebenswandel, zu erbeten, das
von Dekan und Sekretar unterschrieben und mit dem
Kapitelssiegel versehen wird. Nur bei Stadler steht
noch die Bemerkung: «nach bezahlten Schulden,
wenn er welche hat». Das Erbeten dieses Zeugnisses
ist die Voraussetzung fir den Verbleib in der Bruder-
schaft; denn wer einfach weggeht, sei wie ein unge-
betener Fremder ausgeschlossen von der Gemein-
schaft und den Suffragien.

1.6.2 Kapitel St. Gallen
Von einer Uberprifung der Kandidaten durch den

Dekan und das Kapitel ist nichts bekannt. Sie durfte
bei den st. gallischen Pfarrern bereits durch den Abt

242 1736 (in StATG Bd 1'00°0, 0) und Statuten 1796; lateini-
scher Text in Anhang 2.
243 Nach den in den Protokollen aufgefiihrten Einnahmen.

59



geschehen sein: «Er examiniert seine Kleriker, ge-
wahrt als Kollator die Benefizien, installiert und er-
setzt deren Inhaber.»**

Der Eid, den der Neueintretende zu leisten hat, lau-
tet: «lch N. N. schwdre und verspreche Gott dem All-
machtigen vor der seligen immerwahrenden Jung-
frau Maria, vor den heiligen Pelagius und Konrad,
den Patronen der Konstanzer Kirche, vor den heiligen
Gallus und Othmar, den Patronen der St. Galler Kir-
che, Ehrfurcht und Gehorsam dem sehr verehrten De-
kan N. N. dieses Landkapitels St. Gallen und seinen
kanonisch eintretenden und zu Zeiten existierenden
Nachfolgern, dazu verpflichte ich mich, vorbehaltlich
der Konkordate zwischen den verehrten Bischofen
von Konstanz und dem Abt von St. Gallen, nichts zu
unternehmen zum Nachteil und gegen die legitimen
Rechte dieses ehrwiirdigen Kapitels, dessen Schaden
getreu abzuwenden, ohne List und Trug, so mir Gott
helfe und diese heiligen Evangelien Gottes.»**

Der Ingress betragt 1 Gulden, 8 Kreuzer, das Mor-
tuarium 4 Gulden. Eigens wird erwdhnt, dass ein Pfar-
rer bei einem Stellenwechsel nicht erneut den Ingress zu
bezahlen habe, da im Unterschied zu den bischofli-
chen die st. gallischen Pfarrer ohne weiteres abrufbar
seien; bei ihnen kamen Wechsel 6fters vor, sei es we-
gen einer Beforderung oder aus anderen Griinden.
Vom Kapitel Wil werden 1797 funf Gulden fur Ingress
und Mortuarium erwahnt.**®

1.7 Kapitelsversammlungen

1.7.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Haufigkeit, Ort und Tag: Nach den Statuten von 1613
sollen pro Jahr zwei Kapitelsversammlungen gehalten
werden: Am Schluss einer Versammlung ist jeweils
der Tag des ndchsten Kapitels festzulegen.1599 wird
gemass des altesten auf uns gekommenen, in die Sta-
tuten von 1613 aufgenommenen Beschlusses durch

60

das Los bestimmt, an welchen Orten und in welcher
Reihenfolge die Versammlungen abgehalten werden
sollen: «Harderen, Frowenfeld, Hittweyler, Werth ut
Eschatz, DieBenhoffen, Weinfelden, Honburg, UBlin-
gen, Gundelhardt, Steckboren, Ermatingen». Die Lis-
te zeigt zugleich, wie viele Pfarrer damals zum
Kapitel gehorten; ihr angeschlossen sind die Pfarrer
der spater errichteten Pfarreien. Zugleich erlasst das
Kapitel ein «nicht aufldésbares Gesetz», wonach der
Pfarrer des Versammlungsortes den Mitbriidern gra-
tis ein genugendes Mahl ohne Zégern und Entschul-
digungen bereiten und dennoch tberflissige Kosten
vermeiden soll; die Mitbrider hatten zufrieden zu
sein mit dem, was nach Brauch vorgesetzt werde.
Wer aber nach dem Mahl langer bleibe und noch das
Vesperbrot geniesse, habe einen geniigenden Beitrag
zu geben.” In einer Nebenbemerkung zu diesem
«nicht auflésbaren Gesetz» heisst es: «Dieses Statu-
tum wurde abgeschafft, weil es Kosten und andere
Unannehmlichkeiten verursachte.» Es hat vielleicht
der eine Pfarrer ein Mahl aufgetischt, das ein anderer
zu bieten sich nicht leisten konnte. Bereits in den Sta-
tuten von 1647 wird dieser Beschluss nicht mehr er-
wahnt.

Im Protokollbuch®” sind die Versammlungen seit
1639 eingetragen; da zeigt sich, dass jahrlich nur
mehr eine Tagung stattfindet. So heisst es denn auch
in den 1647 erneuerten Statuten, man komme im-
mer zusammen am Dienstag nach dem Sonntag
Exaudi, das ist der funfte Sonntag nach Pfingsten.
1691 erlaubt der Generalvikar wegen der konstanzi-
schen und dekanalen Visitationen, dass nur jedes
zweite Jahr eine Versammlung sein muss. 1701 wird
der Tag gewechselt: Das Kapitel soll sein um Mitte Juli
oder um das Schutzengelfest, damals am ersten
Sonntag im September. Dispensen von Versammlun-

244 Duft, S. 104.

245 «Summan, lateinischer Text in Anhang 2.
246 BIASG Rubr. 8, B 91, 9.

247 StATG Bd 1'00°0, 1.



gen kommen auch vor, so 1742 zur Schonung der
Kapitelskasse. Ab dieser Zeit finden sich zwischen
den Kapitelstagen oft Liicken von drei oder mehreren
Jahren. 1795 wird beschlossen, der Abstand dirfe
nicht ldnger als drei Jahre sein. Nach dem Abbruch
der durch das Los bestimmten Reihenfolge der Kapi-
telsorte wird meist an der Versammlung der nachste
Ort bestimmt, gern an Orten, die zentral liegen: Her-
dern, Pfyn, Frauenfeld, beliebt ist auch das Schloss
Klingenberg. Doch kommen auch andere Pfarreien
von Ermatingen bis Sirnach zum Zug.

Ablauf: Er ist im Wesentlichen bereits in den Statuten
von 1613 festgelegt und geht auf den mittelalterli-
chen Brauch zuriick. Die Statuten von 1695 schreiben
vor, am Vorabend des Kapitels solle der Ortspfarrer mit
den nicht Uber eine halbe Stunde entfernten Mitbri-
dern die Totenvesper beten, aber schon 1701 ist die-
ser Vorgang nicht mehr erwahnt. Wurde der Beginn
des Kapitels friher vermutlich von Treffen zu Treffen
festgelegt, so wird 1688 beschlossen, das Kapitel um
acht Uhr morgens zu beginnen; das steht auch noch
in den Statuten von 1796. Aber bereits um sieben
Uhr kommen Dekan, Kammerer, Sekretar und die be-
nachbarten Deputaten zusammen, um die Kapitels-
kasse abzunehmen.

Die Kapitulare versammeln sich zuerst zum Got-
tesdienst, wozu sie in dezenter klerikaler Kleidung zu
erscheinen haben. Zuerst werden die Totenvigil mit
neun Lektionen und die Laudes rezitiert. 1796 wird
der Brauch erwahnt, hier die Namen der verstorbe-
nen Stifter und Wohltater zu verlesen. Dabei ist eine
nicht ganz uneigenniitzige Begriindung angegeben:
Nicht nur sollen die Lebenden durch dieses Gedacht-
nis getrostet, sondern auch angeregt werden, selber
Wohltater des Kapitels zu sein. Nun folgt zuerst das
Requiem; gemass den Statuten von 1796 wird es ge-
sungen «usque ad offertorium», dann still weiter ge-
lesen, wahrenddem bereits das Lobamt «de Beata
Maria Virgine» beginnt. Dieser Brauch ist uralter Her-

kunft. In den alteren Statuten von 1613 und 1647
wird das Requiem von einem durch das Kapitel Be-
stimmten gehalten, das Lobamt vom Pfarrer des Orts.
1695 und 1701 heisst es dann: Requiem vom Kam-
merer, Lobamt vom Dekan; 1796 ist es umgekehrt.
Das Lobamt soll, wenn Dalmatiken vorhanden sind,
levitiert gefeiert werden. Gleichzeitig haben mindes-
tens zwei, nach den Statuten von 1796 vier benach-
barte Pfarrer die Messe zu lesen fur die verstorbenen
Mitbrider und Wohltater, sofern die Gelegenheit
dazu da ist; die Gbrigen haben dies zu Hause oder un-
terwegs zu tun. Fallt in einem Jahr die Versammlung
aus, gilt es, die Verpflichtung, eine Messe fir die ver-
storbenen Mitbriider zu lesen, daheim zu erfillen.
Dem Gottesdienst schliesst sich die Totenvesper an.
Eine 1613 erwdhnte Gewohnheit der katholischen
Kirche, anschliessend die Graber zu besuchen, wird
schon 1647 nicht mehr angefiihrt.

Nach dem Gottesdienst ziehen die Kapitulare je
zwei zu zwei «in guter und ehrenhafter Ordnung»
zum Ort der Versammlung. Wann jene zum Frih-
sttick kamen, die zelebriert hatten, wird nirgends er-
wahnt. Nach einem Beschluss von 1648 beginnt die
Versammlung mit dem Hymnus «Veni Creator Spiri-
tus». Dann stellt der Dekan die zu behandelnden Ge-
schafte vor. Dazu gehoren bischofliche Mandate und
Dekrete, Rezesse der Generalvisitationen, Aufnah-
men neuer Kapitulare, Seelsorgefragen und ahnli-
ches. Er hat auch auf Defekte aufmerksam zu ma-
chen. Am Schluss hélt der Dekan eine Ansprache,
worauf alle unter Glockengeldute in die Kirche zie-
hen, um die Versammlung mit dem «Te Deum» und
dem Gebet zu den Kapitelspatronen Maria und Josef
zu beenden. Maria ist wohl von Anfang an Patronin,
der heilige Josef kommt 1703 hinzu.

Nun folgt die gemeinsame Mahlzeit: das Pran-
dium. Es soll «frugale et modeste», «einfach und be-
scheiden», sein. Und wie es bescheiden begonnen
habe, so soll es ohne Larm, heftige Disputationen
oder verletzenden Streit gehalten und rechtzeitig be-

61



endet werden, wie es die Statuten von 1701 vor-
schreiben. Die Kapitulare, ausgenommen der Dekan
und der Kammerer, zahlen das Symbolum, den Beitrag
fur das Essen. Ehrengaste gehen auf Kosten des Kapi-
tels. Wie in den Protokollen zwischen den Zeilen zu le-
sen ist, war das Kapitel jeweils erfreut Giber Spenden der
Ehrengaste, die von den Sekretdren meist genau auf-
gezeichnet wurden: 1683 sind in Diessenhofen fast
alle «Herren Katholiken», das heisst die Katholiken im
Magistrat, zu Gast; sie spenden den Ehrenwein «in
grosser Menge und bester Qualitat», 1684 gibt der
Zisterzienserpater in Herdern «unam situlam vini op-
timi» aus. 1701 ist der «Praefectus Tigurinus» beim
Kapitel in Pfyn der Spender. 1719 freut sich der Oko-
nom zu Klingenberg so sehr iber die Wah! des neuen
Dekans Jakob Christoph Bechtlin, dass er drei Am-
phoren des besten Schaffhauser Weins darbringt.
1725 schenkt der Abt von Fischingen in Sirnach den
Ehrenwein. 1765 betragt die Weinspende zu Pfyn 16
Mass des besten Weines, die der Sohn des «Praefec-
tus Tigurinus» im Auftrag seines Vaters stiftet.

Die Teilnahme an der Kapitelsversammlung ist
streng obligatorisch, wer unentschuldigt oder ohne
gentigende Entschuldigung abwesend ist, wird be-
straft — 1613 nach dem Urteil der Mitbruder, spater
mit einem Gulden; zudem muss er auch das Pran-
dium bezahlen. Die Statuten sehen auch ausseror-
dentliche Versammlungen vor. Nach Ausweis der Pro-
tokolle kam dies aber nur fir Dekanenwahlen vor.

Conferentiae casisticae oder casuisticae: Im An-
schluss an die Generalvisitation von 1755 fordert Vi-
sitator Johann Josef Zelling in seinem Rezess, «Con-
ferentiae casisticae» einzufuhren, also Konferenzen
zu Seelsorgefragen. Bei der dekanalen Visitation ein
Jahr spéter ist diese Konferenz nur bei einer Pfarrei als
bestehend erwahnt. 1766, ebenfalls bei einer deka-
nalen Visitation, heisst es, die Konferenzen hatten an
einem Ort seit einigen Jahren aufgehort, sie mussten
aber wieder eingefiihrt werden. An einem andern Ort

62

ist ein Pfarrer, der selten an den Konferenzen teil-
nimmt, vom Dekan im Auftrag des Generalvisitators
Spengler zu ermahnen, sie zu besuchen, und wenn er
ohne schwerwiegenden Grund abwesend sei, sei er
zu bestrafen gemass fritheren Rezessen. Als aber die
Pfarrer bei der Generalvisitation von 1781 nach den
Konferenzen befragt werden, zeigt sich, dass sie
nicht eingerichtet oder wieder untergegangen sind.
Im Rezess hat Visitator Johann Simon Spengler zwar
Verstandnis dafir, dass Regiunkeln nicht immer leicht
eingerichtet werden kénnen, dennoch sei es nicht
unmoglich oder schwierig, dass wenigstens drei be-
nachbarte Kleriker zusammenkdmen und solche
Konferenzen bildeten. In einem eigenen Rezess fir
den Frauenfelder Klerus verlangt er, da viele Kleriker
in der Stadt seien, unverzlglich deren Einfihrung;
der Pfarrer soll jeweils die Themen vorschlagen und
wenn einer nicht erscheine, habe er einen halben
Gulden Busse zu bezahlen. So weit, so gut; aber bei
der Visitation von 1797 heisst es fast allgemein:
«Conferentiae theologicae [so heissen sie jetzt] non
sunt in usu»: «Theologische Konferenzen sind nicht
Ublich», auch in Frauenfeld nicht. Nur einige Pfarrer
treffen sich hie und da auf Schloss Klingenberg zu
theologischen Diskussionen. Es werde wohl kaum
maoglich sein, Uberall diese Konferenzen einzufuhren,
meint Dekan Harder von Millheim.

1.7.2 Kapitel St. Gallen

Héaufigkeit, Ort und Tag: Nach den Statuten von 1613
ist jedes Jahr ein Kapitel zu halten. Wann der Rhyth-
mus auf zwei Jahre wechselte, ist nicht ersichtlich.
1774 heisst es jedenfalls in der «Summa», die Zu-
sammenkinfte fanden nur alle zwei Jahre statt, da-
mit die Ausgaben und die unbequemen Wege die
Kapitulare nicht allzu sehr belasten und die Abwesen-
heit von der Pfarrei nicht zu oft vorkomme, was be-
sonders dort wichtig sei, wo es keine Kapldne habe.
Das Kapitel versammelt sich jeweils im Frihling oder



Herbst, aber nur in einer Woche, in die kein Feiertag
fallt. Meist ist wahrscheinlich Rorschach der Ort der
Versammlung. Von daher kommt auch die Bezeich-
nung «Kapitel Rorschach». Fur die Kapitelsversamm-
lung hat der Dekan vom Abt oder Offizial die Erlaub-
nis einzuholen unter Angabe von Zeit und Ort und
zwar, wie es in der «Summa» ausdricklich heisst, er
selber und nicht etwa der Kammerer. So wird 1765
Dekan Philipp Jakob Kienberger getadelt, weil er
dazu den Kammerer geschickt hatte. Als er noch Pfar-
rer von Hagenwil gewesen sei, habe er sich an die Re-
gelung gehalten, das gelte fir ihn auch als Pfarrer von
Arbon.**® Als nun bischoflicher Pfarrer wird er es nicht
mehr fir nétig empfunden haben, selber zum Abt zu
gehen. Dass unbedingt der Dekan selber in seiner Ei-
genschaft als Vorsitzender der Kapitelsversammlung
nach St. Gallen gehen muss, hat seinen Grund wohl
darin, dass der Abt oder Offizial die Verhandlungs-
punkte prifen oder eigene eingeben will; denn es
heisst in der «Summa», der Abt wirde bisweilen
«decreta et monita», «Verordnungen und Mahnun-
gen», fur das Kapitel erlassen.

Ablauf: Bereits am Vorabend kommen die Kapitulare
zusammen und beten gemeinsam die Vesper, wer
weiter entfernt wohnt, Gbernachtet im Ort. Bereits
frthmorgens um sechs Uhr beginnt der Gottesdienst
in dahnlicher Weise wie im Kapitel Frauenfeld-Steck-
born, nur dass statt neun Lesungen deren drei sind.
Als Opfer gibt jeder Anwesende einen Gulden. Vor
Geschwatz in Sakristei und Kirche wird gewarnt, da-
mit nicht das Volk, statt sich zu erbauen, Argernis
nehme. Zur Versammlung begeben sich alle in einer
der Wirde nach geordneten Reihenfolge. Nach der
Anrufung des Heiligen Geistes eroffnet der Dekan
mit einer kurzen Ansprache die Versammlung.
Wahrend der Verhandlungen soll alle Konfusion ver-
mieden werden, keiner den andern bei Fragen und
Antworten stéren und jeder die bruderliche Liebe
achten. Das anschliessende Prandium habe einfach

zu sein, darfe sich nicht in die Lange ziehen; gemahnt
wird zur Mdssigkeit im Trinken. Die Teilnahme ist
strenge Pflicht. Als Griinde, die zu einer Entschuldi-
gung nicht taugen, werden genannt: Ortsdistanz,
Wallfahrt nach Einsiedeln, Aderlass ausser bei schwe-
rer Krankheit. Eine Regelung der Kosten ist nicht auf-
gefuihrt, nur gelte es beim Einladen von Gasten die
Kasse zu schonen. Abgesehen von Dekan, Kammerer
und Pedell habe jeder auf eigene Kosten fur Pferde
und Diener zu sorgen.

1.7.3 Kapitel Wil

Nach einer Notiz findet die Kapitelsversammlung auf
Grund einer Stiftung der Birgerschaft immer in Lich-
tensteig statt. Weil einmal die Kapitelsversammlung
nach Wil verlegt wurde, scheint es 1757 zu Spannun-
gen gekommen zu sein.” Eine erhaltene Sitzord-
nung beim Prandium um 1778 zeigt die Gaste aus
Lichtensteig an: Obervogt, Stadtrichter, Schultheiss
und die Ratsherren.**® Dazu meint 1805 der Kamme-
rer des Kapitels, Pfarrer Josef Georg Dudli**' von
Heiligkreuz: «Vor der Revolution herrschte der
MiBbrauch, daB zu den Mahlzeiten des Kapitels viele
Gaste eingeladen wurden, die einen merklichen Theil
des ohnehin geringen Einkommens lachend weg-
schmarotzten und die Ursache oder der Vorwand wa-
ren, mehrere Speisen auftragen zu lassen. Ich win-
sche, daB die von den Umstanden herbeigefihrten
Verdnderungen in der Zukunft Regel werden und das
Kapitel in Stand setzen wird, ein Theil desselben ge-
meinnltzigen Gegenstanden zu widmen.»**

248 StiASG Rubr. 33, Fasc. 2.

249 StiASG Rubr. 33, Fasc. 2.

250 BIASG Rubr. 8, B 91, 9a.

251 In Heiligkreuz Pfarrer 1784-1813 (Kuhn 1/2, S. 80); hat zur
Zeit der Helvetik und der Mediation massgeblich an den
neuen Entwicklungen mitgearbeitet; wurde 1808 Kamme-
rer des neuen Kapitels Arbon, gest. 1813.

252 StATG Bd 2'10°0, 0.

63



1.8 Die Sorge um den Mitbruder

1.8.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Wahre briiderliche Liebe zeichne die Jinger Christi
aus gemass den Worten Jesu: «Daran wird erkannt,
wer meine Janger sind, wenn sie einander lieben»
(nach Joh. 13,15), so ist in den Statuten von 1701 zu
lesen. «QOrate pro invicem, ut salvemini», «Betet furein-
ander, damit ihr gerettet werdet»: Dieser Text aus
dem Jakobusbrief (5,16) steht in allen Statuten und
wird besonders auf die Verstorbenen bezogen,
ebenso wird ermahnt, sich des kranken Mitbruders
anzunehmen - das gebiete die brtiderliche Liebe und
das Gesetz der Natur und gelte besonders fir die be-
nachbarten Kapitulare. Sie sollen den Kranken besu-
chen, ihn trosten, zur Geduld mahnen, die Beichte
abnehmen und ihn durch die Wegzehrung festigen.
Die Statuten von 1796 verlangen auch vom Dekan,
sofern es die Ortsdistanz erlaubt, den Kranken zu be-
suchen. Gemahnt wird aber auch, daflr zu sorgen,
dass ein Schwerkranker seine Habe einem Mitbruder
und nicht einem Weltlichen anvertraue. «Wenn ein
Mitbruder a deo optimo ter maximo, vom guten drei-
mal grossen Gott, abberufen wird und den Gebrauch
des Lichtes verliert», wie es 1613 heisst, sollen die
Mitbrider, wenn immer mdglich, an der Beerdigung
teilnehmen. 1796 werden die Teilnehmer eigens auf-
gezahlt: Dekan, Kammerer und mindestens die be-
nachbarten Geistlichen. Sind sie zum Essen eingeladen,
sollen sie bescheiden sein und mit Dank nach Hause
zurtickkehren, reiche aber die Erbmasse dazu nicht aus,
sollen sie das Mahl auf eigene Kosten bestreiten oder
«Lares suos», «den eigenen Herd», aufsuchen (so zu
lesen in allen Statuten). Ebenso haben die Kapitulare
unter strenger Verpflichtung fur den Verstorbenen
drei Messen zu lesen und einmal das Totenoffizium zu
beten. Ist in einem Jahr kein Kapitel, hat jeder Mit-
bruder die Totenvigil zu beten und eine Messe zu le-
sen fur die verstorbenen Kapitulare und Wohltdter.

64

Zusatzlich wird 1707 beschlossen, jeder Kapitular
habe jedes Jahr als eine ewige Jahrzeit eine heilige
Messe zu lesen fur die lebenden und besonders fur
die verstorbenen Kapitulare, die von den Erben nach
kurzer Zeit vergessen wirden.

Die verstorbenen Wohltater werden ins Gebet
eingeschlossen. Eine Stiftung, die sich Gber die Refor-
mation hinaus erhalten hat, ist jene der Ritter von
Schynen in Gachnang aus dem Jahr 1452, die zu
sechs Messen und je das Totenoffizium und das ma-
rianische verpflichtet. Diese Verpflichtungen werden,
wie das Kapitel 1683 beschliesst, aufgeteilt auf De-
kan, Kammerer, Deputaten, Sekretdr, den Senior des
Kapitels und einen weiteren Geistlichen. So steht es
auch noch in den Statuten von 1796, obwohl es in ei-
ner Notiz von 1701 heisst, eine Auszahlung sei nicht
mehr méglich wegen Verarmung der Stiftung.

1.8.2 Kapitel St. Gallen

In briderlicher Liebe sollen die Kapitulare miteinan-
der verbunden sein. Altester Praxis entspreche es,
dass alle ihren Anteil haben an den Suffragien. Be-
sondere Sorge gilt dem kranken Mitbruder: Man soll
ihn besuchen, ihm auch nahe legen, ein Testament zu
hinterlassen, damit nach seinem Tod unter den Erben
kein Streit entstehe. Bei einem verstorbenen Kapitu-
laren scheint die Totenwache Ublich gewesen zu sein;
jedenfalls wird sie 1772 vom Abt verboten als ein
Missbrauch, weil sich den zum Gebet Versammelten
so viel Gelegenheit zum Trinken biete, dass sie nur ein
profanes Konventikel ohne wahre Frémmigkeit sei,
heisst es in der «Summan.

Die Zahl der Geistlichen bei der Beerdigung zu
bestimmen wird der Klugheit des Dekans, dem Willen
der Erben und den Bestimmungen des Testaments
Uberlassen. Das Essen hangt vom Willen der Erben
ab. Es soll eingenommen werden in Bescheidenheit,
ohne lange Trinkgelage und ohne Verlangerung
durch nichtige Diskussionen. Fiir den verstorbenen



Mitbruder hat jeder drei Messen zu lesen und das To-
tenoffizium zu beten.

1.9 Finanzen

Im Kapitel Frauenfeld-Steckborn ist mit den Protokol-
len meist auch die Rechnung verbunden. Einnahmen
sind die jeweiligen Beitrage der Kapitulare, Kapital-
und Grundzinse sowie Gaben von Wohltatern. 1707
wird der Kapitelsfonds als diirftig bezeichnet. Ausga-
ben finden sich vielerlei: Kosten bei den Kapitelsver-
sammlungen und Visitationen — wenn auch die Kapi-
tulare dazu beitragen mussen, geht einiges doch zu
Lasten der Kapitelskasse. Um diese Kasse zu scho-
nen, sieht der Generalvikar 1742 von einer Versamme-
lung ab. Einmal berthrt die grosse Geschichte, der
Dreissigjahrige Krieg, die Kasse: Der Bischof von Kon-
stanz muss nach dem Westfalischen Frieden 1648
dem schwedischen Militar 46 000 fl bezahlen; daran
gibt das Kapitel 46 fl 24 x.

1.10 Visitationen
1.10.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

Allgemeines: Zu unterscheiden sind die Visitationen
durch den Generalvisitator und jene durch den De-
kan. In welchen Abstanden sie vorgenommen wur-
den, kann aus den Akten nicht festgestellt werden.
Zwischen 1647 und 1797 sind gegen funfzig Visita-
tionen nachzuweisen, teils liegen Visitationsproto-
kolle vor, teils ist aus den Kapitelspotokollen nur die
Jahrzahl bekannt, teils sind Einladungen, Fragebogen
und Antwortblatter vorhanden®?; fast oder ganz
vollstandig sind die Akten von zwélf Visitationen. Es
ist moglich, dass in einem Jahr beide Visitationen
durchgefthrt wurden, so 1708: Von Juli bis Septem-
ber besuchte Dekan Oswald alle Pfarreien, im Okto-

ber folgte geméss der im Kapitelsprotokoll angefihr-
ten Einladung die Generalvisitation, deren Akten aber
nicht vorhanden sind. So weit aus den Visitationspro-
tokollen ersichtlich ist, haben Generalvisitatoren und
Dekane ihre Aufgabe ernst genommen.

Generalvisitationen: Die Didzesanstatuten teilen fur
diese Visitationen das weitldufige Bistum in vier Be-
zirke, spater auch «Quarten» genannt, ein: Schwa-
ben, Allgdu mit Bregenzer Wald, Breisgau mit
Schwarzwald, Schweiz. Uberliefert sind zwischen
1644 und 1797 15 Visitationen, Protokolle sind von
vier vorhanden.?®* Der Generalvisitator reist nicht von
Pfarrei zu Pfarrei, sondern ruft an zwei bis vier Tagen
die Geistlichen, ob Kapitulare oder nicht, zusammen
und vernimmt sie einzeln. Meist haben die Pfarrer zur
Vorbereitung Fragen schriftlich zu beantworten: die
«Quaestiones praeliminares». Nach einem vorhande-
nen Raster aus dem Jahr 1670 sind es deren 50: Per-
son des Pfarrers, seine Admissio, seine Blicher, ob er
die Synodalakten habe, Sakramentenspendung, Bau-
lichkeiten wie Kirche (Patron und Weihe) oder Pfarr-
haus, ferner Pfarreiangehdérige, Beneficium, Kollator,
ob es in der Pfarrei haretische Blicher gebe. Weitere
drei «Quaestiones» ohne Jahr, aus dem 18. Jahrhun-
dert, haben 17, 27 und 28 Fragen.** Nach der Visita-
tion folgt ein Rezess, der etwaige Mangel aufzeigt
oder Anweisungen enthalt. Leider sind nur wenige
Rezesse erhalten: 1666, 1755, 1770 (im Protokoll)
und 1781. Aus dem Jahr 1780 ist ein Rezess flr das
Sextariat Schwyz, Kapitel Waldstatte, in den Kapitels-
akten®® aufbewahrt, der wahrscheinlich von General-
visitator Johann Simon Spengler dem Dekan Uberge-
ben wurde, als er ein Jahr spater zur Visitation kam.
Manche Kapitelsbeschlisse konnen auf Rezesse
zurlckgehen.

253 StATG Bd 1'30°0, 0.

254 BIASO A 2333.3, A 2334.3, A 2336.2 und A 2336.3.
255 StATG Bd 1’300, 0.

256 StATG Bd 1300, 3; hier auch der Rezess von 1755.

65



Dem Protokoll ist zu entnehmen, wie es etwa bei
einer Visitation zuging: Am 24. September 1721 tref-
fen in Pfyn zur Vesper ein Weihbischof Conrad Ferdi-
nand Geist von Wildegg, Generalvisitator Johann
Franz von Schorno, Convisitator Andreas Feuerstein,
ein Kaplan und die Diener; im ganzen acht Personen
und acht Pferde, wie das Protokoll vermerkt. Sie wer-
den empfangen und begriisst von Dekan, Kammerer,
Deputaten und - liturgisch gekleidet — unter dem
Baldachin zur Kirche gefiihrt. Dort begrisst sie beim
Eingang der thurgauische Archipraefectus. An den
beiden folgenden Tagen findet die Visitation statt.
Noch grosser angelegt ist 1730 die Visitation in
Frauenfeld. Der Generalvisitator Schorno kommt mit
einem nicht benannten Convisitator am Donnerstag-
abend, 17. August, an und kehrt erst wieder am
Dienstagnachmittag nach Konstanz zurick. Ein
Grund fir diese lange Anwesenheit ist nicht angege-
ben; auch tiber die Art der Durchfiihrung ist nichts zu
vernehmen. Hingegen kénnen die Kosten dem Pro-
tokoll entnommen werden: Die Gesamtkosten betru-
gen 169 fl 13 btz 3 x. Am Freitag stiftete ein Reding
sieben Flaschen Burgunder, am Samstag war das Mittag-
essen bei einem Rupplin, am Sonntag hielt die Stadt
Frauenfeld die Herren frei. Eigens wird erwdhnt, es
seien zehn Pferde gewesen, von denen etliche von
Donnerstag bis Sonntag, mehrere aber bis Dienstag
dastanden, was Kosten von 23 fl 11 btz 3 x verursacht
habe. Es missen also bedeutend mehr Leute anwe-
send gewesen sein als nur der Visitator und sein
Stellvertreter.

Dekanale Visitationen: Die Konstanzer Synode von
1567 verpflichtet die Dekane, jahrlich zweimal ihr De-
kanat zu visitieren, was aber nicht zur Ausfihrung
kommt, denn 1574 wird diese Verpflichtung dahin
gehend verandert, dass die Dekane nun zur Bericht-
erstattung nach Konstanz reisen missen; sie ziehen
es aber meist vor, schriftliche Berichte abzuliefern.?*’
Einen solchen Bericht hat um 1597 Dekan Andreas

66

Fasslin abgefasst. Die Synodalstatuten von 1610
schreiben jahrlich eine Visitation vor, erstmals ist sie
1647 in den Akten erwdhnt. Von da an sind bis zum
Ende des 19. Jahrhunderts gegen dreissig Uberliefert.
Acht Protokolle sind erhalten, dazu kommen funf Re-
lationen?*® (Visitationen im weiteren Sinn): Die Pfarrer
haben Fragen schriftlich zu beantworten zu ihrer Per-
son, zur Anzahl der Katholiken (eingeteilt in Kommu-
nikanten und Nichtkommunikanten), zu Bruderschaf-
ten, Prozessionen, Katechese, Schule. Fur Visitatio-
nen und Relationen hat Konstanz auch Vorgaben ge-
macht. Die Visitation von 1739/40%° ist bezuglich der
Pfarrer einmalig; unter anderem werden erfragt: Stu-
dium, Seeleneifer, Predigttalent, Sitten, musikalische
und 6konomische Fahigkeiten, sowie seine Statur.

Der Dekan besucht jeweils die Pfarreien, zum Teil
gemeinsam mit dem Kammerer, oder er teilt die Auf-
gabe mit diesem. Untersucht wird der Zustand und
die Sauberkeit der Kirche mit ihrem Zubehor: Para-
mente, Kelche, im Tabernakel das Ziborium mit den
Hostien sowie die Erflllung der seelsorgerischen
Pflichten, aber auch die Lebensfiihrung des Geistli-
chen —ausser er sei Ordenspfarrer —, wozu auch Laien
befragt werden. Die Relationen wie auch die Akten
der Visitationen schickt der Dekan nach Konstanz,
wo sie, wie es scheint, aufmerksam gelesen werden:
1756 macht Generalvisitator Zelling eine Reihe
von Anmerkungen wie auch 1767 Generalvisitator
Spengler.

Schwierigkeiten: Der Beichtiger und Pfarrer von Tani-
kon, Konventuale des Zisterzienserklosters Wettin-

257 BvK 1, S. 105-106.

258 BIASO A 2332.3, A 2333.1 und A 2335.3 sowie StATG Bd
1'30'0, 3.

259 Dekan Rauch nennt die Visitation 1739 «Relatio prima», die
Erganzungen von 1740 «Relatio secunda», was zeigt, dass
die Grenzen zwischen Visitatio und Relatio fliessend sind; so
konnten die Relationen auch mit Visitationen verbunden
sein.



gen, obwohl aufgerufen, entschuldigt sich jeweils
von der Generalvisitation. 1674 kommt er nicht, weil
er, wie er sagt, die Seelsorge nur aus christlicher Liebe
austbe. 1781 begrundet er sein Nichterscheinen an-
ders: Es geschehe nicht wegen eigener Fehler, nicht
aus dunklem Affekt oder um Ausflichte zu suchen,
sondern weil er gemdss Gehorsamsgeliibde dem Abt
gehorche, der ihm die Teilnahme an der Generalvisi-
tation verboten habe; fir dieses eine Mal dispensiert
ihn der Visitator, aber ohne Prajudiz fur die Zukunft.
Bei der letzten Generalvisitation im 18. Jahrhundert,
1797, ist der Pfarrer dann auch dabei. Die dekanale
Visitation hingegen wird nicht zugelassen. 1756 dus-
sert sich der Beichtiger Dekan Muller gegeniiber «be-
scheiden mit aller schuldigen Hochachtung», er
musse aus Gehorsam gegentber dem Abt die Visita-
tion verweigern. Bei der Visitation zehn Jahre spater
kann Dekan Schagg zwar die Pfarrbicher und die Ge-
fasse fur die heiligen Ole visitieren, aber zur Visitation
des Tabernakels und des Taufsteins in der Kirche wird
er nicht zugelassen. Auf Drangen des Dekans ist der
Beichtiger zwar bereit, die Visitation zuzulassen, aber
so, «dass es dem Gehorsam gegeniber dem Abt
nicht schadet», indem er befiehlt, das Allerheiligste
im Ziborium und das Taufwasser «in pelvi vulgo in
dem Taufkessel» in die Friedhofskapelle zu Gbertra-
gen. «ich [der Dekan] habe ihm geantwortet, dass
dies gegen die Ehrfurcht wie gegen den Modus der
Visitation verstdsst, die dort ausgeubt werden soll,
wo die Sakramente gespendet werden.» Offenbar
war eine Ubereinkunft mit Abt Kalin vorhanden, wel-
che die Visitation erlaubte; dieser Kontrakt sei aber,
so der Beichtiger, von Abt Muller**® widerrufen wor-
den. Bei der Visitation von 1772 kommt der Vertrag
mit Abt Kalin nochmals zur Sprache. Wiederum pro-
testiert der Beichtiger: Diese Ubereinkunft habe der
Abt ohne Wissen des Konvents abgeschlossen; sie sei
daher als unglltig erklart worden. Es kommt darum
weiterhin zur Ubertragung in die Kapelle. 1778 be-
merkt Dekan Noser in seinem Visitationsbericht, es

sei «ridiculosum», «ldcherlich», dass dabei die liturgi-
schen Gerate von der Klosterkirche, in der immer
Gottesdienst sei, in die neben der Kirche gelegene
Kapelle getragen wirden und nicht dort visitiert wir-
den, wo der Gottesdienst stattfinde. Sein Arger ist
spurbar, wenn er die Verweigerung der Visitation
«pertinacia et arrogantia» («Hartnackigkeit und An-
massung») Tanikons und Wettingens nennt. Von die-
sem «Brauch» spricht der Beichtiger auch an der Gene-
ralvisitation von 1797. Streng halt das Kloster Wet-
tingen an der Auffassung fest, die Klosterkirche sei
keine Pfarrkirche, die wirkliche Pfarrkirche sei in Elgg,
die liege im Zircherischen und sei jetzt haretisch (so
argumentiert er auch in den Visitationen von 1708,
1739, 1772 und 1797!). Und immer wieder bemerkt
der jeweilige Beichtiger, nur aus Gnade und Barm-
herzigkeit werde die Seelsorge gratis ausgeibt, d. h.
eigentlich seien die Beichtiger ja gar nicht Pfarrer.
Weniger Schwierigkeiten macht jeweils der Beichti-
ger und Pfarrer von Paradies.”®' Im 17. Jahrhundert
hat er sich noch gern von Generalvisitationen ent-
schuldigt, auch kamen die Dekane nicht bei ihm vor-
bei. 1681 wird an der Kapitelsversammlung gefragt,
ob der Beichtiger die Visitation zulassen musse — der
Generalvikar soll angefragt werden. 1708 lasst der
Beichtiger Dekan Oswald nur teilweise zur Visitation
zu. 1756 verweigert er die Visitation des Tabernakels
— sie sei Sache des Provinzials. 1766 ist der Provinzial
zur Visitation des Klosters anwesend und bestimmt,
dass die Visitation des Tabernakels zuzulassen sei.
Nun ist auch der Grund friherer Verweigerungen zu
erkennen, denn der Tabernakel befindet sich im
Schwesternchor, also in der Klausur. 1772 heisst es,
der Pater habe die Visitation immer zugelassen. 1778
wird lobend hervorgehoben, dies sei geschehen

260 Peter Kalin, Abt 1745-1762, Beichtiger in Kalchrain
1738-1742, in Tanikon 1742-1745. Peter Miiller, Abt
1762-1765: HS 1I/3, S. 482-484.

261 Fast ohne Ausnahme sind die Beichtiger Kapuziner oder
Franziskaner: Kuhn I/1, S. 263.

67



«cum summa reverentia et humilitate», also «mit
hochster Ehrfurcht und Bescheidenheit» — im Unter-
schied zu Tanikon!

Der Pfarrer der Einsiedler Pfarrei Eschenz, ein Welt-
priester, lasst 1661 den Dekan im Auftrag des Abtes
nicht zur Visitation zu, 1674 hingegen und 1708 ha-
ben die Dekane keine Muhe.

Der Pfarrer von Klingenzell, ein Konventuale des
Klosters Petershausen bei Konstanz, nimmt keine de-
kanalen Visitationen an. 1708 erklart er Dekan Oswald,
er stehe unter der Macht des Abtes und bitte daher,
die Visitation zu unterlassen. Als 1739 der Pfarrer
sagt, er sei exempt, schreibt Dekan Rauch, er wisse
nicht, ob das stimme; aber 1756 wird bestatigt, dass
der Pfarrer die dekanale Visitation nicht zulassen
musse. 1674 weigert er sich, an der Generalvisitation
zu erscheinen, 1781 ist er dabei.

Mit den drei Ordenspfarrern von Tanikon, Paradies
und Klingenzell befasst sich ein Brief, den Generalvi-
sitator Zelling 1755 an Dekan Muller schickt®®*: Er
werde sie speziell zur Generalvisitation einladen, und
wenn sie nicht kommen oder erkldren, nicht zu er-
scheinen, dann werde er bei glnstiger Gelegenheit
auf dem nachsten Weg in diesen Pfarreien oder Klds-
tern heimlich erscheinen, so dass sie sich seiner Visi-
tation nicht durch Flucht oder willktrliche Abwesen-
heit entziehen kénnten.

Den Fischinger Regularpfarrern bereiten die Visi-
tationen keine Miihe. Aus dem 17. Jahrhundert sind
keine Visitationen bekannt. 1708 besucht Dekan Os-
wald die Kirchen, an denen diese Pfarrer wirken, mit
Ausnahme von Au und Bettwiesen. 1755 geht Zel-
ling, wie er im oben erwahnten Brief schreibt, von
Rapperswil Uber Lichtensteig kommend in Lommis
zum Mittagessen und am Abend nach Fischingen.
Auch bei den Generalvisitationen von 1781 und 1797
gehen die Visitatoren zuerst zu den Fischinger Pfar-
rern. Nur flr die bereits erwahnten Kirchen von Au
und Bettwiesen hat der Abt eine dekanale Visitation
nie zugelassen. 1781 spricht der Generalvisitator den

68

Abt an wegen der Differenzen, die es anlasslich einer
Visitation mit dem Dekan gegeben hat. Der Abt er-
klart, die Kirchen seien nur Filialen; wirden sie als
Pfarrkirchen betrachtet, bestiinde die Gefahr, dass
die «Acatholici»** auf Grund des Friedensschlusses
eine eigene Pfarrei errichten konnten; das heisst, die
Kirchen wirden somit paritatisch.

Zur Pfarrei Uesslingen, einer Kollatur der Kartause
Ittingen, gehdren die beiden Kapellen in Buch und in
Warth. 1756 protestiert der Prior gegen die Visitation
durch den Dekan: Diese Kapellen seien keine Filialkir-
chen von Uesslingen, sondern der Kartause unter-
stellt und es wiirden darin auch keine Sakramente ge-
spendet. Aber, so entgegnet Dekan Mudiller, jeden
Monatssonntag® sei in Warth Gottesdienst. Visitator
Zelling.schreibt dazu, alle vom Bischof geweihten Kir-
chen, selbst wenn sie keine Filialen seien, unterstin-
den der Visitation. Das hat die Prioren von Ittingen je-
doch nicht beeindruckt; 1766, 1772 und 1778 wird
abermals gegen Visitation protestiert.

1647 will der Magistrat von frauenfeld Dekan
Christoph Keller zur Visitation der Filialkirche in der
Stadt nicht zulassen; 1661 erklart er, der Ort und der
Pfarrer seien dem Kapitel nicht inkorporiert, daher sei
eine Visitation nicht erlaubt. Dekan Keller schreibt
dazu, der Magistrat meine, Privilegien zu haben, was
unglaubhaft sei; von einem Mandat des Bischofs in
dieser Sache héatte er mehr Respekt. Der Pfarrer hin-
gegen hat die Visitation ohne weiteres angenom-
men. Auch mit den Kapldnen haben es die Dekane
nicht immer leicht. 1696 heisst es in den Statuten, sie
wirden keine Obern anerkennen. Als 1708 zwischen
dem Pfarrer und den Kaplanen Unstimmigkeiten
sind, fugt Dekan Oswald hinzu: «Das berihrt mich

262 StATG Bd 1'30°0, O.

263 «Acatholici» = «Nichtkatholiken» und «Heterodoxi» = «An-
dersglaubige»: fur Reformierte bzw. Evangelische ge-
braucht.

264 Besonders festlich gestalteter Sonntag mit Prozession, meist
verbunden mit marianischen Kongregationen.



nicht», besonders weil von den «Weltlichen» der eine
oder der andere bevorzugt werde; er hoffe aber, dass
«unsere Oberen» den Frieden herstellen kénnen.
Dekan Rauch stellt 1739 fest, die Kaplane wollten
nicht Kapitulare werden, auch nahmen sie kein De-
kret des Dekans an.

Im Oktober 1739 schreibt der Kammerer an den
Dekan, der Pfarrer von Gachnang verweigere die Vi-
sitation der Kirche; sie werde immer vom Abt von Ein-
siedeln vorgenommen. Daraufhin geht der Kamme-
rer ins Schloss zu Baron Rupplin, dem «Einsiedlischen
Obervogt». Dieser «hat es mir [dem Kammerer] rund-
herauB gesagt: Wenn ich von der Kirchen Visitation
nit hatte wollen abstehen, so hatt er mich mit
Gewalth zur Kirche hinausfihren lassen, dan diBeB
seye kein Capitular Kirche, sondern ein Furstlich Ein-
siedlische SchloB Cappel und werde der Priester auf3
Gnade die Parochialia zu administrieren zugelas-
sen.»*®

1.10.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Konstanzische Visitationen: Obwohl im Konkordat
vorgesehen, kann St. Gallen alle geplanten Konstan-
zer Visitationen der Pfarreien des Offizialates verhin-
dern. Einige Briefe aus dem Jahr 1666 geben Aus-
kunft, wie eine solche Verhinderung geschah®®: Die
Konstanzer Kurie schickt dem Dekan des Kapitels
St. Gallen, Pfarrer Laurenz Schelling in Arbon, die
«Quaestiones praeliminares» zu. Acht Tage brauche
der Pedell, um die Fragebogen den 39 Pfarrern sowie
den Kaplanen, Primissaren und Koadjutoren, insgesamt
rund 60 Priestern, zuzustellen, teilt der Dekan dem
Generalvisitator Johann Blau mit. Am 6. Oktober
schreibt Offizial P. Maurus Heidelberger dem Dekan:
Um schlimme Folgen zu vermeiden, die aus der Visi-
tation durch Konstanz entstehen kénnten, bitte er
um Zusendung der «Quaestiones», was auch ge-
schieht; denn postwendend teilt der Offizial am 9.
Oktober dem Dekan mit, die Intention, eine Visitation

im Gebiet des Abtes durchzufuhren, zeige den guten
Eifer des Visitators, aber die Fragen wiirden gegen die
Rechte, die Privilegien und die Konkordatsbestim-
mungen verstossen. Freundschaftlich ladt er den Visi-
tator ein, die Sache mit ihm in Rorschach zu bespre-
chen. Nochmals, am 20. Oktober, erklart sich der Of-
fizial bereit, in Arbon seine Zweifel wegen der «Quaes-
tiones» vorzutragen; er wolle die Visitation nicht
verhindern, wenn sie gemdss Konkordat geschehe.
Am 23. November nimmt sich der Geistliche Rat in
Konstanz in einem Brief an Generalvisitator Blau der
Sache an. St. Gallen kénne die Visitation kaum ver-
hindern, das ware gegen den Wortlaut des Konkor-
dates. Ein undatierter Brief ohne Anrede und Unter-
schrift — vermutlich eine Abschrift —, der aber vom
Abt stammen muss, nimmt Bezug auf eine zweima-
lige Bitte des Generalvisitators, die Visitation zu ge-
statten: Nach Konsultationen mit nicht wenigen Be-
ratern sei er — der Abt — zum Entschluss gekommen,
dass er die Erlaubnis nicht geben konne, da der Sinn
des Konkordates zweifelhaft und dunkel sei. Damit
spielt er an auf die Bestimmung, eine Visitation dirfe
sich nicht in den Belange des Abtes einmischen. Fur
die Seelsorge ist der Abt zustandig, doch befassen
sich die «Quaestiones» auch damit. Die Visitation
fand nicht statt. Einige st. gallische Pfarrer scheinen
die «Quaestiones» aber doch beantwortet zu haben,
denn wenigstens vom Pfarrer von Romanshorn ist ein
Antwortblatt erhalten geblieben.?

1739 versucht Konstanz nochmals eine Visitation
durchzufuhren: Der Generalvisitator Franz Andreas
Rettich beginnt ohne vorhergehende Anzeige an
St. Gallen Pfarreien des Abtes, angefangen mit Som-
meri, zu visitieren. «Hinterrucks mit plétzlicher Turba-
tion» sei das geschehen, so ein «Wahrhafter Bericht,
was sich bey der im letzt-verwichenem Herbstmonath

265 StATG Bd 1'30°0, 0. Das Schloss Gachnang gehort seit 1623
dem Kloster Einsiedeln: HS II/1, S. 576.

266 BIASO A 2333.4.

267 StATG Bd 2'00'0, 0.

69



1739 vom dem Furstlich-Bischoflich-Constanzischem
Herrn Officialen Doctor Rethich in dem Furstlich-
st. Gallischen Gebiethe attendierten Visitation zugetra-
gen. Zusammengeschrieben von Joann Pfister, Co-
adiutor, Engelburg im GeiBerwald den 12 Decmbr
1791».%*® Abgewiesen «mit gleicher Bescheidenheit»
von den Pfarrern in Steinach und Morschwil, wird ihm
vom St. Galler Fiscal®® bedeutet, die Visitation zu un-
terlassen. Rettich aber fahrt weiter und beruft sich
auf den Bischof. Der Fiscal antwortet, der Bischof sei
80-jahrig, zurzeit abwesend und wolle das sicher
nicht. Da habe Rettich «gewaltig zugesetzt unter
Androhung geistlicher Strafen». Dann habe man ihn
polizeilich, «doch ohne ihm einige Gewalth anzule-
gen» nach Arbon abgefiihrt. Nach einigen Auseinan-
dersetzungen kommt es 1748 zum zweiten Konkor-
dat, worin dem Bischof von Konstanz kaum mehr
Rechte zugestanden sind.?”

Aber auch mit den Visitationen der bischéflichen
Pfarreien gab es Schwierigkeiten. So ist in der
«Summa» die Frage aufgenommen, wer den Dekan
fur die Visitation dieser Pfarreien bezahle. Ein Jahr vor
der Herausgabe der «Summa» antwortet 1773 Kon-
stanz: Wie es auch anderswo gehalten werde, aber —
so wohl der Entschluss des Offizials P. Iso Walser —
diese Entschadigung kénne nicht der Kapitelskasse
entnommen werden, denn diese sei zum gréssten Teil
von den St. Gallischen gestiftet worden; daher ware
es unbillig, etwas auszugeben fir die Visitation von
nur zwolf bischéflichen Kirchen. Die Beifigung, dies
belaste das Gewissen des Dekans und des Kammerers,
der die Rechnung fiihre, mag auch nicht weiter ge-
holfen haben. Es gibt aber im Dekanat St. Gallen
auch kapitelsfreie Pfarreien: die Klosterpfarreien
Miinsterlingen und Kreuzlingen mit Guttingen, Bi-
schofszell und die vom Stift abhangigen Sulgen und
Berg. P. Walser schreibt von zwolf zu visitierenden Kir-
chen (das sind jene, deren Pfarrer Kapitulare sind).
Die Frage, ob die kapitelsfreien Pfarreien von der Visi-
tation durch den Dekan ausgenommen sind, beant-

70

worten die Akten nicht. Von der Pfarrei Wertbihl im
Dekanat Wil, die weder zum Kapitel noch zum Offizi-
alat gehort, ist von keiner Visitation die Rede; nur bei
der Generalvisitation im Dekanat Frauenfeld-Steck-
born von 1666 kommt man manchmal auf diese Pfar-
rei zu sprechen: Der Pfarrer wolle exempt sein und su-
che mit keinem anderen Priester den Kontakt.

St. Gallische Visitationen: Im Unterschied zu Kon-
stanz, wo die Geistlichen an einem Ort zusammenge-
rufen werden, visitiert meist der Abt mit seinen Be-
gleitern jede Pfarrei personlich; dekanale Visitationen
haben daneben keinen Platz. Das ist schon so vor
dem Konkordat von 1613: Anlasslich der grossen Vi-
sitation von 1586 durch Pyringer erklart der Pfarrer
von Mosnang und Dekan des Kapitels Wil, Jacobus
Stessel, der Abt habe ihm verboten, die Pfarreien zu
visitieren, da Bischof Bonhomini ihm dieses Recht
Ubertragen habe. Zwar winscht der Visitator den-
noch, dass der Dekan gemadss den Synodalstatuten
visitiere, wenn der Abt Einwénde mache, soll er es mel-
den.””' Aber da wird der Abt der Starkere gewesen sein.

2 Klerus

2.1 Herkunft, Alter und Amtsdauer der
Sakularpfarrer

2.1.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

Bei einigen Visitationen werden Herkunft und Alter
der Pfarrer erfragt (in der zweiten Halfte des 17. Jahr-

268 StATG Bd 2'00°0, 0.

269 Inhaber eines Amtes, das es auch an den bischoflichen Or-
dinariaten gibt. Er hat vielfaltige Kompetenzen besonders in
der Finanzverwaltung und beim Strafvollzug; vgl. HS 12,
S.611-612.

270 Vql. Duft, S. 95-98.

271 Vasella, S. 175-176.



hunderts in den Jahren 1661, 1666 und 1674). An ers-
ter Stelle stehen Pfarrer aus Zug, gefolgt von den
Stiddeutschen, vor allem aus Konstanz. Daneben sind
erwahnt einige Luzerner, wenige Wiler, ein Rappers-
wiler, aber kein Thurgauer. Es fallt auf, wie jung die
Pfarrer sind: 1661 ist das Durchschnittsalter 36, nur
wenige Jahre spater, 1666, sinkt es auf 34; 1674 ist
das Alter nicht angefiihrt. Die Zeit, die ein Pfarrer auf
einer Pfarrei bleibt, ist oft kurz: Eine grosse Mehrheit
begnigt sich mit zehn und weniger Jahren. Doch gibt
es auch einige seltene Ausnahmen.*? Gemadss den Vi-
sitationen, die zwar nur einen beschrankten Einblick
geben, sind die Jahre von 1661 bis 1666 fir viele
Pfarrer «Wechseljahre»: Von den 18 Pfarrern bei der
Visitation von 1661 (bei zwei vakanten Pfarreien) sind
1666 noch drei in der gleichen Pfarrei, drei haben die
Pfarrei innerhalb des Dekanats gewechselt, einer ist
gestorben, elf sind weggezogen. Etwas besser sieht
es zwischen 1666 und 1674 aus: Von 19 Pfarrern sind
zwolf in der selben Pfarrei geblieben, von denen drei
schon 1661 dabei waren. Fragt man nach der Ursa-
che der vielen Wechsel und der kurzen Amtszeiten,
kann die Antwort etwa lauten: Thurgauer als Pfarrer
waren selten und die vielen meist jungen Pfarrer aus
der Innerschweiz kamen zum Teil nur fir relativ kurze
Zeit in den Thurgau. Kamen sie als «Entwicklungshel-
fer»? Haben sie sich, aus katholischen Gegenden
stammend, an die paritdtischen Verhaltnisse und die
kleinen Pfarreien nicht gewdhnen kénnen? Die vielen
Wechsel haben vermutlich die oben erwahnten nie-
deren Durchschnittsalter zur Folge.

Im 18. Jahrhundert, nachdem Homburg, Mam-
mern und Eschenz von Ordenspriestern besetzt wur-
den und Sirnach zum Kapitel kam, sind 19 Weltpries-
ter Pfarrer. Schon bei der Visitation von 1708 nehmen
die acht Thurgauer die erste Stelle ein, gefolgt von
sechs aus der ubrigen Schweiz — zwei Zuger, zwei
Rapperswiler, je einer aus Nidwalden und Schéanis —
und vier Konstanzern; ein Pfarrer ist nicht erwahnt.
1754 sind elf Thurgauer Pfarrer, sieben Stiddeutsche

und ein Innerschweizer. Im letzten Viertel des Jahr-
hunderts stellen die Stiddeutschen die Mehrheit (acht
bis zehn), die Thurgauer®” folgen (sechs bis acht), drei
kommen aus der ubrigen Schweiz. Der Altersdurch-
schnitt liegt wdhrend des ganzen Jahrhunderts zwi-
schen 46 und 48 Jahren; sinkt oder steigt dieser
Durchschnittswert, pendelt er sich nur wenige Jahre
spater wieder ein.?””* Die Pfarrer bleiben nun langer in
einer Pfarrei, Dienstzeiten unter zehn Jahren sind sel-
tener geworden, etwa die Halfte bleibt zwanzig Jahre
und langer, zehn Uber 40 Jahre, davon zwei Uber
50.7”> Weil bei acht Visitationen oder Relationen?’®
das Alter angegeben ist, kann bei den meisten tber
die Amtszeit das Alter berechnet werden, bis zu dem ein
Pfarrer seinen Dienst versah. Zehn Pfarrer sind bei der
Amtsaufgabe zwischen 50 und 59, zw6lf zwischen
60 und 69, zwolf 70 und élter. Nicht in allen Fallen ist
das Todesjahr angegeben, doch werden Resignaten
bei den Visitationen selten erwdhnt, hingegen sind

272 Die langsten Amtsjahre: 53 Jahre: Pfarrer Pforzheimer aus
Konstanz in Ermatingen 1666-1719 (gestorben im Alter
von 79 Jahren); 40 Jahre: Dekan Keller aus Konstanz, Pfar-
rer in Leutmerken 1642-1682 (gestorben im Alter von 71
Jahren). Die verschiedenen Amtszeiten nach Kuhn I/1; Kuhn
konnte nicht fur alle Pfarreien vollstandige Listen erstellen,
ebenso wenig ist bei allen Pfarrern die Herkunft angegeben.

273 Unter ihnen befinden sich 1749-1768 drei aus Wuppenau
geburtige Pfarrer mit Namen Johannes Wick: 1) geb. 1692,
in Leutmerken 1736-1768; 2) geb. 1717, in Huttwilen
1749-1769; 3) geb. 1718, in Uesslingen 1748-1769 und in
Huttwilen 1769-1783. Ein Onkel und zwei Neffen? Dass
Nr. 3 der Nachfolger von Nr. 2 wurde, hat Kuhn /1, S. 208, dazu
verfiihrt, aus den beiden eine Person zu machen. Nr. 2 wird
bei der Generalvisitation 1781 erwahnt als ein schwerhéri-
ger Mann, der keine Seelsorge mehr austiben kann: Richtig
heisst es hier zunachst, er sei 20 Jahre in Hittwilen gewesen;
dann jedoch heisst es irrtimlich, er sei friher Pfarrer von
Leutmerken gewesen und habe vor drei Jahren resigniert
(wahrend es in Wirklichkeit vor zwolf Jahren gewesen ist).

274 1739:43; 1744: 47, 1766: 52; 1769: 46.

275 Nach Kuhn I/1.

276 1708, 1781 in BIASO A 2335.3; 1739, 1744, 1754, 1766,
1769, 1792 in StATG Bd 1'30'0, 3.

71



immer wieder Vikare genannt, welche dltere oder
kranke Pfarrer unterstitzen.

2.1.2 Dekanate St. Gallen und Wil
(thurgauische Pfarreien)

Angaben konnen nur fir das 18. Jahrhundert ge-
macht werden.””” Hier ist von der Herkunft her die Zu-
sammensetzung bunter: Innerschweizer aus allen Or-
ten sind vor allem anzutreffen in Bischofszell und in
den vom Stift abhangigen Pfarreien Sulgen und Berg.
Im Unterschied zu Frauenfeld-Steckborn sind hier
Pfarrer aus den Gebieten des Abtes zu finden, beson-
ders in den Pfarreien des Offizialates. Daneben aber
fehlen auch die Konstanzer nicht, einige Studdeut-
sche und aus Rapperswil Stammende kommen hinzu.
Hingegen sind die Thurgauer eher rar. Bei den Amts-
zeiten fallt auf, dass die klrzesten bei den Pfarreien
des Offizialates zu finden sind, nur in Sommeri sind
zwei Pfarrer Uber dreissig Jahre lang tatig. Wup-
penau, eine Kollatur der Kommende Tobel, hat drei
Pfarrer mit zwanzig und mehr Jahren Amtszeit.

2.2  Ausbildung und Fihigkeiten

2.2.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

An der Generalvisitation 1666 sind bei knapp der
Halfte der Weltgeistlichen die Studienorte angege-
ben. Bevorzugter Studienort scheint Luzern gewesen
zu sein, was wohl auch mit der grossen Zahl der In-
nerschweizer zusammenhangt; es folgen Konstanz
und Freiburg i. Br. Zwei Pfarrer waren in Mailand. Im
18. Jahrhundert wird der Studienort nicht erfragt. Die
Visitation 1708 hat nur wenige Bemerkungen tber
die Art des Studiums: Ein Pfarrer ist Lizentiat, ein an-
derer Magister, von einem Dritten wird gesagt, er
habe spekulative Theologie studiert. Mehr Auskiinfte
geben die spateren Akten. 1739 haben die meisten

72

praktische (Moral-)Theologie studiert, fast ein Viertel
zusatzlich Kirchenrecht, einer spekulative Theologie
und vier Philosophie, ein anderer brachte es zum Ma-
gister (schon 1708 erwahnt). Spater hat fast jeder
sich der praktischen Theologie und dem Kirchenrecht
gewidmet, 1756 haben drei Pfarrer spekulative Theo-
logie studiert, ein Pfarrer ist Baccalaureus, 1769 hat
ein Pfarrer mit dem Lizentiat abgeschlossen, 1792 ei-
ner mit dem Doktorat. Fur die praktische Ausbildung
ist vor der Priesterweihe das seit 1735 bestehende
Priesterseminar in Meersburg zu besuchen — anfangs
far kaum mehr als ein Vierteljahr, ab 1744 in der Re-
gel fur zehn bis zwo6lf Monate. Aber schon in der
Mitte des 17. Jahrhunderts besteht in Luzern ein ei-
genes Kolleg, so dass sich die Eidgenossen weigern,
nach Meersburg zu gehen.””® Zur Frage, wie weit das
auch fur Thurgauer gilt, denen Meersburg néher
liegt, gibt es keine Untersuchung. Auf die Priester-
weihe folgt in den Heimatpfarreien die Primiz. Die
Ditzesanstatuten schreiben vor, dass die erste Messe
ohne weltlichen und dusserlichen Pomp gefeiert wer-
den soll. Zum einfachen Mahl dirfen nur eingeladen
werden einige ehrenhafte Manner, von den Frauen
die Mutter, die Schwestern, Verwandte im zweiten
Grad; alle Uppigkeit, Trunkenheit, Lustbarkeit sowie
das Tanzen ist untersagt, gegen Priester, die sich da-
bei verfehlen, hat der Generalvikar mit Gefangnis
oder einer anderen Strafe vorzugehen.

1739 mussen die Geistlichen Uber ihre Fahigkeiten
Auskunft geben: Musikalisches und 6konomisches
Koénnen, Predigttalent. Drei Pfarrer geben an, dass sie
ein Instrument spielen kénnen, ein Drittel etwa be-
zeichnet sich als unmusikalisch. Die meisten verste-
hen sich als gute Okonomen, einer meint, fiir den
Haushalt geniige es. Mit wenigen Ausnahmen schrei-
ben sich alle ein gutes Predigttalent zu, zwei verwei-

277 Sie sind Kuhn 1/2 entnommen. Auch hier ist zu bemerken,
dass nicht bei allen Pfarrern die Herkunft angegeben ist,
auch das Alter kann nicht entnommen werden.

278 Vgl. HS 112, S. 137-138; BVK 1, S. 140; Schwegler, S. 207.



sen auf die Zufriedenheit der Zuhorer, zwei geben zu,
dass sie nur mittelmassige Prediger seien. Da sich, wie
es scheint, die Kurie auch fur die Statur der Pfarrer
interessiert, sei das Ergebnis hier mitgeteilt: Knapp
mehr als die Hdlfte der Pfarrer ist von mittlerer
Grosse, keiner gibt eine kleine Statur an.

2.2.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Uber die bischoflichen und die kapitelsfreien Pfarrer
gibt es keine Angaben. Die Abte sorgen fiir eine gute
Ausbildung ihres Klerus und unterstiitzen Pries-
teramtskandidaten finanziell. Auch hat das Offizialat
ein eigenes Seminar, das ins 17. Jahrhundert zuriick-
geht; die Priesterweihe findet in Konstanz statt.
«1690 tadelt Abt Colestin die Gewohnbheit, fur die
Primizen nach Art einer Hochzeit eine geistliche Braut
sowie geistliche Vater und Mdtter zu wahlen, meist
mit starker (finanzieller) Belastung derselben.»*"

2.3 Klerikales Leben

2.3.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

Vorschriften der Diézesanstatuten: Im zweiten Teil
der Synodalstatuten tragt der Titulus | die Uberschrift:
«De Vita et Honestate Clericorum», «Uber das Leben
und die Wirde der Kleriker».

Was die Statuten zum Ausseren vorschreiben,
widerspiegelt in manchem die Mode der damaligen
Zeit. Die klerikale Tonsur ist jeden Monat zu erneuern.
Keiner soll einen hdsslichen Bart tragen, der Schnurrbart
darf nicht Gber die Lippen reichen, damit der Priester
bei der Kelchkommunion nicht die Ehrfurcht verletze.
Erlaubt ist einerseits nach «germanorum more»,
«nach deutscher Sitte», die Haare langer zu tragen,
anderseits durfen sie auch zurtckgeschnitten wer-
den. Die Kleidung hat ehrenhaft, einfach und immer
in Schwarz zu sein; in den Stadten ist der (lange) Ta-

lar zu tragen, in den Dorfern darf er kirzer sein. Das
Kollar soll flach sein, Halskrausen, welche die Militars
und die Fursten zieren, sind verboten, ebenso Arm-
spangen, Ringe, geschwollene, zerschiedene und ele-
gante Schuhe sowie Waffen, sei es zum Angriff oder
zur Verteidigung; wer aber Uber Land unterwegs ist,
darf ein «kleines Schwert» tragen.

Bei einigen Vorschriften zum Benehmen des Klerus
wird zum Teil auf bestehende Missstande hingewie-
sen. Einfach muss der Tisch der Kleriker sein, Kost-
lichkeiten und Verschwendung sind verboten. Die
Gastfreundschaft bestehe nicht in glanzenden und
verschwenderischen Gelagen, sondern in freigebigen
Almosen. Ess- und Trinkgelage bis in die Nacht hinein,
sei es zu Hause oder 6ffentlich, sind abzulehnen, da
sie nicht ohne Gefahr fur Leib und Seele seien. Leider
komme es aus schlimmer Gewohnheit vor, dass viele
Kleriker Wirtschaften besuchen und mit Bauern und
anderen bis tief in die Nacht hinein trinken. Wird ein
in der Wirtschaft trinkender Pfarrer ertappt, zahlt er
beim ersten Mal zehn Gulden Busse, beim zweiten
Mal bekommt er zehn Tage Haft, beim dritten Mal
verliert er sein Beneficium, d.h. seine Stelle. Wirts-
hausbesuche sind nur dann erlaubt, wenn einer unter-
wegs ist zu einem Freund, bei ehrenhaften Hochzei-
ten oder aus einem anderen legitimen Grund. Schwer
bestraft werden jene, die sich betrinken. Blasphemie
und Schwaren ohne Grund und Ehrfurcht verdiene
strengste Strafe. So gross sei der Leichtsinn gewisser
Kleriker, dass sie bei Gastmahlern und dhnlichen Zu-
sammenkinften an Possen, verschiedenen Spielen,
Spassen, lautem Geldchter teilnahmen, was alles der
klerikalen Wirde widerspreche. Uberhaupt ist der Be-
such profaner Schauspiele, die Teilnahme an Tanzen
und Turnieren verboten. Der Handel und das Betrei-
ben einer Wirtschaft gezieme dem Klerus nicht. Aber
den von eigenen Reben gekelterten Wein, der Teil des
Einkommens ist, darf er verkaufen; nur soll er das

279 Duft, S. 109; zum Ganzen ebd. S. 105-109.

73



nicht personlich tun, sondern durch ehrenhafte Per-
sonen, welche den Wein mit Mass und ohne Argernis
zu verursachen herausgeben. Wenn der Pfarrer selber
zu einem Mahl einladt, darf es nicht an einem Fest-
oder Fasttag geschehen; tut er es dennoch, wird er
mit zehn Gulden bestraft. Die freie Zeit, die einem
Kleriker bleibe, habe er nicht mit leichtsinnigen Per-
sonen, nichtigen Konversationen, uberfliissigen Spa-
ziergangen auf den Platzen und Gassen zu verbrin-
gen, sondern mit Studium, Schriftlesung, Werken der
Frommigkeit und der Caritas.

Ein Abschnitt gibt Einblick in raue Sitten der da-
maligen Zeit. Bestraft werden kann mit Verlust des
Beneficiums, «wer einen anderen Kleriker oder einen
Laien mit lasterlichen Vorwurfen schmaht, verflucht,
ihn mit Waffen oder Fausten schlagt, an den Haaren
oder am Bart reisst, Holzer, Steine, Humpen, Glaser
nach ihm wirft, an den Glieder verletzt oder verstiim-
melt». Bestraft wird nach der Schwere des Falls.

Der Titulus XVIIl befasst sich mit dem Konkubinat.
Wer im Konkubinat lebt, wird mit dem «Schwert der
Exkommunikation» bestraft, bis er sich gebessert hat.
Aber nicht nur das Konkubinat sei zu meiden, son-
dern auch das Zusammensein und der vertraute Um-
gang mit Frauen, damit nicht irgend ein Verdacht ent-
stehen konne; es sei — so geben die Statuten zu be-
denken — nicht immer leicht, die Keuschheit zu be-
wahren und im Umgang mit Frauen den guten
Namen zu bewahren. In «seiner Familie» soll der
Geistliche verwandte oder andere ehrenhafte Frauen
fortgeschrittenen Alters haben. Verdachtigungen
konnten nicht vermieden werden, wenn «die Frauen
jung, herausgeputzt, schamlos sind und einen
schlechten Namen und Ruf haben».

Geistliches Leben: Im Rezess zur Visitation von 1666
wird von den Geistlichen die tdgliche Schriftlesung

verlangt. Der Rezess von 1781 zeigt, dass die tagliche
Meditation schon seit langerer Zeit vorgeschrieben

ist, ebenso auch die Exerzitien. Wie st. gallische Pfar-

74

rer bezeugen, waren solche Kurse schon 1735 bei
den Kapuzinern in Frauenfeld moglich.*® Im Rezess
von 1755 fordert Generalvisitator Johann Josef Zel-
ling jahrliche Exerzitien und bekréftigt diese Forde-
rung 1757 in einem Brief an Dekan Mdiller.?®' Johann
Simon Spengler verlangt sie im Rezess von 1781 jedes
oder jedes zweite Jahr. Die vorangegangene Visita-
tion hat gezeigt, dass einige wenige diese Forderung
nicht erfallt haben; sie wurden deswegen ermahnt.
Zum Breviergebet werden in den vorhandenen Akten
keine Bemerkungen gemacht.

Oft aber wird gefragt nach der Beichte der Pries-
ter. Bereits die «Charta visitatoria» hat die Kleriker
ermahnt, wenigstens einmal im Monat zu beichten;
die Synodalstatuten verlangen die Beichte mindes-
tens alle vierzehn Tage. 1666 wird jeder Geistliche
nach seiner Beichtgewohnheit befragt. Eine grosse
Zahl beichtet alle acht Tage; fur die Saumigen ver-
langt der Rezess die Beichte wenigstens alle vierzehn
Tage; dartber sollen sie Auskunft geben, wenn der
Dekan sie befragt. 1674 ist die gleiche Frage wieder
gestellt, zudem mussen die Geistlichen angeben, bei
wem sie gebeichtet haben: meist bei einem Nachbar,
auch bei den Kapuzinern in Frauenfeld oder Kon-
stanz. 1684 wird an der Kapitelsversammlung vorge-
schlagen, dass in Zukunft jeder Kapitular einen Zettel
beibringe, der Auskunft gibt, bei wem er in den letz-
ten vierzehn Tagen gebeichtet hat. Woher die Anre-
gung zu diesem Antrag stammt, wird nicht berichtet.
Zu einem Beschluss kommt es erst im nachsten Jahr:
Jeder Pfarrer soll den Beichtzettel bringen, vom
Beichtvater eigenhandig unterzeichnet, damit der
Dekan, der Kammerer, die Sextare und die Ubrigen
Kapitulare daraus erkennen kénnen, ob er innerhalb
von vierzehn Tagen einmal oder &fters gebeichtet
habe. In einem Nachtrag zu den Statuten von 1647
heisst es, alle Kapitulare hatten in jeder Versammlung

280 Duft, S. 132.
281 StATG Bd 1'30°0.



die abgelegten Beichten nachzuweisen, und zwar
von der Hand des Beichtvaters bestatigt und mit Sie-
gel befestigt. Nach den Statuten von 1701 betrifft
diese Regelung nur die vorangegangenen zwei Wo-
chen. 1707 sagt Dekan Oswald im Kapitel, zuklnftig
mussten alle das Zeugnis abgelegter Beichten vor-
weisen. Auch bei seiner Visitation ein Jahr spater
stellt er wieder die Frage nach der Beichte und dem
Beichtvater. Da scheint die Beichte alle ein oder zwei
Wochen (blich geworden zu sein. Bei der Generalvi-
sitation 1781 werden zwei Pfarrer, die nur etwa mo-
natlich beichten, ermahnt, dies alle vierzehn Tage zu
tun. Wie lange aber der Beschluss von 1685 gliltig
blieb und wie er ausgefiihrt wurde, dariiber gibt es
keine Nachrichten. Die Statuten von 1796, welche
sonst alle friheren Beschlisse nochmals auffihren,
erwahnen ihn jedenfalls nicht mehr.

Seelsorge und seelsorgerliche Pflichten: Von den
Geistlichen wird verlangt, dass sie in der Seelsorge
eifrig sind. An den Visitationen mussen die Pfarrer
Auskunft geben besonders tber Predigt und Kate-
chese. 1647 werden die Pfarrer von Eschenz und
Waéngi wegen der Nachlassigkeit in der Katechese ge-
tadelt. Aber der Eschenzer Pfarrer ist auch ein zanki-
scher Mann, und so ist hier zu berichten von dem ein-
zigen in den Akten verburgten «Kinderstreik»: In der
Katechese, die er allerdings oft ausgelassen habe,
war er streng, bedrohte die Kinder mit Schlagen und
Ausschluss, sprach sie mit harten und derben Worten
dergestalt an, dass die Kinder den Unterricht nicht
mehr besuchten; die Eltern konnten sie weder mit der
Rute noch mit guten Worten zwingen, am Unterricht
teilzunehmen. Aus dem Bericht des Dekans scheint
dessen Sympathie mit den Kindern durch. Auch bei
den Generalvisitationen wird auf die Katechese Wert
gelegt. Der Rezess von 1666 ermahnt, die Katechese
fleissig zu erteilen; 1781 rlgt der Rezess jene Pfarrer,
die bisweilen die Katechese ausfallen lassen.

Wegen der Nachldssigkeit des Pfarrers von Wein-
felden klagt 1661 die Gemeinde. Der Dekan findet,
dass schon die zerbrochenen Hostien im Ziborium
von der grossen Nachldssigkeit zeugen, zudem sei
dieser Pfarrer zénkisch.

In der Visitation von 1739 wird auch nach dem
«Zelus animarum», dem «Seeleneifer», gefragt. Die
meisten bezeichnen den Eifer als gut, vier verweisen
darauf, dass sie nach Kraften eifrig sind, einer
schreibt: «Facio, quod possum», «Ich tue, was ich
kann». 1766 klagen die Pfarrangehérigen von Bichel-
see, der Pfarrer sei nachlassig im Besuch der Kranken,
er pflege ihn hinauszuschieben, wenn sie nicht dem
Tod am ndchsten seien. Der Pfarrer sei Konventuale
von Fischingen, der Prior habe ihn schon o&fters, aber
vergebens ermahnt. Der Abt konne ihn leicht aus-
wechseln, ist die Meinung des Dekans. Bei der Gene-
ralvisitation 1781 sagt der Visitator zum Abt von Fi-
schingen, die Regularpfarrer sollten am Besuch der
Kranken nicht gehindert werden, worauf der Abt
antwortet, es werde niemand daran gehindert, aber
es sei darliber zu wachen, dass keiner die Kranken-
seelsorge als Vorwand nehme, der Ordensgemein-
schaft zu entfliehen.

Ein Pfarrer ist zur Residenz verpflichtet: Er darf nie
mehr als drei Tage abwesend sein, bis zu einer Woche
muss er den Dekan anfragen, fir langere Abwesen-
heit den Generalvikar (so nach den Statuten von
1796, ahnlich schon die Synodalstatuten). Nach dem
Einhalten der Residenzpflicht werden die Pfarrer auch
1739 befragt. An der dekanalen Visitation von 1756
zeigt sich, dass der Pfarrer von Mullheim nachlassig in
der Seelsorge ist und die Residenzpflicht nicht ein-
halt, «so dass die wenigen Schafe einen verachtlichen
Affekt gegen die eigene Kirche und ihre Seelenhirten
haben». Generalvisitator Zelling merkt an: «Dieser
Pfarrer ist lau, wenn er nicht mehr Sorge fir die Kir-
che und Eifer zur Erfullung seiner Pflichten hat.» Er
wird fur einige Monate ins Seminar gerufen, damit er
dem Seelenheil besser dienen konne. Zudem muss er

75



in ein Kloster zu den Exerzitien gehen, die authen-
tisch zu bestatigen sind. Wenn er von «0fteren Ex-
kursionen» nicht absehe und sich nicht bessere, wird
ihm die Suspension angedroht. Der Pfarrer ist dick
und klein und kommt nicht ans Tabernakelschloss
heran, darum schldgt Zelling vor, man soll Stufen zum
Tabernakel einbauen. Ausserdem hat der Pfarrer eine
Schwester, die schimpft und Rankeschmiedin ist; er
soll sie in Schranken halten und wenn sie sich nicht
bessere, entlassen, befiehlt der Generalvisitator.

Um nochmals die Visitation von 1739 zu erwah-
nen: Ein Fragepunkt ist auch, ob die Geistlichen die
geistliche Kleidung tragen. Ein jeder hat bejaht, er
trage sie sowohl ausser- wie innerhalb des Hauses.

Als ein grosses Hindernis fir die Seelsorge gelten
weltliche Geschafte und der Handel; sie sind dem
Klerus verboten. 1778 treibt der Pfarrer von Herdern
Handel mit Stoffen und Tichern. Generalvisitator
Spengler schreibt dazu, der Handel sei von den Kleri-
kern zu meiden wie die Pest. Etwas anders liegt wohl
im gleichen Jahr der Fall des ehemalige Pfarrers von
Uesslingen, der Hauskaplan im Schloss Gindelhart
ist. An dessen Lebensfihrung ist nichts auszusetzen,
der Pfarrer ist zufrieden mit ihm. Aber der Kaplan be-
sorgt die weltlichen Geschafte des Schlossherrn. lhm
wird vom Dekan geraten, sich zu entfernen und eine
Aufgabe zu Gbernehmen, die sich fir einen Geistli-
chen mehr gezieme. Dieser Ex-Pfarrer kam gemass
der Relatio von 1769 im Alter von 27 Jahren auf die
Pfarrei Uesslingen, nun ist er 36; da fand wahrschein-
lich der Dekan, er kénnte wieder in die Seelsorge
zurtickkehren. Aber vielleicht war dieser Geistliche in
der Seelsorge Uberfordert? Doch ist er bei der Gene-
ralvisitation 1781 Pfarrer in Gundelhart. Der Visitator
ist aber nicht zufrieden mit ihm; er muss ihm verspre-
chen, «ein wahrhaft priesterliches Leben» zu fuhren
und wieder gutzumachen, was er zugrunde gerichtet
hat. Die Kinder sind nicht gut unterrichtet und der
Pfarrer leugnet nicht, auf die Jagd gegangen zu sein.
Ein Nachbarpfarrer bemerkt, er sei wie ein Befehlsha-

76

ber und behandle die Pfarreiangehdérigen wie Unter-
tanen.

Uberforderung ist 1766 beim Pfarrer von Steck-
born im Spiel. Er ist ziemlich schwach in Katechese
und Predigt, zu angstlich in seiner Tatigkeit und kann
die Pfarrei nicht gentgend versehen, er erscheint
auch selten bei der Conferentia casistica. Dazu
schreibt der Dekan: «Ein frommer Priester, aber mehr
far sich als fur andere.» Erwahnt ist, dass die Kirche
gerade neu gebaut wird.

Ein Fall, der zeigt, wie ein Dekan auf Klagen einge-
gangen ist, ist der folgende. Auf die Visitation von
1766 hin sind bei Dekan Schagg zahlreiche Klagen ge-
gen den Pfarrer von Herdern eingegangen: Messe und
Predigt an Sonn- und Festtagen erledige er schnell,
und zu-den Kranken gerufen, gehe er nicht; wenn
nicht die Zisterzienser auf Schloss Herdern einspringen
wirden, ware der eine und andere ohne Sakramente ge-
storben. Die Beerdigung einer konvertierten Mutter,
die in Steckborn fromm gestorben sei, habe er der
weinenden Tochter verweigert, dann doch nachge-
geben; zur Beerdigung sei er dann aus purem Eigen-
sinn nicht erschienen, sondern habe sie einem Zister-
zienser vom Schloss {ibergeben. An Fronleichnam
seien die Messe und die feierliche Prozession nicht zur
gewohnten Zeit gewesen, sondern schon um funf
Uhr morgens. Er habe zum grossen Argernis der Pfar-
reiangehorigen Streit mit dem Okonom vom Schloss.
Dekan und Kammerer wollen die Wahrheit heraus-
finden. Zuerst sprechen sie mit dem Pfarrer, der aus-
sagt, er habe Frieden mit den Pfarreiangehérigen.
Wenn sich schlechter Wille zeige, gehe er einerseits
vom Okonom des Schlosses aus, der gegen ihn sei
und die Dienerschaft von der Messe und der Kate-
chese zurlickhalte, anderseits von der Jungfrau Die-
nerin, welche «Familiaritas» mit dem Okonom habe,
weswegen der Okonom bei den Untergebenen su-
spekt sei «de commercio carnalis», «wegen fleischli-
chen Verkehrs». Nun bestellen Dekan und Kammerer
durch den Pedell auf den Sonntag zwei ehrenhafte



Manner, den Bargermeister und den Weibel. Unter
Gewissenspflicht werden sie befragt; die Antwort
ist auf Deutsch wiedergegeben: «lhr Herr Pfarrer habe
halt einige widrige Luth, welche solche Sachen
groBer machen, als in Wahrheit und That seye. Er
seye ein frommer und braver Geistlicher Herr.» Dekan
und Kammerer besuchen auch den Gottesdienst, um
selber zu prifen. Nach der Predigt, die gut studiert,
klar und dem Volk angepasst gewesen sei, habe er
nicht zu kurz, sondern mit priesterlicher Wirde die
Messe gelesen. Nochmals besuchen sie den Pfarrer,
ermahnen ihn, Frieden zu halten mit dem Schloss und
die Gottesdienstzeiten ordentlich einzuhalten.
Anschliessend gehen sie ins Schloss, wo gerade der
Abt von St. Urban anwesend ist. Sie berichten ihm,
was der Pfarrer gegen den Okonom vorgebracht hat.
Der Abt antwortet, er wolle seinen Ordensleuten Ein-
tracht, Innehaltung der Sitten und gegen den Pfarrer
Hoflichkeit vorschreiben, der Dienerschaft unter
Androhung der Entlassung Ehrfurcht gegen den Pfar-
rer. Bei der Visitation 1778 ist ein anderer Pfarrer in
Herdern, aber auch er hat mit dem Schloss und des-
sen Okonom Streit.

Es gab auch Pfarrer, mit denen sich Dekane tber
Jahre hinweg bei den Visitationen beschaftigen muss-
ten. Schon bei der Visitation von 1756 durch Dekan
Muiller ist der Pfarrer von Weinfelden aufgefallen: Ge-
klagt wird zwar nur, dass er am Sonntag die Messe
nicht friiher lese. Nachteilig wirke sich aber auch aus,
dass der Pfarrer ein Stotterer sei. «Vaterlich» fordern
ihn Dekan und Kammerer auf, wegen «der Schwie-
rigkeit der Zunge und der korperlichen Schwache» ei-
nen Helfer anzunehmen, aber der Pfarrer lehnt ab: Er
brauche keinen Helfer, nur einer konne im Weinberg
des Herrn arbeiten, die Leute wiirden seine Predigten
nicht ungern héren. Sein Nachbarpfarrer in Bussnang
kann das jedoch nicht bestatigen: Der Pfarrer sei aus-
ser Stande zu predigen, flr Predigt und Katechese
kame mal dieser, mal jener Ordensmann. Generalvisi-
tator Zelling merkt an: Weil der Pfarrer gegen alles

gesunde Urteil keinen Vikar annehmen wolle, keine
fruchtbare Seelsorge méglich sei und er sich selber
schmeichle, dass er von den Pfarreiangehorigen
gerne gehort werde, werde der Generalvikar einen
Helfer schicken. Bei der Visitation von 1766 durch De-
kan Schagg ist dann tatsachlich ein Vikar dort. 1772
wird von dessen Nachfolger gesagt, er trage alle
Last der Pfarrei, komme aber mit dem Pfarrer aus.
Aber nur sechs Jahre spéter, bei der Visitation 1778
durch Dekan Noser, haben sich die Verhaltnisse gedn-
dert. Der Pfarrer ist altersschwach, liest keine Messe
mehr, der Vikar und die Haushalterin beklagen sich,
dass er die geistlichen Ubungen unterlasse, fast tag-
lich das Haus mit unfriedlichem Tumult erfulle,
schimpfe und beleidigende Wérter gebrauche, auch
habe er seit Ostern — es ist jetzt Oktober — die Kom-
munion nicht mehr angenommen. Die Ratlosigkeit,
wie in einem solchen Fall zu handeln sei, ergibt sich
aus der Tatsache, dass der Pfarrer bis zu seinem Tod
1780 im Amt ist; 1735 nahm er als 26-Jahriger die
Pfarrstelle an.”®

Bei der Visitation von 1756 wird geklagt, dass der
Pfarrer von Tobel die Kranken nicht mehr besuche,
wenn er ihnen die Sterbesakramente gespendet
habe. 1766 zeigt sich, dass er schon seit zwei Jahren
die Dispensen zur Fastenzeit nicht mehr bekannt gibt,
ebenso weigert er sich, Mandate des Bischofs zu ver-
lesen, wenn ein Opfer fur «offentliche Notwendig-
keiten» angesagt ist; auch an andere Regeln halt er
sich nicht. 1772 nehmen die Klagen tiberhand: Er be-
diene die Pfarrei nicht gut, vollziehe die Funktionen in
der Kirche nicht mit priesterlicher Wiirde, die Kate-
chese sei ohne Frucht, er predige ohne jede Autoritdt
und gebrauche skandalGse deutsche Worter, welche
im Volk Argernis erregten. Die Kranken, einmal ver-
sehen, besuche er nicht mehr; wenn er beim Verseh-
gang den Ritus vollzogen habe, gehe er weg «ohne
Trostungen». Er verkiinde immer noch nicht die

282 Kuhn 11, S. 377.

77



Fastendispensen. Wenigstens sei ein gewissenhafter
und eifriger Kaplan da. Visitator Spengler merkt an,
dass der Pfarrer personlich nach Konstanz kommen
musse. Der Pfarrer stirbt 1777°%; 1727 nahm er als
29-Jahriger die Stelle an. Auch hier zeigt sich, dass es
kaum maoglich ist, einen Pfarrer abzusetzen.

Vergleichsweise harmlos ist 1781 das Verhalten
eines Frauenfelder Kaplans: Er ist Lehrer an der deut-
schen Schule und fir die Kirchenmusik zustandig.
Schultheiss Rogg beklagt sich beim Generalvisitator, der
Kaplan sei oft abwesend «in choro musico», lese die
Messe selten in der Kirche, sondern meist zu Hause;
wahr sei zwar, dass er an korperlicher Schwache
leide, aber dass er zu allen Funktionen verhindert sei,
sei hypochondrische Einbildung. Der Schultheiss bit-
tet um ein Einschreiten, damit der Kaplan seine Pflich-
ten erfille. Vom Visitator befragt, beteuert der Kap-
lan, dass er den penetranten Ton der Orgel nicht
ertrage, dadurch wirden seine Nerven geschwacht,
andere Musikinstrumente machten ihm keine
Schwierigkeiten. Auch koénne er wegen der
Schwache der Brust nicht singen. Aus allen Indizien
ergebe sich, so der Visitator, dass der Mann, im Ubri-
gen brav und fromm, tatsachlich an der «hypochon-
drischen Krankheit» leide.

In eine ganz andere Richtung geht 1766 der Streit
zwischen dem Pfarrer von Diessenhofen und der ka-
tholischen Gemeinde, der schon langere Zeit dauert.
Dekan Schagg bemerkt, der Grund dieses Streites sei
in Konstanz bestens bekannt, und so nennt er ihn im
Visitationsbericht nicht. Der Pfarrer, eifrig und wach-
sam, vollzieht seinen Dienst inner- und ausserhalb der
Kirche genau, was auch seine Feinde zugeben mus-
sen. Aber viele Blrger und Erste der Stadt besuchen
den Gottesdienst nicht in der Pfarrkirche, sondern ge-
hen nach St. Katharinental aus reiner Leidenschaft
gegen den Pfarrer. Noch schlimmer aber sei, meint
der Dekan, dass nicht wenige versichern, selbst in der
Todesstunde seinen Beistand nicht zu wollen. Wenn
auch der Grund nicht angegeben ist, so kann er mit

78

einiger Wahrscheinlichkeit doch aus einer Bemer-
kung des Dekans abgelesen werden: Pfarrer Joseph
Rauch, selber Burger von Diessenhofen, achte nam-
lich wachsam auf die Rechte der Kirche und setze sich
fur die Armen ein. Dieser Einsatz hat wohl manchen
Burgern nicht gefallen. Darauf deutet auch ihr Vor-
wurf hin, der Pfarrer habe zu wenig Umgang mit den
Stadtobern. Ein Jahr spater stirbt der Pfarrer im Alter
von 55 Jahren.?®

Zu den Pflichten des Pfarrers gehért auch, dass er
alles, was den Kult betrifft, sauber halt. Da haben die
Dekane genau hinijeschaut. 1647 ist in Gundelhart
und Wangi der Kelch nicht sauber, 1661 in Weinfel-
den das Korporale, 1708 in Steckborn die Sakristei
verschmutzt; auch in Ermatingen und Bussnang hatte
es sauberer sein kénnen. 1756 steht es beim Pfarrer -
von Muillheim nicht zum Besten, ahnlich im gleichen
Jahr in Pfyn. Bei dieser Visitation muss Dekan Muller
feststellen, dass in den Taufbecken von Diessen-
hofen, Bussnang, Lommis und Gachnang das Wasser
nicht sauber ist; Es sind «animalcula», «Tiercheny,
darin.*®* Dazu gibt Generalvisitator Zelling eine An-
weisung: Um das Taufwasser zu reinigen, soll man ein
Tuch hineinsenken und das Wasser sieben. Wasser
habe die Fahigkeit, wenn es nicht aus sauberer Quelle
komme, «animalcula» entstehen zu lassen. 1766 ist
in Uesslingen und 1778 in Ermatingen und nochmals
in Bussnang unsauberes Taufwasser vorhanden.

Wenn der Tabernakel visitiert wird, geht es nicht
nur um den Zustand des Ziboriums, sondern auch um
den Zustand der Hostien. Die Diozesanstatuten ver-
langen, dass monatlich zwei Mal oder mindestens ein
Mal die Hostien erneuert werden, wobei der Priester
die alteren bei der Kommunion zu konsumieren hat.
Darauf hat Dekan Keller bei seiner Visitation vom
September 1647 und Mai 1648 besonderes Gewicht

283 Kuhn I/1, S. 335.

284 Ebd., S. 74.

285 Das Taufwasser wurde gewohnlich einmal im Jahr, in der
Ostervigil am Karsamstag, geweiht.



gelegt: Er fragt jeden Pfarrer, wann er zum letzten
Mal konsekriert habe. Bei Uber der Halfte der Pfarrer
kann er notieren: «Recenter consecratae hostiae»
(«frisch konsekrierte Hostien») oder auch «ge-
sunde», das heisst «nicht verdorbene» Hostien.

Aufgabe des Dekans ist es auch, zu prifen, ob die
Pfarrblcher — Tauf-, Ehe- und Totenbuch - in Ord-
nung sind. An der Visitation von 1647/48 muss nur
ein einziger Pfarrer wegen der Nachlassigkeit im Ein-
schreiben gerligt werden, spater werden diese
Buicher kaum mehr erwahnt, ausser es mangelt an
Sorgfalt.

Lebenswandel: Schon in den Statuten von 1613 wird
als inr Zweck die Férderung eines wiirdigen klerikalen
Lebens angegeben. Darauf hat besonders der Dekan
zu achten und die Kapitulare ausdriicklich dazu an-
zuhalten, wie es etwa 1738 Dekan Rauch an der Ka-
pitelsversammlung tut. Die Visitationsakten zeigen,
dass der Lebenswandel der grossen Mehrheit der
Geistlichen jeweils ohne Tadel ist. Da heisst es etwa,
er sei ein «vir bonae vitae», ein Mann der ein gutes
Leben fiihre, alles sei in Ordnung, er sei eifrig. Mehr
wird zum Positiven nicht gesagt. Wo aber ein «De-
fekt» festgestellt wird, wird er beschrieben.

1647 und 1661 haben die Dekane an ihren Kapi-
tularen, was den Lebenswandel betrifft, nichts auszu-
setzen. Ein anderes Bild bietet die Generalvisitation
von 1666. Bei keiner anderen Visitation zeigt sich so
deutlich, dass jeder Pfarrer gefragt wird, was er Gber
den Lebenswandel seiner Mitbrider weiss. Dabei
berichtet mancher, was er vom Horensagen erfahren
hat, was in den Akten wiedergeben ist mit «dicitur»,
«man sagt», oder «fama est», «es ist ein Gertcht».
Vielfach bezeugt ist ein ungebduhrliches Verhalten des
Pfarrers von Mammern: Er betrinkt sich oft bis in die
Nacht hinein, sodass er am andern Tag die Messe
nicht lesen kann, studiert nichts, predigt ungelehrt,
nimmt an der Jagd teil, ist leicht von Sitten und tanzte
an der letzten Fasnacht. Des Nachts macht er, be-

trunken, manchmal einen erheblichen Larm. Von den
Pfarreiangehdrigen und den Herren Laien ermahnt,
reagiert er mit Verachtung. Auch ist er wenig dezent
in der Kleidung und «pflegt» seine Haare. Deswegen
an der letzten Kapitelsversammlung ermahnt, hat er
sich nicht gebessert. Es ist anzunehmen, dass er 1667
seines Amtes enthoben wird.*

Etwas anders stellt sich der Fall des Pfarrers von
Uesslingen dar, der hier noch nicht lange wirkt. Vor-
her Pfarrer in Tobel, gilt er 1661 als «vir bonae vitae».
Nun heisst es, er sei dort wegen einer verheirateten
Person suspekt gewesen. Jetzt macht er sich suspekt
wegen der Gattin des Mullers von Ittingen: Der Pfar-
rer von Herdern habe ihn ermahnt, die Mihle zu mei-
den, das winsche auch der Prior von Ittingen, sein
Kollator. Er selber gibt an, jede Woche etwa drei Mal
die Mihle zu besuchen, dort trinke er mit dem Mul-
ler, manchmal sei die Gattin anwesend, manchmal
nicht. Was den Vorwurf wegen Tobel betrifft, stellt
sich heraus, dass die Sache untersucht wurde, aber
nichts dabei heraus kam. Der Fall zeigt, dass alles ver-
mieden werden sollte, was auch nur den Anschein ei-
nes Fehltritts geben kdnnte.

Es sei eine «fama communis», ein «allgemeines
Gerlicht», dass ein Priester, der zurzeit ohne Benefi-
cium im Schloss Mammern wohne, mit seiner 70-jahri-
gen Dienerin nicht nur im gleichen Zimmer, sondern im
gleichen Bett schlafe. Vom Pfarrer von Steckborn, der
ein «bibulus» («Trinker») sei, heisst es, er sei «nimis
familiaris» («zu familiar, freundlich») zu seiner Diene-
rin, schlafe mit ihr in der gleichen Kammer und gehe
mit ihr spazieren. In Gachnang habe jemand neulich
gesehen, dass der Pfarrer ebenfalls mit der Dienerin in
der gleichen Kammer sei.””” Die Visitationsakten ge-
ben keine Auskunft, was an diesen Gertichten wahr ist.

286 Pfarrer 1661-1667: Kuhn I/1, S. 249. Bei der Visitation von
1661 war er noch nichtin Mammern, die Pfarrei war vakant.

287 Weder der Pfarrer von Steckborn noch derjenige von
Gachnang waren schon an der Visitation von 1661 anwe-
send.

Fio



An der Generalvisitation von 1674 gibt es nichts
auszusetzen, ausser bei den Kaplanen Cleophas Ka-
ser und Johann Caspar Wikart von Frauenfeld. Auf
die Frage, welche Verpflichtungen sie haben und was
sie wahrend des Tages tun, sagt Kaser: Vier Messen
pro Woche halten, die tagliche Beschaftigung sei mal
lesen, mal beten, mal spielen; er glaube, er sei ehren-
haft und gebe kein Scandalum. Allerdings heisst es
von ihm, er lasse sich nichts sagen, gebe anderen Ar-
gernis, sei «nimis erga feminas familiaris» («zu fami-
liar mit Frauen») und friher in Italien herumgezogen.
Auch Wikart ist zu vier Messen verpflichtet und be-
schaftigt sich mit dem Lesen der Heiligen Schrift oder
dem Studium der Moraltheologie oder dem Besuch
der «Krone». Er gibt zu, dass er manchmal aus-
schweife, Streit anfange, aber er glaubt nicht, dass er
Argernis gebe. Uber ihn wird ausgesagt, er lege sich
keine Blcher an, sei der Erste, der in Tavernen eile
und seine Zeit schlecht nltze.

Um diese und andere Kaplane geht es bei der «Vi-
sitatio Veener. Cleri Frauenfeldensis Instituta 6to Sept.
1679»*®, einer von Konstanz vorgenommenen Spe-
zialvisitation, die wie eine Gerichtsverhandlung aus-
sieht, mit Zeugenvernehmungen und Verhéren. Wer
sie angeregt hat, wird nicht bemerkt, vielleicht der
Dekan oder der Pfarrer selber. Der Frauenfelder Kle-
rus zahlt bei dieser Visitation neben dem Pfarrer sechs
Kaplane. Der Pfarrer beklagt sich, einige Kaplane ka-
men oft nicht in den Rosenkranz, nahmen Hunde mit
in die Kirche, die Larm machten und die Paramente
verschmutzten. Selten hérten sie die Predigt, noch
hatten sie geistliche Blicher, seien zu keiner Seelsorge
verpflichtet und besuchten 6ffentliche Gaststatten;
es ist vor allem die «Krone», die wohl die katholische
Stammwirtschaft ist. Zwei 40-jahrige Kaplane sind
untadelig. Bei den Kaplanen Kaser und Wikart hat
sich nichts gebessert, beide sind nachldssig im Besuch
des Gottesdienstes. Es wird notiert, sie seien ermahnt
worden, es kdnnte ein Brief aus Konstanz kommen,
der anzeige, dass sie das Beneficium verléren — die

80

den Synodalstatuten gemasse Strafe fir wiederhol-
ten Wirtshausbesuch? In Erwartung dieses Briefes
hatten sie miteinander gezecht und vor dem Mesmer
der Kapelle in Wittenwil Possen gerissen. Vom 38-
jahrigen Kaser wird bekannt, dass er wegen «Unent-
haltsamkeit» im Bistum Lausanne bestraft worden
war. Einmal sei er betrunken einem Madchen «auf dem
Moos», eine halbe Stunde von Frauenfeld entfernt,
begegnet und habe mit ihr eine leichtfertige Konver-
sation begonnen; das Madchen habe Argernis ge-
nommen. Deswegen wirden ihn nun die andern
Madchen fliehen. Uber Mitternacht hinaus trinke er
mit der «drgsten» Witwe, die eine heiratsfahige
Tochter habe. Seine Mutter habe er so schlecht be-
handelt, ‘dass sie ihn verlassen habe. Er sei oft in
Wirtshausern und werde allgemein von ehrenhaften
Personen gemieden. Der 34-jahrige Wikart habe sein
Haus schlecht bestellt und sei oft betrunken, er sei ei-
ner der Nachlassigsten. Der 54-jghrige Wolfgang
Twerenbold, 1674 noch nicht Kaplan, schwére arger-
niserregend bei Gott und den Sakramenten, streite
sich besonders mit Wikart herum, betrinke sich oft in
nichtkatholischen Wirtschaften, hdnge anderen
lacherliche oder sehr beleidigende Namen an — er sei
schlichtweg «ein ungebildeter Mensch». Auch der
wegen «nimis familiaritas» strafversetzte Pater Mau-
rus Ohen aus dem Kloster Fischingen ist Kaplan: Tag-
lich sei er im Wirthaus, mache in Medizin, gebe an-
deren Pillen. Er habe «Familiaritas» mit einer wohl
stadtbekannten Dirne, lade sie in sein Haus ein, «so-
lus cum sola»?®, esse und trinke mit ihr «pro foribus»
(nach aussen hin, angeblich). Er miisse aber bald wie-
der ins Kloster zurtuckkehren. Diese Kapldne haben
also gegen eine ganze Reihe von Vorschriften der Di6-
zesanstatuten verstossen. Welche Folgen die Visitation

288 BIASO A 2334.4.

289 Hier wird angespielt auf den Spruch: «Si solus cum sola in
uno lectulo inveniuntur, non censetur, <Pater noster orare»:
«Befindet sich einer allein mit einer allein in einem Bett, ist
nicht anzunehmen, dass sie das <Vater unsen beten».



hatte, ist zwar nicht aufgezeichnet, doch darf angenom-
men werden, dass die Kaplane ihre Stelle verloren.

In den Visitationsakten des 18. Jahrhunderts fin-
den sich tiber den Lebenswandel nur wenige Notizen.
1767 ist der Pfarrer von Pfyn suspekt wegen zu gros-
ser Freundschaft mit der Magd. Im gleichen Jahr be-
klagt sich der Pfarrer von Leutmerken tber seinen Vi-
kar. Er habe «Conventicula», «Zusammenkinfte»,
mit einem Madchen und komme oft spat in der Nacht
nach Hause; im Juli sei er zu spater Stunde mit dem
Madchen unterwegs gewesen und «a muliere calvinis-
tica», «von einer calvinistischen Frau», erwischt
worden, da habe er sich in ein «Huttlein» geflichtet.
Die Frau aber habe ihn erkannt und gerufen: «Boz
Herr Vicari, sinds Ihr?» 1772 ist ein anderer Pfarrer in
Leutmerken; er wird ermahnt, nicht zu viel Konversa-
tion zu haben mit dem Nachbar und dessen «filia sa-
tis compta et matura», «der ziemlich gefalligen und
reifen Tochter». 1778 wird er nochmals aufgefordert,
von der «gefdhrlichen Konversation» abzustehen.
Ebenfalls 1778 ist der Regularpfarrer von Tanikon sus-
pekt «de turpi familiaritate cum puellis», «der un-
sittlichen Vertrautheit mit Madchen» wegen; der De-
kan hat dies dem Abt von Wettingen gemeldet.

Warum der 1772 in Sirnach lebende Geistliche
fur sechs Jahre suspendiert wurde, ist nicht angege-
ben, doch als ihn der Kammerer zur Visitation einladt,
reagiert er unwirsch: «Der Tifel solle ihn [den Kam-
merer] lieber siben mahl holen, als daB er zu mir kom-
men wolle.» Uber ihn wird gesagt, er sei vor einem
Vierteljahr in Rom gewesen, aber unverandert
zurtickgekehrt, namlich «contumax et superbus»,
«trotzig und stolz». 1778 wird er nochmals erwahnt:
Die Suspension ist vorbei, aber allen sei sein Vorleben
bekannt, in der Pfarrei sei er nicht willkommen, nie-
mand habe Achtung vor ihm und Vertrauen zu ihm,
auch wenn ihn der Pfarrer aus 6konomischen Griin-
den als Hilfe haben wolle. Er sei aber keine Hilfe, be-
merkt der Dekan, sondern eine Gefahr fiir das Heil
der Seelen.

1767 trifft Dekan Schagg den Pfarrer von
Gachnang nicht an; er kommt erst um fanf Uhr
abends zuriick, begleitet von zwei Frauen: seiner
Haushdlterin und deren Schwester. Ausflige und
Spaziergange mit Frauen seien «indecora et prohi-
bita», «ungeziemend und verboten», bemerkt Gene-
ralvisitator Spengler zum Protokoll. 1772 klagen zwei
von der Pfarrgemeinde geschickte Manner beim De-
kan: Der Pfarrer habe aus der Pfriinde 50 Gulden in
den eigenen Haushalt tbernommen. Eine Konvertitin
aus Bern, eine Witwe samt Tochterlein, versehe er
seit langerem im Pfarrhaus mit Speise und Trank; sie
behaupte, dem Pfarrer das Kostgeld zu geben, das sie
mit «Medicin und Doctorey» verdiene, was Argernis
bei Katholischen und Reformierten hervorrufe. Der
Pfarrer gehe «gar willfahrig» mit der «Doctorin»
Ubers Feld spazieren, da wirden die Reformierten
spotten: «Sehet! Euer Herr Pfarrer geht schon wieder
mit seiner Frauen spazieren.» Wahrend der Fronleich-
namsoktav sei er auch unterwegs gewesen und erst
um acht Uhr zur Andacht gekommen, die um sieben
hatte beginnen sollen. «Es seye der Catholischen Ge-
meinde bitterliches Begehren, daB3 von eurem Hoch-
wurdigen Gnadigsten Officio zu Constanz dem Herrn
Pfarrer und Deputaten mochte ernstlichstens befoh-
len werden, obbemeldte Doctorin sambt ihrem Téch-
terlein aus dem Pfarrhaus abzuschaffen.» Weiter
wird gemeldet, er sei ein schlechter Okonom, lasse
die Pfrundreben vollig abgehen und die Monstranz
immer stehen, so dass sie leicht gestohlen werden
kénnte. Man habe friiher schon bei den Obern Rat
suchen und ihm helfen wollen, da habe er von der
Kanzel herab mit Verbitterung gesagt: «Es laufen si-
ben Tufel auf Frauenfeld zum Herrn Decan Miiller, ihn
zu verklagen.» Zuhanden des Generalvisitators flgt
Dekan Schagg dem Bericht bei, persénlich und
schriftlich habe er den Pfarrer schon ermahnt, er solle

290 Kuhn I/1, S. 160, nennt von diesen vier Kaplanen nur Wi-
kart, lasst ihn aber schon 1674 wegziehen!

81



die Witwe und ihre Tochter entlassen; als Entschuldi-
gung habe dieser vorgebracht, aus reiner Barmher-
zigkeit unterrichte er die Konvertitin, zugleich aber
auch, damit er wegen des Mangels einer Dienerin nicht
in tiefste Verzweiflung sttirze. Nun wachse der Skandal
aber von Tag zu Tag, diese Witwe sei ein Dorn in den
Augen aller und fiir «cunsere Religion»?*' ein Argernis;
von den Nichtkatholiken werde sie «uxor», «Gattin»,
des Pfarrers genannt. Als 1778 Dekan Noser visitiert,
wird derselbe Pfarrer von den Pfarreiangehorigen
«mit Mass» gelobt, aber auch ausgesagt, er sei arm,
pflege Haus und Weingarten nicht und sei mit Schul-
den beschwert. Daraufhin meint der Pfarrer, jahrlich
kénne er etwas zurlickbezahlen, aber das Beneficium
sei so mager, auch wenn er ein erbarmliches Leben
fihre, kdnne er trotz aller Mihe nie alles I6sen.

Verhdltnis zu den Behdrden: 1739 hat jeder Pfarrer
die Frage zu beantworten, ob er «a potestata laica»,
«von den weltlichen Behorden», in seiner Amts-
fihrung gehindert werde. Alle verneinen eine Behin-
derung. In den vorhandenen Visitationsakten werden
nie diesbezugliche Klagen vorgetragen. Hier kann an-
geflgt werden, dass von einer Behinderung oder Be-
einflussung der konstanzischen und dekanalen Visi-
tationen durch die Behdrden nirgends die Rede ist
ausser, wie schon erwahnt, durch den Frauenfelder
Magistrat.

Einkommen: DarUber ist nur wenig zu erfahren; es
besteht hauptsachlich aus Zehnten und aus Ertragen
der Acker usw., die zum Pfundgut gehéren. 1778 ver-
langt Dekan Noser an der Kapitelsversammlung von
allen Kapitularen, dass sie ihre Einktnfte aufschrei-
ben und die Aufstellung dem Dekan tbergeben, um
eine Verminderung des Einkommens durch den Kol-
lator zu verhindern. Eine Aufzeichnung aller Ein-
kinfte ist nur erhalten geblieben in den Visitations-
aktenvon 1661. Ein jeder gibt an, was er an Geld und
Naturalien bekommt. Einen Vergleich zu machen ist

82

schwierig: Da erhalt einer mehr Geld, ein anderer
mehr Naturalien, bei denen aber auch verschiedene
Masse angegeben sind. Aufgezahlt wird, wie viel ei-
ner an Korn, Hafer, Wein bekommt, aber auch an
Gerste, Holz; ausserdem steht einige wenige Male,
was er an Rebland hat. Mit aller Vorsicht kann man
feststellen, dass die Pfarrer von Frauenfeld,
Gachnang, Pfyn und Weinfelden wohl zu den «wenig
verdienenden», die maltesischen Pfarrer von Tobel,
Bussnang und Wangi aber zu den «gut verdienen-
den» zahlen. 1666 sind zudem die Pfarrer von Leut-
merken und Weinfelden wegen des geringen Ein-
kommens nicht «pro primis fructibus», zur Abliefe-
rung eines Teils des ersten Einkommens, verpflichtet.

2.3.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Schon durch ihre geografische Nahe war es den Ab-
ten moglich, starker als die Konstanzer Bischofe auf
ihren Klerus einzuwirken. Im 18. Jahrhundert forder-
ten sie die Exerzitien. Bereits zu Beginn des 17. Jahr-
hunderts wurden die Geistlichen ermahnt, monatlich
wenigstens zweimal, zum Mindesten einmal zu
beichten.”? Dass die Geistlichen ihre Pflichten erfull-
ten, dariiber wachten Abte und Offiziale besonders
bei den Visitationen. Uber die Pfarrer, die nicht dem
Offizialat angehorten, gibt es keine Nachrichten.
Eine ernste Sorge der Abte war ein wirdiger kleri-
kaler Lebenswandel. Gegen die weit verbreitete Spiel-
und Trunksucht im 17. Jahrhundert erliessen die Abte
strenge Vorschriften. Vor «gefahrlichem Umgang mit
Frauen» wurden die Geistlichen gewarnt. Haushalte-
rinnen mussten entlassen werden, wenn sie das «ka-
nonische Alter» noch nicht erreicht hatten.?®
Einblick in das, was zu tadeln war, geben auch die
Monita, die in der «Summa» enthalten sind und den

291 «Religion»: Damals tblich fur «Konfession».
292 Duft, S. 120-121.
293 Ebd., S. 117-119.



Kapitularen galten: Kranke Geistliche sollen sich nicht
von Mdgden bedienen lassen (1692). Beim Begrabnis
darf von den Armen nicht zu viel verlangt werden
(1695). Hunde durfen von den Klerikern nicht mit in
die Kirche genommen werden (1695, 1723). Ohne
Erlaubnis des Offizials darf niemand ausserhalb des
Pfarrhauses Ubernachten (1696). Trinkgelage und
Kartenspiele am Abend sind verboten, noch mehr
jene in Gasthausern zusammen mit Weltlichen, damit
die Ehrfurcht vor dem Klerus nicht Schaden nehme
(1723). Tagliche Spaziergange sind Uberflissig, bes-
ser sei es, daheim zu studieren (1723). Der Tabakmiss-
brauch ist aufzugeben, das Rauchen freilich, wenn
es nach dem Rat des Arztes fiir die Gesundheit not-
wendig sei, sei massig und verborgen im eigenen
Haus zu betreiben — sich hiitend vor Brandgefahr
und darauf achtend, dass kein Skandal bei den Welt-
lichen entstehe (1723). Kleidervorschriften werden in
Erinnerung gerufen: Getadelt wird eine zu kurze Toga
(Soutane), Schuhe mussen schwarz sein, das Zingu-
lum ist nicht nur ausser-, sondern auch innerhalb des
Hauses zu tragen, ebenso das Kollar (1723). Gewarnt
wird vor der Trunksucht, gemahnt, die Schulden zu
bezahlen. Getadelt werden jene, die das Offizium ab-
kdrzen, es eilig ohne rechten Geist verrichten, ohne
Vorbereitung predigen; gefordert wird, alle zwei
Jahre Exerzitien zu machen (1772).

3 Kirchliches Leben, Seelsorge

3.1 Zahl der Pfarreien und Katholiken
im Thurgau

Insgesamt zahlte der Thurgau 48 Pfarreien. Im Deka-
nat Frauenfeld-Steckborn waren 31 Pfarreien, be-
treut von 19 Sakular- und 12 Regularpfarrern, im De-
kanat Wil 5 mit Sakularpfarrern und im Dekanat St.
Gallen deren 12, davon 3 mit Regularpfarrern. Einige
Pfarreien bekamen erst im Lauf der Jahre einen am

Ort ansassigen Pfarrer: In Sitterdorf ist seit 1633 ein
Pfarrer, bis 1645 wurde Bettwiesen und bis 1735
Welfensberg von Wil aus versehen, der Klostergeistli-
che und Pfarrer von Bichelsee wohnte bis 1769 im
Kloster Fischingen. Der fur Bettwiesen zustandige
Pfarrer hatte seinen Wohnsitz meist in Lommis. Ne-
ben den Pfarreien gab es eine Anzahl von Kaplaneien:
im Dekanat Frauenfeld-Steckborn in Diessenhofen,
Homburg (Ordenspriester), Sirnach, Tobel und Man-
nenbach (Pfarrei Ermatingen, wo zeitweise auch ein
Frihmesser war), in Griesenberg bis 1642; in Frauen-
feld gab es Ende des 18. Jahrhunderts die Kaplanei-
pfrinden Agatha, Katharina, Georg, Michael, seit
1580 Rupplin; eingegangen sind 1779 Jodokus und
1780 Latare. Im Dekanat St. Gallen befanden sich Ka-
planeien in Arbon, Bischofszell, Biessenhofen (Pfarrei
Sommeri); 1743 wurde die zu Arbon gehdrende Ka-
planei Steinebrunn errichtet, obwohl sich der dama-
lige Arboner Pfarrer mit allen Kraften wider-
setzte.” Am Ende des 18. Jahrhunderts waren 63
Geistliche im Thurgau in der Pfarreiseelsorge tatig.
Diese Zahl deckt sich aber nicht mit der Zahl der Ka-
pitelsmitglieder: Zum Kapitel Frauenfeld-Steckborn
gehorten, zum Teil mit minderen Rechten, 21 Pfarrer
sowie der Kaplan von Mannenbach, zum Kapitel Wil
drei und zum Kapitel St. Gallen sechs Pfarrer, darun-
ter zwei bischofliche.

Aus dem Dekanat Frauenfeld-Steckborn liegen
von 1739 bis 1792 funf Verzeichnisse der Pfarreian-
gehdrigen in Visitationsberichten vor. Sie sind freilich
mit Vorbehalt zu verwerten; die Angaben stammen
von den Pfarrern, und da haben es wahrscheinlich
nicht alle so genau genommen. So sollen in Frauen-
feld 1766 rund 370 Katholiken gewesen sein, drei
Jahre spater aber nur noch 239 (1765 war ein Pfarr-
wechsel; stammen die ersten Zahlen noch vom alten
Pfarrer?). In Wangi sank ohne Pfarrwechsel im gleichen
Zeitraum die Zahl von 700 auf 600; umgekehrt stieg

294 Alle Angaben nach Kuhn I/1 und I/2.

83



sie in Basadingen von 298 auf 370. Aber immerhin
hatte ein Grossteil der Pfarreien keine solche extremen
Schwankungen, sodass sich brauchbare Durch-
schnittswerte ergeben, die einigermassen der Wirk-
lichkeit entsprechen durften. Demnach stieg die Zahl
der Katholiken im Dekanat Frauenfeld-Steckborn von
knapp 10000 im Jahr 1739 auf 11500 im Jahr 1792.
Von den thurgauischen Pfarreien in den Dekanaten
St. Gallen und Wil gibt es keine Angaben; rechnet
man aber zurlick von Zahlen vom Beginn des 19.
Jahrhunderts, so lebten vermutlich rund 30 Prozent
der Katholiken in diesen Pfarreien, das heisst wohl
etwa 4200 im Jahr 1739 und 4900 im Jahr 1792,
nicht inbegriffen die in einigen Pfarreien dieses Ge-
bietes zahlreichen Mitglieder aus dem St. Gallischen
wie z.B. in Arbon und Hagenwil. Fir den gesamten
Thurgau ergabe sich somit fiir 1792 eine Gesamtzahl
von etwa 16400 Katholiken, was wiederum zurlck-
gerechnet rund 20 Prozent der Bevolkerung waren.”*
Im Dekanat Frauenfeld-Steckborn war Tobel mit tiber
1000 Seelen die grosste Pfarrei, gefolgt von Sirnach
mit knapp 1000. Mit Abstand folgen Pfarreien, die
man immer noch gross nennen kann und die zwi-
schen 500 und 700 Katholiken zahlten: Au, Bichel-
see, Dussnang, Pfyn, Tanikon, Uesslingen, Wangi.
Um 100 oder meist noch weniger Katholiken wohn-
ten in Gachnang, Huttwilen, Klingenzell, Millheim,
Paradies und Weinfelden; alle andern haben zwi-
schen 150 und 350 Katholiken. Im thurgauischen Teil
des Dekanats St. Gallen waren, wie aus spateren An-
gaben hervorgeht, Arbon und Bischofszell die zah-
lenmassig grossten Pfarreien mit rund 1000 Seelen.
Nicht nur waren die Pfarreien verschieden gross,
auch der Anteil der Katholiken in den einzelnen Ge-
bieten war unterschiedlich: Etwa die Halfte aller Ka-
tholiken lebte in den Pfarreien stidlich einer Linie Aa-
dorf-Tobel. 1754 wurde im Dekanat Frauenfeld-Steck-
born bei der Visitation von allen Pfarrern verlangt, die
konfessionelle Zusammensetzung ihrer Pfarreien an-
zugeben. Demnach waren neun Pfarreien rein katho-

84

lisch**® und ihre Kirchen nicht paritatisch. Mehrheit-
lich katholisch nannten sich sechs Pfarreien®’, ge-
mischt deren drei**®. In finf Pfarreien war die Mehrheit
evangelisch?®, und in sieben bildeten die Katholiken
eine kleine Minderheit*®. In Steckborn wohnten nur
einige katholische Familien am Ort selber, die ande-
ren verstreut «in den Bergen». Noch 1778 sagte der
Pfarrer von Mullheim, dass im Ort selber nur zwei ka-
tholische Familien wohnten wie «Daniel in der
Loéwengrube». Schwierig ist es, Pfyn in die Liste ein-
zuordnen; der Pfarrer schrieb: «Die Hauser in Pfyn
sind alle evangelisch mit Ausnahme des Pfarrhau-
ses», hingegen sei die Umgebung mehrheitlich ka-
tholisch; die meisten Katholiken wuirden in «Lan-
zenniferén» wohnen, eine Stunde von der Pfarrkir-
che entfernt. Die Pfarrei zahlte rund 500 Seelen. Im
Dekanat Wil war Rickenbach katholisch, in den tbri-
gen Pfarreien hatten die Katholiken die Mehrheit. Im
Dekanat St. Gallen war Hagenwil katholisch, in Som-
meri der Pfarrort katholisch, die Umgebung refor-
miert’®', in den anderen Pfarreien die Mehrheit evan-
gelisch.

295 Vgl. dazu die Volkszahlung von 1813: 77 644 Einwohner,
17 214 Katholiken: Hungerbthler Ill, S. 249.

296 Au, Bettwiesen, Fischingen, Gundelhart, Herdern, Hom-
burg, Klingenzell, Paradies, Tanikon.

297 Basadingen, Bichelsee, Leutmerken, Lommis, Mammern
und Sirnach: stark katholisch.

298 Dussnang, Eschenz; in Tobel ist der Pfarrort selber rein ka-
tholisch.

299 Bussnang, Diessenhofen, Ermatingen, Uesslingen, Wangi.

300 Aadorf, Frauenfeld, Gachnang, Huttwilen, Miillheim, Steck-
born, Weinfelden.

301 Fur die Dekanate Wil und St. Gallen: Rickschluss von der
Volkszéhlung 1831.



3.2 Kirchliches Leben im Dekanat Frauen-
feld-Steckborn

3.2.1 Zustand der Pfarreien

1739 schreibt Dekan Rauch: «In vielen Kirchen unse-
res Kapitels ist reine Not und Armut.» 1647 istin acht
Pfarreien das ewige Licht kein «ewiges», sondern es
brennt nur wahrend des Gottesdienstes; 1661 ist es
so bei funf Pfarreien, 1666 und 1674 bei zweien. Meist
wird der Mangel an Mitteln, das Ol zu kaufen, als
Grund angegeben. 1647 hat der Pfarrer von Mam-
mern in der Sakristei weder einen Tisch noch einen
Kasten. 1661 fehlt in der Pfarrei Aadorf ein eigener
Kelch; der Pfarrer muss ihn entlehnen, weil der Kolla-
tor, Zurich, keinen kaufen wolle. 1708 ist zwar ein
Kelch vorhanden, aber weder den Kelch noch die Pa-
ramente kann der Pfarrer in der Sakristei versorgen;
er habe dieses Problem den Herren Zurchern gemel-
det, sei aber auf taube Ohren gestossen. Nun wird
ihm erlaubt, mit Hilfe eines Talers aus den kleinen
Zehnten durch den Amtsmann in Winterthur Abhilfe
zu schaffen — aus zwei Ubeln sei das kleinere zu
wahlen. Immer wieder wird bemerkt, dass in ver-
schiedenen Pfarreien Paramente fehlen oder alt, gar
billig und schlecht erhalten seien. Auch Kirchen
sind in schlechtem Zustand. 1739 sind in Millheim
Chor, Fenster und Altar «im erbarmlichsten Zu-
stand», was ohne Skandal nicht langer toleriert wer-
den konne. In Uesslingen sind nicht nur die Para-
mente, sondern auch der Altar und der ganze Chor
erneuerungsbedurftig. Zu Huttwilen schreibt der De-
kan, es sei der Chor und alles Ubrige im gleichen Zu-
stand wie in Uesslingen, er hoffe, dass der Prior der
Kartause, der Kollator, Abhilfe schaffe. In Ermatingen
ist der Altar «gefahrlich ruinds». Auch mit den Pfarr-
hausern ist es nicht immer zum Besten bestellt: Drin-
gend eine Reparatur nétig haben die Pfarrhauser in
Gundelhart 1647 (1674 wird das Pfarrhaus dann ge-
lobt), in Pfyn 1661, in Mammern 1674, in Hattwilen

1708. 1781 ist in Weinfelden das Pfarrhaus so ruinds,
dass es der neue Pfarrer nicht ohne Angst bewohnen
kann. In Gachnang lebt der Pfarrer in Miete, Ober-
vogt Rupplin lasst die Pfarrei von 1693 bis 1701 von
Kapuzinern versehen. Aus dem Vorschlag des
Pfrundgutes kann er ein Haus trotz der Opposition
der Tagsatzung erwerben, das aber bald einmal
baufallig wird; 1748 wird ein neues Pfarrhaus ge-
baut.>*

3.2.2 Gottesdienst am Sonntag

Gemadss Friedensschluss von 1712 soll in paritati-
schen Verhaltnissen die Kirche der anderen Konfes-
sion im Sommer um acht Uhr und im Winter um neun
Uhr Uberlassen werden. Zugleich ist die Moglichkeit
gegeben, die Zeit ortlichen Verhaltnissen anzupas-
sen. Die Katholiken halten mit seltenen Ausnahmen
zuerst den Gottesdienst. Die Gottesdienstzeiten duirf-
ten wohl unterschiedlich gewesen sein, zumal in Pfar-
reien mit nichtparitatischen Kirchen. Wo aber die Zei-
ten gemadss Friedensschluss genau eingehalten wur-
den, diirfte der Gottesdienst um halb sieben Uhr be-
gonnen haben. Allerdings bringen 1756 zwei der Ers-
ten aus der Pfarrei Weinfelden bei der Visitation dem
Dekan das Anliegen vor, der Pfarrer mége im Sommer
den Gottesdienst friiher beginnen, namlich um sechs
Uhr; der Pfarrer hélt dagegen: Dann kdmen nur we-
nige Leute. In seiner Anmerkung ist Generalvisitator
Zelling nicht dieser Meinung: Der Pfarrer soll dann mit
dem Gottesdienst beginnen, wenn es fir die Laien
gunstig sei. 1766 war fur die Pfarreiangehdrigen von
Herdern der Fronleichnamsgottesdienst um funf Uhr
doch zu frih, die meisten seien wegen der unge-
wohnten Stunde zu spdt gekommen. Zu Beginn des
19. Jahrhunderts scheint der Beginn im Sommer um
acht, im Winter um neun Uhr Ublich gewesen zu sein,

302 Kuhn I/1, S. 169.

85



in einigen Pfarreien auch um sieben bzw. acht Uhr.>®
Dass verschiedene Moglichkeiten gegeben waren,
zeigt der Diessenhofener Vertrag von 1728 zwischen
dem Bischof von Konstanz und den fur den Thurgau
zustandigen Orten fur die Pfarreien Arbon und Bi-
schofszell im Dekanat St. Gallen: Fur die Katholiken
ist in Arbon die Kirche von St. Georg (23. April) bis
St. Michael (29. September) bis neun, in der andern
Jahreshalfte bis zehn Uhr frei, in Bischofszell im Som-
mer bis neun im Winter bis halb zehn Uhr.**

Der Gottesdienst beginnt mit der Predigt, dann folgt
die Messe. Uber die Lange der Predigt gibt es in den
Akten nur eine Notiz: Bei der Generalvisitation 1781
stellt sich heraus, dass der Pfarrer von Sirnach manch-
mal zu lange predigt: eine Stunde und auch langer!
So lange zuzuhdren sei fur die Pfarreiangehdrigen
schwierig. Der Pfarrer verspricht, die Predigt rechtzei-
tig zu beenden. Auch der Pfarrer von Dussnang er-
wadhnt diese langen Predigten: Im Volk wiirde manch-
mal ein Gemurmel entstehen. Die Visitationen des
17. Jahrhunderts, soweit die Akten erhalten sind, ha-
ben sich nicht mit der Predigt befasst. Im 18. Jahr-
hundert lassen Pfarrer am Monatssonntag wegen der
Prozession die Predigt ausfallen, andere halten am
Sonntag abwechslungsweise Predigt und Katechese.
Dass der Gottesdienst nicht oder schlecht besucht
wird, darlber sind in den Visitationberichten keine
Klagen zu finden, nur der Pfarrer von Ermatingen
nennt es 1778 eine hartnackige und schlechte Ge-
wohnheit, dass die Leute zu spat in die Kirche kom-
men. 1787 beschliesst das Kapitel, dass an Sonn- und
Feiertagen der Gottesdienst in der Pfarrkirche und
nicht in einer Kapelle zu halten ist, ausser es wird dort
der Weihetag oder das Patrozinium gefeiert. Uber
den Kommunionempfang gibt es keine Nachrichten;
auf dem Fragebogen zur Visitation von 1670 wird
nach der Osterbeichte und -kommunion gefragt.
1705 ist im Protokoll vermerkt, dass am nachsten Ka-
pitel Beicht- oder Kommunionzettel vorzulegen
seien, die jeweils zur 6sterlichen Zeit als Bestatigung

86

abgegeben werden; diese Zettel hat der Pfarrer von
Haus zu Haus einzusammeln. 1781 sind in Ermatin-
gen einige Leute mit schlechtem Ruf, welche nicht
zur Osterkommunion gehen. Wenn die Pfarrer in den
Relationen die Zahl der Kommunikanten angeben,
zdhlen sie die Osterzettel.

3.2.3 Felertage

Die Feiertage sind zahlreich.*® Am Ende des 18. Jahr-
hunderts sind es rund 20, dazu kommen lokale Feier-
tage, Patrozinien, Kirchweihfeste. Bezlglich der
Heiligenfeste fasst das Kapitel 1770 auf Grund der Vi-
sitation den Beschluss, dass bei notwendigen Arbei-
ten die Arbeitserlaubnis gegeben werden dirfe;
dafir sollen die Betroffenen aber an einem andern
Tag, der nicht Giberall Feiertag ist, zur Kirche gehen.
1784 kommt die Feiertagsfrage grundsatzlich vor das
Kapitel. Es wird geklagt Gber das Zuviel und die Ver-
schiedenheit der Feiertage in den einzelnen Pfarreien.
Das Hinlaufen zu Feiertagen, die anderorts gehalten
werden, sei wohl kaum der Frémmigkeit wegen. Vor-
geschlagen wird, die «&sterreichische Norm» anzu-

303 Gemadss unvollstdndigen Angaben in Visitationen 1805/
1810.

304 Suter, S. 123 und 125-126.

305 Die Synodalstatuten zahlen auf: Weihnachten, Stefan (26.
Dezember), Johannes Evangelist (27. Dezember), Unschul-
dige Kinder (28. Dezember), Beschneidung (1. Januar), Epi-
phanie (6. Januar), Ostern, Ostermontag, Osterdienstag,
Christi Himmelfahrt, Pfingsten, Pfingstmontag, Pfingst-
dienstag, Fronleichnam; die Marienfeste Lichtmess (2. Fe-
bruar), Verkiindigung (25. Méarz), Himmelfahrt (15. August),
Maria Geburt (8. September); die Apostelfeste Andreas (30.
November), Thomas (21. Dezember), Matthias (24. Feb-
ruar), Philipp und Jakob (1. Mai), Peter und Paul (29. Juni),
Jakob (25. Juli), Bartholomaus (24. August), Matthaus (21.
September), Simon und Judas (28. Oktober); die Heiligenfes-
te Nikolaus (6. Dezember), Georg (23. April), Erzengel Mi-
chael (29. September), Allerheiligen (1. November), Martin
(11. November), Katharina (25. November), Konrad
(26. November).



nehmen: Kaiserin Maria Theresia hatte 1735 fur ihre
Lande mit papstlicher Erlaubnis die Feiertage redu-
ziert, um «den Mussiggang zu steuern, billige Ach-
tung fur das Nutzliche und verdiente Geringschat-
zung unnitzer Beschaftigung zu bewirken».*® Der
Antrag, diese Norm anzunehmen, wird abgelehnt: Es
lage nicht am Kapitel, dies 6ffentlich zu fordern, die
Schwachen wurden sonst Argernis nehmen.

3.2.4 Werktagsmessen

Noch im letzten Drittel des 17. Jahrhunderts ist die
tagliche Messe an Werktagen eine Ausnahme. 1661
und 1674 werden die Pfarrer gefragt, welche Ver-
pflichtungen sie auf Grund von Stiftungen an Werk-
tagen haben: 1661 ist kein Pfarrer zur taglichen
Messe verpflichtet; ob einer auch ohne Verpflichtung
zelebriert hat, ist nicht angefiihrt. 1674 hingegen ist
es notiert: Die Pfarrer von Diessenhofen und Mam-
mern lesen jeden Tag die Messe, jene von Ermatin-
gen, Eschenz, Gundelhart, Tobel, Uesslingen und
Wangi fast taglich, obwohl sie dazu nicht verpflichtet
sind. Nur noch einmal ist in einer Visitation von der
Werktagsmesse die Rede: 1708 wird in Basadingen
mit dem Hinweis auf die Feldarbeit gewlnscht, dass
der Pfarrer die Messe friiher lese, damit mehr Leute
daran teilnehmen kénnen. So scheint sich doch die
tagliche Messe allmahlich eingeburgert zu haben.

3.2.5 Taufe und Versehgang

Dem Anfang und dem Ende des Lebens gilt ein be-
sonderes Bemuhen. Sobald wie méglich wird getauft,
damit kein Kind ohne Taufe stirbt, und niemand soll
sterben, ohne die Sakramente empfangen zu haben.
1683 ruft das Kapitel in Erinnerung, dass jeder Pfar-
rer einspringen musse, wenn der Nachbar, ob legitim
oder nicht, abwesend sei und die Taufe verlangt
werde oder ein Kranker versehen werden musse. Um
die Nottaufe spenden zu kénnen, soll in jeder Pfarrei

eine katholische Hebamme sein, die gut instruiert ist,
was die Taufe betrifft. Nach dem Visitationsbericht
von 1778 gibt keine Pfarrei an, ohne eigene Heb-
amme zu sein; 1772 hatten Mullheim und Weinfel-
den noch keine. Allerdings ist die Hebamme nicht bei
allen Pfarreien erwahnt, in Paradies und Klingenzell
hat sie wahrscheinlich gefehlt. Angesicht der Sorge
um eine baldige Taufe ist es eigenartig, dass noch bei
der Visitation von 1708 in den Fischinger Pfarreien
Au, Dussnang und Bichelsee kein Taufstein steht; die
Kinder werden in der Klosterkirche getauft — da ist
eine gut instruierte Hebamme besonders notig. Bei
der Visitation von 1756 steht in Bichelsee ein Tauf-
stein, der aber nur deswegen erwahnt wird, weil das
Taufbecken nicht sauber ist. 1770 erinnert Dekan
Schagg an der Kapitelsversammlung die Pfarrer an
die vorangegangene Generalvisitation, bei der ein
schwieriges Problem geltst wurde — offenbar gab es
Spannungen, wenn nicht der Ortspfarrer, sondern ein
anderer bei Kranken und Sterbenden die Beichte ab-
nahm; vermutlich wurde die Frage gestellt, ob ein sol-
cher Pfarrer nicht unerlaubt handle. Nun, so habe der
Generalvisitator gesagt, es kdnne vorkommen, dass
jemand eine Abneigung gegen oder zu viel Ehrfurcht
vor dem eigenen Pfarrer habe, daher dirfe ein orts-
fremder kommen, damit niemand ohne Sakramente
sterbe. Allgemein qilt, wozu die Kapitulare 1688 er-
mahnt werden: Der Versehgang ist mit grosser Ehr-
furcht, im Chorrock, mit Licht und Glocken zu ma-
chen.

3.2.6 Firmung

Die Firmung wird meist im Zusammenhang mit einer
Generalvisitation gespendet. 1721 ermahnt der Ge-
neralvikar und spatere Weihbischof Johann Franz An-
ton von Sirgenstein die Pfarrer in einem Brief, die
Firmlinge gut vorzubereiten. Aus der Mitte des 18.

306 HBAKG V, S. 517; LThK2 4, Sp. 98: «Feste».

87



Jahrhunderts und auch aus spateren Jahren stammen

genaue Anweisungen. Die Firmung ist von der Kanzel
anzukiinden, die Pfarreiangehérigen sind Uber den
Sinn der Firmung und deren wurdigen Empfang zu
unterrichten. Zur Firmung kann nur zugelassen wer-
den, wer mindestens 14 Jahre alt ist und vorher ge-
beichtet hat. Eltern und Taufpaten kénnen nicht Firm-
paten sein, die Paten missen selber gefirmt und glei-
chen Geschlechts wie der Firmling sein. Kein Ge-
firmter darf nochmals gefirmt werden. Damit nicht
die Gefahr einer Wiederholung besteht, sind nur
kleinste und bescheidene Geschenke erlaubt — denn
einige wirden versuchen, sich wegen der Geschenke
nochmals firmen zu lassen.*

3.2.7 Eheschliessung

1683 steht im Kapitel das Thema Trauung auf der Ta-
gesordnung. Grundsatze werden aufgestellt, die in
die Statuten eingehen: Kein Pfarrer darf trauen aus-
ser der eigene oder ohne dessen Erlaubnis. Kommen
die Brautleute aus verschiedenen Pfarreien, gilt: Beide
Pfarrer konnen trauen, keiner darf die Brautleute auf-
fordern, bei ihm zu heiraten. Obwohl es sich geziemt,
dass die Sponsalien beim Pfarrer der Braut sind, soll es
dennoch der Braut Gberlassen sein, sich zu entschei-
den. Es ist aber darauf zu achten, dass kein Pfarrer
zurtckgesetzt wird, daher soll jener, bei dem die
Hochzeit gefeiert wird, die Brautleute ermahnen,
auch den andern Pfarrer zum Mabhl einzuladen, selbst
wenn dieser mit Sicherheit nicht kommt. Ebenso soll
diesem, wie dem Traupfarrer, wenn es die Braut leicht
machen kann, ein «linteum», ein «Leintuch», gegeben
werden. In den Statuten von 1796 wird die Einladung
zum Mahl nicht mehr erwahnt, und bei der Gabe
heisst es, die Braut solle beiden «linteum vel stro-
phiolum vulgo Schnupftuch», ein Lein- oder Taschen-
tuch, geben. Heiraten die Brautleute nicht dort, wo
sie nachher wohnen, muss der Brautigam dem Pfar-
rer des zukunftigen Wohnortes «aliquam discretio-

88

nem», «etwas nach Ermessen», geben, und dieser
soll mit dem Gegebenen zufrieden sein, ausser der
Brautigam ist reich. Wiederum anders ist es, wenn die
Brautleute weder am Ort der Braut noch des Brauti-
gams heiraten, sondern in einer dritten Kirche; dann
muss jener Pfarrer dazu die Erlaubnis haben. Wiin-
schen aber die Brautleute in dieser Kirche den Pfarrer
der Braut oder des Brautigams zur Trauung, so ist
vom Pfarrer der Hochzeitskirche die Erlaubnis ein-
zuholen; diesem gehort auch die «Oblatio», die
Gabe, die auf den Altar gelegt wird. Legen aber die
Brautleute auch etwas in das Buch, das ihnen zum
Kuss dargeboten wird, so gehért es dem Trauungs-
pfarrer, was sicher im Sinn der Brautleute ist. Und nun
folgt ohne Absatz die Bemerkung, gleich sei es auch
zu halten bei einer auswartigen Beerdigung: die «Ob-
latio» gehore dem Ortspfarrer, die «Discretio» dem
Beerdigungspfarrer.

An der Generalvisitation von 1781 muss General-
visitator Spengler feststellen, dass einige Pfarrer die
Vorschriften zur Eheverkiindigung nicht einhalten, be-
sonders, wenn die Brautleute aus zwei verschiedenen
Pfarreien kommen. Schon bei der Visitation macht er
die Pfarrer darauf aufmerksam und wiederholt es im
Rezess: Das Ehevorhaben ist an beiden Orten dreimal
zu verkunden.

3.2.8 Prozessionen, Bittgange, Bruderschaften

Sie spielen eine wichtige Rolle im Leben der Pfarreien.
Gemadss den Synodalstatuten sollen Prozessionen be-
wahrt und wo sie untergegangen sind, erneuert wer-
den. So weit erkennbar sind Prozessionstage Christi
Himmelfahrt, Fronleichnam, Marienfeste, Pfingst-
montag, Monatssonntage. Vor Christi Himmelfahrt

307 StATG Bd 1°30°0, 0. Diese Anweisungen sind theoretischer
Natur, die Praxis sah anders aus: Im Firmbuch der Pfarrei Ar-

bon wird 1737 und spater das Alter der Firmlinge angefihrt:
3- bis 12-Jahrige.



sind die Bittgange. Der Markustag®® ist ebenfalls be-
liebt, 1687 wird einmditig im Kapitel beschlossen und
1701 in die Statuten aufgenommen, dass dort, wo
keine Prozession gehalten werden kann, wenigstens
die Allerheiligenlitanei gebetet und der Gottesdienst
gehalten wird; die Pfarreiangehdorigen sind zu ermah-
nen, daran teilzunehmen.

Wie aus der Relatio von 1754 und spateren Visita-
tionsakten hervorgeht, ist von den Bruderschaften am
meisten verbreitet jene vom Rosenkranz; einige Pfar-
reien haben mehrere Bruderschaften, einige aber
auch keine.*® Nicht immer ist die Bruderschaft in der
Pfarrkirche errichtet: In Leutmerken ist die Rosen-
kranzbruderschaft in der Schlosskapelle Griesenberg,
in Uesslingen in der Filiale Warth. Die Bruderschaften
haben eigenes Vermogen und einen Bruderschafts-
rat. Dass Bruderschaften in die Zeit vor der Reforma-
tion zuriickgehen, kann nur in wenigen Fallen fest-
gestellt werden, so in Frauenfeld fur die Dreifaltig-
keitsbruderschaft, in Weinfelden fuir die Bruderschaft
Maria Trost (urspringlich in Bussnang) und fur die zur
Reformationszeit von Steckborn nach dem Kloster
Feldbach verlegte Rosenkranzbruderschaft.’'® Mit der
Bruderschaft in Weinfelden ist Dekan Mller 1756
unzufrieden: Er verlangt, dass die gewohnten Mahl-
zeiten vermindert und bescheiden gehalten werden.
Visitator Zelling fugt hinzu, Zweck der Bruderschaf-
ten sei das geistliche Wachstum; dass deren Vermo-
gen fur Gastmahler beinahe verbraucht werde, sei
Schuld des Pfarrers und des Rates. 1766 schreibt De-
kan Schagg, die Gastmahler am Jahrtag der Bruder-
schaft wiirden nun seit einigen Jahren zur Erbauung
des Volkes gehalten. Erstaunlich ist, dass 1754 bereits
sieben Pfarreien einen Kreuzweg haben.*"

3.2.9 Familien in der «Zerstreuung»
An der Kapitelsversammlung 1701 werden der Ob-

hut des Pfarrers besonders jene Familien empfohlen,
die an einem QOrt wohnen, wo keine «veri pastores»,

«keine wahren Hirten», sind. Es wird statuiert: Solche
verirrte oder verlassene Schafe sind der Sorge des
nachsten Pfarrers zu bergeben oder dem, den eine
solche Familie wahlt; er soll sie wie die eigenen
Schafe mit grossem Seeleneifer weiden, sie besu-
chen, fur sie sorgen und ihnen alles tun, wie es sich
far einen wahren Hirten und nicht fur einen Lohndie-
ner geziemt. Man will damit aber nicht verhindern,
dass ein solcher Curator fur diese Arbeit und Sorge
von seinem Beneficium etwas nimmt, um ohne Nach-
teil und Vernachlassigung die verlassenen Seelen wei-
den zu kénnen.

3.2.10 Katechese und Schule

Die Katechese, auch Christenlehre genannt, ist am
Sonntagnachmittag und fir Kinder und Erwachsene
bestimmt. Ofters wird sie im Kapitelsprotokoll er-
wahnt. So teilt der Dekan 1685 mit, es sei dem Volk
immer wieder zu sagen, dass den Besuchern der Ka-
techese von den Papsten ein Ablass erteilt werde. Vier
Jahre spater werden die Pfarrer ermahnt, fleissig im

308 Wegen der grosseren Feierlichkeit wird die Markusprozes-
sion auch die «Litania maior» genannt; sie hat mit dem Fest
des hl. Markus nichts zu tun. Der 25. April war das Datum
eines heidnisch-rémischen Flurumganges, den man in Rom
schon vor Papst Gregor dem Grossen (590-604) in das
christliche Brauchtum ubernahm. Nach LThK2 2, Sp. 518:
«Bittprozession». :

309 Mehrere Bruderschaften: Fischingen: Rosenkranz, Ida und
Skapulier; Frauenfeld: Dreifaltigkeit und Rosenkranz; Hom-
burg: Rosenkranz und Skapulier; in Weinfelden ist neben
Maria Trost die Rosenkranzbruderschaft wieder eingegan-
gen. Keine Bruderschaften haben: Basadingen, Bettwiesen,
Bussnang, Gachnang, Huttwilen, Mdllheim, Wangi; die
Alexander-Bruderschaft in Aadorf wurde erst nach 1754 ge-
grindet.

310 Frauenfeld: Kuhn /1, S. 148; Weinfelden: Kuhn I/1, S. 370;
Steckborn: Visitation 1739.

311 Bichelsee, Eschenz, Homburg, Klingenzell, Lommis, Tani-
kon, Tobel. Die Errichtung von Kreuzwegen begann in der
ersten- Halfte des 18. Jahrhunderts: LThK3 6, Sp. 466-467.

89



Erteilen des Unterrichts zu sein. 1705 wird von der
Kurie verlangt, beim nachsten Kapitel einen Bericht
Uber die abgehaltenen Katechesen vorzulegen. Nicht
alle Visitationen geben in gleicher Weise Auskunft,
wie es mit der Katechese bestellt ist. Bei der Visitation
1739 sagen die meisten Pfarrer, sie wirden die Kate-
chese nach der Norm des Bischofs halten. Der Pfarrer
von Frauenfeld wird ermahnt, sie nicht nur fir Kinder,
sondern auch fur Erwachsene zu halten. Der Pfarrer
von Sirnach halt sie fur Kinder und Erwachsene ge-
trennt. In Mllheim steht 1766 die Kirche am Nach-
mittag wegen der «Heterodoxen» (Andersglaubigen)
nicht zur Verfiigung, der Pfarrer nimmt die Kinder ins
Pfarrhaus. 1770 teilt der Dekan im Kapitel die Mah-
nung eines Visitationsrezesses mit, in paritatischen
Kirchen sei der Zugang zur Katechese sicherzustellen.
Spatere Visitationen, besonders jene von 1781, zei-
gen, dass in einer Reihe von Pfarreien die Katechese
an den Monatssonntagen ausfallt. Wo die Katechese
am Nachmittag nicht mdglich scheint, wird am Vor-
mittag abwechselnd die Predigt und die Katechese
gehalten. Dem Pfarrer von Pfyn sei an einer General-
visitation auferlegt worden, jeden Sonntagnachmit-
tag die Katechese zu halten, was der Pfarrer nicht
fir moglich halt, da die Pfarreiangehorigen eine
Stunde weit entfernt wohnen. Schon 1666 meint
der Pfarrer von Steckborn, eine Katechese sei nicht
moglich wegen der kleinen Zahl Katholiken und der
weiten Distanz. 1756 wird empfohlen, die Kate-
chese am Vormittag an den Gottesdienst anzukniip-
fen. Bis 1766 hat sich nichts getan, doch 1772 wird
bemerkt, der neue Pfarrer habe die von den Vorgan-
gern unterlassene Katechese zu neuem Leben er-
weckt. Fr den Ausfall der Katechese ist in Bichelsee
und Lommis die haufige Teilnahme an Festen in an-
deren Pfarreien verantwortlich, in Au die Teilnahme
an Feierlichkeiten im Kloster. Das scheint auch an-
dernorts vorzukommen. Darauf geht der Rezess von
1781 ein: In vielen Pfarreien wiirden Predigt und Ka-
techese ofters ausgelassen, weil die Pfarreiangehori-

90

gen auswarts zu Bruderschaftsfeiern gingen; selbst
Pfarrer taten dies und wirden dadurch den eigenen
Leuten die geschuldeten geistlichen Bedurfnisse vor-
enthalten. Die Pfarreiangehorigen sollten sich von
solchen Exkursionen fernhalten; sie seien zu ermah-
nen, die eigene Kirche zu besuchen, weil etwas Will-
kirliches und Uberflissiges Gott nicht gefallen
kénne, wenn das Notwendige und Vorgeschriebene
vernachldssigt werde.

Im selben Rezess von 1781 werden die Pfarrer er-
mahnt, den didzesanen Katechismus®'? bei der Unter-
weisung der Jugend in Glaubens- und Sittensachen
zu gebrauchen; die Visitation hat gezeigt, dass dem
nicht in allen Pfarreien so ist. In Frauenfeld kommen
die Senatoren zum Pfarrer und bitten ihn, den Kate-
chismus nicht einzufiihren, weil es sonst eine starke
Bewegung im Volk gebe; der Pfarrer bittet, die Visita-
toren sollen den Katechismus von neuem verlangen.
In Steckborn, wo am Vormittag alternativ Predigt und
Katechese gehalten wird, meint der Pfarrer, er kénne
ihn nicht ohne Murren des Volkes einfiihren; andere
Pfarrer geben keinen Grund an.

Was die Schulen betrifft, ermahnt 1738 der Dekan
die Kapitulare, Schulbesuche zu machen. Die Anga-
ben der Visitationen von 1772 und 1778 zeigen, dass
in allen Pfarreien katholische Schulen sind mit Aus-
nahme von Gachnang, Klingenzell, Millheim, Para-
dies, Steckborn und Weinfelden. Den Statuten von
1796 gemass ist den Pfarrern Ubertragen, dafir zu
sorgen, dass die Eltern ihre Kinder in die katholische
Schule schicken; wo noch keine sei, solle eine solche
errichtet werden. Ausserdem seien die Schulen vom
Pfarrer oft zu besuchen.

312 1762 gab Bischof Franz Konrad von Rodt eine deutsche Be-
arbeitung des «Catechismus Romanus» heraus. HS 1/2,
S. 456.



3.3 Kirchliches Leben in den Dekanaten
St. Gallen und Wil

Im Wesentlichen unterscheidet sich das kirchliche Le-
ben kaum von jenem im Dekanat Frauenfeld-Steck-
born, doch haben die St. Galler Abte in den Pfarreien
des Offizialates mehr Einfluss- und Kontrollméglich-
keiten. In die «Summa» aufgenommen sind die Mo-
nita (Ermahnungen) bei den Kapitelsversammlungen,
die fur beide Dekanate gelten und sich auch mit der
Seelsorge befassen: An den Festtagen ist die Pfarrkir-
che zu besuchen (1695); die wochentliche Beichte
und Kommunion darf Ungebildeten und Frauen nicht
gestattet werden (1723); die Predigt und die Kate-
chese sind auch an Festtagen nicht auszulassen
(1754). Uberhaupt wird auf die Katechese Gewicht
gelegt: Die Jugend ist gut zu unterrichten, doch nicht
nur far die Kinder ist die Katechese zu erteilen, son-
dern auch fir die Erwachsenen (1694, 1723); die
Kranken sind 6fters zu besuchen, um sie auf einen
guten Tod vorzubereiten (1694/1695, 1754); fir
auswartige Trauungen soll man nicht leicht die Er-
laubnis geben (1757); bei den Hausbesuchen, wenn
die Osterzettel eingesammelt werden, sind die Glau-
bigen Uber die Glaubenswahrheiten zu befragen
(1694). 1772 werden im «Wiler Distrikt» Pfarrer ge-
tadelt, die in ihren Jahresberichten kaum etwas Gber
die Situation der Pfarreiangehorigen berichten: Sol-
che Pfarreien, in denen es nichts zu korrigieren gebe
und alles in Ruhe scheine, seien in der Regel in einem
schlechten Zustand. (Diese Monita kdnnen nur den
st.gallischen Pfarrern gegolten haben, weil nur die-
sen gegeniber der Abt das Sagen hatte.)

Das Bruderschaftswesen ist ebenfalls stark ent-
wickelt. Die Abte fordern besonders die Rosenkranz-
bruderschaft: 1737 ist sie in 45 Pfarreien eingefiihrt,
1796 in 62.>* Anzunehmen ist, dass sie auch in den
Pfarreien, die nicht zum Offizialat gehoren, verbreitet
ist. In Bischofszell und Sulgen geht sie in die Zeit
vor der Reformation zuriick.” Die Abte zeigen aus-

serdem «eine Uberraschende Sorgfalt fir das Volks-
schulwesen», das sie auch finanziell unterstitzen;
von den thurgauischen Pfarreien des Offizialates hat
am Ende des 18. Jahrhunderts nur die kleine Pfarrei
Welfensberg keine eigene Schule.*”

34  Thurgauische Kloster

In den Relationen aus der zweiten Halfte des 18. Jahr-
hunderts geben die Dekane auch Auskunft Gber die
Kloster: Vorsteher, Vorsteherinnen, Anzahl der Zu-
gehdrigen. Durchschnittlich zahlen die Benediktiner
in Fischingen 24 Pater und drei Frater, die Kapuziner
in Frauenfeld zwolf Pater und zwei Briider, die Kartauser
in Ittingen 14 Pater; die Zisterzienserinnen in Tanikon
22 Nonnen und zehn Schwestern, in Feldbach 22
Nonnen und neun Schwestern, in Kalchrain 18 Nonnen
und acht Schwestern, die Dominikanerinnen in St.
Katharinental 30 Nonnen und 14 Schwestern, die
Klarissinnen in Paradies 20 Nonnen und elf Schwes-
tern.

Einen - allerdings mangelhaften — Einblick in die
Herkunft der Ordensangehérigen geben die Listen der
Vorsteher und Vorsteherinnen aus dem 17. und 18.
Jahrhundert und einige weitere Bemerkungen: Alle
Fischinger Abte sind Schweizer, darunter drei Thur-
gauer.’'® Von den zwolf Prioren der Kartause Ittingen
sind drei Thurgauer (alle im 17. Jahrhundert), sechs
aus der Ubrigen Schweiz und drei Deutsche.*” Tani-
kon hat zwolf Schweizerinnen als Abtissinnen, aber
keine Thurgauerin, die Frauen stammen meist aus der
Innerschweiz.*'® Von den zwolf Abtissinnen i Feld-
bach sind sechs Schweizerinnen, darunter eine Thur-

313 Duft, S. 189.

314 Kuhn I/2, S. 36 und 149-150.

315 Duft, S. 281-282.

316 HS lI/1, S. 701-707.

317 Kuhn ll, S. 236-238.

318 HS I3, S. 945-949 und 922; Kuhn lll, S. 416-417.

91



gauerin, vier Deutsche und zwei Tirolerinnen, die
Mehrzahl der Frauen stammt aus verschiedenen Or-
ten der Schweiz.*"® In Kalchrain sind zwei Abtissinnen
Thurgauerinnen, eine weitere Schweizerin und funf
Deutsche; hier sind besonders deutsche Frauen zu
finden.** Da die Priorinnen der Dominikanerinnen je-
weils fur drei Jahre gewahlt werden, zahlt St. Kathari-
nental in diesem Zeitraum 21 Vorsteherinnen: elf
Deutsche, acht Schweizerinnen (meist aus Uri), zwei
Tirolerinnen, aber keine Thurgauerin.®*' Von den 16
Abtissinnen im Klarissenkloster Paradies sind elf
Schweizerinnen, darunter eine Thurgauerin, drei
Deutsche und zwei Tirolerinnen.

Neben diesen Klostern im Dekanat Frauenfeld-
Steckborn sind im Dekanat St. Gallen noch zwei thur-
gauische: Das Augustiner-Chorherrenstift Kreuzlin-
gen zahlt in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts
25 bis 30 Mitglieder; unter den 58 Chorherren, die
zwischen 1735 und 1797 die Profess (die feierlichen
Gellibde) ablegten, sind nur drei Schweizer, alle Gbri-
gen stammen aus dem suddeutschen Raum.*”® Das
Benediktinerinnenkloster Munsterlingen hat in der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts ebenfalls 25 bis
30 Mitglieder, zuletzt Uberwiegend Deutsche; ihm
standen in den beiden Jahrhunderten zehn Abtissi-
nen vor: drei Schweizerinnen, darunter eine Thur-
gauerin (alle vor der Mitte des 17. Jahrhundert ge-
wahlt), finf Deutsche, eine Tirolerin und eine Englan-
derin.**

In der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts lebten
im Thurgau gegen 90 Ordensmanner (mitgerechnet
jene, die gemadss den Relationen auf Schldssern wa-
ren) und rund 190 Klosterfrauen.

35 Konfessionelle Verhiltnisse im Thurgau
Im Thurgau hatten durch den Landfrieden von 1531

die katholischen Orte eine starke Stellung. Dies be-
gunstigte die Katholiken, doch fanden die Evangeli-

92

schen in Zurich eine starke Stitze. Die Niederlage der
funf katholische Orte im Zweiten Villmergerkrieg und
der danach geschlossene Frieden von 1712%> anderten
die Verhaltnisse: Man versuchte nun die Paritdt zwi-
schen den beiden «Religionen» herzustellen und
nahm zur Starkung der reformierten Stellung Bern in
die Mitregierung auf.

Hatten die evangelischen Thurgauer friiher ge-
klagt, die Katholiken benitzten die paritatischen Kir-
chen Uber die angesetzte Frist hinaus, so wurde nun
«geordnet, daB zur Verhitung besorglicher Ohnord-
nung fir das Kiunftige die Kirche zu Verrichtung des
Gottesdienstes an Sonntag von denen, die selbige zu-
erst gebrauchen, denen so der anderen Religion sind,
vom Frihling bis in den Herbst um 8 Uhren und vom
Herbst bis in den Frihling spatestens um 9 Uhren
Uberlassen, es ware denn Sache, daB sie sich unter-
einander mit beidseitigem Belieben an eint oder an-
deren Orten einer anderen Stunde verglichen hatten
und dabei verbleiben wollen».*”® Die Evangelischen
bekamen einen eigenen Kirchenschlissel und konn-
ten einen eigenen Mesmer verlangen. Ferner wurde
ihnen gestattet, neue Kirchen zu erbauen.

Keine Konfession sollte mehr verpflichtet sein,
die Feiertage der anderen zu.halten, und keine durfte
in ihren Kirchenbrauchen und Zeremonien be-
schimpft und beleidigt werden. Von nun an sollte
«bei gemeinen und sonderbaren Zusammenkunften,
es sei im Reden, Schreiben und dergleichen, die eine
Religion evangelisch und die andere katholisch ge-
nennet und betitelt werden». Vor 1701 war die Sa-
che mit den Feiertagen weit schwieriger: 1582 re-

319 HS V3, S. 661-663 und 639; Kuhn I, S. 32-34.
320 HS IIV3, S. 758-769 und 744; Kuhn lll, S. 72-75.
321 Kuhn lll, S. 247-249.

322 Ebd,, S. 372.

323 PfA Kreuzlingen, Profess- und Totenbuch.

324 HSII/1, S. 1874 und 1878-1881.

325 Buhler, S. 249-252.

326 Ebd., S. 250.



formierte Papst Gregor XIll. den julianischen Kalen-
der, der gegeniiber dem naturlichen Jahr um zehn
Tage zu spat war; so folgte auf den 4. Oktober gleich
der 15. Diesem Kalender folgten die Katholiken, die
Evangelischen aber lehnten diesen «katholischen»
Kalender ab. So feierten die Reformierten Weihnach-
ten zehn Tage spater, und war der Frihjahrsvollmond
vor den 31. Marz, folgten fur sie Ostern und alle da-
von abhangigen Feste bis zu vier Wochen spater. Bis
1700 war es zu einem Abstand von elf Tagen gekom-
men. Nun fuhrten aber auch die protestantischen
Lander und Orte den neuen Kalender ein, wie im Ka-
pitelsprotokoll von 1701 vermerkt wurde: «Acatholici
Calendarium Romanum acceperint».

Weiter wurde im Landfrieden bestimmt, dass «je-
der Religion ein besonderer proportionierter Kirch-
hof, ihre Todten nach ihrer Religionsmanier und Ue-
bung zu begraben, verwilliget sein» sollte*’. Nun
konnten die Katholiken ihren Teil des Friedhofs ein-
segnen — bei einem ungeteilten Friedhof war dies
nicht moglich. Zugleich war einem Streit vorgebeugt,
der sich wegen der Grabkreuze hatte entziinden kon-
nen, denn das Kreuz auf dem Grab war ein untrig-
lich katholisches Zeichen®®, zu dem Sorge zu tragen
war. 1705 wurden die Pfarrer an der Kapitelsver-
sammlung aufgefordert, die Pfarreiangehérigen zu
ermahnen, unbefestigte, mangelhafte und bescha-
digte Kreuze zu reparieren, besonders dort, wo beide
Religionen in Ubung seien. Auch der Dekan hatte
gemass Statuten von 1796 bei den Visitationen zu
prifen, ob die Grabkreuze in Ordnung seien. In
Gachnang kam es 1610 zu einer gefahrlichen Aus-
einandersetzung «wegen Aufsteckhung der Creut-
zer»*?: Eine verstorbene Frau, die erst vor kurzem ka-
tholisch geworden war, sollte auf dem Friedhof be-
stattet werden. Nachdem dies der evangelische Pfar-
rer widerwillig bewilligt hatte, wurde nach
katholischem Brauch ihr Grab mit einem Kreuz verse-
hen — die Gachnanger rissen es aber wieder aus. Als
ein katholisches Kind begraben wurde, wurde auch des-

sen Kreuz ausgerissen und zerschlagen. Am Pfingst-
tag — nach dem gregorianischen Kalender — kam es
deshalb zu einem Tumult: Leute aus Gachnang und
der Umgebung verwiisteten Schloss und Kapelle und
leerten den Weinkeller. Die ganze Angelegenheit
fuhrte auch zu Auseinandersetzungen zwischen
Zurich und den funf katholischen Orten. Erst 1613
kam ein Vergleich zustande: Die Katholiken bekamen
nun einen eigenen Teil im Friedhof*®.

Anlasse zu Reibereien gab es aber noch andere:
beispielsweise zu viele Prozessionsfahnen in der Kir-
che®' oder Chorgitter, die «Symbole der Kluft zwi-
schen Katholiken und Protestanten»®? (der Frauen-
felder Abschied von 1651 hatte sie erlaubt™). Zwei-
mal gab es einen Bilderstreit: 1643 hatte der Pfarrer
von Steckborn zwei neue Altartafeln aufgestellt und
mit Pfingstrosen geschmiickt. Das storte die Refor-
mierten. Gemadss einem Schiedsspruch musste in der
Folge ein Vorhang wahrend des evangelischen Got-
tesdienstes den Altar verdecken — man nannte ihn
den «jesuitischen», weil auch in der Jesuitenkirche in
Konstanz ein Vorhang war. Der Vorhang blieb — auch
als 1766 eine neue Kirche gebaut wurde. Da er laut
Vertrag geschitzt war, durfte er zudem nicht ersetzt,
sondern nur geflickt werden.” 1681 hangte der
Pfarrer von Ermatingen Bilder an das Chorgitter, was
die Evangelischen sehr provozierte. Der Pfarrer blieb
hartndckig: Das Chorgitter gehére den Katholiken.

327 Bhler, S. 250.

328 Das Kreuz als «katholisches Zeichen» ist heute noch er-
kennbar auf den Kirchturmspitzen, wahrend die evangeli-
schen und paritatischen Kirchen meist die Wetterfahne oder
den Hahn tragen.

329 Kuhn I/1, S. 166.

330 Stdsser, S. 13-26 und 108-110.

331 Bichelsee 1616: Kuhn I/1, S. 46; Bussnang 1650: ebd., S. 58;
Mammern 1716: ebd., S. 245.

332 Kuhn 112, S. 41.

333 Buhler, S. 248.

334 Kuhn I/1, S. 302; Knittel, Werden und Wachsen, S. 341-342;
QTG 4, 5. 133.

93



Daraufhin musste sich sogar die Tagsatzung mit die-
sem Fall beschaftigen.’* 1760 fanden es die Arboner
Reformierten nicht rechtens, dass Pfarrer Fridolin Jo-
sef Tschudi im Chor der Kirche begraben wurde
(Tschudi war seit 1735 in Arbon). Ein Schreiben des
bischéflichen Ordinariates an Zurich und Bern setzt
sich auseinander mit einem «Badischen Abschied»
vom Jahr 1752, der solche Beerdigungen verboten
habe.*® Der Vorgénger Tschudis, Pfarrer Christoph
Bechtlin (1726-1735), zuvor als Pfarrer von Pfyn De-
kan des Kapitels Frauenfeld-Steckborn, war jedenfalls
in der Kirche begraben worden; seine Grabplatte
steht jetzt in der Pfarrkirche an der Seitenwand des
Chores.

94

335 Knittel, Werden und Wachsen, S. 345.
336 StATG Bd 2'00°0, 0.









	Die Dekanate im 17. und 18. Jahrhundert

