
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 138 (2001)

Artikel: Gottes Männer im Thurgau : Dekanatsorganisation, Priesterwesen und
kirchliches Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Autor: Hopp, Anton

Kapitel: 5: Die Dekanate im 17. und 18. Jahrhundert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V Die Dekanate im 17. und 18. Jahrhundert

1 Kapitularisches Leben

1.1 Die Diözesansynode von 1609

Auf den 18. bis 24. Oktober 1609 berief Bischof Ja-

kob Fugger eine Diözesansynode nach Konstanz ein.

Sie war zwar nicht mehr so glanzvoll wie die Synode

von 1567 (die Äbte von St. Gallen, Einsiedeln und

Kempten nahmen daran nicht teil, den Zisterziensern

war die Teilnahme vom Ordensgeneral verboten wor-
den), aber dennoch hatte sie Erfolg. 1610 kamen die

Synodalstatuten heraus: «Consf/fuf/ones et Decrefa

Synod/ D/oecesanae Consfanf/ens/s»; sie blieben gül-

tig bis zum Ende des Bistums und wurden immer wie-

der neu aufgelegt, zum letzten Mal 17617°' Die hau-

figen Verweise auf das Konzil von Trient zeigen, dass

die Statuten dessen Beschlüsse umsetzen wollten.
Alle Geistlichen sollten im Besitz der «Synodalakten»

sein, was bei einzelnen Visitationen überprüft wurde.
Weil die Konstanzer Bischöfe später nicht mehr in

der Lage waren, Synoden durchzuführen, verpflichtete
das Domkapitel in den Wahlkapitulationen von 1704,

1740 und 1743 die jeweiligen Bischöfe, dafür regel-

mässig Dekanenkonferenzen durchzuführen. 1750

liess das Domkapitel diesen Artikel fallen. Über sol-

che Konferenzen und zur Frage, ob sie überhaupt
abgehalten wurden, gibt es keine Nachrichten. Man-
che Bestimmungen und Mahnungen der Synodalsta-

tuten sind geprägt von der Zeit der Entstehung der

Statuten, andere mögen im Laufe vieler Jahrzehnte

und auf Grund veränderter Verhältnisse ihre Gültig-
keit verloren haben.

1.2 Das stift-st. gallische Offizialat

Keine Instanz hat die Geschichte der Dekanate
St. Gallen und Wil und ihr kapitularisches Leben so

sehr mitbestimmt wie das stift-st. gallische Offizialat.

Wegen der Nachlässigkeit der Konstanzer Bischöfe

in der Durchführung der Reform ergriffen die St. Galler

Äbte schon früh die Initiative. Als 1590 Bischof

Andreas von Österreich durch ein Mandat vom Kapi-
tel St. Gallen Rechenschaft über die Seelsorger

verlangte, protestierte der Abt, aber auch der Kle-

rus: Dafür sei der Abt zuständig. 1596 erlangte Abt
Bernhard Müller die vorläufige Jurisdiktion über sein

Gebiet, 1613 entschied der Gerichtshof in Rom in ei-

nem von Konstanz angestrebten Prozess zu Gunsten

von St. Gallen. So kam es am 21. März zum Konkor-
dat zwischen dem Bistum Konstanz und der Abtei St.

Gallen: Der Abt hat das Recht zur Prüfung, Approba-
tion, Aufsicht, Abberufung der Geistlichen und zur
Visitation der Pfarreien; dem Bischof steht zu,
schwere Vergehen der Geistlichen zu ahnden, alle

fünf Jahre die Visitation durchzuführen - wobei er
sich aber in die Belange des Abtes nicht einmischen

darf - sowie das Ehegericht. Das Konkordat betraf
alle Pfarreien in der Alten Landschaft, im Toggenburg
sowie in den thurgauischen und rheintalischen Nie-

dergerichten, in denen der Abt die Kollatur in-

nehatte. Das Konkordat wurde 1624 ergänzt: Dem

Abt unterstehen auch jene Pfarreien, in denen er
nicht Kollator ist. Abt Bernhard Müller errichtete

1614 eine stift-st. gallische Kurie, die, Offizialat ge-
nannt, ein quasi-bischöfliches Amt war; 1748 folgte
ein zweites Konkordat.

So konnte sich ein Sfaafsk/rcbenfum eigener Art
entwickeln: Der Abt war für die Geistlichen nicht nur
der Landesherr - wenn auch in den einzelnen Gebie-

ten auf verschiedene Weise -, sondern zugleich das

geistliche Oberhaupt. Dadurch hatten die Äbte eine

ganz andere Wirkungs- und Einflussmöglichkeit als

die bischöfliche Kurie, die sich mit einer Vielzahl von
Flerrschaften auseinander setzen musste, was oft ihre

207 BvK 1, S. 99-100; HS I/2, S. 493.
208 BvK 1,S. 101-102; Maier, S. 214 und 251; Text ebd., S. 354.

209 «Offizialat» bezeichnet in einem Bistum die bischöfliche Ge-

richtsbehörde. - Zur Gründung des Offizialates vgl. Duft,
S. 45-52, und HS 111/1, S. 1351-1355.

47



Arbeit erschwerte. Das zeigt das Beispiel des reform-

eifrigen Luzern bei Konstanzer Visitationen: «Die

Stadt Luzern liess die bischöflichen Überwacher

ebenfalls überwachen und schickte ihnen drei Rats-

herren zur Begleitung mit, wenn erstere das Luzerner

Gebiet visitieren. Darüber verlangten die Luzerner

Stadtväter von den Visitatoren jeweils einen Schluss-

bericht und eine Aufstellung der Reisekosten sowie

der eingezogenen Bussgelder.»
Die Dekanafse/nfe/'/ung behielt der Abt bei, forderte

zu fleissigem Besuch der Kapitelsversammlungen auf,
machte aber auch seinen Einfluss geltend. Im Deka-

nat Wil gehörten alle Pfarreien mit Ausnahme des

kapitelfreien Wertbühl zum Offizialat. Nicht so im De-

kanat St. Gallen: Hier stand eine Mehrheit st. galli-
scher einer Minderheit bischöflicher Pfarrer gegenü-
ber. Thurgauische Pfarreien unterstanden dem Offizi-
alat im Dekanat St. Gallen Hagenwil, Romanshorn,
Sitterdorf und Sommeri, im Dekanat Wil Heiligkreuz,
Rickenbach, Welfensberg und Wuppenau, der söge-
nannte st. gallische Thurgau. Zugleich hatten die st.

gallischen Geistlichen die von den Äbten einberufe-

nen Klerusversammlungen zu besuchen, meist in Wil
und Rorschach. Nach einer Vorläuferin 1644 feierte
der jeweilige Abt 1690 und 1737 mit allen Geistli-

chen eine Synode der st. gallischen Quasi-Diözese.

1.3 Statuten

1.3.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Erste Statuten stammen aus dem Jahr 1613, be-

schlössen vom in Oberkirch zu Frauenfeld versam-
melten Kapitel, «um die Verehrung Gottes und das

Heil der Seelen zu fördern und ein würdiges klerika-
les Leben nach Kräften zu beobachten». 1647 wer-
den sie neu geschrieben, zum Teil ergänzt und später

gefasste Beschlüsse immer wieder angefügt. Auf
Wunsch des bischöflichen Visitators stellt Dekan

Stadler 1695 erneuerte und in bessere Ordnung ge-
brachte Statuten zusammen. Sie scheinen nicht be-

friedigt zu haben; denn bereits 1701 werden sie auf

Kapitelsbeschluss hin von Dekan Oswald überarbei-

tet, damit sie vom Weihbischof approbiert werden
können. 1758 liest Dekan Müller an der Kapitels-

Versammlung die Statuten vor. Den Beschluss von
1778, die Statuten drucken zu lassen, lässt man 1784

aus Kostengründen fallen. Erst 1796 stellt Dekan Har-

der die Statuten wieder zusammen und lässt sie auf
dem Korrespondenzweg genehmigen. In die jeweils

erneuerten Statuten sind Kapitelsbeschlüsse und
auch Anweisungen der Visitatoren aufgenommen. Alle

Statuten von 1613 bis 1796 werden mit einer Begrün-

dung eingeleitet: «Kein Gemeinwesen kann ohne Ge-

setze und Statuten existieren, wie die Erfahrung zeigt.»

1.3.2 Kapitel St. Gallen

Die bereits erwähnten Statuten von 1613 gehen in

ihrem wesentlichen Gehalt auf das Mittelalter zurück.

Für die nächsten 140 Jahre liegen keine Statuten vor,
oder sie sind nicht mehr erhalten. Erst 1752 wird ein

allerdings unvollendeter Überarbeitungsversuch ge-
macht. Auf Wunsch einiger bischöflicher und st. gal-
lischer Pfarrer stellt 1773 Dekan Johann Balthasar

Bürke Statuten zusammen, die aber von der st. galli-
sehen Obrigkeit abgelehnt werden. Der Dekan vertei-

digt sich in einem nicht mehr vorhandenen Schreiben,

was den Offizial P. Iso Walser zu einer geharnischten

210 BvK 1, s. 108.

211 Duft, S. 95-98.
212 Georg Josef Müller hat, als er noch nicht Dekan war, das

Protokollbuch StATG Bd 1'00'0, 1 (Acta) eigenhändig ge-
schrieben und darin nicht nur StATG Bd 1 '00'0, 0 (Statuta et

leges) aufgenommen, sondern auch weitere wichtige Akten

überliefert, u. a. die Statuten von 1695 und 1701. Vermut-
lieh hat Müller im Auftrag von Dekan Rauch damit begon-

nen, als er 1748 Pfarrer in Frauenfeld wurde. Unter Dekan

Rauch beginnt 1736 das Protokollbuch StATG Bd TOO'O, 2;
Müllers Protokoll geht bis 1752.

48



Widerlegung veranlasst, der «Refutatio epistolae et
excusationum Decani». Sie ist ein Zeugnis st.galli-
scher Empfindlichkeit gegenüber Konstanz: Seiner

Kenntnis nach, schreibt Walser, sei das Begehren
nach Statuten von den bischöflichen Pfarrern ausge-

gangen, besonders von zweien, die er kenne. «Ge-

setze können nur von Vorgesetzten erlassen werden

- oder sollen dem Abt Fesseln angelegt werden? Der

Bischof von Konstanz hat keinen Einfluss auf die St.

Gallischen - oder haben ihn der Dekan, die zwölf
bischöflichen Pfarrer oder das Kapitel?» Der Dekan

solle den St. Galler Obern folgen und nicht eine der-

art unnütze Petition der Bischöflichen annehmen?"
Was den Ärger des Offizials so sehr erregte, war wohl
die Verabschiedung der Statuten im Kapitel ohne vor-
herige Kenntnisnahme des Abtes sowie die Nichter-

wähnung von dessen Rechten. Die Statuten sagen
aber ausdrücklich, sie bedürften noch der Genehmi-

gung des Abtes wie auch des Bischofs. 1774 verfasst

der Offizial selber Statuten, vielleicht weil der Dekan

darauf hingewiesen hat, viele Kapitulare wüssten un-

ter anderem nicht, wie es sich mit den Anniversarien

für die verstorbenen Mitbrüder verhalte. Er nennt
sein Werk «Summa R/'fuum et consuefud/'num guae
;n Vererab/// Cap/fu/o S. Ga/// e/'usque ce/ebraf/one ob-

sen/anfur»*"": Eine Zusammenstellung der Riten und

Gewohnheiten des Kapitels St. Gallen, mit Hinzufü-

gung einer Reihe von «Monita» (Er-

mahnungen). Wohlweislich nennt er sie nicht «Statu-

ten»; denn diese hätten auch der Bestätigung durch
den Bischof bedurft. Vom Kapitel Wil liegen aus dieser

Zeit keine Statuten vor.

1.4 Mitgliedschaft

1.4.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn*"

Aus Akten und späteren Verzeichnissen geht hervor,
dass eine Reihe von Pfarreien, die früher zum Deka-

nat Wil gehörten, nun unter Frauenfeld-Steckborn

aufgezählt werden. Der Ursache dieser Änderung ist

im Folgenden nachzugehen.

Vollmitglieder mit allen Rechten und Pflichten
sind die Säkularpfarrer. Eine Ausnahme bilden die

«maltesischen» Pfarrer von Tobel, Bussnang und

Wängi. Tobel und Bussnang gehörten früher zum De-

kanat Wil. Aber kraft eines Konkordates aus dem Jahr

1612 zwischen dem Johanniterorden und dem Bi-

schof von Konstanz*" sind diese Pfarrer nicht ver-

pflichtet, am Kapitel teilzunehmen. Sie schliessen sich

aber dem Kapitel Frauenfeld-Steckborn an, haben
das aktive Stimmrecht, müssen an den Versammlun-

gen nur dann teilnehmen, wenn sie gerufen werden;
auch haben sie zu den Kapitelskosten nichts beizu-

tragen. Hingegen bestimmt 1666 der Visitator, dass

sie einen Beitrag an die Kosten der Generalvisitation
zahlen müssen. In der Einladung zur Kapitelsver-

Sammlung von 1784 schreibt Dekan Noser, die

Neupfarrer aus den Pfarreien der Kommende müss-

ten kommen, damit sie das aktive Stimmrecht erlan-

gen, sonst aber seien sie zur Teilnahme nicht ver-

pflichtet.*"
1795, an der letzten Kapitelsversammlung im 18.

Jahrhundert, herrscht über die Art der Zugehörigkeit
zum Kapitel der beiden Pfarrer von Uesslingen und
Hüttwilen Unsicherheit. Rechtlich sind sie Stellvertre-

ter des Priors der Kartause Ittingen; die Dekane

schicken ihre Zirkulare jeweils an den Prior, der sie

den beiden Pfarrern weiterleitet. Die Bedenken wer-
den aber zerstreut mit dem Hinweis, diese Pfarrer

hätten auch schon Ämter innegehabt. 1651 erwirbt

213 StiASG Rubr. 33, Fase. 2; hierauch der Statutenentwurf von
1752.

214 StiASG Tom. 693, zit. «Summa» bzw. «Monita».
215 Neben Erwähnungen in den Protokollen sind die verschie-

denartigen Mitgliedschaften in den Statuten von 1796 an-

geführt.
216 StATG Bd 1'50'0, 8.

217 StATG Bd 1'20'0, 3.

49



das Kloster Muri die Herrschaft Klingenberg mit der
Pfarrei Homburg, 1687 das Kloster Rheinau Mam-

mern; beide Pfarreien werden von den Klöstern mit
Konventuaien besetzt"", die Kapitelsmitglieder mit
nur aktivem Stimmrecht werden. 1691 beschliesst

das Kapitel, neueintretende Pfarrer von Homburg
hätten nur alle 15 Jahre den Ingress zu bezahlen.

Der Pfarrer von Eschenz, einer Kollatur von Einsie-

dein, gehörte von Anfang an zum Kapitel. Bei der Ge-

neralvisitation 1666 sagt der Pfarrer, der Abt habe

ihm verboten, das Kapitel zu besuchen. In einem Ver-

zeichnis der Teilnehmer an den Kapitelsversamm-
lungen von 1648 bis 1695 kommt der Pfarrer von
Eschenz erstmals 1669 vor."" Dem Kapitel aber gehört
er nur dann an, wenn er Weltpriester ist; mit einer

Ausnahme ist die Pfarrei seit 1700 immer von Ein-

Siedler Konventuaien besetzt."" Gemäss einem Brief

Dekan Russis aus dem Jahr 1730 zahlten die Bene-

diktinerpfarrer dennoch den Ingress und wiesen die

Admissio vor, auch wenn sie am Kapitel nicht teilnah-

men, bis ein P. Stadelmann"' und seine Nachfolger
sich weigerten, den Ingress von 2 Gulden zu bezah-

len. Dekan Russi wendet sich nun an den neuernann-
ten Eschenzer Pfarrer mit der Bitte um den Ingress.

Der Abt von Einsiedeln lehnt dieses Ansinnen ab und

weist auf das Konkordat von 1693 hin. Im gleichen
Jahr erfolgt von Einsiedeln eine Reflexio, welche der
Dekan mit einer Replica beantwortet. Eine kleine No-
tiz besagt dann, es seien für alle Zeiten 15 Gulden be-

zahlt worden."" Im Konkordat von 1693 wird nach

einem Streit mit Konstanz die Frage entschieden, ob
der Abt von Einsiedeln selbständig Pfarrer einsetzen

könne, die dem Bischof nicht unterstehen. Beschluss:

Auch die Stiftspfarrer stehen unter dem Bischof.""
Nicht zum Kapitel gehören die Pfarrer der Kloster-

pfarreien Tänikon und Paradies und die von einem
Konventuaien aus Petershausen besetzte Propstei

Klingenzell. Nicht Mitglieder sind auch die Fischinger
Mönche auf den Pfarreien Au, Bettwiesen, Bichelsee,

Dussnang, Lommis und bis 1698 Sirnach. Mit Aus-

nähme von Bichelsee gehörten sie im Mittelalter zum
Dekanat Wil. Das Kloster Fischingen wurde von den

katholischen Orten wiederhergestellt und war von ih-

nen abhängig, erst 1598 konnte es sich davon lö-
sen."" Auch steht das Kloster nicht unter dem Bischof

von Konstanz, nur die Visitation der Kirchen sollten
die Ordenspfarrer zulassen. Diese Pfarreien sind in

das Dekanatsverzeichnis Frauenfeld-Steckborn ge-
kommen, weil der Dekan die Visitation vorgenom-
men hat. Lommis, das erst 1599 zu Fischingen kam

und nicht sogleich von eigenen Konventuaien besetzt

wurde, gehörte damals wahrscheinlich noch zu Wil;
jedenfalls ist der Pfarrer in einem Verzeichnis des Ka-

pitels Frauenfeld-Steckborn von 1599 nicht aufge-
führt. Noch 1642 .wird der «Leutpriester» von Lom-
mis in den Wiler Akten wegen einer Zinszahlung er-
wähnt.""

Als 1698 das Kloster Fischingen seine Kollatur in Sir-

nach dem Domkapitel übergibt und statt dessen

Mosnäng übernimmt, will Konstanz, dass sich der

neue Pfarrer von Sirnach dem Kapitel Wil anschliesst.

Er war vorher Sekretär dieses Kapitels. Dagegen ver-
fasst das st. gallische Offizialat eine Beschwerde-

schrift. Es begründet die Zuweisung zu Frauenfeld-

Steckborn mit dem Hinweis, dass es 1607 mit Leut-

merken, das früher zu Wil gehört habe, auch so ge-
wesen sei; es gehe darum, die kleine Zahl der katho-
lischen Pfarrer im Kapitel zu mehren."" Es mag eine
Rolle gespielt haben, dass der Pfarrer von Sirnach im

Kapitel Wil der einzige bischöfliche gewesen wäre.

218 Kuhn 1/1, S. 190 und 242. Konventuaien: Homburg seit

1652 (S. 197), Mammern seit 1693 (S. 250).
219 StATG Bd 1'50'0, 1.

220 Kuhn 1/1, S. 113-114: Vor 1700 waren, wie es scheint, die

Pfarrer mehrheitlich Weltpriester.
221 Pfarrer 1711 und 1714/15: Kuhn 1/1, S. 114.

222 StATG Bd 1'50'0, 1.

223 HS 111/1, S. 534-535.
224 Ebd., S. 676.

225 BiASG Rubr. 8, B 91,4.
226 StiASG Rubr. 33, Fase. 2.

50



1701 wird er ins Kapitel Frauenfeld-Steckborn aufge-
nommen.

1695 heisst es in den Statuten, die Kapläne hätten

nach dem Zeugnis der alten Kapitelsakten in früheren
Zeiten zum Kapitel gehört, sogar mit aktivem und

passivem Stimmrecht. Nun würden sie keinen Obern

und Visitatoren mehr anerkennen und deshalb aus-

serhalb des Gesetzes leben. Dekan Härder fügt in den

Statuten von 1796 hinzu: «sed tempora mutantur»,
«aber die Zeiten haben sich geändert». Dies betrifft

vor allem die Kapläne von Frauenfeld. Nun ist aber in

den Akten nirgends ein Hinweis zu finden, dass die

Kapläne einst Kapitularen waren, und wenn schon,

dann keinesfalls mit passivem Stimmrecht, gehörten
sie doch im Mittelalter zu den Induciati. Kapitulare

hingegen sind der Kaplan von Mannenbach und der

Frühmesser von Ermatingen, beide vielleicht mit akti-

vem Stimmrecht, was aus den Akten aber nicht er-

sichtlich ist.

Neben diesen Geistlichen in den Pfarreien gibt es

noch weitere, in verschiedenen Bereichen tätige,
ohne jede Beziehung zum Kapitel: Die Kartäuser in It-

tingen, die Beichtiger von St. Katharinental, Feldbach

und Kalchrain, die Statthalter auf den Schlössern

Lommis (1599, für Fischingen), Freudenfels (1623, für
Einsiedeln), Klingenberg (1651, für Muri), Sonnen-

berg (1678, für Einsiedeln), Mammern (1687, für
Rheinau)"', Herdern (1683, für St. Urban)"® und die

Kapuziner in Frauenfeld, die in den Pfarreien Aushilfe

leisten. Wie aus einzelnen Zirkularen ersichtlich ist,

hat der Dekan diesen Geistlichen bischöfliche und

obrigkeitliche Erlasse zuzustellen. Dazu kommen

noch Hausgeistliche auf Schlössern wie Burg bei Pfyn.

1.4.2 Kapitel St. Gallen

Nicht Kapitelsmitglieder sind die Pfarrer aus dem Re-

gularklerus, die Koadjutoren der von der Klosterpfar-
rei abhängigen Pfarreien sowie die Kapläne. Ohne

Verbindung zum Kapitel sind wie schon im Mittelalter

die vom Chorherrenstift abhängigen Pfarrer von Bi-

schofszell, Sulgen und Berg, wie auch die Kloster-

pfarrer von Kreuzlingen und Münsterlingen. Ein Son-

derfall ist Güttingen. Seit 1554 hat das Kloster Kreuz-

lingen die Kollatur inne und besetzt die Pfarrei seit

1686 durchgehend mit Chorherren; auch vorher wa-
ren nur wenige Weltgeistliche Pfarrer. Nun berichtet
1808 der damalige Chorherr und Pfarrer von Güttin-

gen an der Kapitelsversammlung des neu gegründe-
ten Kapitels Arbon von dem Vertrag, der 1718 zwi-
sehen dem Kloster und dem Kapitel St. Gallen abge-
schlössen wurde und die Pfarrei vom Kapitel loslöste

gegen eine Zahlung von 100 Gulden: Die Pfarrer

seien nie im Kapitel erschienen, hätten zu den Kapi-
telskosten nichts beigetragen, was die Summe von
200 Gulden ausmache. In freundschaftlicher Über-

einstimmung habe man sich auf die Hälfte geeinigt.
Nun wird aber dabei nicht klar, ob die Ordensgeistli-
chen von Kreuzlingen überhaupt verpflichtet waren,
Kapitulare zu sein. Die 100 Gulden wurden bezahlt

und seither ist Güttingen kapitelsfrei."® So gehören
im Thurgau nur noch zwei bischöfliche Pfarrer zum

Kapitel St. Gallen: die von Altnau und Arbon.

1.4.3 Kapitel Wil

Wie im Dekanat St. Gallen sind auch hier Ordens-

pfarrer nicht Mitglieder des Kapitels. Der «maltesi-
sehe» Pfarrer von Wuppenau untersteht zwar dem

Offizial, ist aber nicht Kapitular; 1755 wird im «Cata-

logus Personarum» der Diözese Konstanz die Kirche

als «eedesia separata» aufgeführt. Ebenso gehört
wie im Mittelalter Wertbühl, die Pfarrei des Domkapi-
tels, keinem Kapitel an.

227 HS 111/1, S. 165, Anm. 119.

228 HS III/3, S. 386.

229 StATG Bd 3'00'0, 0 mit dem Wortlaut des Vertrags. Auch

Kuhn nennt den Loskauf, schreibt aber irrtümlich, Güttin-

gen sei zum Kapitel Arbon gekommen: Kuhn I/2, S. 60; Lis-

te der Pfarrer: ebd., S. 63-64.

51



1.5 Die Ämter

1.5.1 Dekan

Kap/'fe/ Frauenfe/c/-Sfec/c6om.- Nach allgemeinem
Recht muss das Kapitel innerhalb dreissig Tagen zu-
sammengerufen werden, wenn «ein Dekan durch

Gottes Wille das Leben mit dem Tod vertauscht» hat

(1613"°). Bei der Wa/i/ des neuen Dekans hat immer
ein Vertreter des bischöflichen Ordinariats anwesend

zu sein. 1691 wird er mit seiner ganzen Titulatur ge-
nannt: «Reverendissimus Praenobilis et Amplissimus
Dominus, Dominus Johannes Christoph Krenkel, s.

Theologiae doctor, vicarius generalis meritissimus, in-

signis Ecclesiae Collegiatae St. Stephani Constantiae
Plebanus et Canonicus dignissimus necnon clarissimi

S. R. J. Principis et Episcopi Constantiae consiliarius

meritissimus.» Die Statuten von 1796 schildern den

genauen Vorgang, der auf alte Gewohnheit zurück-

geht: Die Wahlversammlung beginnt mit der Votiv-

messe «de Spiritu Sancto», es folgt der Hymnus
«Veni Creator Spiritus». Darauf begeben sich die Ka-

pitulare zum Versammlungsort. Sie werden ermahnt,
die Gefahren einer unüberlegten Wahl zu bedenken,
den Geeignetsten zu wählen zum Nutzen des Kapi-
tels und dies ohne jede Verstellung, ohne Trug und

List (1613). Gewählt werden können, wie in die übri-

gen Ämter, nur Weltpriester. Zur Wahl gehen zuerst
die beiden Ordenspfarrer von Homburg und Mam-

mern, dann folgen die andern Kapitulare nach Würde
und Alter. Sie legen ihr Votum in einen Kelch. Ge-

wählt ist, wer die meisten Stimmen erhält. 1699

kommt es zu einer Unsicherheit: Drei Kandidaten ha-
ben fast die gleiche Zahl Stimmen erhalten; soll nun
nochmals gewählt werden oder gilt die höchste Zahl?

Am meisten Stimmen hat Markus Oswald erhalten
und auf ihn einigt sich das Kapitel. Sonst aber erfol-

gen die Wahlen fast immer einhellig. 1694 wird neu
ins Kapitel aufgenommen der «Reverendissimus D.

Johannes Casparus Stadler, S. Theologiae doctor, pro-

thonotarius apostolicus» und «una voce» wird so-

gleich dieser «Nobilissimus et Clarissimus Stadler» als

Dekan gewählt. Nach der Wahl legt der neue Dekan

den Amtseid vor dem bischöflichen Vertreter ab,
«dem es gefiel, mit unserem verwaisten Kapitel zu lei-

den und der sich gewürdigt hat, aus Gunst bei der

Wahl des neuen Dekans anwesend zu sein und des-

sen Gunst auch weiterhin erhofft wird»"': «Ich

schwöre und verspreche Gott dem Allmächtigen, der

seligen Jungfrau Maria, den heiligen Pelagius und

Konrad, Patrone der Konstanzer Kirche, dem hoch-

würdigsten und hocherhabenen Herrn Bischof von
Konstanz und seinen Nachfolgern, dessen zur Zeit

eingesetzten Vikar und Offizial, dass ich treu und ge-
horsam sein, den Nutzen des hochwürdigsten Herrn
Bischof und seiner Kirche fördern und Schaden ab-

wenden, das Amt, in das ich gewählt wurde, treu,
nach meinen Kräften, ohne List und Trug ausüben

werde. So mir Gott helfe und diese heiligen Evange-
lien Gottes.» Anschliessend ziehen die Kapitulare

prozessionsweise unter Glockengeläut in die Kirche

und beenden die Versammlung mit dem «Te Deum».
Die Wahl eines Dekans kostet. Die Taxe für die

Wahlbestätigung durch den Bischof bewegt sich zwi-
sehen 8 fl und 8 fl 44 x. 1694 wird dem Vertreter des

Bischofs ein Honorar von «tres aureos in specie» gleich
11 fl 53 x gegeben, seinem Diener 2 fl und für die Pferde

5 fl 24 x. Dazu kommen die Kosten für das Essen, wofür
die Kapitulare einen Beitrag geben müssen. 1699 zahlt

das Kapitel dem bischöflichen Vertreter insgesamt für
die Procuratio (die Besorgung der Wahlgeschäfte) 20 fl

48 x; jeder Kapitular mit Ausnahme der maltesischen

Pfarrer gibt 1 fl 48 x und alle mit Ausnahme des De-

kans und des Kammerers 2 fl für das Prandium - vom
krankheitshalber abwesenden Pfarrer von Basadin-

gen, der bald darauf stirbt, erhebt man 1 fl 48 x aus

230 Jahrzahl in Klammer: die betreffenden Statuten.
231 StATG Bd VOO'O, 1, S. 13.

232 Nach den Synodalstatuten.

52



der Erbschaft! Insgesamt betragen die Kosten 56 fl

24 x. 1710 werden nur für die Kosten der Wahl 34 fl

58 x ausgegeben, jeder Kapitular zahlt 1 fl 30 x.

Der Dekan wird auf Lebzeiten gewählt, was eine

Resignation vom Amt aber nicht ausschliesst. Aus AI-

tersgründen sind zurückgetreten die Dekane Mat-
thias Rauch (1752), Johann Jakob Schagg (1775) und

Balthasar Noser (1794), Dekan Jakob Christoph
Bechtlin wird 1726 Pfarrer in Arbon. Der am längsten
amtierende Dekan ist Christoph Keller: Im Alter von

36 Jahren zum Dekan gewählt, stirbt er 1682, 71-

jährig, nach 35 Jahren Tätigkeit.
Die Pfl/'cbfen und Aufgaben des Dekans sind viel-

fältig. Er leitet die Kapitelsversammlungen, hat die

Pfarreien zu visitieren und auf den Lebenswandel der

Kapitulare zu achten. Kleinere Vergehen korrigiert er
selber, grössere hingegen hat er dem Generalvikar zu

melden. Zu den kleinen gehören etwa Spiel- und

Trunksucht, Gastgebereien, zu familiärer Umgang
mit Frauen, Geschwätz, Nachlässigkeit in der Seel-

sorge. Wo der Dekan solche Delikte feststellt, hat die

brüderliche Zurechtweisung nicht an einer Kapitels-

Versammlung, sondern nur vor den Offiziellen zu ge-
schehen. Ist der Zurechtgewiesene nicht einsichtig,
wird er nach Konstanz gemeldet (1695,1701,1796).

Eine wichtige Aufgabe hat der Dekan beim Tod

e/nes M/'fbruders. Von den benachbarten Kapitularen
ist ein Todesfall sofort dem Dekan zu melden. Einer

dieser Geistlichen hat bis zu dessen Ankunft das Haus

zu bewachen, damit nicht Fremde etwas von der Hin-

terlassenschaft wegnehmen und nichts gegen
bischöfliche und kapitularische Rechte geschieht

(1701, 1796). Mit zwei Zeugen muss der Dekan das

Inventar aufnehmen, dann die Obs/gnaf/o, die Versie-

gelung, vollziehen, die Schlüssel mitnehmen und ei-

nem benachbarten Pfarrer übergeben. Bedacht wird
darauf genommen, dass sich die weltliche Herrschaft

nicht einmischt und Abzüge vornimmt; nicht einmal

eine Mitversiegelung durch Weltliche darf geduldet
werden (1701,1796). Die Obsignatio ist streng gehü-

tetes kirchliches Recht. An der Visitation von 1793

wird jeder Pfarrer gefragt, ob hier von weltlicher Seite

eingegriffen werde, und jeder kann zur Antwort ge-
ben, Obsignatio und Inventarisation nähmen Dekan

und Kammer vor. Nur in Pfyn ist auch ein Vertreter
des Kollators, des Domkapitels, dabei. In Tobel, Buss-

nang und Wängi ist dies Sache der Kommende; in

den mit Ordensleuten besetzten Pfarreien gehört die-

ses Recht den Ordensobern. Noch 1797 gibt Dekan

Härder Auskunft über die Obsignationen. Hat der

Verstorbene ein Testament hinterlassen, sieht der De-

kan nach, ob Bestimmungen über die Beerdigung

vorliegen. Die Beerdigung ist Sache des Dekans,

ebenso die Ansprache. Innerhalb dreissig Tagen muss

er die Erben festzustellen und dafür sorgen, dass die

verwaiste Pfarrei von einem Nachbarpfarrer versehen

wird. Dafür steht ihm der Ertrag des Beneficiums für
einen Monat, den «mens decanalis», zur Verfügung
(1695, 1796). Ebenso hat er ein Anrecht, die Kosten,
welche der ganze Vorgang verursacht, der Erbschaft

zu entnehmen. Für die Versiegelung und Eröffnung
bekommt er je 5, für Geschäfte in Erbschaftsange-

legenheiten pro Tag für die Mahlzeiten 3, für die Be-

erdigungsansprache 5 Gulden, für weitere Besorgun-

gen je aus der Erbschaft oder vom Nachfolger 1 Gul-

den 40 Kreuzer (1796).
Um Erbstreitigkeiten zu verhindern, sollen die

Geistlichen ein Testament erstellen, verlangt 1778 De-

kan Noser. Ältester Gewohnheit gemäss könne im Bis-

tum Konstanz ein Kleriker frei testieren, sagen die Sy-

nodalstatuten; sie zählen auf, worüber frei verfügt
werden kann: über dasjenige, das aus eigenem Fleiss

erworben, geschenkt und erspart wurde. Zugleich
mahnen sie, ihrer Kirche und der Armen zu geden-
ken.

Ist ein Pfarrer gestorben oder weggezogen, muss
der Kollator innerhalb eines Monats einen neuen finden

und der Kurie vorstellen. Bevor der neue Pfarrer ein-

gesetzt wird, kommt eine weitere und wohl etwas

schwierige Aufgabe auf den Dekan zu, welche die

53



Statuten von 1796 ausführlich schildern. Zusammen

mit dem Kammerer sieht er das Register der Ein-

künfte nach und verteilt das Einkommen zwischen
dem abtretenden Pfarrer oder dessen Erben und dem

neuen Pfarrer. Da sind die Monate des Jahres und in-

nerhalb eines Monats die Wochen und Tage zu
zählen, abzüglich des mens decanalis. Für die Ein-

künfte an Naturalien gilt als Jahresbeginn das Fest Jo-

hannes des Täufers, eine weitere Zäsur ist das Fest

des heiligen Martins. Da geht es um den Ertrag der

Äcker, Wiesen, Weinberge; es muss in Rechnung ge-
zogen werden, ob gepflügt, geeggt, gemäht, gele-

sen, gedroschen, gedüngt ist. Es wird dem Dekan

empfohlen, einen Sachverständigen beizuziehen.

Den Neupfarrer setzt der Dekan ins Amt ein, was,
wie die Statuten von 1796 genau schildern, in feierlicher

Form geschieht. Nach der Predigt über das Amt des

Pfarrers und die Verpflichtungen der Pfarreiangehöri-

gen ihm gegenüber wird der Flymnus «Veni Creator»

gesungen, danach der Neupfarrer zur Kirchentür ge-
leitet und ihm die Schlüssel übergeben. Es folgt der

Gang zum Taufstein, zum Beichtstuhl, zum Taberna-

kel, immer mit der entsprechenden Formel: «Ego
committo tibi ...», «Ich übergebe dir...». Nach dem

nochmaligen Singen des Flymnus führt der Dekan

den Neupfarrer zum Altar. Die feierliche Messe be-

ginnt, sie wird beendet mit dem «Te Deum». Nicht er-
wähnt ist der Eid, den ein Neupfarrer gemäss den Sy-

nodalstatuten abzulegen hat - vielleicht ist er nicht
mehr üblich. In diesem Eid verpflichtet der Neupfarrer
sich, die Stelle nicht ohne Erlaubnis des Bischofs oder
seines Generalvikars zu verlassen, nichts, was der Kir-

che gehört - Kelche, Bücher, Zierden - zu entfernen
und was verloren ging wieder zurückzugewinnen. Ein

Neupfarrer soll nicht ohne Kenntnisse eine neue Pfar-

rei antreten. Im Rezess der Generalvisitation 1781

werden die Pfarrer ermahnt, für einen Nachfolger
aufzuschreiben, welche Rechte er hat, welche beson-

deren Andachten und Gewohnheiten in der Pfarrei

üblich sind, überhaupt alles, woran zu denken ist.

Mit den Kapitularen bleibt der Dekan verbunden
durch Z/rku/are, welche jeweils mit einer barocken

Begrüssungsformel eingeleitet sind. Diese lautet mit
geringen Abweichungen jeweils folgendermassen:
«Plurimum et Admirandum Reverendi, Religiosissimi,

Praenobiles, Nobiles, Clarissimi, Eximii ac Doctissimi Do-

mini, Domini Parochi observantissimi, Confratres Capi-
tulares Venerandissimi, Colendissimi Dilectissimique.»
Auf Deutsch heisst das etwa: «Sehr zu bewundernde
Plochwürden, frömmste, vornehme, edle, berühmteste,

ausgezeichnetste und gelehrteste Pierren, Pierren

hochgeachtete Pfarrer, ehrwürdigste, verehrteste, liebs-

te kapitularische Mitbrüder. Das Zirkular schliesst

mit der Formel «indignus decanus», «[Ich,] unwürdiger
Dekan». Mit dem Zirkular geht der Pedell (vgl. S. 57)

zu den Pfarrern, die es lesen und den Empfang mit

«accepit», «hat erhalten», quittieren. Anlässe zu Zir-

kularen gab es verschiedene: beispielsweise die Einla-

dung zur Kapitelsversammlung, bischöfliche Man-
date (besonders zur Fastenzeit), Verteilung der heili-

gen Öle oder die Ankündigung der Visitation. 1739

wird zum Gebet aufgefordert für die kaiserlichen

Waffen «contra Turcos Christiani nominis hostes»,

«gegen die Türken, die Feinde des christlichen Na-

mens». 1743 sollen wegen des Todes des Bischofs

während eines Monats täglich einmal die Glocken

geläutet werden. Damit aber kein Tumult von Seiten

der Reformierten entstehe, rät Dekan Rauch, zuvor
den Prädikanten zu informieren. 1750 wird wegen
der Pleuschreckenplage zum Gebet aufgerufen. Ein

schöner Wunsch ist im Zirkular Dekan Rauchs vom
Februar 1740 überliefert, in dem sich auch zeigt, was
«Fasnacht» auf Latein heisst: Er benütze die Gele-

genheit, allen und jedem zu wünschen «jucundum

tempus Bacchanaliarum atque subsequens sanum,

233 Die verschiedenen lateinischen Begriffe bewegen sich zum
Teil im selben Umfeld und könnten mit dem gleichen deut-
sehen Begriff übersetzt werden. Von allem barocken Zierrat

entkleidet, lässt sich die Anrede auch so übersetzen: «Sehr

geehrte hochwürdige Flerren, liebe Mitbrüder.»

54



sanctum, ac maxime meritorum tempus Quadragesi-
male»: «Eine frohe Fasnachtszeit und anschliessend

eine gesunde, heilige und an Verdiensten reiche Fas-

tenzeit.» Als 1751 die Vigil des Festes des heiligen
Matthäus (23. Februar), ein Fasttag, auf den Fas-

nachtsdienstag fällt, teilt der gleiche Dekan mit, «ob

Bacchanalia» seien Fasttag und Vigil auf den Samstag

vorverlegt, man solle es von der Kanzel aus verkün-

den

/Cap/te/ Sf. Ga//en: Vor der Wahl eines neuen Dekans

hat der Kammerer gemäss der «Summa» vom Abt die

Erlaubnis zu erbitten. Innerhalb eines Monats muss

der neugewählte Dekan dem Bischof vorgestellt wer-
den. Dann hat er dem Abt, auch wenn er bischöfli-
eher Pfarrer ist, den Eid der Treue und des Gehorsams

zu leisten.

Die Wahl in die kapitularischen Ämter kann zu

Spannungen zwischen den st. gallischen und den

bischöflichen Pfarrern führen. 1779 verfassen die

bischöflichen Pfarrer eine «Humillima Petitio», ge-
richtet an den Generalvikar in Konstanz, um eine ge-
rechte Verteilung der Ämter zu bewirken, denn es

seien 34 st. gallische, aber nur 12 bischöfliche Pfarrer.

Die Ämter kämen immer nur den st. gallischen zu-

gute, die sich nach dem Konkordat das Recht zu-
schrieben, unter Ausschluss der bischöflichen das

Kapitel zu leiten. Dadurch entstehe Parteilichkeit und

die brüderliche Liebe leide darunter. Sie machen auch

darauf aufmerksam, dass sie die Lasten des Kapitels mit-

tragen und verpflichtet seien, die Suffragien für die ver-

storbenen st. gallischen Confratres zu verrichten. Das

Konstanzer Ordinariat gibt den Rat, die Angelegen-
heit in aller Bescheidenheit vor das Kapitel zu bringen
(Konstanz wollte vermutlich weitere Spannungen
verhindern). Die Sache kommt am 6. Juni 1780 vor
das Kapitel: Ein «Petitum» wird verlesen; es sei abge-
fasst worden mit Wissen des Bischofs. Um zur
«festen, gegenseitigen und wahren Brüderlichkeit»

beizutragen, werden konkrete Vorschläge über die

Verteilung der Ämter gemacht: Jeder dritte Dekan

und Kammerer soll ein bischöflicher Pfarrer sein; in

den Sextas «Emblensis», «Rhenivallensis» und «Tur-

goica» (vgl. S. 56) sollen die Deputaten gemäss ihrem

Anteil wechseln. Ob die Petitio genützt hat, kann

nicht nachgeprüft werden. Auch ist nicht zu erken-

nen, aus welchem konkreten Anlass sie eingegeben

wurde.
Zu den Aufgaben des Dekans gehört es, das Leben

der Kapitulare zu überprüfen. Er darf zwar die

bischöflichen Pfarrer korrigieren und bestrafen, nicht
aber die st. gallischen, auch im Kleinsten nicht; denn
das ist dem Offizial vorbehalten. Ähnlich wie in Frau-

enfeld-Steckborn ist dem Dekan die Obsignatio und

die Beerdigung eines Mitbruders übertragen. Doch

gibt es auch diesbezüglich 1773 eine Klage der

bischöflichen Pfarrer nach Konstanz wegen der ex-

zessiven Kosten, die dem Dekan zu bezahlen seien

beim Tod eines bischöflichen Pfarrers für die Behand-

lung der Erbschaft, den dekanatlichen Monat und

den Unterhalt des Vikars. Im Namen des Bischofs

Franz Konrad Kardinal von Rodt legt der Generalvikar

die verschiedenen Taxen fest; bei der Beerdigung sol-

len die Kosten nach Möglichkeit gemässigt werden
und nicht über die klerikale Ehre hinausgehen. Die

vom Generalvikar vorgegebenen Taxen sind bereits in

die «Summa» vom gleichen Jahr übernommen und

etwas niedriger als für die st. gallischen Pfarrer. Für

die bischöflichen Pfarrer gilt das «Privileg des deka-

natlichen Monats». Von den st. gallischen Pfarrern

beansprucht der Abt das Jus spolii, den «Christlichen

234 StATG Bd 1'20'0, 0: Zirkulare Dekan Rauch.

235 StATG Bd 2'00'0, 0. Das Schriftstück soll schon am Kapitel

von 1773 vorgelesen worden sein; der «Titel» gibt das oben

genannte Jahr an. Ein Irrtum im Datum? Beide Daten sind

von gleicher Hand geschrieben; wahrscheinlich wurde das

Schreiben 1773 verfasst und von allen bischöflichen Pfar-

rem gelesen, aber erst 1779 an das Ordinariat in Konstanz
verschickt.

236 StATG Bd 2'00'0, 0.

55



Erbfall». 1449 sei der Betrag «aus Gnade» für die da-

mals bestehenden Pfarreien auf 4 rheinische Gulden

festgesetzt worden, was jetzt 4 fl, 8 baios, 8 nummos
betrage; für die später errichteten setzt der Abt den

Betrag fest. Um dieses «Jus» gibt es 1640 eine Aus-

einandersetzung, worauf sich der Abt auf den Ver-

trag von 1449 beruft («Summa»).

1.5.2 Kammerer

Wie im Mittelalter ist der Kammerer der Stellvertreter
des Dekans und hat die Kapitelskasse unter sich. Für

die Wahl gelten im Kapitel Frauenfeld-Steckborn die-

selben Bestimmungen wie beim Dekan (1701, 1796).
Er visitiert mit dem Dekan und erhält beim Tod eines

Kapitulars nach einem Beschluss von 1683 ein «au-

reum seu duggatum» oder ein Buch gleichen Werts;
hat das Buch aber einen höheren Wert, gibt er das,

was darüber ist, den Erben (1701, 1796).

1.5.3 Deputaten

Kap/fe/ Frauen/e/d-Sfedcbom: Wann genau das Amt
des Deputaten, auch Sextarier genannt, als Gehilfe

des Dekans eingeführt wurde, ist aus den Akten nicht
ersichtlich. 1651 wird erwähnt, es seien früher drei

gewesen, jetzt aber vier. 1682 beschliesst das Kapitel,
sie gemeinsam zu wählen; bis dahin bestimmte sie

der Dekan allein. 1699 wird von Generalvikar und

Weihbischof Geist von Wildegg anlässlich der Deka-

nenwahl «ex mandato gratioso» bestimmt, die

Sextarier nun Deputaten zu nennen. In den Statuten
Dekan Stadlers von 1695 heisst es, das Kapitel sei in

vier Regiunkeln mit je einem Deputaten einzuteilen.

Aber schon die Statuten von 1701 erwähnen die Re-

giunkeln nicht mehr; es heisst nur, jene seien zu

wählen, die durch Tugend, Lehre und Klugheit her-

vorragten und denen eine gewisse Zahl von Pfarreien

zuzuteilen sei. 1723 werden die Synodalstatuten an-

geführt, aus denen hervorgehe, dass den Deputaten

Regiunkeln übergeben werden sollten. Aber solche

Regiunkeln gibt es nicht, auch nicht auf den Rezess

der Generalvisitation von 1781 hin, in dem der Visita-

tor vorschreibt: «Den Deputaten ist aufgegeben, die

Disziplin der Kleriker zu überwachen und den Dekan

über Exzesse zu benachrichtigen. Damit sie dieses

Amt ausüben können, ist das ganze Kapitel in vier Re-

giunkeln zu teilen mit je einem Deputaten.» Diese

Einteilung hat sich Dekan Noser bei der Generalvisi-

tation dem Visitator gegenüber vorgenommen und

das Anliegen im gleichen Jahr dem Kapitel vorgetra-
gen. Aber schon bei der nächsten Kapitelsversamm-

lung, drei Jahre später, kommen die Regiunkeln nicht
mehr zur Sprache, auch nicht bei der Bestimmung ei-

nes neuen Deputaten. Als Deputat Josef Anton Har-

der 1794 zum Dekan gewählt wird, steht im Proto-

koll: «Ohne Wahl nach Gewohnheit unseres Kapitels

folgt der Sekretär nach.» Auch die in den Protokollen

angegebenen Wahlen zeigen, dass nicht auf be-

stimmte Gebiete Rücksicht genommen wird; so kann

z.B. 1750 der Nachfolger eines Deputaten aus Sir-

nach der Pfarrer von Diessenhofen sein.

Kap/fe/ St Ga//en: Die «Summa» hält fest, dass das

Amt des Deputaten der Ehre nicht ermangle; sie

mahnt die Inhaber des Amtes zur Wachsamkeit in

ihrem Gebiet, was wegen der grossen Distanzen im

Dekanat wichtig sei. Weiter heisst es in der

«Summa», bis 1678 habe der Dekan vier Deputaten
bestimmt, dann sei beschlossen worden, wegen der

grossen Zahl neugegründeter Pfarreien ihre Zahl auf

sechs zu erhöhen und das Dekanat in sechs Sextas zu

teilen, aus denen die Deputaten zu wählen seien.

Diese Sextas sind: «Sangallensis», «Doggenburgen-
sis», die aber auch Pfarreien der Alten Landschaft

umfasst, «Turgoica», «Rhenivallensis», «Ultra

Rhenana» oder «Emblensis», «Abbatiscellana». Dazu

gehören insgesamt 47 Pfarreien, 35 st. gallische
und 12 bischöfliche. In dem oben erwähnten Petitum

sagt eine Notiz, die ennetrheinischen bischöflichen

56



Pfarreien Hohenems und Ebnit seien dem Dekanat

Bregenz zugeteilt worden. Die Sexta «Ultra Rhenana»

wurde aufgelöst, und die übrigen Pfarreien kamen

zur Sexta «Rhenivallensis». Dadurch verringerte sich

die Zahl der bischöflichen Pfarrer auf zehn.

Kap/fe/ W/7: Aus zwei Regiunkeln werden je zwei

Deputaten gewählt: Die eine Regiunkel umfasst die

Pfarreien der Alten Landschaft und des Thurgaus, die

andere jene des Toggenburgs."'

1.5.4 Übrige Ämter

Wann die Kapitel fanden, ein Sekretär sei nötig, ist

nicht herauszufinden. Im Kapitel St. Gallen gibt es im

Vorstand des Kapitels noch zwei Assessores (Beisit-

zer), bis 1686 Exactores geheissen (Steuereinzüger).
Sie repräsentieren in gewissen Fällen das Kapitel und
haben Aufgaben finanzieller Art.

Der Pec/e// des Kapitels hat viele Aufgaben zu er-

füllen; sie werden meist in den Akten zusammen mit
den Taxen für seine Besorgungen erwähnt. Im Kapitel
Frauenfeld-Steckborn ist 1613 vorgesehen, dass der

Pedell oder Tabellarius, wie er hier genannt wird, von

jedem Pfarrer 7 Kreuzer bekommt, wenn er ihm ein

Zirkular überbringt. Dieser Betrag bleibt während der

ganzen Zeit gleich. Es ist auch Sitte, ihm zur Essens-

zeit Speise und Trank anzubieten. In den Statuten von
1796 sind weitere Entschädigungen angeführt: Für

einen Gang nach Konstanz im Namen des Kapitels
bekommt er 30 Kreuzer, für die Meldung des Todes-

falls eines Kapitulars von den Erben 3 Gulden und für
ein Kleidungsstück ebenfalls 3 Gulden. Ist er mit dem

Dekan in Erbschaftsangelegenheiten unterwegs, ist

sein Lohn pro Tag 12 und von den Erben 30 Kreuzer.

Für das Austragen der heiligen Öle erhält er vom Ka-

pitel 30 und von jedem Pfarrer 12 Kreuzer, für einen

Gang nach Konstanz wegen einer Ehesache pro Tag

einen Gulden. Die Pfarrer scheinen dem Pedell ihren

Beitrag nicht immer gern gegeben zu haben. In den

Zirkularen machen die Dekane immer wieder darauf
aufmerksam. So schreibt Dekan Matthias Rauch

1740, es soll niemandem missfallen, dem Pedell 7

Kreuzer zu geben und, wenn es gefällt, «buccellam

panis» («einen Bissen Brot»), «Deussit remunerator»
(«Gott sei der Vergelter»). 1749 entschuldigt er sich

dafür, weil er oft lästig falle, besonders was den Lohn

des Pedells betreffe, und fügt wiederum bei: «Gott
sei der Vergelter». Dekan Müller erinnert 1756 daran,
dass der Pedell «in via lutosa», «auf schmutzigem
Weg», gehen müsse und meint 1758, man solle sich

nicht beschweren, dem Pedell die 7 Kreuzer als Lohn

zu geben, welche dem Kirchenvermögen entnom-
men werden können."® Den St. Galler Akten ist zu

entnehmen, dass 1748 für den Pedell eine Kleidung
ohne Mantel zu 24 Gulden vorgesehen ist; er solle sie

aber nur tragen, wenn er offiziell mit dem Dekan un-
terwegs sei. Für die Einladungen zu den Kapitelsver-

Sammlungen bekomme er 10, als Jahresentschädi-

gung 8 Gulden und aus der Erbschaft eines verstor-
benen Kapitularen 30 Kreuzer.

Jedes Kapitel hat auch einen Procc/rafo/; der ein Laie

ist. Erstmals erwähnt ihn das Kapitel Frauenfeld-

Steckborn 1723 im Protokoll: «Dem Procurator unse-

res Kapitels, Johann Georg Fischbach, ist jedes Jahr

nach der Sitte anderer Kapitel ein FJonorar von drei

Gulden zu bezahlen»; 1731 heisst der Procurator

Baumgartner. Welche Aufgaben ihm zukommen,
wird nicht erwähnt. Er hat für das Kapitel gewisse Ge-

schäfte zu besorgen; die oben erwähnte «Humillima
Petitio» der bischöflichen Pfarrer des Dekanats

St. Gallen wurde vom Procurator Schneidt nach Kon-
stanz gebracht.

237 Ergibt sich aus einem Vergleich der Deputaten in BiASG

Rubr. 8, B 91, 9a sowie im «Catalogus personarum ecclesia-

sticorum et iocorum diocesis Constantiensis», 1755 und
1794.

238 StATG Bd 1'20'0, 0 und Bd 1'20'0, 1 (Zirkulare).

57



1.6 Aufnahme ins Kapitel

1.6.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Der Vorgang der Aufnahme zeigt klar den bruder-
schaftlichen Charakter der Kapitel. Der Aufzuneh-
mende hat innerhalb eines Monats dem Dekan die

Zeugnisse seiner Beauftragung und seines ehrenhaf-

ten Lebenswandels vorzulegen. Am Kapitelstag trägt
die Bitte um die Aufnahme «in confraternitate» («in
die Bruderschaft») entweder er selber «humiliter»
(«bescheiden») vor oder ein anderer Mitbruder

(1647). 1701 ist dieser Mitbruder der Sekretär, später
der amtsälteste Deputat. Darauf muss der Kandidat
den Raum verlassen, der Dekan gibt Auskunft über

dessen Leben und Charakter. Wird nichts gefunden,
was der klerikalen Würde widerspricht, tritt der Kan-

didat wieder ein und bekennt kniend vor dem Kreuz

mit den brennenden Kerzen den Glauben nach der

Norm des Konzils von Trient. Vor dem eigentlichen
Eid werden gemäss den Statuten von 1796 (summa-
risch erwähnt bereits 1647) einige Versprechen und

Erklärungen abgenommen, die auf älteste Gewohn-
heit zurückgehen: Dass er auch dem Kammerer, den

Offiziellen des Kapitels und den Ältesten Ehre und al-

len Mitbrüdern gegenseitige Liebe entgegenbringe,
Ingress, Refectionen und Mortuarium bezahle; dass

er sein Beneficium ohne Simonie erhalten und er we-
der selber noch durch einen andern seinen Vorgänger
verdrängt habe; dass er die Kapitelsgeheimnisse be-

wahre, auch wenn er nicht mehr Mitglied sei; dass er

sein Amt mit Fleiss und lobenswertem Eifer versehe

und die Kapitelspatrone verehre.

Darauf folgt der F/d, der nach den Statuten von
7673 lautet: «Ich N. N. schwöre und verspreche Gott
dem Allmächtigen und der seligen immerwährenden

Jungfrau Maria und allen Fleiligen, dass ich meinem

derzeitigen Dekan treu und gehorsam sein, den Nut-
zen des Kapitels fördern und Schaden abwenden,
Edikte und Mandate nach Mass und Form der vorge-

lesenen und vorgeschriebenen Statuten treu beo-

bachten werde ohne List und Trug, so mir Gott helfe
und diese heiligen Evangelien Gottes.»"'

In den Statuten von 7647 und 7707 ist der Wort-
laut der Formel nicht angeführt. Es heisst, der Aufzu-
nehmende soll bezeugen, die vorgeschriebenen Sta-

tuten treu und gewissenhaft zu beobachten, ebenso

die bis anhin von allen Mitbrüdern nach gemeinsamer
Überlegung beschlossenen Vorschriften; die Kapitels-

geheimnisse keinen Personen, die der Confraternitas
fremd sind, mitzuteilen unter Strafe nach dem Urteil

des Dekans und der anderen Offiziellen; das ihm

übergebene und schon empfangene Beneficium mit
höchstem Fleiss und lobenswertem Eifer zum Heil der

anvertrauten Seelen auszuüben und jede Form der

Simonie fernzuhalten. Um 1736 steht in den «Statuta

et leges renovatae» eine erweiterte Formel, die auch

den Bischof von Konstanz und dessen (General-)Vikar
erwähnt.""

Spätestens 1748 hat sich die Formel wieder et-

was verändert; sie steht in den «Acta»"' und in den

Statuten von 1796: «Ich N. N. verspreche vor Gott
dem Allmächtigen, der seligen immerwährenden

Jungfrau Maria und dem heiligen Josef, den Patronen

unseres Kapitels, dir, Herr Dekan, gebührende Ehr-

furcht und Gehorsam namens des hohen und ehr-

würdigen Ordinariates und seines derzeitigen Gene-

ralvikars im geistlichen Bereich, und gelobe: Ich

werde den Nutzen unseres Kapitels fördern und
Schaden abwenden, in Angelegenheiten meines Be-

neficiums und in anderen schwerwiegenden Angele-

genheiten nichts unüberlegt einrichten und anord-

nen, damit nicht etwas zum Nachteil meines klerika-
len Standes und des ehrwürdigen Kapitels geschieht,
seine Rechte und Statuten und Dekrete nach Kräften
beobachten und schützen ohne List und Trug. So mir

239 Protokoll in StATG Bd l'OO'O, 1, S. 6.

240 StATG BdVOO'O, 0.

241 StATG Bd l'OO'O, 1, S. 11; lateinischer Text in Anhang 2.

58



Gott helfe und diese heiligen Evangelien Gottes.» Für

die Regularpfarrer, die ins Kapitel aufgenommen
werden, die Pfarrer von Homburg und Mammern,
hat der Eid die Einschränkung: «was die Seelsorge be-

trifft»; für ihre Lebensführung sind sie dem Ordens-

oberen verantwortlich.

Nach dieser Eidesleistung folgt die /Aufnahme ins

Kapitel durch den Dekan: «Ich N. N. dieses ehrwürdi-

gen Kapitels Frauenfeld-Steckborn Dekan mit der Au-

torität, in der ich hier walte und in einhelligem Kon-

sens aller Kapitulare nehme ich dich als Glied unseres

Kapitels auf, mache dich teilhaftig aller Rechte, Privi-

legien und Suffragien im Namen des Vaters und

des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen.»"' An-
schliessend gibt der Aufgenommene allen Kapitularen

der Würde nach den Friedenskuss.

1691, als nicht mehr jedes Jahr die Kapitulare zu-

sammenkamen, wird beschlossen, einen Neueintreten-

den durch den Dekan in Anwesenheit eines Deputa-

ten privat aufzunehmen und diese Aufnahme beim

nächsten Kapitel feierlich zu vollziehen, damit der

neue Kapitular von allen Mitbrüdern anerkannt wird;
erst dann ist die Mitgliedschaft gültig.

Nach einer alten Gewohnheit, die nicht abzu-

schaffen sei (1613,1647), bezahlt der neue Kapitular den

/ngress, das Eintrittsgeld, das berechnet wird nach der

Höhe des Beneficiums und der Einschätzung durch

die Mitbrüder. So steht es noch in den Statuten von

1701. In der den Statuten von 1613 angefügten Auf-

Stellung liegen die Taxen zwischen einem und zwei Gul-

den, später werden sie für einzelne Pfarreien leicht er-

höht, Anfang des 18. Jahrhunderts liegen sie zwischen
1 Gulden 30 Kreuzer und 2 Gulden 30 Kreuzer. Als

1745 einige Kandidaten aufgenommen werden, hat

sich der Ingress bereits für alle auf drei Gulden erhöht.
1647 wird beschlossen und später in alle Statuten

aufgenommen, wer innerhalb des Kapitels die Stelle

wechsle, müsse nicht erneut den Ingress bezahlen,

hingegen wer das Kapitel verlassen habe und wieder

zurückgekehrt sei, zahle ihn. Nach einem Beschluss

von 1784 ist dieser Ingress dem Kammerer bereits bei

der Übernahme des Beneficiums zu entrichten und
nicht erst an der nächsten Kapitelsversammlung, da-

mit der Zins nicht verloren gehe. 1701 beschliesst das

Kapitel zur Füllung der Kasse ein /Vforfuar/um von zehn

Gulden, das bereits zu Lebzeiten bezahlt werden

kann oder nach dem Tod von den Erben; die maltesi-
sehen Pfarrer sind nicht dazu verpflichtet. Dafür hat

jeder Kapitular statutengemäss nach seinem Tod An-

recht auf drei Heilige Messen von jedem Mitglied. Die

Zahlung scheint mit der Zeit in Abgang gekommen
zu sein; denn 1750 wird der Antrag gestellt, das Mor-

tuarium wieder zu entrichten; 1758 wird es erneut
beschlossen, wiederum mit der Begründung, die
Kasse zu füllen.

Neben dem Eintritt ins Kapitel steht der Ausfr/ft.
Erstmals 1695 in den Statuten Dekan Stadlers aufge-
führt, aber in jenen von 1701 und 1796 als eine

schon längst im Kapitel lobwürdige Gewohnheit be-

zeichnet, ist das Vorgehen beim Austritt. Der Weg-
ziehende hat vom Dekan ein «Testimonium vitae»,
ein Zeugnis für seinen Lebenswandel, zu erbeten, das

von Dekan und Sekretär unterschrieben und mit dem

Kapitelssiegel versehen wird. Nur bei Stadler steht

noch die Bemerkung: «nach bezahlten Schulden,

wenn er welche hat». Das Erbeten dieses Zeugnisses
ist die Voraussetzung für den Verbleib in der Bruder-

schaff; denn wer einfach weggeht, sei wie ein unge-
betener Fremder ausgeschlossen von der Gemein-
schaft und den Suffragien.

1.6.2 Kapitel St. Gallen

Von einer Überprüfung der Kandidaten durch den

Dekan und das Kapitel ist nichts bekannt. Sie dürfte
bei den st. gallischen Pfarrern bereits durch den Abt

242 1736 (in StATG Bd 1'00'0, 0) und Statuten 1796; lateini-

scher Text in Anhang 2.

243 Nach den in den Protokollen aufgeführten Einnahmen.

59



geschehen sein: «Er examiniert seine Kleriker, ge-
währt als Kollator die Benefizien, installiert und er-

setzt deren Inhaber.»*"
Der f/d, den der Neueintretende zu leisten hat, lau-

tet: «Ich N. N. schwöre und verspreche Gott dem All-

mächtigen vor der seligen immerwährenden Jung-
trau Maria, vor den heiligen Pelagius und Konrad,
den Patronen der Konstanzer Kirche, vor den heiligen
Gallus und Othmar, den Patronen der St. Galler Kir-

che, Ehrfurcht und Gehorsam dem sehr verehrten De-

kan N. N. dieses Landkapitels St. Gallen und seinen

kanonisch eintretenden und zu Zeiten existierenden

Nachfolgern, dazu verpflichte ich mich, vorbehaltlich
der Konkordate zwischen den verehrten Bischöfen

von Konstanz und dem Abt von St. Gallen, nichts zu

unternehmen zum Nachteil und gegen die legitimen
Rechte dieses ehrwürdigen Kapitels, dessen Schaden

getreu abzuwenden, ohne List und Trug, so mir Gott
helfe und diese heiligen Evangelien Gottes.»***

Der Ingress beträgt 1 Gulden, 8 Kreuzer, das Mor-
tuarium 4 Gulden. Eigens wird erwähnt, dass ein Pfar-

rer bei einem Stellenwechsel nicht erneut den Ingress zu

bezahlen habe, da im Unterschied zu den bischöfli-

chen die st. gallischen Pfarrer ohne weiteres abrufbar
seien; bei ihnen kämen Wechsel öfters vor, sei es we-
gen einer Beförderung oder aus anderen Gründen.

Vom Kapitel W/7 werden 1797 fünf Gulden für Ingress

und Mortuarium erwähnt."'

1.7 Kapitelsversammlungen

1.7.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Häuf/gke/T, O/T und Tag: Nach den Statuten von 1613

sollen pro Jahr zwei Kapitelsversammlungen gehalten
werden: Am Schluss einer Versammlung ist jeweils
der Tag des nächsten Kapitels festzulegen. 1599 wird

gemäss des ältesten auf uns gekommenen, in die Sta-

tuten von 1613 aufgenommenen Beschlusses durch

das Los bestimmt, an welchen Orten und in welcher

Reihenfolge die Versammlungen abgehalten werden
sollen: «Härderen, Frowenfeld, Flüttweyler, Werth ut
Eschatz, Dießenhoffen, Weinfelden, Flonburg, Üßlin-

gen, Gündelhardt, Steckboren, Ermatingen». Die Lis-

te zeigt zugleich, wie viele Pfarrer damals zum
Kapitel gehörten; ihr angeschlossen sind die Pfarrer

der später errichteten Pfarreien. Zugleich erlässt das

Kapitel ein «nicht auflösbares Gesetz», wonach der
Pfarrer des Versammlungsortes den Mitbrüdern gra-
tis ein genügendes Mahl ohne Zögern und Entschul-

digungen bereiten und dennoch überflüssige Kosten

vermeiden soll; die Mitbrüder hätten zufrieden zu

sein mit dem, was nach Brauch vorgesetzt werde.

Wer aber nach dem Mahl länger bleibe und noch das

Vesperbrot geniesse, habe einen genügenden Beitrag

zu geben.' In einer Nebenbemerkung zu diesem

«nicht auflösbaren Gesetz» heisst es: «Dieses Statu-

tum wurde abgeschafft, weil es Kosten und andere

Unannehmlichkeiten verursachte.» Es hat vielleicht
der eine Pfarrer ein Mahl aufgetischt, das ein anderer

zu bieten sich nicht leisten konnte. Bereits in den Sta-

tuten von 1647 wird dieser Beschluss nicht mehr er-
wähnt.

Im Protokollbuch"' sind die Versammlungen seit
1639 eingetragen; da zeigt sich, dass jährlich nur
mehr eine Tagung stattfindet. So heisst es denn auch

in den 1647 erneuerten Statuten, man komme im-

mer zusammen am Dienstag nach dem Sonntag
Exaudi, das ist der fünfte Sonntag nach Pfingsten.
1691 erlaubt der Generalvikar wegen der konstanzi-
sehen und dekanalen Visitationen, dass nur jedes

zweite Jahr eine Versammlung sein muss. 1701 wird
der Tag gewechselt: Das Kapitel soll sein um Mitte Juli

oder um das Schutzengelfest, damals am ersten

Sonntag im September. Dispensen von Versammlun-

244 Duft, S. 104.

245 «Summa», lateinischer Text in Anhang 2.

246 BiASG Ruhr. 8, B 91, 9.

247 StATG Bd 1 '00'0, 1.

60



gen kommen auch vor, so 1742 zur Schonung der

Kapitelskasse. Ab dieser Zeit finden sich zwischen

den Kapitelstagen oft Lücken von drei oder mehreren

Jahren. 1795 wird beschlossen, der Abstand dürfe

nicht länger als drei Jahre sein. Nach dem Abbruch
der durch das Los bestimmten Reihenfolge der Kapi-

telsorte wird meist an der Versammlung der nächste

Ort bestimmt, gern an Orten, die zentral liegen: Her-

dem, Pfyn, Frauenfeld, beliebt ist auch das Schloss

Klingenberg. Doch kommen auch andere Pfarreien

von Ermatingen bis Sirnach zum Zug.

Ab/auf: Er ist im Wesentlichen bereits in den Statuten

von 1613 festgelegt und geht auf den mittelalterli-
chen Brauch zurück. Die Statuten von 1695 schreiben

vor, am Vorabend des Kapitels solle der Ortspfarrer mit
den nicht über eine halbe Stunde entfernten Mitbrü-
dem die Totenvesper beten, aber schon 1701 ist die-

ser Vorgang nicht mehr erwähnt. Wurde der Beginn
des Kapitels früher vermutlich von Treffen zu Treffen

festgelegt, so wird 1688 beschlossen, das Kapitel um
acht Uhr morgens zu beginnen; das steht auch noch

in den Statuten von 1796. Aber bereits um sieben

Uhr kommen Dekan, Kammerer, Sekretär und die be-

nachbarten Deputaten zusammen, um die Kapitels-
kasse abzunehmen.

Die Kapitulare versammeln sich zuerst zum Gof-

fesd/'ensf, wozu sie in dezenter klerikaler Kleidung zu

erscheinen haben. Zuerst werden die Totenvigil mit

neun Lektionen und die Laudes rezitiert. 1796 wird
der Brauch erwähnt, hier die Namen der verstorbe-

nen Stifter und Wohltäter zu verlesen. Dabei ist eine

nicht ganz uneigennützige Begründung angegeben:
Nicht nur sollen die Lebenden durch dieses Gedächt-

nis getröstet, sondern auch angeregt werden, selber

Wohltäter des Kapitels zu sein. Nun folgt zuerst das

Requiem; gemäss den Statuten von 1796 wird es ge-

sungen «usque ad offertorium», dann still weiter ge-
lesen, währenddem bereits das Lobamt «de Beata

Maria Virgine» beginnt. Dieser Brauch ist uralter Her-

kunft. In den älteren Statuten von 1613 und 1647

wird das Requiem von einem durch das Kapitel Be-

stimmten gehalten, das Lobamt vom Pfarrer des Orts.

1695 und 1701 heisst es dann: Requiem vom Kam-

merer, Lobamt vom Dekan; 1796 ist es umgekehrt.
Das Lobamt soll, wenn Dalmatiken vorhanden sind,

levitiert gefeiert werden. Gleichzeitig haben mindes-

tens zwei, nach den Statuten von 1796 vier benach-

barte Pfarrer die Messe zu lesen für die verstorbenen

Mitbrüder und Wohltäter, sofern die Gelegenheit
dazu da ist; die übrigen haben dies zu Hause oder un-

terwegs zu tun. Fällt in einem Jahr die Versammlung

aus, gilt es, die Verpflichtung, eine Messe für die ver-

storbenen Mitbrüder zu lesen, daheim zu erfüllen.

Dem Gottesdienst schliesst sich die Totenvesper an.

Eine 1613 erwähnte Gewohnheit der katholischen

Kirche, anschliessend die Gräber zu besuchen, wird
schon 1647 nicht mehr angeführt.

Nach dem Gottesdienst ziehen die Kapitulare je
zwei zu zwei «in guter und ehrenhafter Ordnung»

zum Ort der Versamm/ung. Wann jene zum Früh-

stück kamen, die zelebriert hatten, wird nirgends er-
wähnt. Nach einem Beschluss von 1648 beginnt die

Versammlung mit dem Hymnus «Veni Creator Spiri-

tus». Dann stellt der Dekan die zu behandelnden Ge-

schäfte vor. Dazu gehören bischöfliche Mandate und

Dekrete, Rezesse der Generalvisitationen, Aufnah-

men neuer Kapitulare, Seelsorgefragen und ähnli-
ches. Er hat auch auf Defekte aufmerksam zu ma-
chen. Am Schluss hält der Dekan eine Ansprache,
worauf alle unter Glockengeläute in die Kirche zie-

hen, um die Versammlung mit dem «Te Deum» und
dem Gebet zu den Kapitelspatronen Maria und Josef

zu beenden. Maria ist wohl von Anfang an Patronin,

der heilige Josef kommt 1703 hinzu.

Nun folgt die gemeinsame Mahlzeit: das Pran-

cf/um. Es soll «frugale et modeste», «einfach und be-

scheiden», sein. Und wie es bescheiden begonnen
habe, so soll es ohne Lärm, heftige Disputationen
oder verletzenden Streit gehalten und rechtzeitig be-

61



endet werden, wie es die Statuten von 1701 vor-
schreiben. Die Kapitulare, ausgenommen der Dekan

und der Kammerer, zahlen das Symbolum, den Beitrag
für das Essen. Ehrengäste gehen auf Kosten des Kapi-
tels. Wie in den Protokollen zwischen den Zeilen zu le-

sen ist, war das Kapitel jeweils erfreut über Spenden der

Ehrengäste, die von den Sekretären meist genau auf-

gezeichnet wurden: 1683 sind in Diessenhofen fast

alle «Herren Katholiken», das heisst die Katholiken im

Magistrat, zu Gast; sie spenden den Ehrenwein «in

grosser Menge und bester Qualität», 1684 gibt der

Zisterzienserpater in Herdern «unam situlam vini op-
timi» aus. 1701 ist der «Praefectus Tigurinus» beim

Kapitel in Pfyn der Spender. 1719 freut sich der Öko-

nom zu Klingenberg so sehr über die Wahl des neuen
Dekans Jakob Christoph Bechtlin, dass er drei Am-

phoren des besten Schaffhauser Weins darbringt.
1725 schenkt der Abt von Fischingen in Sirnach den

Ehrenwein. 1765 beträgt die Weinspende zu Pfyn 16

Mass des besten Weines, die der Sohn des «Praefec-

tus Tigurinus» im Auftrag seines Vaters stiftet.
Die Teilnahme an der Kapitelsversammlung ist

streng obligatorisch, wer unentschuldigt oder ohne

genügende Entschuldigung abwesend ist, wird be-

straft - 1613 nach dem Urteil der Mitbrüder, später
mit einem Gulden; zudem muss er auch das Pran-

dium bezahlen. Die Statuten sehen auch ausseror-
dentliche Versammlungen vor. Nach Ausweis der Pro-

tokolle kam dies aber nur für Dekanenwahlen vor.

Conferenf/ae cas/sf/'cae oder casu/sf/cae: Im An-
schluss an die Generalvisitation von 1755 fordert Vi-

sitator Johann Josef Zelling in seinem Rezess, «Con-
ferentiae casisticae» einzuführen, also Konferenzen

zu Seelsorgefragen. Bei der dekanalen Visitation ein

Jahr später ist diese Konferenz nur bei einer Pfarrei als

bestehend erwähnt. 1766, ebenfalls bei einer deka-
nalen Visitation, heisst es, die Konferenzen hätten an

einem Ort seit einigen Jahren aufgehört, sie müssten
aber wieder eingeführt werden. An einem andern Ort

ist ein Pfarrer, der selten an den Konferenzen teil-
nimmt, vom Dekan im Auftrag des Generalvisitators

Spengler zu ermahnen, sie zu besuchen, und wenn er
ohne schwerwiegenden Grund abwesend sei, sei er

zu bestrafen gemäss früheren Rezessen. Als aber die
Pfarrer bei der Generalvisitation von 1781 nach den

Konferenzen befragt werden, zeigt sich, dass sie

nicht eingerichtet oder wieder untergegangen sind.

Im Rezess hat Visitator Johann Simon Spengler zwar
Verständnis dafür, dass Regiunkeln nicht immer leicht

eingerichtet werden können, dennoch sei es nicht

unmöglich oder schwierig, dass wenigstens drei be-

nachbarte Kleriker zusammenkämen und solche

Konferenzen bildeten. In einem eigenen Rezess für
den Frauenfelder Klerus verlangt er, da viele Kleriker
in der Stadt seien, unverzüglich deren Einführung;
der Pfarrer soll jeweils die Themen vorschlagen und

wenn einer nicht erscheine, habe er einen halben

Gulden Busse zu bezahlen. So weit, so gut; aber bei

der Visitation von 1797 heisst es fast allgemein:
«Conferentiae theologicae [so heissen sie jetzt] non
sunt in usu»: «Theologische Konferenzen sind nicht
üblich», auch in Frauenfeld nicht. Nur einige Pfarrer

treffen sich hie und da auf Schloss Klingenberg zu

theologischen Diskussionen. Es werde wohl kaum

möglich sein, überall diese Konferenzen einzuführen,
meint Dekan Härder von Müllheim.

1.7.2 Kapitel St. Gallen

/-/auf/gke/t, Ort und Tag; Nach den Statuten von 1613

ist jedes Jahr ein Kapitel zu halten. Wann der Rhyth-

mus auf zwei Jahre wechselte, ist nicht ersichtlich.
1774 heisst es jedenfalls in der «Summa», die Zu-

sammenkünfte fänden nur alle zwei Jahre statt, da-

mit die Ausgaben und die unbequemen Wege die

Kapitulare nicht allzu sehr belasten und die Abwesen-

heit von der Pfarrei nicht zu oft vorkomme, was be-

sonders dort wichtig sei, wo es keine Kapläne habe.

Das Kapitel versammelt sich jeweils im Frühling oder

62



Herbst, aber nur in einer Woche, in die kein Feiertag

fällt. Meist ist wahrscheinlich Rorschach der Ort der

Versammlung. Von daher kommt auch die Bezeich-

nung «Kapitel Rorschach». Für die Kapitelsversamm-

lung hat der Dekan vom Abt oder Offizial die Erlaub-

nis einzuholen unter Angabe von Zeit und Ort und

zwar, wie es in der «Summa» ausdrücklich heisst, er

selber und nicht etwa der Kammerer. So wird 1765

Dekan Philipp Jakob Kienberger getadelt, weil er
dazu den Kammerer geschickt hatte. Als er noch Pfar-

rer von Hagenwil gewesen sei, habe er sich an die Re-

gelung gehalten, das gelte für ihn auch als Pfarrer von

Arbon."® Als nun bischöflicher Pfarrer wird er es nicht

mehr für nötig empfunden haben, selber zum Abt zu

gehen. Dass unbedingt der Dekan selber in seiner Ei-

genschaft als Vorsitzender der Kapitelsversammlung
nach St. Gallen gehen muss, hat seinen Grund wohl

darin, dass der Abt oder Offizial die Verhandlungs-

punkte prüfen oder eigene eingeben will; denn es

heisst in der «Summa», der Abt würde bisweilen

«decreta et monita», «Verordnungen und Mahnun-

gen», für das Kapitel erlassen.

Ab/auf: Bereits am Vorabend kommen die Kapitulare

zusammen und beten gemeinsam die Vesper, wer
weiter entfernt wohnt, übernachtet im Ort. Bereits

frühmorgens um sechs Uhr beginnt der Gottesdienst

in ähnlicher Weise wie im Kapitel Frauenfeld-Steck-

born, nur dass statt neun Lesungen deren drei sind.

Als Opfer gibt jeder Anwesende einen Gulden. Vor

Geschwätz in Sakristei und Kirche wird gewarnt, da-

mit nicht das Volk, statt sich zu erbauen, Ärgernis
nehme. Zur Versammlung begeben sich alle in einer
der Würde nach geordneten Reihenfolge. Nach der

Anrufung des Heiligen Geistes eröffnet der Dekan

mit einer kurzen Ansprache die Versammlung.
Während der Verhandlungen soll alle Konfusion ver-
mieden werden, keiner den andern bei Fragen und

Antworten stören und jeder die brüderliche Liebe

achten. Das anschliessende Prandium habe einfach

zu sein, dürfe sich nicht in die Länge ziehen; gemahnt
wird zur Mässigkeit im Trinken. Die Teilnahme ist

strenge Pflicht. Als Gründe, die zu einer Entschuldi-

gung nicht taugen, werden genannt: Ortsdistanz,
Wallfahrt nach Einsiedeln, Aderlass ausser bei schwe-

rer Krankheit. Eine Regelung der Kosten ist nicht auf-

geführt, nur gelte es beim Einladen von Gästen die

Kasse zu schonen. Abgesehen von Dekan, Kammerer
und Pedell habe jeder auf eigene Kosten für Pferde

und Diener zu sorgen.

1.7.3 Kapitel Wil

Nach einer Notiz findet die Kapitelsversammlung auf
Grund einer Stiftung der Bürgerschaft immer in Lieh-

tensteig statt. Weil einmal die Kapitelsversammlung
nach Wil verlegt wurde, scheint es 1757 zu Spannun-

gen gekommen zu sein."® Eine erhaltene Sitzord-

nung beim Prandium um 1778 zeigt die Gäste aus

Lichtensteig an: Obervogt, Stadtrichter, Schultheiss

und die Ratsherren."" Dazu meint 1805 der Kamme-

rer des Kapitels, Pfarrer Josef Georg Dudli"' von

Heiligkreuz: «Vor der Revolution herrschte der

Mißbrauch, daß zu den Mahlzeiten des Kapitels viele

Gäste eingeladen wurden, die einen merklichen Theil

des ohnehin geringen Einkommens lachend weg-
schmarotzten und die Ursache oder der Vorwand wa-
ren, mehrere Speisen auftragen zu lassen. Ich wün-
sehe, daß die von den Umständen herbeigeführten
Veränderungen in der Zukunft Regel werden und das

Kapitel in Stand setzen wird, ein Theil desselben ge-
meinnützigen Gegenständen zu widmen.»"'

248 StiASG Rubr. 33, Fase. 2.

249 StiASG Rubr. 33, Fase. 2.

250 BiASG Rubr. 8, B 91, 9a.

251 In Heiligkreuz Pfarrer 1784-1813 (Kuhn I/2, S. 80); hat zur

Zeit der Helvetik und der Mediation massgeblich an den

neuen Entwicklungen mitgearbeitet; wurde 1808 Kamme-

rer des neuen Kapitels Arbon, gest. 1813.

252 StATG Bd 2'10'0, 0.

63



1.8 Die Sorge um den Mitbruder

1.8.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Wahre brüderliche Liebe zeichne die Jünger Christi

aus gemäss den Worten Jesu: «Daran wird erkannt,

wer meine Jünger sind, wenn sie einander lieben»

(nach Joh. 13,15), so ist in den Statuten von 1701 zu

lesen. «Orate pro invicem, ut salvemini», «Betet fürein-

ander, damit ihr gerettet werdet»: Dieser Text aus

dem Jakobusbrief (5,16) steht in allen Statuten und

wird besonders auf die Verstorbenen bezogen,
ebenso wird ermahnt, sich des kranken Mitbruders
anzunehmen - das gebiete die brüderliche Liebe und

das Gesetz der Natur und gelte besonders für die be-

nachbarten Kapitulare. Sie sollen den Kranken besu-

chen, ihn trösten, zur Geduld mahnen, die Beichte

abnehmen und ihn durch die Wegzehrung festigen.
Die Statuten von 1796 verlangen auch vom Dekan,

sofern es die Ortsdistanz erlaubt, den Kranken zu be-

suchen. Gemahnt wird aber auch, dafür zu sorgen,
dass ein Schwerkranker seine Habe einem Mitbruder
und nicht einem Weltlichen anvertraue. «Wenn ein

Mitbruder a deo optimo ter maximo, vom guten drei-

mal grossen Gott, abberufen wird und den Gebrauch

des Lichtes verliert», wie es 1613 heisst, sollen die

Mitbrüder, wenn immer möglich, an der Beerdigung
teilnehmen. 1796 werden die Teilnehmer eigens auf-

gezählt: Dekan, Kammerer und mindestens die be-

nachbarten Geistlichen. Sind sie zum Essen eingeladen,
sollen sie bescheiden sein und mit Dank nach Hause

zurückkehren, reiche aber die Erbmasse dazu nicht aus,

sollen sie das Mahl auf eigene Kosten bestreiten oder
«Lares suos», «den eigenen Herd», aufsuchen (so zu

lesen in allen Statuten). Ebenso haben die Kapitulare
unter strenger Verpflichtung für den Verstorbenen
drei Messen zu lesen und einmal dasTotenoffizium zu

beten. Ist in einem Jahr kein Kapitel, hat jeder Mit-
bruder die Totenvigil zu beten und eine Messe zu le-

sen für die verstorbenen Kapitulare und Wohltäter.

Zusätzlich wird 1707 beschlossen, jeder Kapitular
habe jedes Jahr als eine ewige Jahrzeit eine heilige
Messe zu lesen für die lebenden und besonders für
die verstorbenen Kapitulare, die von den Erben nach

kurzer Zeit vergessen würden.
Die verstorbenen Wohltäter werden ins Gebet

eingeschlossen. Eine Stiftung, die sich über die Refor-

mation hinaus erhalten hat, ist jene der Ritter von
Schynen in Gachnang aus dem Jahr 1452, die zu
sechs Messen und je das Totenoffizium und das ma-
dänische verpflichtet. Diese Verpflichtungen werden,
wie das Kapitel 1683 beschliesst, aufgeteilt auf De-

kan, Kammerer, Deputaten, Sekretär, den Senior des

Kapitels und einen weiteren Geistlichen. So steht es

auch noch in den Statuten von 1796, obwohl es in ei-

ner Notiz von 1701 heisst, eine Auszahlung sei nicht
mehr möglich wegen Verarmung der Stiftung.

1.8.2 Kapitel St. Gallen

In brüderlicher Liebe sollen die Kapitulare miteinan-
der verbunden sein. Ältester Praxis entspreche es,

dass alle ihren Anteil haben an den Suffragien. Be-

sondere Sorge gilt dem kranken Mitbruder: Man soll

ihn besuchen, ihm auch nahe legen, ein Testament zu

hinterlassen, damit nach seinem Tod unter den Erben

kein Streit entstehe. Bei einem verstorbenen Kapitu-
laren scheint die Totenwache üblich gewesen zu sein;

jedenfalls wird sie 1772 vom Abt verboten als ein

Missbrauch, weil sich den zum Gebet Versammelten

so viel Gelegenheit zum Trinken biete, dass sie nur ein

profanes Konventikel ohne wahre Frömmigkeit sei,

heisst es in der «Summa».
Die Zahl der Geistlichen bei der Beerdigung zu

bestimmen wird der Klugheit des Dekans, dem Willen

der Erben und den Bestimmungen des Testaments

überlassen. Das Essen hängt vom Willen der Erben

ab. Es soll eingenommen werden in Bescheidenheit,
ohne lange Trinkgelage und ohne Verlängerung
durch nichtige Diskussionen. Für den verstorbenen

64



Mitbruder hat jeder drei Messen zu lesen und das To-

tenoffizium zu beten.

1.9 Finanzen

Im Kapitel Frauenfe/d-Sfeckbom Ist mit den Protokol-

len meist auch die Rechnung verbunden. Einnahmen

sind die jeweiligen Beiträge der Kapitulare, Kapital-
und Grundzinse sowie Gaben von Wohltätern. 1707

wird der Kapitelsfonds als dürftig bezeichnet. Ausga-
ben finden sich vielerlei: Kosten bei den Kapitelsver-

Sammlungen und Visitationen - wenn auch die Kapi-
tulare dazu beitragen müssen, geht einiges doch zu

Lasten der Kapitelskasse. Um diese Kasse zu scho-

nen, sieht der Generalvikar 1742 von einer Versamm-

lung ab. Einmal berührt die grosse Geschichte, der

Dreissigjährige Krieg, die Kasse: Der Bischof von Kon-

stanz muss nach dem Westfälischen Frieden 1648
dem schwedischen Militär 46 000 fl bezahlen; daran

gibt das Kapitel 46 fl 24 x.

1.10 Visitationen

1.10.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

/V/geme/bes: Zu unterscheiden sind die Visitationen
durch den Generalvisitator und jene durch den De-

kan. In welchen Abständen sie vorgenommen wur-
den, kann aus den Akten nicht festgestellt werden.
Zwischen 1647 und 1797 sind gegen fünfzig Visita-
tionen nachzuweisen, teils liegen Visitationsproto-
kolle vor, teils ist aus den Kapitelspotokollen nur die

Jahrzahl bekannt, teils sind Einladungen, Fragebogen
und Antwortblätter vorhanden"®; fast oder ganz
vollständig sind die Akten von zwölf Visitationen. Es

ist möglich, dass in einem Jahr beide Visitationen

durchgeführt wurden, so 1708: Von Juli bis Septem-
ber besuchte Dekan Oswald alle Pfarreien, im Okto-

ber folgte gemäss der im Kapitelsprotokoll angeführ-
ten Einladung die Generalvisitation, deren Akten aber

nicht vorhanden sind. So weit aus den Visitationspro-
tokollen ersichtlich ist, haben Generalvisitatoren und
Dekane ihre Aufgabe ernst genommen.

Genere/ws/faf/onen; Die Diözesanstatuten teilen für
diese Visitationen das weitläufige Bistum in vier Be-

zirke, später auch «Quarten» genannt, ein: Schwa-

ben, Allgäu mit Bregenzer Wald, Breisgau mit
Schwarzwald, Schweiz. Überliefert sind zwischen

1644 und 1797 15 Visitationen, Protokolle sind von
vier vorhanden."" Der Generalvisitator reist nicht von
Pfarrei zu Pfarrei, sondern ruft an zwei bis vier Tagen

die Geistlichen, ob Kapitulare oder nicht, zusammen
und vernimmt sie einzeln. Meist haben die Pfarrer zur
Vorbereitung Fragen schriftlich zu beantworten: die

«Quaestiones praeliminares». Nach einem Vorhände-

nen Raster aus dem Jahr 1670 sind es deren 50: Per-

son des Pfarrers, seine Admissio, seine Bücher, ob er
die Synodalakten habe, Sakramentenspendung, Bau-

lichkeiten wie Kirche (Patron und Weihe) oder Pfarr-

haus, ferner Pfarreiangehörige, Beneficium, Kollator,
ob es in der Pfarrei häretische Bücher gebe. Weitere
drei «Quaestiones» ohne Jahr, aus dem 18. Jahrhun-

dert, haben 17, 27 und 28 Fragen."® Nach der Visita-
tion folgt ein Rezess, der etwaige Mängel aufzeigt
oder Anweisungen enthält. Leider sind nur wenige
Rezesse erhalten: 1666, 1755, 1770 (im Protokoll)
und 1781. Aus dem Jahr 1780 ist ein Rezess für das

Sextariat Schwyz, Kapitel Waldstätte, in den Kapitels-
akten"® aufbewahrt, der wahrscheinlich von General-

visitator Johann Simon Spengler dem Dekan überge-
ben wurde, als er ein Jahr später zur Visitation kam.

Manche Kapitelsbeschlüsse können auf Rezesse

zurückgehen.

253 StATG Bd 1'30'0, 0.

254 BiASO A 2333.3, A 2334.3, A 2336.2 und A 2336.3.
255 StATG Bd 1'30'0, 0.

256 StATG Bd 1'30'0, 3; hierauch der Rezess von 1755.

65



Dem Protokoll ist zu entnehmen, wie es etwa bei

einer Visitation zuging: Am 24. September 1721 tref-
fen in Pfyn zur Vesper ein Weihbischof Conrad Ferdi-

nand Geist von Wildegg, Generalvisitator Johann

Franz von Schorno, Convisitator Andreas Feuerstein,

ein Kaplan und die Diener; im ganzen acht Personen

und acht Pferde, wie das Protokoll vermerkt. Sie wer-
den empfangen und begrüsst von Dekan, Kammerer,

Deputaten und - liturgisch gekleidet - unter dem

Baldachin zur Kirche geführt. Dort begrüsst sie beim

Eingang der thurgauische Archipraefectus. An den

beiden folgenden Tagen findet die Visitation statt.
Noch grösser angelegt ist 1730 die Visitation in

Frauenfeld. Der Generalvisitator Schorno kommt mit
einem nicht benannten Convisitator am Donnerstag-
abend, 17. August, an und kehrt erst wieder am

Dienstagnachmittag nach Konstanz zurück. Ein

Grund für diese lange Anwesenheit ist nicht angege-
ben; auch über die Art der Durchführung ist nichts zu

vernehmen. Hingegen können die Kosten dem Pro-

tokoll entnommen werden: Die Gesamtkosten betru-

gen 169 fl 13 btz 3 x. Am Freitag stiftete ein Reding
sieben Flaschen Burgunder, am Samstag war das Mittag-
essen bei einem Rüpplin, am Sonntag hielt die Stadt

Frauenfeld die Herren frei. Eigens wird erwähnt, es

seien zehn Pferde gewesen, von denen etliche von

Donnerstag bis Sonntag, mehrere aber bis Dienstag

dastanden, was Kosten von 23 fl 11 btz 3 x verursacht

habe. Es müssen also bedeutend mehr Leute anwe-
send gewesen sein als nur der Visitator und sein

Stellvertreter.

Dekana/e V/s/faf/onen: Die Konstanzer Synode von
1567 verpflichtet die Dekane, jährlich zweimal ihr De-

kanat zu visitieren, was aber nicht zur Ausführung
kommt, denn 1574 wird diese Verpflichtung dahin

gehend verändert, dass die Dekane nun zur Bericht-

erstattung nach Konstanz reisen müssen; sie ziehen

es aber meist vor, schriftliche Berichte abzuliefern."'
Einen solchen Bericht hat um 1597 Dekan Andreas

Fässlin abgefasst. Die Synodalstatuten von 1610

schreiben jährlich eine Visitation vor, erstmals ist sie

1647 in den Akten erwähnt. Von da an sind bis zum
Ende des 19. Jahrhunderts gegen dreissig überliefert.

Acht Protokolle sind erhalten, dazu kommen fünf Re-

lationen"® (Visitationen im weiteren Sinn): Die Pfarrer

haben Fragen schriftlich zu beantworten zu ihrer Per-

son, zur Anzahl der Katholiken (eingeteilt in Kommu-
nikanten und Nichtkommunikanten), zu Bruderschaf-

ten, Prozessionen, Katechese, Schule. Für Visitatio-

nen und Relationen hat Konstanz auch Vorgaben ge-
macht. Die Visitation von 1739/40"' ist bezüglich der

Pfarrer einmalig; unter anderem werden erfragt: Stu-

dium, Seeleneifer, Predigttalent, Sitten, musikalische

und ökonomische Fähigkeiten, sowie seine Statur.

Der Dekan besucht jeweils die Pfarreien, zum Teil

gemeinsam mit dem Kammerer, oder er teilt die Auf-

gäbe mit diesem. Untersucht wird der Zustand und

die Sauberkeit der Kirche mit ihrem Zubehör: Para-

mente, Kelche, im Tabernakel das Ziborium mit den

Hostien sowie die Erfüllung der seelsorgerischen

Pflichten, aber auch die Lebensführung des Geistli-

chen - ausser er sei Ordenspfarrer -, wozu auch Laien

befragt werden. Die Relationen wie auch die Akten

der Visitationen schickt der Dekan nach Konstanz,

wo sie, wie es scheint, aufmerksam gelesen werden:

1756 macht Generalvisitator Zelling eine Reihe

von Anmerkungen wie auch 1767 Generalvisitator

Spengler.

Schw/er/gke/fen.- Der Beichtiger und Pfarrer von 7an/-

kon, Konventuale des Zisterzienserklosters Wettin-

257 BvK 1, s. 105-106.
258 BiASO A 2332.3, A 2333.1 und A 2335.3 sowie StATG Bd

1'30'0, 3.

259 Dekan Rauch nennt die Visitation 1739 «Relatio prima», die

Ergänzungen von 1740 «Relatio secunda», was zeigt, dass

die Grenzen zwischen Visitatio und Relatio fliessend sind; so

könnten die Relationen auch mit Visitationen verbunden
sein.

66



gen, obwohl aufgerufen, entschuldigt sich jeweils

von der Generalvisitation. 1674 kommt er nicht, weil

er, wie er sagt, die Seelsorge nur aus christlicher Liebe

ausübe. 1781 begründet er sein Nichterscheinen an-
ders: Es geschehe nicht wegen eigener Fehler, nicht

aus dunklem Affekt oder um Ausflüchte zu suchen,

sondern weil er gemäss Gehorsamsgelübde dem Abt

gehorche, der ihm die Teilnahme an der Generalvisi-

tation verboten habe; für dieses eine Mal dispensiert
ihn der Visitator, aber ohne Präjudiz für die Zukunft.
Bei der letzten Generalvisitation im 18. Jahrhundert,

1797, ist der Pfarrer dann auch dabei. Die dekanale

Visitation hingegen wird nicht zugelassen. 1756 äus-

sert sich der Beichtiger Dekan Müller gegenüber «be-

scheiden mit aller schuldigen Hochachtung», er

müsse aus Gehorsam gegenüber dem Abt die Visita-

tion verweigern. Bei der Visitation zehn Jahre später
kann Dekan Schagg zwar die Pfarrbücher und die Ge-

fässe für die heiligen Öle visitieren, aber zur Visitation
des Tabernakels und des Taufsteins in der Kirche wird

er nicht zugelassen. Auf Drängen des Dekans ist der

Beichtiger zwar bereit, die Visitation zuzulassen, aber

so, «dass es dem Gehorsam gegenüber dem Abt
nicht schadet», indem er befiehlt, das Allerheiligste
im Ziborium und das Taufwasser «in pelvi vulgo in

dem Taufkessel» in die Friedhofskapelle zu übertra-

gen. «Ich [der Dekan] habe ihm geantwortet, dass

dies gegen die Ehrfurcht wie gegen den Modus der

Visitation verstösst, die dort ausgeübt werden soll,

wo die Sakramente gespendet werden.» Offenbar

war eine Übereinkunft mit Abt Kälin vorhanden, wel-
che die Visitation erlaubte; dieser Kontrakt sei aber,

so der Beichtiger, von Abt Müller^" widerrufen wor-
den. Bei der Visitation von 1772 kommt der Vertrag
mit Abt Kälin nochmals zur Sprache. Wiederum pro-
testiert der Beichtiger: Diese Übereinkunft habe der

Abt ohne Wissen des Konvents abgeschlossen; sie sei

daher als ungültig erklärt worden. Es kommt darum

weiterhin zur Übertragung in die Kapelle. 1778 be-

merkt Dekan Noser in seinem Visitationsbericht, es

sei «ridiculosum», «lächerlich», dass dabei die liturgi-
sehen Geräte von der Klosterkirche, in der immer
Gottesdienst sei, in die neben der Kirche gelegene

Kapelle getragen würden und nicht dort visitiert wür-
den, wo der Gottesdienst stattfinde. Sein Ärger ist

spürbar, wenn er die Verweigerung der Visitation

«pertinacia et arrogantia» («Hartnäckigkeit und An-

massung») Tänikons und Wettingens nennt. Von die-

sem «Brauch» spricht der Beichtiger auch an der Gene-

ralvisitation von 1797. Streng hält das Kloster Wet-

tingen an der Auffassung fest, die Klosterkirche sei

keine Pfarrkirche, die wirkliche Pfarrkirche sei in Elgg,

die liege im Zürcherischen und sei jetzt häretisch (so

argumentiert er auch in den Visitationen von 1708,

1739, 1772 und 17971). Und immer wieder bemerkt

der jeweilige Beichtiger, nur aus Gnade und Barm-

herzigkeit werde die Seelsorge gratis ausgeübt, d. h.

eigentlich seien die Beichtiger ja gar nicht Pfarrer.

Weniger Schwierigkeiten macht jeweils der Beichti-

ger und Pfarrer von Paracf/es. Im 17. Jahrhundert

hat er sich noch gern von Generalvisitationen ent-

schuldigt, auch kamen die Dekane nicht bei ihm vor-
bei. 1681 wird an der Kapitelsversammlung gefragt,
ob der Beichtiger die Visitation zulassen müsse - der

Generalvikar soll angefragt werden. 1708 lässt der

Beichtiger Dekan Oswald nur teilweise zur Visitation

zu. 1756 verweigert er die Visitation des Tabernakels

- sie sei Sache des Provinzials. 1766 ist der Provinzial

zur Visitation des Klosters anwesend und bestimmt,
dass die Visitation des Tabernakels zuzulassen sei.

Nun ist auch der Grund früherer Verweigerungen zu

erkennen, denn der Tabernakel befindet sich im

Schwesternchor, also in der Klausur. 1772 heisst es,

der Pater habe die Visitation immer zugelassen. 1778

wird lobend hervorgehoben, dies sei geschehen

260 Peter Kälin, Abt 1745-1762, Beichtiger in Kalchrain

1738-1742, in Tänikon 1742-1745. Peter Müller, Abt
1762-1765: HS III/3, S. 482^184.

261 Fast ohne Ausnahme sind die Beichtiger Kapuziner oder

Franziskaner: Kuhn 1/1, S. 263.

67



«cum summa reverentia et humilitate», also «mit
höchster Ehrfurcht und Bescheidenheit» - im Unter-
schied zu Tänikon!

Der Pfarrer der Einsiedler Pfarrei Eschenz, ein Welt-

priester, lässt 1661 den Dekan im Auftrag des Abtes

nicht zur Visitation zu, 1674 hingegen und 1708 ha-

ben die Dekane keine Mühe.

Der Pfarrer von /C//ngenze//, ein Konventuale des

Klosters Petershausen bei Konstanz, nimmt keine de-

kanalen Visitationen an. 1708 erklärt er Dekan Oswald,

er stehe unter der Macht des Abtes und bitte daher,

die Visitation zu unterlassen. Als 1739 der Pfarrer

sagt, er sei exempt, schreibt Dekan Rauch, er wisse

nicht, ob das stimme; aber 1756 wird bestätigt, dass

der Pfarrer die dekanale Visitation nicht zulassen

müsse. 1674 weigert er sich, an der Generalvisitation

zu erscheinen, 1781 ist er dabei.

Mit den drei Ordenspfarrern von Tänikon, Paradies

und Klingenzell befasst sich ein Brief, den Generalvi-

sitator Zelling 1755 an Dekan Müller schickt^: Er

werde sie speziell zur Generalvisitation einladen, und

wenn sie nicht kommen oder erklären, nicht zu er-
scheinen, dann werde er bei günstiger Gelegenheit
auf dem nächsten Weg in diesen Pfarreien oder Klös-

tern heimlich erscheinen, so dass sie sich seiner Visi-

tation nicht durch Flucht oder willkürliche Abwesen-
heit entziehen könnten.

Den F/scb/hger Regularpfarrern bereiten die Visi-

tationen keine Mühe. Aus dem 17. Jahrhundert sind

keine Visitationen bekannt. 1708 besucht Dekan Os-

wald die Kirchen, an denen diese Pfarrer wirken, mit

Ausnahme von Au und Bettwiesen. 1755 geht Zel-

ling, wie er im oben erwähnten Brief schreibt, von

Rapperswil über Lichtensteig kommend in Lommis

zum Mittagessen und am Abend nach Fischingen.
Auch bei den Generalvisitationen von 1781 und 1797

gehen die Visitatoren zuerst zu den Fischinger Pfar-

rem. Nur für die bereits erwähnten Kirchen von Au
und Bettwiesen hat der Abt eine dekanale Visitation
nie zugelassen. 1781 spricht der Generalvisitator den

Abt an wegen der Differenzen, die es anlässlich einer

Visitation mit dem Dekan gegeben hat. Der Abt er-

klärt, die Kirchen seien nur Filialen; würden sie als

Pfarrkirchen betrachtet, bestünde die Gefahr, dass

die «Acatholici»^ auf Grund des Friedensschlusses

eine eigene Pfarrei errichten könnten; das heisst, die

Kirchen würden somit paritätisch.
Zur Pfarrei Uesslingen, einer Kollatur der /Carfause

/tf/ngen, gehören die beiden Kapellen in Buch und in

Warth. 1756 protestiert der Prior gegen die Visitation
durch den Dekan: Diese Kapellen seien keine Filialkir-

chen von Uesslingen, sondern der Kartause unter-
stellt und es würden darin auch keine Sakramente ge-

spendet. Aber, so entgegnet Dekan Müller, jeden

Monatssonntag^" sei in Warth Gottesdienst. Visitator

Zelling,schreibt dazu, alle vom Bischof geweihten Kir-

chen, selbst wenn sie keine Filialen seien, unterstün-
den der Visitation. Das hat die Prioren von Ittingen je-
doch nicht beeindruckt: 1766, 1772 und 1778 wird
abermals gegen Visitation protestiert.

1647 will der Magistrat von Frauenfe/cf Dekan

Christoph Keller zur Visitation der Filialkirche in der
Stadt nicht zulassen; 1661 erklärt er, der Ort und der

Pfarrer seien dem Kapitel nicht inkorporiert, daher sei

eine Visitation nicht erlaubt. Dekan Keller schreibt

dazu, der Magistrat meine, Privilegien zu haben, was

unglaubhaft sei; von einem Mandat des Bischofs in

dieser Sache hätte er mehr Respekt. Der Pfarrer hin-

gegen hat die Visitation ohne weiteres angenom-
men. Auch mit den Kap/änen haben es die Dekane

nicht immer leicht. 1696 heisst es in den Statuten, sie

würden keine Obern anerkennen. Als 1708 zwischen

dem Pfarrer und den Kaplänen Unstimmigkeiten
sind, fügt Dekan Oswald hinzu: «Das berührt mich

262 StATG Bd 1 '30'0, 0.

263 «Acatholici» «Nichtkatholiken» und «Heterodoxi» «An-

dersgläubige»: für Reformierte bzw. Evangelische ge-
braucht.

264 Besonders festlich gestalteter Sonntag mit Prozession, meist

verbunden mit marianischen Kongregationen.

68



nicht», besonders weil von den «Weltlichen» dereine
oder der andere bevorzugt werde; er hoffe aber, dass

«unsere Oberen» den Frieden herstellen können.
Dekan Rauch stellt 1739 fest, die Kapläne wollten
nicht Kapitulare werden, auch nähmen sie kein De-

kret des Dekans an.
Im Oktober 1739 schreibt der Kammerer an den

Dekan, der Pfarrer von Gachnang verweigere die Vi-

sitation der Kirche; sie werde immer vom Abt von Ein-

siedeln vorgenommen. Daraufhin geht der Kamme-

rer ins Schloss zu Baron Rüpplin, dem «Einsiedlischen

Obervogt». Dieser «hat es mir [dem Kammerer] rund-
herauß gesagt: Wenn ich von der Kirchen Visitation

nit hätte wollen abstehen, so hätt er mich mit
Gewalth zur Kirche hinausführen lassen, dan dißeß

seye kein Capitular Kirche, sondern ein Fürstlich Ein-

siedlische Schloß Cappel und werde der Priester auß

Gnade die Parochialia zu administrieren zugelas-

sen V"

1.10.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Konsfanz/scbe V/s/faf/onen: Obwohl im Konkordat

vorgesehen, kann St. Gallen alle geplanten Konstan-

zer Visitationen der Pfarreien des Offizialates verhin-
dem. Einige Briefe aus dem Jahr 1666 geben Aus-

kunft, wie eine solche Verhinderung geschah"®: Die

Konstanzer Kurie schickt dem Dekan des Kapitels
St. Gallen, Pfarrer Laurenz Schelling in Arbon, die

«Quaestiones präliminares» zu. Acht Tage brauche
der Pedell, um die Fragebogen den 39 Pfarrern sowie
den Kaplänen, Primissaren und Koadjutoren, insgesamt
rund 60 Priestern, zuzustellen, teilt der Dekan dem
Generalvisitator Johann Blau mit. Am 6. Oktober

schreibt Offizial P. Maurus Heidelberger dem Dekan:

Um schlimme Folgen zu vermeiden, die aus der Visi-

tation durch Konstanz entstehen könnten, bitte er

um Zusendung der «Quaestiones», was auch ge-
schieht; denn postwendend teilt der Offizial am 9.

Oktober dem Dekan mit, die Intention, eine Visitation

im Gebiet des Abtes durchzuführen, zeige den guten
Eifer des Visitators, aber die Fragen würden gegen die

Rechte, die Privilegien und die Konkordatsbestim-

mungen Verstössen. Freundschaftlich lädt er den Visi-

tator ein, die Sache mit ihm in Rorschach zu bespre-
chen. Nochmals, am 20. Oktober, erklärt sich der Of-
fizial bereit, in Arbon seine Zweifel wegen der «Quaes-

tiones» vorzutragen; er wolle die Visitation nicht

verhindern, wenn sie gemäss Konkordat geschehe.
Am 23. November nimmt sich der Geistliche Rat in

Konstanz in einem Brief an Generalvisitator Blau der
Sache an. St. Gallen könne die Visitation kaum ver-
hindern, das wäre gegen den Wortlaut des Konkor-
dates. Ein undatierter Brief ohne Anrede und Unter-
schritt - vermutlich eine Abschrift -, der aber vom
Abt stammen muss, nimmt Bezug auf eine zweima-

lige Bitte des Generalvisitators, die Visitation zu ge-
statten: Nach Konsultationen mit nicht wenigen Be-

ratern sei er - der Abt - zum Entschluss gekommen,
dass er die Erlaubnis nicht geben könne, da der Sinn

des Konkordates zweifelhaft und dunkel sei. Damit

spielt er an auf die Bestimmung, eine Visitation dürfe
sich nicht in den Belange des Abtes einmischen. Für

die Seelsorge ist der Abt zuständig, doch befassen

sich die «Quaestiones» auch damit. Die Visitation
fand nicht statt. Einige st. gallische Pfarrer scheinen
die «Quaestiones» aber doch beantwortet zu haben,
denn wenigstens vom Pfarrer von Romanshorn ist ein

Antwortblatt erhalten geblieben."'
1739 versucht Konstanz nochmals eine Visitation

durchzuführen: Der Generalvisitator Franz Andreas
Rettich beginnt ohne vorhergehende Anzeige an
St. Gallen Pfarreien des Abtes, angefangen mit Som-

meri, zu visitieren. «Hinterrucks mit plötzlicher Turba-

tion» sei das geschehen, so ein «Wahrhafter Bericht,

was sich bey der im letzt-verwichenem Herbstmonath

265 StATG Bd 1'30'0, 0. Das Schloss Gachnang gehört seit 1623
dem Kloster Einsiedeln: HS 111/1, S. 576.

266 BiASO A 2333.4.
267 StATG Bd 2'00'0, 0.

69



1739 vom dem Fürstlich-Bischöflich-Constanzischem

Herrn Officialen Doctor Rethich in dem Fürstlich-

st. Gallischen Gebiethe attendierten Visitation zugetra-

gen. Zusammengeschrieben von Joann Pfister, Co-

adiutor, Engelburg im Geißerwald den 12 Decmbr
1791 »7® Abgewiesen «mit gleicher Bescheidenheit»

von den Pfarrern in Steinach und Mörschwil, wird ihm

vom St. Galler FiscaP" bedeutet, die Visitation zu un-
terlassen. Rettich aber fährt weiter und beruft sich

auf den Bischof. Der Fiscal antwortet, der Bischof sei

80-jährig, zurzeit abwesend und wolle das sicher

nicht. Da habe Rettich «gewaltig zugesetzt unter
Androhung geistlicher Strafen». Dann habe man ihn

polizeilich, «doch ohne ihm einige Gewalth anzule-

gen» nach Arbon abgeführt. Nach einigen Auseinan-

dersetzungen kommt es 1748 zum zweiten Konkor-

dat, worin dem Bischof von Konstanz kaum mehr

Rechte zugestanden sind.
Aber auch mit den V/s/faf/onen der b/schöffic/ien

Pfarre/en gab es Schwierigkeiten. So ist in der

«Summa» die Frage aufgenommen, wer den Dekan

für die Visitation dieser Pfarreien bezahle. Ein Jahr vor
der Herausgabe der «Summa» antwortet 1773 Kon-
stanz: Wie es auch anderswo gehalten werde, aber -
so wohl der Entschluss des Offizials P. Iso Walser -
diese Entschädigung könne nicht der Kapitelskasse

entnommen werden, denn diese sei zum grössten Teil

von den St. Gallischen gestiftet worden; daher wäre

es unbillig, etwas auszugeben für die Visitation von

nur zwölf bischöflichen Kirchen. Die Beifügung, dies

belaste das Gewissen des Dekans und des Kammerers,

der die Rechnung führe, mag auch nicht weiter ge-
holten haben. Es gibt aber im Dekanat St. Gallen

auch kapitelsfreie Pfarreien: die Klosterpfarreien

Münsterlingen und Kreuzlingen mit Güttingen, Bi-

schofszell und die vom Stift abhängigen Sulgen und

Berg. P. Walser schreibt von zwölf zu visitierenden Kir-

chen (das sind jene, deren Pfarrer Kapitulare sind).
Die Frage, ob die kapitelsfreien Pfarreien von der Visi-

tation durch den Dekan ausgenommen sind, beant-

worten die Akten nicht. Von der Pfarrei Wertbühl im

Dekanat Wil, die weder zum Kapitel noch zum Offizi-
alat gehört, ist von keiner Visitation die Rede; nur bei

der Generalvisitation im Dekanat Frauenfeld-Steck-

born von 1666 kommt man manchmal auf diese Pfar-

rei zu sprechen: Der Pfarrer wolle exempt sein und su-
che mit keinem anderen Priester den Kontakt.

Sf. Ga///scbe V/s/'taf/onen; Im Unterschied zu Kon-

stanz, wo die Geistlichen an einem Ort zusammenge-
rufen werden, visitiert meist der Abt mit seinen Be-

gleiternjede Pfarrei persönlich; dekanale Visitationen
haben daneben keinen Platz. Das ist schon so vor
dem Konkordat von 1613: Anlässlich der grossen Vi-
sitation von 1586 durch Pyringer erklärt der Pfarrer

von Mosnang und Dekan des Kapitels Wil, Jacobus

Stessel, der Abt habe ihm verboten, die Pfarreien zu

visitieren, da Bischof Bonhomini ihm dieses Recht

übertragen habe. Zwar wünscht der Visitator den-

noch, dass der Dekan gemäss den Synodalstatuten
visitiere, wenn der Abt Einwände mache, soll er es mel-

den."' Aber da wird der Abt der Stärkere gewesen sein.

2 Klerus

2.1 Herkunft, Alter und Amtsdauer der
Säkularpfarrer

2.1.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

Bei einigen Visitationen werden Herkunft und Alter
der Pfarrer erfragt (in der zweiten Hälfte des 7 7. Jahr-

268 StATG Bd 2'00'0, 0.

269 Inhaber eines Amtes, das es auch an den bischöflichen Or-

dinariaten gibt. Er hat vielfältige Kompetenzen besonders in

der Finanzverwaltung und beim Strafvollzug; vgl. HS I/2,
S. 611-612.

270 Vgl. Duft, S. 95-98.
271 Vasella, S. 175-176.

70



Kunderts in den Jahren 1661,1666 und 1674). Aners-
ter Stelle stehen Pfarrer aus Zug, gefolgt von den

Süddeutschen, vor allem aus Konstanz. Daneben sind

erwähnt einige Luzerner, wenige Wiler, ein Rappers-

wiler, aber kein Thurgauer. Es fällt auf, wie jung die

Pfarrer sind: 1661 ist das Durchschnittsalter 36, nur

wenige Jahre später, 1666, sinkt es auf 34; 1674 ist

das Alter nicht angeführt. Die Zeit, die ein Pfarrer auf
einer Pfarrei bleibt, ist oft kurz: Eine grosse Mehrheit

begnügt sich mit zehn und weniger Jahren. Doch gibt
es auch einige seltene Ausnahmen.*" Gemäss den Vi-

sitationen, die zwar nur einen beschränkten Einblick

geben, sind die Jahre von 1661 bis 1666 für viele

Pfarrer «Wechseljahre»; Von den 18 Pfarrern bei der
Visitation von 1661 (bei zwei vakanten Pfarreien) sind

1666 noch drei in der gleichen Pfarrei, drei haben die

Pfarrei innerhalb des Dekanats gewechselt, einer ist

gestorben, elf sind weggezogen. Etwas besser sieht

es zwischen 1666 und 1674 aus: Von 19 Pfarrern sind

zwölf in der selben Pfarrei geblieben, von denen drei

schon 1661 dabei waren. Fragt man nach der Ursa-

che der vielen Wechsel und der kurzen Amtszeiten,
kann die Antwort etwa lauten: Thurgauer als Pfarrer

waren selten und die vielen meist jungen Pfarrer aus

der Innerschweiz kamen zum Teil nur für relativ kurze

Zeit in den Thurgau. Kamen sie als «Entwicklungshel-
fer»? Haben sie sich, aus katholischen Gegenden
stammend, an die paritätischen Verhältnisse und die

kleinen Pfarreien nicht gewöhnen können? Die vielen

Wechsel haben vermutlich die oben erwähnten nie-

deren Durchschnittsalter zur Folge.

Im 78. fa/rr/runderf, nachdem Homburg, Mam-
mern und Eschenz von Ordenspriestern besetzt wur-
den und Sirnach zum Kapitel kam, sind 19 Weltpries-
ter Pfarrer. Schon bei der Visitation von 1708 nehmen
die acht Thurgauer die erste Stelle ein, gefolgt von
sechs aus der übrigen Schweiz - zwei Zuger, zwei

Rapperswiler, je einer aus Nidwaiden und Schänis -
und vier Konstanzern; ein Pfarrer ist nicht erwähnt.
1754 sind elf Thurgauer Pfarrer, sieben Süddeutsche

und ein Innerschweizer. Im letzten Viertel des Jahr-

hunderts stellen die Süddeutschen die Mehrheit (acht
bis zehn), die Thurgauer*" folgen (sechs bis acht), drei

kommen aus der übrigen Schweiz. Der Altersdurch-
schnitt liegt während des ganzen Jahrhunderts zwi-
sehen 46 und 48 Jahren; sinkt oder steigt dieser

Durchschnittswert, pendelt er sich nur wenige Jahre

später wieder ein.*" Die Pfarrer bleiben nun länger in

einer Pfarrei, Dienstzeiten unter zehn Jahren sind sei-

tener geworden, etwa die Hälfte bleibt zwanzig Jahre

und länger, zehn über 40 Jahre, davon zwei über
50.*" Weil bei acht Visitationen oder Relationen*"
das Alter angegeben ist, kann bei den meisten über

die Amtszeit das Alter berechnet werden, bis zu dem ein

Pfarrer seinen Dienst versah. Zehn Pfarrer sind bei der

Amtsaufgabe zwischen 50 und 59, zwölf zwischen

60 und 69, zwölf 70 und älter. Nicht in allen Fällen ist

das Todesjahr angegeben, doch werden Resignaten
bei den Visitationen selten erwähnt, hingegen sind

272 Die längsten Amtsjahre: 53 Jahre: Pfarrer Pforzheimer aus

Konstanz in Ermatingen 1666-1719 (gestorben im Alter
von 79 Jahren); 40 Jahre: Dekan Keller aus Konstanz, Pfar-

rer in Leutmerken 1642-1682 (gestorben im Alter von 71

Jahren). Die verschiedenen Amtszeiten nach Kuhn 1/1; Kuhn

konnte nicht für alle Pfarreien vollständige Listen erstellen,

ebenso wenig ist bei allen Pfarrern die Herkunft angegeben.
273 Unter ihnen befinden sich 1749-1768 drei aus Wuppenau

gebürtige Pfarrer mit Namen Johannes Wiek: 1) geb. 1692,
in Leutmerken 1736-1768; 2) geb. 1717, in Hüttwilen

1749-1769; 3) geb. 1718, in Uesslingen 1748-1769 und in

Hüttwilen 1769-1783. Ein Onkel und zwei Neffen? Dass

Nr. 3 der Nachfolger von Nr. 2 wurde, hat Kuhn 1/1, S. 208, dazu

verführt, aus den beiden eine Person zu machen. Nr. 2 wird
bei der Generalvisitation 1781 erwähnt als ein schwerhöri-

ger Mann, der keine Seelsorge mehr ausüben kann: Richtig
heisst es hier zunächst, er sei 20 Jahre in Hüttwilen gewesen;
dann jedoch heisst es irrtümlich, er sei früher Pfarrer von
Leutmerken gewesen und habe vor drei Jahren resigniert
(während es in Wirklichkeit vor zwölf Jahren gewesen ist).

274 1739: 43; 1744: 47; 1766: 52; 1769: 46.

275 Nach Kuhn 1/1.

276 1708, 1781 in BiASO A 2335.3; 1739, 1744, 1754, 1766,

1769, 1792 in StATG Bd 1'30'0, 3.

71



immer wieder Vikare genannt, welche ältere oder

kranke Pfarrer unterstützen.

2.1.2 Dekanate St. Gallen und Wil

(thurgauische Pfarreien)

Angaben können nur für das 18. Jahrhundert ge-
macht werdend" Hier ist von der Herkunft her die Zu-

sammensetzung bunter: Innerschweizer aus allen Or-

ten sind vor allem anzutreffen in Bischofszell und in

den vom Stift abhängigen Pfarreien Sulgen und Berg.
Im Unterschied zu Frauenfeld-Steckborn sind hier
Pfarrer aus den Gebieten des Abtes zu finden, beson-

ders in den Pfarreien des Offizialates. Daneben aber

fehlen auch die Konstanzer nicht, einige Süddeut-
sehe und aus Rapperswil Stammende kommen hinzu.

Hingegen sind die Thurgauer eher rar. Bei den Amts-
zeiten fällt auf, dass die kürzesten bei den Pfarreien

des Offizialates zu finden sind, nur in Sommeri sind

zwei Pfarrer über dreissig Jahre lang tätig. Wup-

penau, eine Kollatur der Kommende Tobel, hat drei

Pfarrer mit zwanzig und mehr Jahren Amtszeit.

2.2 Ausbildung und Fähigkeiten

2.2.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

An der Generalvisitation 1666 sind bei knapp der
Hälfte der Weltgeistlichen die Studienorte angege-
ben. Bevorzugter Studienort scheint Luzern gewesen
zu sein, was wohl auch mit der grossen Zahl der In-

nerschweizer zusammenhängt; es folgen Konstanz
und Freiburg i. Br. Zwei Pfarrer waren in Mailand. Im

18. Jahrhundert wird der Studienort nicht erfragt. Die

Visitation 1708 hat nur wenige Bemerkungen über
die Art des Studiums: Ein Pfarrer ist Lizentiat, ein an-
derer Magister, von einem Dritten wird gesagt, er
habe spekulative Theologie studiert. Mehr Auskünfte

geben die späteren Akten. 1739 haben die meisten

praktische (Moral-)Theologie studiert, fast ein Viertel

zusätzlich Kirchenrecht, einer spekulative Theologie
und vier Philosophie, ein anderer brachte es zum Ma-

gister (schon 1708 erwähnt). Später hat fast jeder
sich der praktischen Theologie und dem Kirchenrecht

gewidmet, 1756 haben drei Pfarrer spekulative Theo-

logie studiert, ein Pfarrer ist Baccalaureus, 1769 hat

ein Pfarrer mit dem Lizentiat abgeschlossen, 1792 ei-

ner mit dem Doktorat. Für die praktische Ausbildung
ist vor der Priesterweihe das seit 1735 bestehende

Priesterseminar in Meersburg zu besuchen - anfangs
für kaum mehr als'ein Vierteljahr, ab 1744 in der Re-

gel für zehn bis zwölf Monate. Aber schon in der

Mitte des 17. Jahrhunderts besteht in Luzern ein ei-

genes Kolleg, so dass sich die Eidgenossen weigern,
nach Meersburg zu gehen."® Zur Frage, wie weit das

auch für Thurgauer gilt, denen Meersburg näher

liegt, gibt es keine Untersuchung. Auf die Priester-

weihe folgt in den Heimatpfarreien die Primiz. Die

Diözesanstatuten schreiben vor, dass die erste Messe

ohne weltlichen und äusserlichen Pomp gefeiert wer-
den soll. Zum einfachen Mahl dürfen nur eingeladen
werden einige ehrenhafte Männer, von den Frauen

die Mutter, die Schwestern, Verwandte im zweiten

Grad; alle Üppigkeit, Trunkenheit, Lustbarkeit sowie

das Tanzen ist untersagt, gegen Priester, die sich da-

bei verfehlen, hat der Generalvikar mit Gefängnis
oder einer anderen Strafe vorzugehen.

1739 müssen die Geistlichen über ihre Fähigkeiten
Auskunft geben: Musikalisches und ökonomisches

Können, Predigttalent. Drei Pfarrergeben an, dass sie

ein Instrument spielen können, ein Drittel etwa be-

zeichnet sich als unmusikalisch. Die meisten verste-
hen sich als gute Ökonomen, einer meint, für den

Haushalt genüge es. Mit wenigen Ausnahmen schrei-
ben sich alle ein gutes Predigttalent zu, zwei verwei-

277 Sie sind Kuhn I/2 entnommen. Auch hier ist zu bemerken,
dass nicht bei allen Pfarrern die Herkunft angegeben ist,

auch das Alter kann nicht entnommen werden.

278 Vgl. HS I/2, S. 137-138; BvK 1, S. 140; Schwegler, S. 207.

72



sen auf die Zufriedenheit der Zuhörer, zwei geben zu,
dass sie nur mittelmässige Prediger seien. Da sich, wie

es scheint, die Kurie auch für die Statur der Pfarrer

interessiert, sei das Ergebnis hier mitgeteilt: Knapp
mehr als die Hälfte der Pfarrer ist von mittlerer
Grösse, keiner gibt eine kleine Statur an.

2.2.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Über die bischöflichen und die kapitelsfreien Pfarrer

gibt es keine Angaben. Die Äbte sorgen für eine gute
Ausbildung ihres Klerus und unterstützen Pries-

teramtskandidaten finanziell. Auch hat das Offizialat

ein eigenes Seminar, das ins 17. Jahrhundert zurück-

geht; die Priesterweihe findet in Konstanz statt.
«1690 tadelt Abt Cölestin die Gewohnheit, für die

Primizen nach Art einer Hochzeit eine geistliche Braut

sowie geistliche Väter und Mütter zu wählen, meist

mit starker (finanzieller) Belastung derselben.»"®

2.3 Klerikales Leben

2.3.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

Vorschnffen der D/'özesansfafufen: Im zweiten Teil

der Synodalstatuten trägt der Titulus I die Überschrift:

«De Vita et Honestate Clericorum», «Über das Leben

und die Würde der Kleriker».

Was die Statuten zum Äusseren vorschreiben,

widerspiegelt in manchem die Mode der damaligen
Zeit. Die klerikale Tonsur ist jeden Monat zu erneuern.
Keiner soll einen hässlichen Bart tragen, der Schnurrbart

darf nicht über die Lippen reichen, damit der Priester

bei der Kelchkommunion nicht die Ehrfurcht verletze.

Erlaubt ist einerseits nach «germanorum more»,
«nach deutscher Sitte», die Haare länger zu tragen,
anderseits dürfen sie auch zurückgeschnitten wer-
den. Die Kleidung hat ehrenhaft, einfach und immer
in Schwarz zu sein; in den Städten ist der (lange) Ta-

lar zu tragen, in den Dörfern darf er kürzer sein. Das

Kollar soll flach sein, Halskrausen, welche die Militärs
und die Fürsten zieren, sind verboten, ebenso Arm-

spangen, Ringe, geschwollene, zerschiedene und ele-

gante Schuhe sowie Waffen, sei es zum Angriff oder

zur Verteidigung; wer aber über Land unterwegs ist,

darf ein «kleines Schwert» tragen.
Bei einigen Vorschriften zum Benehmen des K/erus

wird zum Teil auf bestehende Missstände hingewie-
sen. Einfach muss der Tisch der Kleriker sein, Köst-

lichkeiten und Verschwendung sind verboten. Die

Gastfreundschaft bestehe nicht in glänzenden und
verschwenderischen Gelagen, sondern in freigebigen
Almosen. Ess- und Trinkgelage bis in die Nacht hinein,
sei es zu Hause oder öffentlich, sind abzulehnen, da

sie nicht ohne Gefahr für Leib und Seele seien. Leider

komme es aus schlimmer Gewohnheit vor, dass viele

Kleriker Wirtschaften besuchen und mit Bauern und

anderen bis tief in die Nacht hinein trinken. Wird ein

in der Wirtschaft trinkender Pfarrer ertappt, zahlt er

beim ersten Mal zehn Gulden Busse, beim zweiten
Mal bekommt er zehn Tage Haft, beim dritten Mal

verliert er sein Beneficium, d.h. seine Stelle. Wirts-
hausbesuche sind nur dann erlaubt, wenn einer unter-

wegs ist zu einem Freund, bei ehrenhaften Hochzei-

ten oder aus einem anderen legitimen Grund. Schwer

bestraft werden jene, die sich betrinken. Blasphemie
und Schwören ohne Grund und Ehrfurcht verdiene

strengste Strafe. So gross sei der Leichtsinn gewisser
Kleriker, dass sie bei Gastmählern und ähnlichen Zu-

sammenkünften an Possen, verschiedenen Spielen,

Spässen, lautem Gelächter teilnähmen, was alles der
klerikalen Würde widerspreche. Überhaupt ist der Be-

such profaner Schauspiele, die Teilnahme an Tänzen

und Turnieren verboten. Der Handel und das Betrei-
ben einer Wirtschaft gezieme dem Klerus nicht. Aber
den von eigenen Reben gekelterten Wein, der Teil des

Einkommens ist, darf er verkaufen; nur soll er das

279 Duft, S. 109; zum Ganzen ebd. S. 105-109.

73



nicht persönlich tun, sondern durch ehrenhafte Per-

sonen, welche den Wein mit Mass und ohne Ärgernis

zu verursachen herausgeben. Wenn der Pfarrer selber

zu einem Mahl einlädt, darf es nicht an einem Fest-

oder Fasttag geschehen; tut er es dennoch, wird er

mit zehn Gulden bestraft. Die freie Zeit, die einem
Kleriker bleibe, habe er nicht mit leichtsinnigen Per-

sonen, nichtigen Konversationen, überflüssigen Spa-

ziergängen auf den Plätzen und Gassen zu verbrin-

gen, sondern mit Studium, Schriftlesung, Werken der

Frömmigkeit und der Caritas.

Ein Abschnitt gibt Einblick in rai/e 5/ffen der da-

ma//gen Ze/'f. Bestraft werden kann mit Verlust des

Beneficiums, «wer einen anderen Kleriker oder einen

Laien mit lästerlichen Vorwürfen schmäht, verflucht,
ihn mit Waffen oder Fäusten schlägt, an den Flaaren

oder am Bart reisst, Hölzer, Steine, Humpen, Gläser

nach ihm wirft, an den Glieder verletzt oder verstüm-
melt». Bestraft wird nach der Schwere des Falls.

Der Titulus XVIII befasst sich mit dem Kon/rub/naf.

Wer im Konkubinat lebt, wird mit dem «Schwert der

Exkommunikation» bestraft, bis er sich gebessert hat.

Aber nicht nur das Konkubinat sei zu meiden, son-
dem auch das Zusammensein und der vertraute Um-

gang mit Frauen, damit nicht irgend ein Verdacht ent-
stehen könne; es sei - so geben die Statuten zu be-

denken - nicht immer leicht, die Keuschheit zu be-
wahren und im Umgang mit Frauen den guten
Namen zu bewahren. In «seiner Familie» soll der

Geistliche verwandte oder andere ehrenhafte Frauen

fortgeschrittenen Alters haben. Verdächtigungen
könnten nicht vermieden werden, wenn «die Frauen

jung, herausgeputzt, schamlos sind und einen
schlechten Namen und Ruf haben».

Ge/sf//cbes Leben: Im Rezess zur Visitation von 1666
wird von den Geistlichen die tägliche 5c/irift/esung

verlangt. Der Rezess von 1781 zeigt, dass die tägliche
A/fed/faf/on schon seit längerer Zeit vorgeschrieben
ist, ebenso auch die fxerz/'f/en. Wie st. gallische Pfar-

rer bezeugen, waren solche Kurse schon 173S bei

den Kapuzinern in Frauenfeld möglich. Im Rezess

von 1755 fordert Generalvisitator Johann Josef Zel-

ling jährliche Exerzitien und bekräftigt diese Forde-

rung 1757 in einem Brief an Dekan Müller. Johann

Simon Spengler verlangt sie im Rezess von 1781 jedes
oder jedes zweite Jahr. Die vorangegangene Visita-

tion hat gezeigt, dass einige wenige diese Forderung
nicht erfüllt haben; sie wurden deswegen ermahnt.

Zum Breviergebet werden in den vorhandenen Akten

keine Bemerkungen gemacht.
Oft aber wird gefragt nach der ße/cbfe der Pr/'es-

fer Bereits die «Charta visitatoria» hat die Kleriker

ermahnt, wenigstens einmal im Monat zu beichten;
die Synodalstatuten verlangen die Beichte mindes-

tens alle vierzehn Tage. 1666 wird jeder Geistliche

nach seiner Beichtgewohnheit befragt. Eine grosse
Zahl beichtet alle acht Tage; für die Säumigen ver-

langt der Rezess die Beichte wenigstens alle vierzehn

Tage; darüber sollen sie Auskunft geben, wenn der

Dekan sie befragt. 1674 ist die gleiche Frage wieder

gestellt, zudem müssen die Geistlichen angeben, bei

wem sie gebeichtet haben: meist bei einem Nachbar,

auch bei den Kapuzinern in Frauenfeld oder Kon-

stanz. 1684 wird an der Kapitelsversammlung vorge-
schlagen, dass in Zukunft jeder Kapitular einen Zettel

beibringe, der Auskunft gibt, bei wem er in den letz-

ten vierzehn Tagen gebeichtet hat. Woher die Anre-

gung zu diesem Antrag stammt, wird nicht berichtet.

Zu einem Beschluss kommt es erst im nächsten Jahr:

Jeder Pfarrer soll den Beichtzettel bringen, vom
Beichtvater eigenhändig unterzeichnet, damit der

Dekan, der Kammerer, die Sextare und die übrigen
Kapitulare daraus erkennen können, ob er innerhalb

von vierzehn Tagen einmal oder öfters gebeichtet
habe. In einem Nachtrag zu den Statuten von 1647
heisst es, alle Kapitulare hätten in jeder Versammlung

280 Duft, S. 132.

281 StATG Bd 1'30'0.

74



die abgelegten Beichten nachzuweisen, und zwar

von der Hand des Beichtvaters bestätigt und mit Sie-

gel befestigt. Nach den Statuten von 1701 betrifft
diese Regelung nur die vorangegangenen zwei Wo-
chen. 1707 sagt Dekan Oswald im Kapitel, zukünftig
müssten alle das Zeugnis abgelegter Beichten vor-
weisen. Auch bei seiner Visitation ein Jahr später
stellt er wieder die Frage nach der Beichte und dem

Beichtvater. Da scheint die Beichte alle ein oder zwei
Wochen üblich geworden zu sein. Bei der Generalvi-

sitation 1781 werden zwei Pfarrer, die nur etwa mo-
natlich beichten, ermahnt, dies alle vierzehn Tage zu

tun. Wie lange aber der Beschluss von 1685 gültig
blieb und wie er ausgeführt wurde, darüber gibt es

keine Nachrichten. Die Statuten von 1796, welche

sonst alle früheren Beschlüsse nochmals aufführen,
erwähnen ihn jedenfalls nicht mehr.

See/sorge und see/sorgerf/cbe Pff/chten.- Von den

Geistlichen wird verlangt, dass sie in der Seelsorge

eifrig sind. An den Visitationen müssen die Pfarrer

Auskunft geben besonders über Predigt und Kate-

chese. 1647 werden die Pfarrer von Eschenz und

Wängi wegen der Nachlässigkeit in der Katechese ge-
tadelt. Aber der Eschenzer Pfarrer ist auch ein zänki-

scher Mann, und so ist hier zu berichten von dem ein-

zigen in den Akten verbürgten «Kinderstreik»: In der

Katechese, die er allerdings oft ausgelassen habe,

war er streng, bedrohte die Kinder mit Schlägen und

Ausschluss, sprach sie mit harten und derben Worten

dergestalt an, dass die Kinder den Unterricht nicht

mehr besuchten; die Eltern konnten sie weder mit der

Rute noch mit guten Worten zwingen, am Unterricht
teilzunehmen. Aus dem Bericht des Dekans scheint

dessen Sympathie mit den Kindern durch. Auch bei

den Generalvisitationen wird auf die Katechese Wert

gelegt. Der Rezess von 1666 ermahnt, die Katechese

fleissig zu erteilen; 1781 rügt der Rezess jene Pfarrer,

die bisweilen die Katechese ausfallen lassen.

Wegen der Nachlässigkeit des Pfarrers von Wein-
felden klagt 1661 die Gemeinde. Der Dekan findet,
dass schon die zerbrochenen Hostien im Ziborium
von der grossen Nachlässigkeit zeugen, zudem sei

dieser Pfarrer zänkisch.
In der Visitation von 1739 wird auch nach dem

«Zelus animarum», dem «Seeleneifer», gefragt. Die

meisten bezeichnen den Eifer als gut, vier verweisen

darauf, dass sie nach Kräften eifrig sind, einer
schreibt: «Facio, quod possum», «Ich tue, was ich

kann». 1766 klagen die Pfarrangehörigen von Bichel-

see, der (Pfarrer sei nachlässig im Besuch der Kranken,

er pflege ihn hinauszuschieben, wenn sie nicht dem

Tod am nächsten seien. Der Pfarrer sei Konventuale

von Fischingen, der Prior habe ihn schon öfters, aber

vergebens ermahnt. Der Abt könne ihn leicht aus-

wechseln, ist die Meinung des Dekans. Bei der Gene-

ralvisitation 1781 sagt der Visitator zum Abt von Fi-

schingen, die Regularpfarrer sollten am Besuch der

Kranken nicht gehindert werden, worauf der Abt

antwortet, es werde niemand daran gehindert, aber

es sei darüber zu wachen, dass keiner die Kranken-

seelsorge als Vorwand nehme, der Ordensgemein-
schaft zu entfliehen.

Ein Pfarrer ist zur Residenz verpflichtet: Er darf nie

mehr als drei Tage abwesend sein, bis zu einer Woche

muss er den Dekan anfragen, für längere Abwesen-
heit den Generalvikar (so nach den Statuten von

1796, ähnlich schon die Synodalstatuten). Nach dem

Einhalten der Residenzpflicht werden die Pfarrer auch

1739 befragt. An der dekanalen Visitation von 1756

zeigt sich, dass der Pfarrer von Müllheim nachlässig in

der Seelsorge ist und die Residenzpflicht nicht ein-

hält, «so dass die wenigen Schafe einen verächtlichen

Affekt gegen die eigene Kirche und ihre Seelenhirten
haben». Generalvisitator Zelling merkt an: «Dieser

Pfarrer ist lau, wenn er nicht mehr Sorge für die Kir-

che und Eifer zur Erfüllung seiner Pflichten hat.» Er

wird für einige Monate ins Seminar gerufen, damit er
dem Seelenheil besser dienen könne. Zudem muss er

75



in ein Kloster zu den Exerzitien gehen, die authen-
tisch zu bestätigen sind. Wenn er von «öfteren Ex-

kursionen» nicht absehe und sich nicht bessere, wird
ihm die Suspension angedroht. Der Pfarrer ist dick

und klein und kommt nicht ans Tabernakelschloss

heran, darum schlägt Zelling vor, man soll Stufen zum
Tabernakel einbauen. Ausserdem hat der Pfarrer eine

Schwester, die schimpft und Ränkeschmiedin ist; er
soll sie in Schranken halten und wenn sie sich nicht
bessere, entlassen, befiehlt der Generalvisitator.

Um nochmals die Visitation von 1739 zu erwäh-

nen: Ein Fragepunkt ist auch, ob die Geistlichen die

geistliche Kleidung tragen. Ein jeder hat bejaht, er

trage sie sowohl ausser- wie innerhalb des Hauses.

Als ein grosses Hindernis für die Seelsorge gelten
weltliche Geschäfte und der Handel; sie sind dem
Klerus verboten. 1778 treibt der Pfarrer von Herdern

Handel mit Stoffen und Tüchern. Generalvisitator

Spengler schreibt dazu, der Handel sei von den Kleri-

kern zu meiden wie die Pest. Etwas anders liegt wohl
im gleichen Jahr der Fall des ehemalige Pfarrers von

Uesslingen, der Hauskaplan im Schloss Gündelhart
ist. An dessen Lebensführung ist nichts auszusetzen,
der Pfarrer ist zufrieden mit ihm. Aber der Kaplan be-

sorgt die weltlichen Geschäfte des Schlossherrn. Ihm

wird vom Dekan geraten, sich zu entfernen und eine

Aufgabe zu übernehmen, die sich für einen Geistli-
chen mehr gezieme. Dieser Ex-Pfarrer kam gemäss
der Relatio von 1769 im Alter von 27 Jahren auf die

Pfarrei Uesslingen, nun ist er 36; da fand wahrschein-
lieh der Dekan, er könnte wieder in die Seelsorge

zurückkehren. Aber vielleicht war dieser Geistliche in

der Seelsorge überfordert? Doch ist er bei der Gene-
ralvisitation 1781 Pfarrer in Gündelhart. Der Visitator
ist aber nicht zufrieden mit ihm; er muss ihm verspre-
chen, «ein wahrhaft priesterliches Leben» zu führen
und wieder gutzumachen, was er zugrunde gerichtet
hat. Die Kinder sind nicht gut unterrichtet und der
Pfarrer leugnet nicht, auf die Jagd gegangen zu sein.

Ein Nachbarpfarrer bemerkt, er sei wie ein Befehlsha-

ber und behandle die Pfarreiangehörigen wie Unter-

tanen.
Überforderung ist 1766 beim Pfarrer von Steck-

born im Spiel. Er ist ziemlich schwach in Katechese

und Predigt, zu ängstlich in seiner Tätigkeit und kann

die Pfarrei nicht genügend versehen, er erscheint
auch selten bei der Conferentia casistica. Dazu

schreibt der Dekan: «Ein frommer Priester, aber mehr
für sich als für andere.» Erwähnt ist, dass die Kirche

gerade neu gebaut wird.
Ein Fall, der zeigt, wie ein Dekan auf Klagen einge-

gangen ist, ist der' folgende. Auf die Visitation von
1766 hin sind bei Dekan Schagg zahlreiche Klagen ge-

gen den Pfarrer von Herdern eingegangen: Messe und

Predigt an Sonn- und Festtagen erledige er schnell,

und zu den Kranken gerufen, gehe er nicht; wenn
nicht die Zisterzienser auf Schloss Herdern einspringen
würden, wäre der eine und andere ohne Sakramente ge-
starben. Die Beerdigung einer konvertierten Mutter,
die in Steckborn fromm gestorben sei, habe er der

weinenden Tochter verweigert, dann doch nachge-

geben; zur Beerdigung sei er dann aus purem Eigen-
sinn nicht erschienen, sondern habe sie einem Zister-
zienser vom Schloss übergeben. An Fronleichnam
seien die Messe und die feierliche Prozession nicht zur

gewohnten Zeit gewesen, sondern schon um fünf
Uhr morgens. Er habe zum grossen Ärgernis der Pfar-

reiangehörigen Streit mit dem Ökonom vom Schloss.

Dekan und Kammerer wollen die Wahrheit heraus-

finden. Zuerst sprechen sie mit dem Pfarrer, der aus-

sagt, er habe Frieden mit den Pfarreiangehörigen.
Wenn sich schlechter Wille zeige, gehe er einerseits

vom Ökonom des Schlosses aus, der gegen ihn sei

und die Dienerschaft von der Messe und der Kate-

chese zurückhalte, anderseits von der Jungfrau Die-

nerin, welche «Familiaritas» mit dem Ökonom habe,

weswegen der Ökonom bei den Untergebenen su-

spekt sei «de commercio carnalis», «wegen fleischli-
chen Verkehrs». Nun bestellen Dekan und Kammerer
durch den Pedell auf den Sonntag zwei ehrenhafte

76



Männer, den Bürgermeister und den Weibel. Unter

Gewissenspflicht werden sie befragt; die Antwort
ist auf Deutsch wiedergegeben:«Ihr Herr Pfarrer habe

halt einige widrige Lüth, welche solche Sachen

größer machen, als in Wahrheit und That seye. Er

seye ein frommer und braver Geistlicher Herr.» Dekan

und Kammerer besuchen auch den Gottesdienst, um

selber zu prüfen. Nach der Predigt, die gut studiert,
klar und dem Volk angepasst gewesen sei, habe er

nicht zu kurz, sondern mit priesterlicher Würde die

Messe gelesen. Nochmals besuchen sie den Pfarrer,

ermahnen ihn, Frieden zu halten mit dem Schloss und

die Gottesdienstzeiten ordentlich einzuhalten.

Anschliessend gehen sie ins Schloss, wo gerade der

Abt von St. Urban anwesend ist. Sie berichten ihm,

was der Pfarrer gegen den Ökonom vorgebracht hat.

Der Abt antwortet, er wolle seinen Ordensleuten Ein-

tracht, Innehaltung der Sitten und gegen den Pfarrer

Höflichkeit vorschreiben, der Dienerschaft unter

Androhung der Entlassung Ehrfurcht gegen den Pfar-

rer. Bei der Visitation 1778 ist ein anderer Pfarrer in

Herdern, aber auch er hat mit dem Schloss und des-

sen Ökonom Streit.
Es gab auch Pfarrer, mit denen sich Dekane über

Jahre hinweg bei den Visitationen beschäftigen muss-

ten. Schon bei der Visitation von 1756 durch Dekan

Müller ist der Pfarrer von Weinfelden aufgefallen: Ge-

klagt wird zwar nur, dass er am Sonntag die Messe

nicht früher lese. Nachteilig wirke sich aber auch aus,

dass der Pfarrer ein Stotterer sei. «Väterlich» fordern
ihn Dekan und Kammerer auf, wegen «der Schwie-

rigkeit der Zunge und der körperlichen Schwäche» ei-

nen Helfer anzunehmen, aber der Pfarrer lehnt ab: Er

brauche keinen Helfer, nur einer könne im Weinberg
des Herrn arbeiten, die Leute würden seine Predigten
nicht ungern hören. Sein Nachbarpfarrer in Bussnang
kann das jedoch nicht bestätigen: Der Pfarrer sei aus-

ser Stande zu predigen, für Predigt und Katechese

käme mal dieser, mal jener Ordensmann. Generalvisi-

tator Zelling merkt an: Weil der Pfarrer gegen alles

gesunde Urteil keinen Vikar annehmen wolle, keine

fruchtbare Seelsorge möglich sei und er sich selber

schmeichle, dass er von den Pfarreiangehörigen

gerne gehört werde, werde der Generalvikar einen

Helfer schicken. Bei der Visitation von 1766 durch De-

kan Schagg ist dann tatsächlich ein Vikar dort. 1772

wird von dessen Nachfolger gesagt, er trage alle

Last der Pfarrei, komme aber mit dem Pfarrer aus.

Aber nur sechs Jahre später, bei der Visitation 1778
durch Dekan Noser, haben sich die Verhältnisse geän-
dert. Der Pfarrer ist altersschwach, liest keine Messe

mehr, der Vikar und die Haushälterin beklagen sich,

dass er die geistlichen Übungen unterlasse, fast täg-
lieh das Haus mit unfriedlichem Tumult erfülle,

schimpfe und beleidigende Wörter gebrauche, auch

habe er seit Ostern - es ist jetzt Oktober - die Korn-

munion nicht mehr angenommen. Die Ratlosigkeit,
wie in einem solchen Fall zu handeln sei, ergibt sich

aus der Tatsache, dass der Pfarrer bis zu seinem Tod

1780 im Amt ist; 1735 nahm er als 26-Jähriger die

Pfarrstelle an.^
Bei der Visitation von 1756 wird geklagt, dass der

Pfarrer von Tobel die Kranken nicht mehr besuche,

wenn er ihnen die Sterbesakramente gespendet
habe. 1766 zeigt sich, dass er schon seit zwei Jahren

die Dispensen zur Fastenzeit nicht mehr bekannt gibt,
ebenso weigert er sich, Mandate des Bischofs zu ver-
lesen, wenn ein Opfer für «öffentliche Notwendig-
keiten» angesagt ist; auch an andere Regeln hält er
sich nicht. 1772 nehmen die Klagen überhand: Er be-

diene die Pfarrei nicht gut, vollziehe die Funktionen in

der Kirche nicht mit priesterlicher Würde, die Kate-

chese sei ohne Frucht, er predige ohne jede Autorität
und gebrauche skandalöse deutsche Wörter, welche

im Volk Ärgernis erregten. Die Kranken, einmal ver-
sehen, besuche er nicht mehr; wenn er beim Verseh-

gang den Ritus vollzogen habe, gehe er weg «ohne

Tröstungen». Er verkünde immer noch nicht die

282 Kuhn 1/1, S. 377.

77



Fastendispensen. Wenigstens sei ein gewissenhafter
und eifriger Kaplan da. Visitator Spengler merkt an,
dass der Pfarrer persönlich nach Konstanz kommen

müsse. Der Pfarrer stirbt 1777*"; 1727 nahm er als

29-Jähriger die Stelle an. Auch hier zeigt sich, dass es

kaum möglich ist, einen Pfarrer abzusetzen.

Vergleichsweise harmlos ist 1781 das Verhalten

eines Frauenfelder Kaplans: Er ist Lehrer an der deut-
sehen Schule und für die Kirchenmusik zuständig.
Schultheiss Rogg beklagt sich beim Generalvisitator, der

Kaplan sei oft abwesend «in choro musico», lese die

Messe selten in der Kirche, sondern meist zu Flause;

wahr sei zwar, dass er an körperlicher Schwäche

leide, aber dass er zu allen Funktionen verhindert sei,

sei hypochondrische Einbildung. Der Schultheiss bit-

tet um ein Einschreiten, damit der Kaplan seine Pflich-

ten erfülle. Vom Visitator befragt, beteuert der Kap-

lan, dass er den penetranten Ton der Orgel nicht

ertrage, dadurch würden seine Nerven geschwächt,
andere Musikinstrumente machten ihm keine

Schwierigkeiten. Auch könne er wegen der

Schwäche der Brust nicht singen. Aus allen Indizien

ergebe sich, so der Visitator, dass der Mann, im Übri-

gen brav und fromm, tatsächlich an der «hypochon-
drischen Krankheit» leide.

In eine ganz andere Richtung geht 1766 der Streit

zwischen dem Pfarrer von Diessenhofen und der ka-

tholischen Gemeinde, der schon längere Zeit dauert.

Dekan Schagg bemerkt, der Grund dieses Streites sei

in Konstanz bestens bekannt, und so nennt er ihn im

Visitationsbericht nicht. Der Pfarrer, eifrig und wach-

sam, vollzieht seinen Dienst inner- und ausserhalb der
Kirche genau, was auch seine Feinde zugeben müs-

sen. Aber viele Bürger und Erste der Stadt besuchen

den Gottesdienst nicht in der Pfarrkirche, sondern ge-
hen nach St. Katharinental aus reiner Leidenschaft

gegen den Pfarrer. Noch schlimmer aber sei, meint
der Dekan, dass nicht wenige versichern, selbst in der
Todesstunde seinen Beistand nicht zu wollen. Wenn
auch der Grund nicht angegeben ist, so kann er mit

einiger Wahrscheinlichkeit doch aus einer Bemer-

kung des Dekans abgelesen werden: Pfarrer Joseph

Rauch, selber Bürger von Diessenhofen, achte näm-
lieh wachsam auf die Rechte der Kirche und setze sich

für die Armen ein. Dieser Einsatz hat wohl manchen

Bürgern nicht gefallen. Darauf deutet auch ihr Vor-

wurf hin, der Pfarrer habe zu wenig Umgang mit den

Stadtobern. Ein Jahr später stirbt der Pfarrer im Alter
von 55 Jahren.**

Zu den Pflichten des Pfarrers gehört auch, dass er

alles, was den Kult betrifft, sauber hält. Da haben die

Dekane genau hingeschaut. 1647 ist in Gündelhart
und Wängi der Kelch nicht sauber, 1661 in Weinfei-
den das Korporale, 1708 in Steckborn die Sakristei

verschmutzt; auch in Ermatingen und Bussnang hätte

es sauberer sein können. 1756 steht es beim Pfarrer

von Müllheim nicht zum Besten, ähnlich im gleichen
Jahr in Pfyn. Bei dieser Visitation muss Dekan Müller

feststellen, dass in den Taufbecken von Diessen-

hofen, Bussnang, Lommis und Gachnang das Wasser

nicht sauber ist: Es sind «animalcula», «Tierchen»,

darin.*" Dazu gibt Generalvisitator Zelling eine An-

Weisung: Um das Taufwasser zu reinigen, soll man ein

Tuch hineinsenken und das Wasser sieben. Wasser

habe die Fähigkeit, wenn es nicht aus sauberer Quelle

komme, «animalcula» entstehen zu lassen. 1766 ist

in Uesslingen und 1778 in Ermatingen und nochmals
in Bussnang unsauberes Taufwasser vorhanden.

Wenn der Tabernakel visitiert wird, geht es nicht

nur um den Zustand des Ziboriums, sondern auch um
den Zustand der Hostien. Die Diözesanstatuten ver-

langen, dass monatlich zwei Mal oder mindestens ein

Mal die Hostien erneuert werden, wobei der Priester

die älteren bei der Kommunion zu konsumieren hat.

Darauf hat Dekan Keller bei seiner Visitation vom
September 1647 und Mai 1648 besonderes Gewicht

283 Kuhn 1/1, S. 335.
284 Ebd., S. 74.

285 Das Taufwasser wurde gewöhnlich einmal im Jahr, in der

Ostervigil am Karsamstag, geweiht.

78



gelegt: Er fragt jeden Pfarrer, wann er zum letzten
Mal konsekriert habe. Bei über der Hälfte der Pfarrer

kann er notieren: «Recenter consecratae hostiae»

(«frisch konsekrierte Hostien») oder auch «ge-
sunde», das heisst «nicht verdorbene» Hostien.

Aufgabe des Dekans ist es auch, zu prüfen, ob die

Pfarrbücher - Tauf-, Ehe- und Totenbuch - in Ord-

nung sind. An der Visitation von 1647/48 muss nur
ein einziger Pfarrer wegen der Nachlässigkeit im Ein-

schreiben gerügt werden, später werden diese

Bücher kaum mehr erwähnt, ausser es mangelt an

Sorgfalt.

Lebenswandel Schon in den Statuten von 1613 wird
als ihr Zweck die Förderung eines würdigen klerikalen

Lebens angegeben. Darauf hat besonders der Dekan

zu achten und die Kapitulare ausdrücklich dazu an-

zuhalten, wie es etwa 1738 Dekan Rauch an der Ka-

pitelsversammlung tut. Die Visitationsakten zeigen,
dass der Lebenswandel der grossen Mehrheit der
Geistlichen jeweils ohne Tadel ist. Da heisst es etwa,
er sei ein «vir bonae vitae», ein Mann der ein gutes
Leben führe, alles sei in Ordnung, er sei eifrig. Mehr
wird zum Positiven nicht gesagt. Wo aber ein «De-

fekt» festgestellt wird, wird er beschrieben.

1647 und 1661 haben die Dekane an ihren Kapi-

tularen, was den Lebenswandel betrifft, nichts auszu-
setzen. Ein anderes Bild bietet die Generalvisitation

von 1666. Bei keiner anderen Visitation zeigt sich so

deutlich, dass jeder Pfarrer gefragt wird, was er über
den Lebenswandel seiner Mitbrüder weiss. Dabei

berichtet mancher, was er vom Hörensagen erfahren

hat, was in den Akten wiedergeben ist mit «dicitur»,
«man sagt», oder «fama est», «es ist ein Gerücht».

Vielfach bezeugt ist ein ungebührliches Verhalten des

Pfarrers von Mammern: Er betrinkt sich oft bis in die

Nacht hinein, sodass er am andern Tag die Messe

nicht lesen kann, studiert nichts, predigt ungelehrt,
nimmt an der Jagd teil, ist leicht von Sitten und tanzte
an der letzten Fasnacht. Des Nachts macht er, be-

trunken, manchmal einen erheblichen Lärm. Von den

Pfarreiangehörigen und den Herren Laien ermahnt,

reagiert er mit Verachtung. Auch ist er wenig dezent
in der Kleidung und «pflegt» seine Haare. Deswegen

an der letzten Kapitelsversammlung ermahnt, hat er
sich nicht gebessert. Es ist anzunehmen, dass er 1667
seines Amtes enthoben wird.**

Etwas anders stellt sich der Fall des Pfarrers von

Uesslingen dar, der hier noch nicht lange wirkt. Vor-
her Pfarrer in Tobel, gilt er 1661 als «vir bonae vitae».

Nun heisst es, er sei dort wegen einer verheirateten
Person suspekt gewesen. Jetzt macht er sich suspekt

wegen der Gattin des Müllers von Ittingen: Der Pfar-

rer von Herdern habe ihn ermahnt, die Mühle zu mei-

den, das wünsche auch der Prior von Ittingen, sein

Kollator. Er selber gibt an, jede Woche etwa drei Mal

die Mühle zu besuchen, dort trinke er mit dem Mül-
ler, manchmal sei die Gattin anwesend, manchmal

nicht. Was den Vorwurf wegen Tobel betrifft, stellt
sich heraus, dass die Sache untersucht wurde, aber

nichts dabei heraus kam. Der Fall zeigt, dass alles ver-
mieden werden sollte, was auch nur den Anschein ei-

nes Fehltritts geben könnte.
Es sei eine «fama communis», ein «allgemeines

Gerücht», dass ein Priester, der zurzeit ohne Benefi-

cium im Schloss Mammern wohne, mit seiner 70-jähri-

gen Dienerin nicht nur im gleichen Zimmer, sondern im

gleichen Bett schlafe. Vom Pfarrer von Steckborn, der
ein «bibulus» («Trinker») sei, heisst es, er sei «nimis

familiaris» («zu familiär, freundlich») zu seiner Diene-

rin, schlafe mit ihr in der gleichen Kammer und gehe
mit ihr spazieren. In Gachnang habe jemand neulich

gesehen, dass der Pfarrer ebenfalls mit der Dienerin in

der gleichen Kammer sei.*" Die Visitationsakten ge-
ben keine Auskunft, was an diesen Gerüchten wahr ist.

286 Pfarrer 1661-1667: Kuhn 1/1, S. 249. Bei der Visitation von
1661 war er noch nicht in Mammern, die Pfarrei war vakant.

287 Weder der Pfarrer von Steckborn noch derjenige von
Gachnang waren schon an der Visitation von 1661 anwe-
send.

79



An der Generalvisitation von 1674 gibt es nichts

auszusetzen, ausser bei den Kaplänen Cleophas Kä-

ser und Johann Caspar Wikart von Frauenfeld. Auf
die Frage, welche Verpflichtungen sie haben und was
sie während des Tages tun, sagt Käser: Vier Messen

pro Woche halten, die tägliche Beschäftigung sei mal

lesen, mal beten, mal spielen; er glaube, er sei ehren-

haft und gebe kein Scandalum. Allerdings heisst es

von ihm, er lasse sich nichts sagen, gebe anderen Är-

gernis, sei «nimis erga feminas familiaris» («zu fami-
liär mit Frauen») und früher in Italien herumgezogen.
Auch Wikart ist zu vier Messen verpflichtet und be-

schäftigt sich mit dem Lesen der Heiligen Schrift oder
dem Studium der Moraltheologie oder dem Besuch

der «Krone». Er gibt zu, dass er manchmal aus-

schweife, Streit anfange, aber er glaubt nicht, dass er
Ärgernis gebe. Über ihn wird ausgesagt, er lege sich

keine Bücher an, sei der Erste, der in Tavernen eile

und seine Zeit schlecht nütze.
Um diese und andere Kapläne geht es bei der «W-

s/faf/'o 1/ener. C/eri Frauenfe/dens/'s /nsf/'tuta 6fo Sepf.

1679», einer von Konstanz vorgenommenen Spe-

zialvisitation, die wie eine Gerichtsverhandlung aus-
sieht, mit Zeugenvernehmungen und Verhören. Wer
sie angeregt hat, wird nicht bemerkt, vielleicht der

Dekan oder der Pfarrer selber. Der Frauenfelder Kle-

rus zählt bei dieser Visitation neben dem Pfarrer sechs

Kapläne. Der Pfarrer beklagt sich, einige Kapläne kä-

men oft nicht in den Rosenkranz, nähmen Hunde mit
in die Kirche, die Lärm machten und die Paramente

verschmutzten. Selten hörten sie die Predigt, noch

hätten sie geistliche Bücher, seien zu keiner Seelsorge

verpflichtet und besuchten öffentliche Gaststätten;

es ist vor allem die «Krone», die wohl die katholische
Stammwirtschaft ist. Zwei 40-jährige Kapläne sind

untadelig. Bei den Kaplänen Käser und Wikart hat

sich nichts gebessert, beide sind nachlässig im Besuch

des Gottesdienstes. Es wird notiert, sie seien ermahnt
worden, es könnte ein Brief aus Konstanz kommen,
der anzeige, dass sie das Beneficium verlören - die

den Synodalstatuten gemässe Strafe für wiederhol-
ten Wirtshausbesuch? In Erwartung dieses Briefes

hätten sie miteinander gezecht und vor dem Mesmer
der Kapelle in Wittenwil Possen gerissen. Vom 38-

jährigen Käser wird bekannt, dass er wegen «Unent-
haltsamkeit» im Bistum Lausanne bestraft worden

war. Einmal sei er betrunken einem Mädchen «auf dem

Moos», eine halbe Stunde von Frauenfeld entfernt,
begegnet und habe mit ihr eine leichtfertige Konver-

sation begonnen; das Mädchen habe Ärgernis ge-
nommen. Deswegen würden ihn nun die andern
Mädchen fliehen. Über Mitternacht hinaus trinke er
mit der «ärgsten» Witwe, die eine heiratsfähige
Tochter habe. Seine Mutter habe er so schlecht be-

handelt, dass sie ihn verlassen habe. Er sei oft in

Wirtshäusern und werde allgemein von ehrenhaften
Personen gemieden. Der 34-jährige Wikart habe sein

Haus schlecht bestellt und sei oft betrunken, er sei ei-

ner der Nachlässigsten. Der 54-jährige Wolfgang
Twerenbold, 1674 noch nicht Kaplan, schwöre ärger-
niserregend bei Gott und den Sakramenten, streite
sich besonders mit Wikart herum, betrinke sich oft in

nichtkatholischen Wirtschaften, hänge anderen

lächerliche oder sehr beleidigende Namen an - er sei

schlichtweg «ein ungebildeter Mensch». Auch der

wegen «nimis familiaritas» strafversetzte Pater Mau-

rus Öhen aus dem Kloster Fischingen ist Kaplan: Täg-
lieh sei er im Wirthaus, mache in Medizin, gebe an-
deren Pillen. Er habe «Familiaritas» mit einer wohl
stadtbekannten Dirne, lade sie in sein Haus ein, «so-

lus cum sola», esse und trinke mit ihr «pro foribus»

(nach aussen hin, angeblich). Er müsse aber bald wie-
der ins Kloster zurückkehren. Diese Kapläne haben

also gegen eine ganze Reihe von Vorschriften der Diö-

zesanstatuten Verstössen. Welche Folgen die Visitation

288 BiASO A 2334.4.
289 Hier wird angespielt auf den Spruch: «Si solus cum sola in

uno lectulo inveniuntur, non censetur, <Pater noster> orare»:
«Befindet sich einer allein mit einer allein in einem Bett, ist

nicht anzunehmen, dass sie das <Vater unser? beten».

80



hatte, ist zwar nicht aufgezeichnet, doch darf angenom-
men werden, dass die Kapläne ihre Stelle verloren.'®

In den Visitationsakten des 18. Jahrhunderts fin-
den sich über den Lebenswandel nur wenige Notizen.

1767 ist der Pfarrer von Pfyn suspekt wegen zu gros-
ser Freundschaft mit der Magd. Im gleichen Jahr be-

klagt sich der Pfarrer von Leutmerken über seinen Vi-
kar. Er habe «Conventicula», «Zusammenkünfte»,
mit einem Mädchen und komme oft spät in der Nacht

nach Hause; im Juli sei er zu später Stunde mit dem
Mädchen unterwegs gewesen und «a muliere calvinis-

tica», «von einer calvinistischen Frau», erwischt

worden, da habe er sich in ein «Hüttlein» geflüchtet.
Die Frau aber habe ihn erkannt und gerufen: «Boz

HerrVicari, sinds Ihr?» 1772 ist ein anderer Pfarrer in

Leutmerken; er wird ermahnt, nicht zu viel Konversa-

tion zu haben mit dem Nachbar und dessen «filia sa-

tis compta et matura», «der ziemlich gefälligen und

reifen Tochter». 1778 wird er nochmals aufgefordert,
von der «gefährlichen Konversation» abzustehen.
Ebenfalls 1778 ist der Regularpfarrer von Tänikon sus-

pekt «de turpi familiaritate cum puellis», «der un-
sittlichen Vertrautheit mit Mädchen» wegen; der De-

kan hat dies dem Abt von Wettingen gemeldet.
Warum der 1772 in Sirnach lebende Geistliche

für sechs Jahre suspendiert wurde, ist nicht angege-
ben, doch als ihn der Kammerer zur Visitation einlädt,

reagiert er unwirsch: «DerTüfel solle ihn [den Kam-

merer] lieber siben mahl holen, als daß er zu mir kom-

men wolle.» Über ihn wird gesagt, er sei vor einem

Vierteljahr in Rom gewesen, aber unverändert

zurückgekehrt, nämlich «contumax et superbus»,

«trotzig und stolz». 1778 wird er nochmals erwähnt:
Die Suspension ist vorbei, aber allen sei sein Vorleben

bekannt, in der Pfarrei sei er nicht willkommen, nie-

mand habe Achtung vor ihm und Vertrauen zu ihm,
auch wenn ihn der Pfarrer aus ökonomischen Grün-
den als Hilfe haben wolle. Er sei aber keine Hilfe, be-

merkt der Dekan, sondern eine Gefahr für das Heil

der Seelen.

1767 trifft Dekan Schagg den Pfarrer von

Gachnang nicht an; er kommt erst um fünf Uhr
abends zurück, begleitet von zwei Frauen: seiner

Haushälterin und deren Schwester. Ausflüge und

Spaziergänge mit Frauen seien «indecora et prohi-
bita», «ungeziemend und verboten», bemerkt Gene-

ralvisitator Spengler zum Protokoll. 1772 klagen zwei

von der Pfarrgemeinde geschickte Männer beim De-

kan: Der Pfarrer habe aus der Pfründe 50 Gulden in

den eigenen Haushalt übernommen. Eine Konvertitin
aus Bern, eine Witwe samt Töchterlein, versehe er
seit längerem im Pfarrhaus mit Speise und Trank; sie

behaupte, dem Pfarrer das Kostgeld zu geben, das sie

mit «Medicin und Doctorey» verdiene, was Ärgernis
bei Katholischen und Reformierten hervorrufe. Der

Pfarrer gehe «gar willfährig» mit der «Doctorin»
übers Feld spazieren, da würden die Reformierten

spotten: «Sehet! Euer Herr Pfarrer geht schon wieder
mit seiner Frauen spazieren.» Während der Fronleich-

namsoktav sei er auch unterwegs gewesen und erst

um acht Uhr zur Andacht gekommen, die um sieben

hätte beginnen sollen. «Es seye der Catholischen Ge-

meinde bitterliches Begehren, daß von eurem Hoch-

würdigen Gnädigsten Officio zu Constanz dem Herrn
Pfarrer und Deputaten möchte ernstlichstens befoh-
len werden, obbemeldte Doctorin sambt ihrem Töch-

terlein aus dem Pfarrhaus abzuschaffen.» Weiter
wird gemeldet, er sei ein schlechter Ökonom, lasse

die Pfrundreben völlig abgehen und die Monstranz
immer stehen, so dass sie leicht gestohlen werden
könnte. Man habe früher schon bei den Obern Rat

suchen und ihm helfen wollen, da habe er von der
Kanzel herab mit Verbitterung gesagt: «Es laufen si-

ben Tüfel auf Frauenfeld zum Herrn Decan Müller, ihn

zu verklagen.» Zuhanden des Generalvisitators fügt
Dekan Schagg dem Bericht bei, persönlich und

schriftlich habe er den Pfarrer schon ermahnt, er solle

290 Kuhn 1/1, S. 160, nennt von diesen vier Kaplänen nur Wi-
kart, lässt ihn aber schon 1674 wegziehen!

81



die Witwe und ihre Tochter entlassen; als Entschuldi-

gung habe dieser vorgebracht, aus reiner Barmher-

zigkeit unterrichte er die Konvertitin, zugleich aber

auch, damit er wegen des Mangels einer Dienerin nicht
in tiefste Verzweiflung stürze. Nun wachse der Skandal

aber von Tag zu Tag, diese Witwe sei ein Dorn in den

Augen aller und für «unsere Religion»"' ein Ärgernis;

von den Nichtkatholiken werde sie «uxor», «Gattin»,
des Pfarrers genannt. Als 1778 Dekan Noser visitiert,
wird derselbe Pfarrer von den Pfarreiangehörigen
«mit Mass» gelobt, aber auch ausgesagt, er sei arm,
pflege Haus und Weingarten nicht und sei mit Schul-

den beschwert. Daraufhin meint der Pfarrer, jährlich
könne er etwas zurückbezahlen, aber das Beneficium

sei so mager, auch wenn er ein erbärmliches Leben

führe, könne er trotz aller Mühe nie alles lösen.

1/erbä/fn/s zu den Behörden: 1739 hat jeder Pfarrer

die Frage zu beantworten, ob er «a potestata laica»,

«von den weltlichen Behörden», in seiner Amts-

führung gehindert werde. Alle verneinen eine Behin-

derung. In den vorhandenen Visitationsakten werden
nie diesbezügliche Klagen vorgetragen. Hier kann an-

gefügt werden, dass von einer Behinderung oder Be-

einflussung der konstanzischen und dekanalen Visi-

tationen durch die Behörden nirgends die Rede ist

ausser, wie schon erwähnt, durch den Frauenfelder

Magistrat.

f/ntommen: Darüber ist nur wenig zu erfahren; es

besteht hauptsächlich aus Zehnten und aus Erträgen
der Äcker usw., die zum Pfundgut gehören. 1778 ver-
langt Dekan Noser an der Kapitelsversammlung von
allen Kapitularen, dass sie ihre Einkünfte aufschrei-
ben und die Aufstellung dem Dekan übergeben, um
eine Verminderung des Einkommens durch den Kol-

lator zu verhindern. Eine Aufzeichnung aller Ein-

künfte ist nur erhalten geblieben in den Visitations-

akten von 1661. Ein jeder gibt an, was er an Geld und

Naturalien bekommt. Einen Vergleich zu machen ist

schwierig: Da erhält einer mehr Geld, ein anderer

mehr Naturalien, bei denen aber auch verschiedene

Masse angegeben sind. Aufgezählt wird, wie viel ei-

ner an Korn, Hafer, Wein bekommt, aber auch an

Gerste, Holz; ausserdem steht einige wenige Male,

was er an Rebland hat. Mit aller Vorsicht kann man

feststellen, dass die Pfarrer von Frauenfeld,

Gachnang, Pfyn und Weinfelden wohl zu den «wenig
verdienenden», die maltesischen Pfarrer von Tobel,

Bussnang und Wängi aber zu den «gut verdienen-
den» zählen. 1666 sind zudem die Pfarrer von Leut-

merken und Weinfelden wegen des geringen Ein-

kommens nicht «pro primis fructibus», zur Abliefe-

rung eines Teils des ersten Einkommens, verpflichtet.

2.3.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Schon durch ihre geografische Nähe war es den Ab-

ten möglich, stärker als die Konstanzer Bischöfe auf
ihren Klerus einzuwirken. Im 18. Jahrhundert förder-

ten sie die Exerzitien. Bereits zu Beginn des 17. Jahr-

hunderts wurden die Geistlichen ermahnt, monatlich

wenigstens zweimal, zum Mindesten einmal zu

beichten."* Dass die Geistlichen ihre Pflichten erfüll-

ten, darüber wachten Äbte und Offiziale besonders

bei den Visitationen. Über die Pfarrer, die nicht dem

Offizialat angehörten, gibt es keine Nachrichten.
Eine ernste Sorge der Äbte war ein würdiger kleri-

kaier Lebenswandel Gegen die weit verbreitete Spiel-

und Trunksucht im 17. Jahrhundert erliessen die Äbte

strenge Vorschriften. Vor «gefährlichem Umgang mit
Frauen» wurden die Geistlichen gewarnt. Haushälte-
rinnen mussten entlassen werden, wenn sie das «ka-

nonische Alter» noch nicht erreicht hatten.*"
Einblick in das, was zu tadeln war, geben auch die

Monita, die in der «Summa» enthalten sind und den

291 «Religion»: Damals üblich für «Konfession»

292 Duft, S. 120-121.
293 Ebd., S. 117-119.

82



Kapitularen galten: Kranke Geistliche sollen sich nicht

von Mägden bedienen lassen (1692). Beim Begräbnis
darf von den Armen nicht zu viel verlangt werden

(1695). Hunde dürfen von den Klerikern nicht mit in

die Kirche genommen werden (1695, 1723). Ohne

Erlaubnis des Offizials darf niemand ausserhalb des

Pfarrhauses übernachten (1696). Trinkgelage und

Kartenspiele am Abend sind verboten, noch mehr

jene in Gasthäusern zusammen mit Weltlichen, damit

die Ehrfurcht vor dem Klerus nicht Schaden nehme

(1723). Tägliche Spaziergänge sind überflüssig, bes-

ser sei es, daheim zu studieren (1723). Der Tabakmiss-

brauch ist aufzugeben, das Rauchen freilich, wenn
es nach dem Rat des Arztes für die Gesundheit not-

wendig sei, sei mässig und verborgen im eigenen
Haus zu betreiben - sich hütend vor Brandgefahr
und darauf achtend, dass kein Skandal bei den Welt-
liehen entstehe (1723). Kleidervorschriften werden in

Erinnerung gerufen: Getadelt wird eine zu kurze Toga

(Soutane), Schuhe müssen schwarz sein, das Zingu-
lum ist nicht nur ausser-, sondern auch innerhalb des

Hauses zu tragen, ebenso das Kollar (1723). Gewarnt
wird vor der Trunksucht, gemahnt, die Schulden zu

bezahlen. Getadelt werden jene, die das Offizium ab-

kürzen, es eilig ohne rechten Geist verrichten, ohne

Vorbereitung predigen; gefordert wird, alle zwei

Jahre Exerzitien zu machen (1772).

3 Kirchliches Leben, Seelsorge

3.1 Zahl der Pfarreien und Katholiken
im Thurgau

Insgesamt zählte der Thurgau 48 Pfarreien. Im Deka-

nat Frauenfeld-Steckborn waren 31 Pfarreien, be-

treutvon 19 Säkular- und 12 Regularpfarrern, im De-

kanat Wil 5 mit Säkularpfarrern und im Dekanat St.

Gallen deren 12, davon 3 mit Regularpfarrern. Einige
Pfarreien bekamen erst im Lauf der Jahre einen am

Ort ansässigen Pfarrer: In Sitterdorf ist seit 1633 ein

Pfarrer, bis 1645 wurde Bettwiesen und bis 1735

Welfensberg von Wil aus versehen, der Klostergeistli-
che und Pfarrer von Bichelsee wohnte bis 1769 im

Kloster Fischingen. Der für Bettwiesen zuständige
Pfarrer hatte seinen Wohnsitz meist in Lommis. Ne-

ben den Pfarreien gab es eine Anzahl von Kaplaneien:
im Dekanat Frauenfeld-Steckborn in Diessenhofen,

Homburg (Ordenspriester), Sirnach, Tobel und Man-
nenbach (Pfarrei Ermatingen, wo zeitweise auch ein

Frühmesser war), in Griesenberg bis 1642; in Frauen-

feld gab es Ende des 18. Jahrhunderts die Kaplanei-

pfründen Agatha, Katharina, Georg, Michael, seit

1580 Rüpplin; eingegangen sind 1779 Jodokus und

1780 Lätare. Im Dekanat St. Gallen befanden sich Ka-

planeien in Arbon, Bischofszell, Biessenhofen (Pfarrei

Sommeri); 1743 wurde die zu Arbon gehörende Ka-

planei Steinebrunn errichtet, obwohl sich der dama-

lige Arboner Pfarrer mit allen Kräften wider-
setzte. Am Ende des 18. Jahrhunderts waren 63

Geistliche im Thurgau in der Pfarreiseelsorge tätig.
Diese Zahl deckt sich aber nicht mit der Zahl der Ka-

pitelsmitglieder: Zum Kapitel Frauenfeld-Steckborn

gehörten, zum Teil mit minderen Rechten, 21 Pfarrer

sowie der Kaplan von Mannenbach, zum Kapitel Wil
drei und zum Kapitel St. Gallen sechs Pfarrer, darun-

ter zwei bischöfliche.
Aus dem Dekanat Frauenfeld-Steckborn liegen

von 1739 bis 1792 fünf Verze/cbn/sse der P/arre/än-

gehör/gen in Visitationsberichten vor. Sie sind freilich

mit Vorbehalt zu verwerten; die Angaben stammen

von den Pfarrern, und da haben es wahrscheinlich
nicht alle so genau genommen. So sollen in Frauen-

feld 1766 rund 370 Katholiken gewesen sein, drei

Jahre später aber nur noch 239 (1765 war ein Pfarr-

Wechsel; stammen die ersten Zahlen noch vom alten

Pfarrer?). In Wängi sank ohne Pfarrwechsel im gleichen
Zeitraum die Zahl von 700 auf 600; umgekehrt stieg

294 Alle Angaben nach Kuhn 1/1 und I/2,

83



sie in Basadingen von 298 auf 370. Aber immerhin
hatte ein Grossteil der Pfarreien keine solche extremen

Schwankungen, sodass sich brauchbare Durch-

schnittswerte ergeben, die einigermassen der Wirk-
lichkeit entsprechen dürften. Demnach stieg die Zahl

der Katholiken im Dekanat Frauenfeld-Steckborn von

knapp 10000 im Jahr 1739 auf 11 500 im Jahr 1792.

Von den thurgauischen Pfarreien in den Dekanaten

St. Gallen und Wil gibt es keine Angaben; rechnet

man aber zurück von Zahlen vom Beginn des 19.

Jahrhunderts, so lebten vermutlich rund 30 Prozent

der Katholiken in diesen Pfarreien, das heisst wohl
etwa 4200 im Jahr 1739 und 4900 im Jahr 1792,
nicht inbegriffen die in einigen Pfarreien dieses Ge-

bietes zahlreichen Mitglieder aus dem St. Gallischen

wie z.B. in Arbon und Hagenwil. Für den gesamten
Thurgau ergäbe sich somit für 1792 eine Gesamtzahl

von etwa 16400 Katholiken, was wiederum zurück-

gerechnet rund 20 Prozent der Bevölkerung waren.
Im Dekanat Frauenfeld-Steckborn war Tobel mit über

1000 Seelen die grösste Pfarrei, gefolgt von Sirnach

mit knapp 1000. Mit Abstand folgen Pfarreien, die

man immer noch gross nennen kann und die zwi-
sehen 500 und 700 Katholiken zählten: Au, Bichel-

see, Dussnang, Pfyn, Tänikon, Uesslingen, Wängi.
Um 100 oder meist noch weniger Katholiken wohn-
ten in Gachnang, Hüttwilen, Klingenzell, Müllheim,
Paradies und Weinfelden; alle andern haben zwi-
sehen 150 und 350 Katholiken. Im thurgauischen Teil

des Dekanats St. Gallen waren, wie aus späteren An-

gaben hervorgeht, Arbon und Bischofszell die zah-

lenmässig grössten Pfarreien mit rund 1000 Seelen.

Nicht nur waren die Pfarreien verschieden gross,
auch der Anfe/7 der /fafhoWren in den einzelnen Ge-

bieten war unterschiedlich: Etwa die Hälfte aller Ka-

tholiken lebte in den Pfarreien südlich einer Linie Aa-

dorf-Tobel. 1754 wurde im Dekanat Frauenfe/d-Sfeck-

born bei der Visitation von allen Pfarrern verlangt, die

konfessionelle Zusammensetzung ihrer Pfarreien an-

zugeben. Demnach waren neun Pfarreien rein katho-

lisch und ihre Kirchen nicht paritätisch. Mehrheit-
lieh katholisch nannten sich sechs Pfarreien, ge-
mischt deren drei. In fünf Pfarreien war die Mehrheit

evangelisch, und in sieben bildeten die Katholiken
eine kleine Minderheit. In Steckborn wohnten nur
einige katholische Familien am Ort selber, die ande-

ren verstreut «in den Bergen». Noch 1778 sagte der
Pfarrer von Müllheim, dass im Ort selber nur zwei ka-

tholische Familien wohnten wie «Daniel in der

Löwengrube». Schwierig ist es, Pfyn in die Liste ein-

zuordnen; der Pfarrer schrieb: «Die Häuser in Pfyn

sind alle evangelisch mit Ausnahme des Pfarrhau-

ses», hingegen sei die Umgebung mehrheitlich ka-

tholisch; die meisten Katholiken würden in «Lan-

zennüferen» wohnen, eine Stunde von der Pfarrkir-

che entfernt. Die Pfarrei zählte rund 500 Seelen. Im

Dekanat Wil war Rickenbach katholisch, in den übri-

gen Pfarreien hatten die Katholiken die Mehrheit. Im

Dekanat St. Gallen war Hagenwil katholisch, in Som-

meri der Pfarrort katholisch, die Umgebung refor-

miert, in den anderen Pfarreien die Mehrheit evan-

gelisch.

295 Vgl. dazu die Volkszählung von 1813: 77 644 Einwohner,

17214 Katholiken: Hungerbühler III, S. 249.

296 Au, Bettwiesen, Fischingen, Gündelhart, Herdern, Horn-

bürg, Klingenzell, Paradies, Tänikon.

297 Basadingen, Bichelsee, Leutmerken, Lommis, Mammern
und Sirnach: stark katholisch.

298 Dussnang, Eschenz: in Tobel ist der Pfarrort selber rein ka-

tholisch.

299 Bussnang, Diessenhofen, Ermatingen, Uesslingen, Wängi.
300 Aadorf, Frauenfeld, Gachnang, Hüttwilen, Müllheim, Steck-

born, Weinfelden.

301 Für die Dekanate Wil und St. Gallen: Rückschluss von der

Volkszählung 1831.

84



3.2 Kirchliches Leben im Dekanat Frauen-
feld-Steckborn

3.2.1 Zustand der Pfarreien

1739 schreibt Dekan Rauch: «In vielen Kirchen unse-

res Kapitels ist reine Not und Armut.» 1647 ist in acht
Pfarreien das ewige Licht kein «ewiges», sondern es

brennt nur während des Gottesdienstes; 1661 ist es

so bei fünf Pfarreien, 1666 und 1674 bei zweien. Meist

wird der Mangel an Mitteln, das Öl zu kaufen, als

Grund angegeben. 1647 hat der Pfarrer von Marm-

mern in der Sakristei weder einen Tisch noch einen

Kasten. 1661 fehlt in der Pfarrei Aadorf ein eigener
Kelch; der Pfarrer muss ihn entlehnen, weil der Kolla-

tor, Zürich, keinen kaufen wolle. 1708 ist zwar ein

Kelch vorhanden, aber weder den Kelch noch die Pa-

ramente kann der Pfarrer in der Sakristei versorgen;
er habe dieses Problem den Herren Zürchern gemel-
det, sei aber auf taube Ohren gestossen. Nun wird
ihm erlaubt, mit Hilfe eines Talers aus den kleinen

Zehnten durch den Amtsmann in Winterthur Abhilfe

zu schaffen - aus zwei Übeln sei das kleinere zu

wählen. Immer wieder wird bemerkt, dass in ver-
schiedenen Pfarreien Paramente fehlen oder alt, gar
billig und schlecht erhalten seien. Auch Kirchen

sind in schlechtem Zustand. 1739 sind in Müllheim

Chor, Fenster und Altar «im erbärmlichsten Zu-

stand», was ohne Skandal nicht länger toleriert wer-
den könne. In Uesslingen sind nicht nur die Para-

mente, sondern auch der Altar und der ganze Chor

erneuerungsbedürftig. Zu Hüttwilen schreibt der De-

kan, es sei der Chor und alles Übrige im gleichen Zu-

stand wie in Uesslingen, er hoffe, dass der Prior der

Kartause, der Kollator, Abhilfe schaffe. In Ermatingen
ist der Altar «gefährlich ruinös». Auch mit den Pfarr-

häusern ist es nicht immer zum Besten bestellt: Drin-

gend eine Reparatur nötig haben die Pfarrhäuser in

Gündelhart 1647 (1674 wird das Pfarrhaus dann ge-
lobt), in Pfyn 1661, in Mammern 1674, in Hüttwilen

1708.1781 ist in Weinfelden das Pfarrhaus so ruinös,
dass es der neue Pfarrer nicht ohne Angst bewohnen
kann. In Gachnang lebt der Pfarrer in Miete, Ober-

vogt Rüpplin lässt die Pfarrei von 1693 bis 1701 von

Kapuzinern versehen. Aus dem Vorschlag des

Pfrundgutes kann er ein Haus trotz der Opposition
der Tagsatzung erwerben, das aber bald einmal

baufällig wird; 1748 wird ein neues Pfarrhaus ge-
baut.*"

3.2.2 Gottesdienst am Sonntag

Gemäss Friedensschluss von 1712 soll in paritäti-
sehen Verhältnissen die Kirche der anderen Konfes-

sion im Sommer um acht Uhr und im Winter um neun
Uhr überlassen werden. Zugleich ist die Möglichkeit
gegeben, die Zeit örtlichen Verhältnissen anzupas-
sen. Die Katholiken halten mit seltenen Ausnahmen

zuerst den Gottesdienst. Die Gottesdienstzeiten dürf-
ten wohl unterschiedlich gewesen sein, zumal in Pfar-

reien mit nichtparitätischen Kirchen. Wo aber die Zei-

ten gemäss Friedensschluss genau eingehalten wur-
den, dürfte der Gottesdienst um halb sieben Uhr be-

gönnen haben. Allerdings bringen 1756 zwei der Ers-

ten aus der Pfarrei Weinfelden bei der Visitation dem

Dekan das Anliegen vor, der Pfarrer möge im Sommer
den Gottesdienst früher beginnen, nämlich um sechs

Uhr; der Pfarrer hält dagegen: Dann kämen nur we-
nige Leute. In seiner Anmerkung ist Generalvisitator

Zelling nicht dieser Meinung: Der Pfarrer soll dann mit
dem Gottesdienst beginnen, wenn es für die Laien

günstig sei. 1766 war für die Pfarreiangehörigen von
Herdern der Fronleichnamsgottesdienst um fünf Uhr

doch zu früh, die meisten seien wegen der unge-
wohnten Stunde zu spät gekommen. Zu Beginn des

19. Jahrhunderts scheint der Beginn im Sommer um
acht, im Winter um neun Uhr üblich gewesen zu sein,

302 Kuhn 1/1, S. 169.

85



in einigen Pfarreien auch um sieben bzw. acht Uhr.
Dass verschiedene Möglichkeiten gegeben waren,
zeigt der Diessenhofener Vertrag von 1728 zwischen
dem Bischof von Konstanz und den für den Thurgau
zuständigen Orten für die Pfarreien Arbon und Bi-

schofszell im Dekanat St. Gallen: Für die Katholiken
ist in Arbon die Kirche von St. Georg (23. April) bis

St. Michael (29. September) bis neun, in der andern

Jahreshälfte bis zehn Uhr frei, in Bischofszell im Som-

mer bis neun im Winter bis halb zehn Uhr.
Der Gottesdienst beginnt mit der Pred/gf, dann folgt

die Messe. Über die Länge der Predigt gibt es in den

Akten nur eine Notiz: Bei der Generalvisitation 1781

stellt sich heraus, dass der Pfarrer von Sirnach manch-

mal zu lange predigt: eine Stunde und auch länger!
So lange zuzuhören sei für die Pfarreiangehörigen
schwierig. Der Pfarrer verspricht, die Predigt rechtzei-

tig zu beenden. Auch der Pfarrer von Dussnang er-
wähnt diese langen Predigten: Im Volk würde manch-
mal ein Gemurmel entstehen. Die Visitationen des

17. Jahrhunderts, soweit die Akten erhalten sind, ha-

ben sich nicht mit der Predigt befasst. Im 18. Jahr-

hundert lassen Pfarrer am Monatssonntag wegen der
Prozession die Predigt ausfallen, andere halten am

Sonntag abwechslungsweise Predigt und Katechese.

Dass der Gottesdienst nicht oder schlecht besucht

wird, darüber sind in den Visitationberichten keine

Klagen zu finden, nur der Pfarrer von Ermatingen
nennt es 1778 eine hartnäckige und schlechte Ge-

wohnheit, dass die Leute zu spät in die Kirche kom-

men. 1787 beschliesst das Kapitel, dass an Sonn- und

Feiertagen der Gottesdienst in der Pfarrkirche und

nicht in einer Kapelle zu halten ist, ausser es wird dort
der Weihetag oder das Patrozinium gefeiert. Über

den Kommunionempfang gibt es keine Nachrichten;
auf dem Fragebogen zur Visitation von 1670 wird
nach der Osterbeichte und -kommunion gefragt.
1705 ist im Protokoll vermerkt, dass am nächsten Ka-

pitel Beicht- oder Kommunionzettel vorzulegen
seien, die jeweils zur österlichen Zeit als Bestätigung

abgegeben werden; diese Zettel hat der Pfarrer von
Haus zu Haus einzusammeln. 1781 sind in Ermatin-

gen einige Leute mit schlechtem Ruf, welche nicht

zur Osterkommunion gehen. Wenn die Pfarrer in den
Relationen die Zahl der Kommunikanten angeben,
zählen sie die Osterzettel.

3.2.3 Feiertage

Die Feiertage sind zahlreich. Am Ende des 18. Jahr-

hunderts sind es rund 20, dazu kommen lokale Feier-

tage, Patrozinien, Kirchweihfeste. Bezüglich der

Heiligenfeste fasst das Kapitel 1770 auf Grund der Vi-
sitation den Beschluss, dass bei notwendigen Arbei-

ten die Arbeitserlaubnis gegeben werden dürfe;
dafür sollen die Betroffenen aber an einem andern

Tag, der nicht überall Feiertag ist, zur Kirche gehen.
1784 kommt die Feiertagsfrage grundsätzlich vor das

Kapitel. Es wird geklagt über das Zuviel und die Ver-

schiedenheit der Feiertage in den einzelnen Pfarreien.

Das Hinlaufen zu Feiertagen, die anderorts gehalten
werden, sei wohl kaum der Frömmigkeit wegen. Vor-

geschlagen wird, die «österreichische Norm» anzu-

303 Gemäss unvollständigen Angaben in Visitationen 1805/
1810.

304 Suter, S. 123 und 125-126.
305 Die Synodalstatuten zählen auf: Weihnachten, Stefan (26.

Dezember), Johannes Evangelist (27. Dezember), Unschul-

dige Kinder (28. Dezember), Beschneidung (1. Januar), Epi-

phanie (6. Januar), Ostern, Ostermontag, Osterdienstag,
Christi Himmelfahrt, Pfingsten, Pfingstmontag, Pfingst-
dienstag, Fronleichnam; die Marienfeste Lichtmess (2. Fe-

bruar), Verkündigung (25. März), Himmelfahrt (15. August),
Maria Geburt (8. September); die Apostelfeste Andreas (30.

November), Thomas (21. Dezember), Matthias (24. Feb-

ruar), Philipp und Jakob (1. Mai), Peter und Paul (29. Juni),

Jakob (25. Juli), Bartholomäus (24. August), Matthäus (21.

September), Simon und Judas (28. Oktober); die Heiligenfes-
te Nikolaus (6. Dezember), Georg (23. April), Erzengel Mi-
chael (29. September), Allerheiligen (1. November), Martin

(11. November), Katharina (25. November), Konrad

(26. November).

86



nehmen: Kaiserin Maria Theresia hatte 1735 für ihre

Lande mit päpstlicher Erlaubnis die Feiertage redu-

ziert, um «den Müssiggang zu steuern, billige Ach-

tung für das Nützliche und verdiente Geringschät-

zung unnützer Beschäftigung zu bewirken».** Der

Antrag, diese Norm anzunehmen, wird abgelehnt: Es

läge nicht am Kapitel, dies öffentlich zu fordern, die

Schwachen würden sonst Ärgernis nehmen.

3.2.4 Werktagsmessen

Noch im letzten Drittel des 17. Jahrhunderts ist die

tägliche Messe an Werktagen eine Ausnahme. 1661

und 1674 werden die Pfarrer gefragt, welche Ver-

pflichtungen sie auf Grund von Stiftungen an Werk-

tagen haben: 1661 ist kein Pfarrer zur täglichen
Messe verpflichtet; ob einer auch ohne Verpflichtung
zelebriert hat, ist nicht angeführt. 1674 hingegen ist

es notiert: Die Pfarrer von Diessenhofen und Mam-

mern lesen jeden Tag die Messe, jene von Ermatin-

gen, Eschenz, Gündelhart, Tobel, Uesslingen und

Wängi fast täglich, obwohl sie dazu nicht verpflichtet
sind. Nur noch einmal ist in einer Visitation von der

Werktagsmesse die Rede: 1708 wird in Basadingen
mit dem Hinweis auf die Feldarbeit gewünscht, dass

der Pfarrer die Messe früher lese, damit mehr Leute

daran teilnehmen können. So scheint sich doch die

tägliche Messe allmählich eingebürgert zu haben.

3.2.5 Taufe und Versehgang

Dem Anfang und dem Ende des Lebens gilt ein be-

sonderes Bemühen. Sobald wie möglich wird getauft,
damit kein Kind ohne Taufe stirbt, und niemand soll

sterben, ohne die Sakramente empfangen zu haben.

1683 ruft das Kapitel in Erinnerung, dass jeder Pfar-

rer einspringen müsse, wenn der Nachbar, ob legitim
oder nicht, abwesend sei und die Taufe verlangt
werde oder ein Kranker versehen werden müsse. Um

die Nottaufe spenden zu können, soll in jeder Pfarrei

eine katholische Hebamme sein, die gut instruiert ist,

was die Taufe betrifft. Nach dem Visitationsbericht

von 1778 gibt keine Pfarrei an, ohne eigene Heb-

amme zu sein; 1772 hatten Müllheim und Weinfei-
den noch keine. Allerdings ist die Hebamme nicht bei

allen Pfarreien erwähnt, in Paradies und Klingenzell
hat sie wahrscheinlich gefehlt. Angesicht der Sorge

um eine baldige Taufe ist es eigenartig, dass noch bei

der Visitation von 1708 in den Fischinger Pfarreien

Au, Dussnang und Bichelsee kein Taufstein steht; die

Kinder werden in der Klosterkirche getauft - da ist

eine gut instruierte Hebamme besonders nötig. Bei

der Visitation von 1756 steht in Bichelsee ein Tauf-

stein, der aber nur deswegen erwähnt wird, weil das

Taufbecken nicht sauber ist. 1770 erinnert Dekan

Schagg an der Kapitelsversammlung die Pfarrer an
die vorangegangene Generalvisitation, bei der ein

schwieriges Problem gelöst wurde - offenbar gab es

Spannungen, wenn nicht der Ortspfarrer, sondern ein

anderer bei Kranken und Sterbenden die Beichte ab-

nahm; vermutlich wurde die Frage gestellt, ob ein sol-

eher Pfarrer nicht unerlaubt handle. Nun, so habe der

Generalvisitator gesagt, es könne vorkommen, dass

jemand eine Abneigung gegen oder zu viel Ehrfurcht

vor dem eigenen Pfarrer habe, daher dürfe ein orts-
fremder kommen, damit niemand ohne Sakramente

sterbe. Allgemein gilt, wozu die Kapitulare 1688 er-

mahnt werden: Der Versehgang ist mit grosser Ehr-

furcht, im Chorrock, mit Licht und Glocken zu ma-
chen.

3.2.6 Firmung

Die Firmung wird meist im Zusammenhang mit einer
Generalvisitation gespendet. 1721 ermahnt der Ge-

neralvikar und spätere Weihbischof Johann Franz An-
ton von Sirgenstein die Pfarrer in einem Brief, die

Firmlinge gut vorzubereiten. Aus der Mitte des 18.

306 HBdKG V, S. 517; LThK? 4, Sp. 98: «Feste».

87



Jahrhunderts und auch aus späteren Jahren stammen

genaue Anweisungen. Die Firmung ist von der Kanzel

anzukünden, die Pfarreiangehörigen sind über den

Sinn der Firmung und deren würdigen Empfang zu
unterrichten. Zur Firmung kann nur zugelassen wer-
den, wer mindestens 14 Jahre alt ist und vorher ge-
beichtet hat. Eltern und Taufpaten können nicht Firm-

paten sein, die Paten müssen selber gefirmt und glei-
chen Geschlechts wie der Firmling sein. Kein Ge-

firmter darf nochmals gefirmt werden. Damit nicht
die Gefahr einer Wiederholung besteht, sind nur
kleinste und bescheidene Geschenke erlaubt - denn

einige würden versuchen, sich wegen der Geschenke

nochmals firmen zu lassen.*"

3.2.7 Eheschliessung

1683 steht im Kapitel das Thema Trauung auf der Ta-

gesordnung. Grundsätze werden aufgestellt, die in

die Statuten eingehen: Kein Pfarrer darf trauen aus-

ser der eigene oder ohne dessen Erlaubnis. Kommen
die Brautleute aus verschiedenen Pfarreien, gilt: Beide

Pfarrer können trauen, keiner darf die Brautleute auf-

fordern, bei ihm zu heiraten. Obwohl es sich geziemt,
dass die Sponsalien beim Pfarrer der Braut sind, soll es

dennoch der Braut überlassen sein, sich zu entschei-

den. Es ist aber darauf zu achten, dass kein Pfarrer

zurückgesetzt wird, daher soll jener, bei dem die

Hochzeit gefeiert wird, die Brautleute ermahnen,
auch den andern Pfarrer zum Mahl einzuladen, selbst

wenn dieser mit Sicherheit nicht kommt. Ebenso soll

diesem, wie dem Traupfarrer, wenn es die Braut leicht

machen kann, ein «linteum», ein «Leintuch», gegeben
werden. In den Statuten von 1796 wird die Einladung

zum Mahl nicht mehr erwähnt, und bei der Gabe

heisst es, die Braut solle beiden «linteum vel stro-

phiolum vulgo Schnupftuch», ein Lein- oder Taschen-

tuch, geben. Heiraten die Brautleute nicht dort, wo
sie nachher wohnen, muss der Bräutigam dem Pfar-

rer des zukünftigen Wohnortes «aliquam discretio-

nem», «etwas nach Ermessen», geben, und dieser

soll mit dem Gegebenen zufrieden sein, ausser der

Bräutigam ist reich. Wiederum anders ist es, wenn die

Brautleute weder am Ort der Braut noch des Bräuti-

gams heiraten, sondern in einer dritten Kirche; dann

muss jener Pfarrer dazu die Erlaubnis haben. Wün-
sehen aber die Brautleute in dieser Kirche den Pfarrer

der Braut oder des Bräutigams zur Trauung, so ist

vom Pfarrer der Hochzeitskirche die Erlaubnis ein-

zuholen; diesem gehört auch die «Oblatio», die

Gabe, die auf den Altar gelegt wird. Legen aber die

Brautleute auch etwas in das Buch, das ihnen zum
Kuss dargeboten wird, so gehört es dem Trauungs-
pfarrer, was sicher im Sinn der Brautleute ist. Und nun

folgt ohne Absatz die Bemerkung, gleich sei es auch

zu halten bei einer auswärtigen Beerdigung: die «Ob-

latio» gehöre dem Ortspfarrer, die «Discretio» dem

Beerdigungspfarrer.
An der Generalvisitation von 1781 muss General-

visitator Spengler feststellen, dass einige Pfarrer die

Vorschriften zur Eheverkündigung nicht einhalten, be-

sonders, wenn die Brautleute aus zwei verschiedenen
Pfarreien kommen. Schon bei der Visitation macht er
die Pfarrer darauf aufmerksam und wiederholt es im

Rezess: Das Ehevorhaben ist an beiden Orten dreimal

zu verkünden.

3.2.8 Prozessionen, Bittgänge, Bruderschaften

Sie spielen eine wichtige Rolle im Leben der Pfarreien.

Gemäss den Synodalstatuten sollen Prozessionen be-

wahrt und wo sie untergegangen sind, erneuert wer-
den. So weit erkennbar sind Prozessionstage Christi

Himmelfahrt, Fronleichnam, Marienfeste, Pfingst-

montag, Monatssonntage. Vor Christi Himmelfahrt

307 StATG Bd 1'30'0, 0. Diese Anweisungen sind theoretischer

Natur, die Praxis sah anders aus: Im Firmbuch der Pfarrei Ar-

bon wird 1737 und später das Alter der Firmlinge angeführt:
3- bis 12-Jährige.

88



sind die Bittgänge. Der Markustag ist ebenfalls be-

liebt, 1687 wird einmütig im Kapitel beschlossen und

1701 in die Statuten aufgenommen, dass dort, wo
keine Prozession gehalten werden kann, wenigstens
die Allerheiligenlitanei gebetet und der Gottesdienst

gehalten wird; die Pfarreiangehörigen sind zu ermah-

nen, daran teilzunehmen.
Wie aus der Relatio von 1754 und späteren Visita-

tionsakten hervorgeht, ist von den Bruderschaften am

meisten verbreitet jene vom Rosenkranz; einige Pfar-

reien haben mehrere Bruderschaften, einige aber

auch keine. Nicht immer ist die Bruderschaft in der

Pfarrkirche errichtet: In Leutmerken ist die Rosen-

kranzbruderschaft in der Schlosskapelle Griesenberg,
in Uesslingen in der Filiale Warth. Die Bruderschaften

haben eigenes Vermögen und einen Bruderschafts-

rat. Dass Bruderschaften in die Zeit vor der Reforma-

tion zurückgehen, kann nur in wenigen Fällen fest-

gestellt werden, so in Frauenfeld für die Dreifaltig-
keitsbruderschaft, in Weinfelden für die Bruderschaft

Maria Trost (ursprünglich in Bussnang) und für die zur
Reformationszeit von Steckborn nach dem Kloster

Feldbach verlegte Rosenkranzbruderschaft Mit der

Bruderschaft in Weinfelden ist Dekan Müller 1756
unzufrieden: Er verlangt, dass die gewohnten Mahl-
zeiten vermindert und bescheiden gehalten werden.

Visitator Zelling fügt hinzu, Zweck der Bruderschaf-

ten sei das geistliche Wachstum; dass deren Vermö-

gen für Gastmähler beinahe verbraucht werde, sei

Schuld des Pfarrers und des Rates. 1766 schreibt De-

kan Schagg, die Gastmähler am Jahrtag der Bruder-

schaft würden nun seit einigen Jahren zur Erbauung
des Volkes gehalten. Erstaunlich ist, dass 1754 bereits

sieben Pfarreien einen Kreuzweg haben.

3.2.9 Familien in der «Zerstreuung»

An der Kapitelsversammlung 1701 werden der Ob-

hut des Pfarrers besonders jene Familien empfohlen,
die an einem Ort wohnen, wo keine «veri pastores»,

«keine wahren Hirten», sind. Es wird statuiert: Solche

verirrte oder verlassene Schafe sind der Sorge des

nächsten Pfarrers zu übergeben oder dem, den eine
solche Familie wählt; er soll sie wie die eigenen
Schafe mit grossem Seeleneifer weiden, sie besu-

chen, für sie sorgen und ihnen alles tun, wie es sich

für einen wahren Hirten und nicht für einen Lohndie-

ner geziemt. Man will damit aber nicht verhindern,
dass ein solcher Curator für diese Arbeit und Sorge

von seinem Beneficium etwas nimmt, um ohne Nach-

teil und Vernachlässigung die verlassenen Seelen wei-
den zu können.

3.2.10 Katechese und Schule

Die Katechese, auch Christenlehre genannt, ist am

Sonntagnachmittag und für Kinder und Erwachsene

bestimmt. Öfters wird sie im Kapitelsprotokoll er-

wähnt. So teilt der Dekan 1685 mit, es sei dem Volk

immer wieder zu sagen, dass den Besuchern der Ka-

techese von den Päpsten ein Ablass erteilt werde. Vier
Jahre später werden die Pfarrer ermahnt, fleissig im

308 Wegen der grösseren Feierlichkeit wird die Markusprozes-
sion auch die «Litania maior» genannt: sie hat mit dem Fest

des hl. Markus nichts zu tun. Der 25. April war das Datum
eines heidnisch-römischen Flurumganges, den man in Rom

schon vor Papst Gregor dem Grossen (590-604) in das

christliche Brauchtum übernahm. Nach LThK^ 2, Sp. 518:

«Bittprozession».
309 Mehrere Bruderschaften: Fischingen: Rosenkranz, Ida und

Skapulier; Frauenfeld: Dreifaltigkeit und Rosenkranz; Horn-

bürg: Rosenkranz und Skapulier: in Weinfelden ist neben

Maria Trost die Rosenkranzbruderschaft wieder eingegan-

gen. Keine Bruderschaften haben: Basadingen, Bettwiesen,

Bussnang, Gachnang, Flüttwilen, Müllheim, Wängi: die

Alexander-Bruderschaft in Aadorf wurde erst nach 1754 ge-
gründet.

310 Frauenfeld: Kuhn 1/1, S. 148; Weinfelden: Kuhn 1/1, S. 370;
Steckborn: Visitation 1739.

311 Bichelsee, Eschenz, Flomburg, Klingenzell, Lommis, Täni-

kon, Tobel. Die Errichtung von Kreuzwegen begann in der

ersten Flälfte des 18. Jahrhunderts: LThK^ 6, Sp. 466-467.

89



Erteilen des Unterrichts zu sein. 1705 wird von der

Kurie verlangt, beim nächsten Kapitel einen Bericht

über die abgehaltenen Katechesen vorzulegen. Nicht

alle Visitationen geben in gleicher Weise Auskunft,
wie es mit der Katechese bestellt ist. Bei der Visitation

1739 sagen die meisten Pfarrer, sie würden die Kate-

chese nach der Norm des Bischofs halten. Der Pfarrer

von Frauenfeld wird ermahnt, sie nicht nur für Kinder,

sondern auch für Erwachsene zu halten. Der Pfarrer

von Sirnach hält sie für Kinder und Erwachsene ge-
trennt. In Müllheim steht 1756 die Kirche am Nach-

mittag wegen der «Heterodoxen» (Andersgläubigen)
nicht zur Verfügung, der Pfarrer nimmt die Kinder ins

Pfarrhaus. 1770 teilt der Dekan im Kapitel die Mah-

nung eines Visitationsrezesses mit, in paritätischen
Kirchen sei der Zugang zur Katechese sicherzustellen.

Spätere Visitationen, besonders jene von 1781, zei-

gen, dass in einer Reihe von Pfarreien die Katechese

an den Monatssonntagen ausfällt. Wo die Katechese

am Nachmittag nicht möglich scheint, wird am Vor-

mittag abwechselnd die Predigt und die Katechese

gehalten. Dem Pfarrer von Pfyn sei an einer General-

Visitation auferlegt worden, jeden Sonntagnachmit-

tag die Katechese zu halten, was der Pfarrer nicht
für möglich hält, da die Pfarreiangehörigen eine

Stunde weit entfernt wohnen. Schon 1666 meint
der Pfarrer von Steckborn, eine Katechese sei nicht

möglich wegen der kleinen Zahl Katholiken und der
weiten Distanz. 1756 wird empfohlen, die Kate-
chese am Vormittag an den Gottesdienst anzuknüp-
fen. Bis 1766 hat sich nichts getan, doch 1772 wird
bemerkt, der neue Pfarrer habe die von den Vorgän-

gern unterlassene Katechese zu neuem Leben er-

weckt. Für den Ausfall der Katechese ist in Bichelsee

und Lommis die häufige Teilnahme an Festen in an-
deren Pfarreien verantwortlich, in Au die Teilnahme

an Feierlichkeiten im Kloster. Das scheint auch an-
dernorts vorzukommen. Darauf geht der Rezess von
1781 ein: In vielen Pfarreien würden Predigt und Ka-

techese öfters ausgelassen, weil die Pfarreiangehöri-

gen auswärts zu Bruderschaftsfeiern gingen; selbst

Pfarrer täten dies und würden dadurch den eigenen
Leuten die geschuldeten geistlichen Bedürfnisse vor-
enthalten. Die Pfarreiangehörigen sollten sich von
solchen Exkursionen fernhalten; sie seien zu ermah-

nen, die eigene Kirche zu besuchen, weil etwas Will-
kürliches und Überflüssiges Gott nicht gefallen
könne, wenn das Notwendige und Vorgeschriebene

vernachlässigt werde.
Im selben Rezess von 1781 werden die Pfarrer er-

mahnt, den diözesanen Kafecb/smus'" bei der Unter-

Weisung der Jugend in Glaubens- und Sittensachen

zu gebrauchen; die Visitation hat gezeigt, dass dem

nicht in allen Pfarreien so ist. In Frauenfeld kommen
die Senatoren zum Pfarrer und bitten ihn, den Kate-

chismus nicht einzuführen, weil es sonst eine starke

Bewegung im Volk gebe; der Pfarrer bittet, die Visita-

toren sollen den Katechismus von neuem verlangen.
In Steckborn, wo am Vormittag alternativ Predigt und

Katechese gehalten wird, meint der Pfarrer, er könne
ihn nicht ohne Murren des Volkes einführen; andere

Pfarrer geben keinen Grund an.

Was die Scbu/en betrifft, ermahnt 1738 der Dekan

die Kapitulare, Schulbesuche zu machen. Die Anga-
ben der Visitationen von 1772 und 1778 zeigen, dass

in allen Pfarreien katholische Schulen sind mit Aus-
nähme von Gachnang, Klingenzell, Müllheim, Para-

dies, Steckborn und Weinfelden. Den Statuten von
1796 gemäss ist den Pfarrern übertragen, dafür zu

sorgen, dass die Eltern ihre Kinder in die katholische

Schule schicken; wo noch keine sei, solle eine solche

errichtet werden. Ausserdem seien die Schulen vom
Pfarrer oft zu besuchen.

312 1762 gab Bischof Franz Konrad von Rodt eine deutsche Be-

arbeitung des «Catechismus Romanus» heraus. HS I/2,
S. 456.

90



3.3 Kirchliches Leben in den Dekanaten
St. Gallen und Wil

Im Wesentlichen unterscheidet sich das kirchliche Le-

ben kaum von jenem im Dekanat Frauenfeld-Steck-

born, doch haben die St. Galler Äbte in den Pfarreien

des Offizialates mehr Einfluss- und Kontrollmöglich-
keiten. In die «Summa» aufgenommen sind die Mo-

nita (Ermahnungen) bei den Kapitelsversammlungen,
die für beide Dekanate gelten und sich auch mit der

Seelsorge befassen: An den Festtagen ist die Pfarrkir-

che zu besuchen (1695); die wöchentliche Beichte

und Kommunion darf Ungebildeten und Frauen nicht

gestattet werden (1723); die Predigt und die Kate-

chese sind auch an Festtagen nicht auszulassen

(1754). Überhaupt wird auf die Katechese Gewicht

gelegt: Die Jugend ist gut zu unterrichten, doch nicht

nur für die Kinder ist die Katechese zu erteilen, son-
dem auch für die Erwachsenen (1694, 1723); die

Kranken sind öfters zu besuchen, um sie auf einen

guten Tod vorzubereiten (1694/1695, 1754); für
auswärtige Trauungen soll man nicht leicht die Er-

laubnis geben (1757); bei den Hausbesuchen, wenn
die Osterzettel eingesammelt werden, sind die Glau-

bigen über die Glaubenswahrheiten zu befragen
(1694). 1772 werden im «Wiler Distrikt» Pfarrer ge-
tadelt, die in ihren Jahresberichten kaum etwas über

die Situation der Pfarreiangehörigen berichten: Sol-

che Pfarreien, in denen es nichts zu korrigieren gebe

und alles in Ruhe scheine, seien in der Regel in einem

schlechten Zustand. (Diese Monita können nur den

st. gallischen Pfarrern gegolten haben, weil nur die-

sen gegenüber der Abt das Sagen hatte.)
Das Bruderschaftswesen ist ebenfalls stark ent-

wickelt. Die Äbte fördern besonders die Rosenkranz-

bruderschaft: 1737 ist sie in 45 Pfarreien eingeführt,
1796 in 627" Anzunehmen ist, dass sie auch in den

Pfarreien, die nicht zum Offizialat gehören, verbreitet

ist. In Bischofszell und Sulgen geht sie in die Zeit

vor der Reformation zurück.*'* Die Äbte zeigen aus-

serdem «eine überraschende Sorgfalt für das Volks-

Schulwesen», das sie auch finanziell unterstützen;

von den thurgauischen Pfarreien des Offizialates hat

am Ende des 18. Jahrhunderts nur die kleine Pfarrei

Welfensberg keine eigene Schule.*"

3.4 Thurgauische Klöster

In den Relationen aus der zweiten Hälfte des 18. Jahr-

hunderts geben die Dekane auch Auskunft über die

Klöster: Vorsteher, Vorsteherinnen, Anzahl der Zu-

gehörigen. Durchschnittlich zählen die Benediktiner
in Fischingen 24 Pater und drei Frater, die Kapuziner
in Frauenfeld zwölf Pater und zwei Brüder, die Kartäuser

in Ittingen 14 Pater; die Zisterzienserinnen in Tänikon

22 Nonnen und zehn Schwestern, in Feldbach 22

Nonnen und neun Schwestern, in Kalchrain 18 Nonnen

und acht Schwestern, die Dominikanerinnen in St.

Katharinental 30 Nonnen und 14 Schwestern, die

Klarissinnen in Paradies 20 Nonnen und elf Schwes-

tern.
Einen - allerdings mangelhaften - Einblick in die

Herkunft der Ordensangehörigen geben die Listen der

Vorsteher und Vorsteherinnen aus dem 17. und 18.

Jahrhundert und einige weitere Bemerkungen: Alle

Fischinger Äbte sind Schweizer, darunter drei Thür-

gauer.*" Von den zwölf Prioren der Kartause Ittingen
sind drei Thurgauer (alle im 17. Jahrhundert), sechs

aus der übrigen Schweiz und drei Deutsche.*" Täni-
kon hat zwölf Schweizerinnen als Äbtissinnen, aber

keine Thurgauerin, die Frauen stammen meist aus der

Innerschweiz.*" Von den zwölf Äbtissinnen in Feld-

bach sind sechs Schweizerinnen, darunter eine Thür-

313 Duft, s. 189.

314 Kuhnl/2, S. 36 und 149-150.
315 Duft, S. 281-282
316 HS 111/1, S. 701-707.
317 Kuhn II, S. 236-238.
318 HS III/3, S. 945-949 und 922; Kuhn III, S. 416-417.

91



gauerin, vier Deutsche und zwei Tirolerinnen, die

Mehrzahl der Frauen stammt aus verschiedenen Or-

ten der Schweiz. In Kalchrain sind zwei Äbtissinnen

Thurgauerinnen, eine weitere Schweizerin und fünf
Deutsche; hier sind besonders deutsche Frauen zu

finden. Da die Priorinnen der Dominikanerinnen je-
weils für drei Jahre gewählt werden, zählt St. Kathari-
nental in diesem Zeitraum 21 Vorsteherinnen: elf

Deutsche, acht Schweizerinnen (meist aus Uri), zwei

Tirolerinnen, aber keine Thurgauerin. Von den 16

Äbtissinnen im Klarissenkloster Paradies sind elf

Schweizerinnen, darunter eine Thurgauerin, drei

Deutsche und zwei Tirolerinnen.'"
Neben diesen Klöstern im Dekanat Frauenfeld-

Steckborn sind im Dekanat St. Gallen noch zwei thur-

gauische: Das Augustiner-Chorherrenstift Kreuzlin-

gen zählt in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
25 bis 30 Mitglieder; unter den 58 Chorherren, die
zwischen 1735 und 1797 die Profess (die feierlichen

Gelübde) ablegten, sind nur drei Schweizer, alle übri-

gen stammen aus dem süddeutschen Raum.'" Das

Benediktinerinnenkloster Münsterlingen hat in der

zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts ebenfalls 25 bis

30 Mitglieder, zuletzt überwiegend Deutsche; ihm

standen in den beiden Jahrhunderten zehn Äbtissi-

nen vor: drei Schweizerinnen, darunter eine Thur-

gauerin (alle vor der Mitte des 17. Jahrhundert ge-
wählt), fünf Deutsche, eine Tirolerin und eine Englän-

dehn
In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts lebten

im Thurgau gegen 90 Ordensmänner (mitgerechnet
jene, die gemäss den Relationen auf Schlössern wa-
ren) und rund 190 Klosterfrauen.

3.5 Konfessionelle Verhältnisse im Thurgau

Im Thurgau hatten durch den Landfrieden von 1531

die katholischen Orte eine starke Stellung. Dies be-

günstigte die Katholiken, doch fanden die Evangeli-

sehen in Zürich eine starke Stütze. Die Niederlage der

fünf katholische Orte im Zweiten Villmergerkrieg und

der danach geschlossene frieden von 1712 änderten

die Verhältnisse: Man versuchte nun die Parität zwi-
sehen den beiden «Religionen» herzustellen und

nahm zur Stärkung der reformierten Stellung Bern in

die Mitregierung auf.
Hatten die evangelischen Thurgauer früher ge-

klagt, die Katholiken benützten die paritätischen Kir-

chen über die angesetzte Frist hinaus, so wurde nun
«geordnet, daß zur Verhütung besorglicher Ohnord-

nung für das Künftige die Kirche zu Verrichtung des

Goffesd/ensfes an Sonntag von denen, die selbige zu-
erst gebrauchen, denen so der anderen Religion sind,

vom Frühling bis in den Herbst um 8 Uhren und vom
Herbst bis in den Frühling spätestens um 9 Uhren

überlassen, es wäre denn Sache, daß sie sich unter-
einander mit beidseitigem Belieben an eint oder an-
deren Orten einer anderen Stunde verglichen hätten

und dabei verbleiben wollen». Die Evangelischen
bekamen einen eigenen Kirchenschlüssel und konn-

ten einen eigenen Mesmer verlangen. Ferner wurde
ihnen gestattet, neue Kirchen zu erbauen.

Keine Konfession sollte mehr verpflichtet sein,

die fe/erfage der anderen zu halten, und keine durfte
in ihren Kirchenbräuchen und Zeremonien be-

schimpft und beleidigt werden. Von nun an sollte

«bei gemeinen und sonderbaren Zusammenkünften,
es sei im Reden, Schreiben und dergleichen, die eine

Religion evangelisch und die andere katholisch ge-
nennet und betitelt werden». Vor 1701 war die Sa-

che mit den Feiertagen weit schwieriger: 1582 re-

319 HS Hl/3, S. 661-663 und 639; Kuhn III, S. 32-34.
320 HS III/3, S. 758-769 und 744; Kuhn III, S. 72-75.
321 Kuhn III, S. 247-249.
322 Ebd., S. 372.
323 PfA Kreuzlingen, Profess- und Totenbuch.

324 HS 111/1, S. 1874 und 1878-1881.
325 Bühler, S. 249-252.
326 Ebd., S. 250.

92



formierte Papst Gregor XIII. den julianischen Kaien-

der, der gegenüber dem natürlichen Jahr um zehn

Tage zu spät war; so folgte auf den 4. Oktober gleich
der 15. Diesem Kalender folgten die Katholiken, die

Evangelischen aber lehnten diesen «katholischen»

Kalender ab. So feierten die Reformierten Weihnach-

ten zehn Tage später, und war der Frühjahrsvollmond

vor den 31. März, folgten für sie Ostern und alle da-

von abhängigen Feste bis zu vier Wochen später. Bis

1700 war es zu einem Abstand von elf Tagen gekom-
men. Nun führten aber auch die protestantischen
Länder und Orte den neuen Kalender ein, wie im Ka-

Preisprotokoll von 1701 vermerkt wurde: «Acatholici
Calendarium Romanum acceperint».

Weiter wurde im Landfrieden bestimmt, dass «je-

der Religion ein besonderer proportionierter K/rc/t-

hof, ihre Todten nach ihrer Religionsmanier und Ue-

bung zu begraben, verwilliget sein» sollte"'. Nun

konnten die Katholiken ihren Teil des Friedhofs ein-

segnen - bei einem ungeteilten Friedhof war dies

nicht möglich. Zugleich war einem Streit vorgebeugt,
der sich wegen der Grabkreuze hätte entzünden kön-

nen, denn das Kreuz auf dem Grab war ein untrüg-
lieh katholisches Zeichen"®, zu dem Sorge zu tragen
war. 1705 wurden die Pfarrer an der Kapitelsver-

Sammlung aufgefordert, die Pfarreiangehörigen zu

ermahnen, unbefestigte, mangelhafte und beschä-

digte Kreuze zu reparieren, besonders dort, wo beide

Religionen in Übung seien. Auch der Dekan hatte

gemäss Statuten von 1796 bei den Visitationen zu

prüfen, ob die Grabkreuze in Ordnung seien. In

Gachnang kam es 1610 zu einer gefährlichen Aus-

einandersetzung «wegen Aufsteckhung der Creut-
zer»"®: verstorbene Frau, die erst vor kurzem ka-

tholisch geworden war, sollte auf dem Friedhof be-

stattet werden. Nachdem dies der evangelische Pfar-

rer widerwillig bewilligt hatte, wurde nach

katholischem Brauch ihr Grab mit einem Kreuz verse-

hen - die Gachnanger rissen es aber wieder aus. Als

ein katholisches Kind begraben wurde, wurde auch des-

sen Kreuz ausgerissen und zerschlagen. Am Pfingst-

tag - nach dem gregorianischen Kalender - kam es

deshalb zu einem Tumult: Leute aus Gachnang und

der Umgebung verwüsteten Schloss und Kapelle und

leerten den Weinkeller. Die ganze Angelegenheit
führte auch zu Auseinandersetzungen zwischen

Zürich und den fünf katholischen Orten. Erst 1613
kam ein Vergleich zustande: Die Katholiken bekamen

nun einen eigenen Teil im Friedhof"".
Anlässe zu Re/bere/en gab es aber noch andere:

beispielsweise zu viele Prozessionsfahnen in der Kir-

che"' oder Chorgitter, die «Symbole der Kluft zwi-
sehen Katholiken und Protestanten»®" (der Frauen-

felder Abschied von 1651 hatte sie erlaubt"®). Zwei-
mal gab es einen Bilderstreit: 1643 hatte der Pfarrer

von Steckborn zwei neue Altartafeln aufgestellt und

mit Pfingstrosen geschmückt. Das störte die Refor-

mierten. Gemäss einem Schiedsspruch musste in der

Folge ein Vorhang während des evangelischen Got-
tesdienstes den Altar verdecken - man nannte ihn

den «jesuitischen», weil auch in der Jesuitenkirche in

Konstanz ein Vorhang war. Der Vorhang blieb - auch
als 1766 eine neue Kirche gebaut wurde. Da er laut

Vertrag geschützt war, durfte er zudem nicht ersetzt,
sondern nur geflickt werden.®®" 1681 hängte der
Pfarrer von Ermatingen Bilder an das Chorgitter, was
die Evangelischen sehr provozierte. Der Pfarrer blieb

hartnäckig: Das Chorgitter gehöre den Katholiken.

327 Bühler, S. 250.

328 Das Kreuz als «katholisches Zeichen» ist heute noch er-
kennbar auf den Kirchturmspitzen, während die evangeli-
sehen und paritätischen Kirchen meist die Wetterfahne oder
den Flahn tragen.

329 Kuhn 1/1, S. 166.

330 Stösser, S. 13-26 und 108-110.
331 Bichelsee 1616: Kuhn 1/1, S. 46; Bussnang 1650: ebd., S. 58;

Mammern 1716: ebd., S. 245.
332 Kuhn I/2, S. 41.

333 Bühler, S. 248.

334 Kuhn 1/1, S. 302; Knittel, Werden und Wachsen, S. 341-342;
QTG 4, S. 133.

93



Daraufhin musste sich sogar die Tagsatzung mit die-

sem Fall beschäftigen."* 1760 fanden es die Arboner
Reformierten nicht rechtens, dass Pfarrer Fridolin Jo-

sef Tschudi im Chor der Kirche begraben wurde
(Tschudi war seit 1735 in Arbon). Ein Schreiben des

bischöflichen Ordinariates an Zürich und Bern setzt
sich auseinander mit einem «Badischen Abschied»

vom Jahr 1752, der solche Beerdigungen verboten
habe."* Der Vorgänger Tschudis, Pfarrer Christoph
Bechtlin (1726-1735), zuvor als Pfarrer von Pfyn De-

kan des Kapitels Frauenfeld-Steckborn, war jedenfalls
in der Kirche begraben worden; seine Grabplatte
steht jetzt in der Pfarrkirche an der Seitenwand des

Chores.

94

335 Knittel, Werden und Wachsen, S. 345.

336 StATG Bd 2'00'0, 0.






	Die Dekanate im 17. und 18. Jahrhundert

