Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 138 (2001)

Artikel: Gottes Manner im Thurgau : Dekanatsorganisation, Priesterwesen und
kirchliches Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Autor: Hopp, Anton

Kapitel: 4: Die Erneuerung der Dekanate : die Reform

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-585411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-585411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV Die Erneuerurg der Dekanate: Die Reform

1 Der Zweite Landfrieden und seine Folgen

Die Landschaften des ehemaligen Archidiakonates
Thurgau standen unter Zurcher Herrschaft, nur die
Appenzeller bewahrten noch eine gewisse Selbstan-
digkeit. Die funf inneren Orte hatten nichts mehr zu
sagen. Zwingli wollte den Krieg gegen die Inner-
schweizer, die Berner waren dagegen, auch die Zir-
cher nicht kriegsbegeistert. Daftr wurde im Mai 1531
eine Lebensmittelsperre gegen die fiinf Orte verflgt,
die nun den Krieg erklarten. Es kam am 11. Oktober
zur Schlacht bei Kappel, in der die Zircher Vorhut ge-
schlagen wurde; unter den Gefallenen war auch
Zwingli. In der zweiten Schlacht am 23./24. Oktober
erlitt das zu Hilfe geeilte Heer am Gubel nochmals
eine schwere Niederlage; Stiftshauptmann Frei fand
dabei den Tod. Im November kam es zum Zweiten
Landfrieden, der sich durch Massigung auszeich-
net.' Der Abt von St. Gallen wurde wieder in seine
Rechte eingesetzt und in den gemeinen Herrschaften
Thurgau und Rheintal die Wiedereinfiihrung des ka-
tholischen Gottesdienstes ermoglicht. Die Wieder-
herstellung der Dekanate setzte die Errichtung von
Pfarreien voraus. Dies geschah in den einzelnen Ge-
bieten auf je verschiedene Weise, so dass zuerst die
Vorgange in den einzelnen Herrschaften zu betrach-
ten sind.

2 Wiedereinfiihrung katholischer Gottes-
dienste

In der Alten Landschaft der Abtei St. Gallen war der
Abt Landesherr. Im Dezember 1531 kehrte Abt Diet-
helm Blarer nach Wil zurlick, wo der katholische
Gottesdienst bereits wiederhergestellt war — die
Mehrheit der Wiler war katholisch geblieben; er
nahm am 15. Dezember zu Gossau die Huldigung der
Landschaft entgegen. Nach der Uberwindung einiger
Schwierigkeiten von Seiten der Stadt konnte er das

Kloster wieder in Besitz nehmen.' Die Gotteshaus-
leute kehrten schon bald «teils froh und willig, teils
widerstrebend» zur alten Kirche zurtick'*, andere wie
die Gemeinden Gossau, Rorschach oder Waldkirch
wollten bei der Reformation bleiben.® 1534 wurde
der reformierte Kult verboten und bald tberall der ka-
tholische Gottesdienst eingefiihrt, wenn auch noch
nicht alle Pfarreien wegen des Priestermangels be-
setzt werden konnten. Der Abt ging vor nach dem
Prinzip «cuius regio, eius religio» (wer die Herrschaft
hat, bestimmt die Religion) und verwies auf Zurich,
Bern und St. Gallen, die nach dem gleichen Prinzip
keine Katholiken duldeten. 1572 schrieb Abt Otmar
Kunz vor, alle Bewohner tber 14 Jahren hatten jahr-
lich in der Fastenzeit die Beichte abzulegen und die
Kommunion zu empfangen; wer es nicht tue, musse
ausser Landes ziehen.'”

Im Thurgau wurde der Landfrieden angewandt:
Wer den «nlwen glouben» angenommen habe,
kénne dabei bleiben. Jene, die «die siben sacrament,
das ampt der helgen meB und ander ordnung der
cristlichen kilchen ceremonia wider ufrichten und ha-
ben wellten, daB sy das ouch tuon séllen und mégen
und das selb als wol halten, als der ander teil die pre-
dicanten.» Aber kein Teil soll den andern «von des
gloubens wegen weder schmitzen noch
schmahen».'*® Mitzureden hatten dabei die Gerichts-
herren, die Kollatoren, der Landvogt und die eid-
gendssischen Orte. Von den weltlichen Gerichtsher-
ren kehrten die meisten wieder zur katholischen Kir-
che zurlck. Bis um 1540 war in etwa der Halfte der
spateren katholischen Pfarreien wieder Gottesdienst;
in Klingenzell und Wertbihl waren gleich wieder jene
Pfarrer eingesetzt worden, die wahrend der Reforma-

143 Dirrenmatt, S. 209-210; von Arx 3, S. 3-10.
144 von Arx 3, S. 21-22.

145 Threr, S. 463.

146 von Arx 3, S. 53.

147 Vgl. von Arx 3, S. 54-61.

148 Artikel II: Buhler, S. 247.

37



tion noch «widerspanig» waren. Funf Pfarreien ent-
standen erst im folgenden Jahrhundert: Gachnang
(1605/1613 Schlosskapelle) Mullheim (1607), Leut-
merken (1607 Schloss Griesenberg, 1639 Pfarrkir-
che), Aadorf (1627)." Basadingen wurde zwar 1532
mit dem friheren Pfarrer wieder besetzt, aber nach
ihm kam wegen der geringen Zahl der Katholiken
kein Pfarrer mehr. Erst als die Katholikenzahl durch
den Einfluss des Klosters St. Katharinental wieder zu-
genommen hatte, setzte das Kloster 1630 wieder ei-
nen Pfarrer ein."

Es gab aber auch Schwierigkeiten und Auseinan-
dersetzungen um die Einfihrung des Gottesdienstes
und die Benutzung der Kirche. Immer wieder be-
schaftigte sich die Tagsatzung mit thurgauischen An-
gelegenheiten, und Zurich hielt ein wachsames Auge
auf das Land.

Obwohl gemass einem Vertrag von 1537 den Re-
formierten in Arbon, Horn und Bischofszell Religions-
freiheit zugesichert worden war, wollte ab 1592 Bi-
schof Andreas von Osterreich in Arbon den alleinigen
Gebrauch der Pfarrkirche durch die Katholiken durch-
setzen und den Ort rekatholisieren. Dahinter stand
die Frage, ob Arbon zum Thurgau gehére und unter
dem Landfrieden stehe, oder ob der Bischof als Inha-
ber des hohen Gerichts alleiniger Herr sei. Der Bischof
beanspruchte die Landesherrschaft und wollte nach
dem Grundsatz «cuius regio, eius religio» vorgehen.
Es folgten langwierige Verhandlungen — Bischofszell
wurde vorlaufig ausser Acht gelassen — bis hin zum
Vorschlag, den Reformierten eine eigene Kirche aus-
serhalb der Gemarkungen der Stadt zu bauen, zuletzt
vorgesehen in Steineloh. Bischof Andreas starb im
November 1600, sein Nachfolger, Bischof Johann Ge-
org von Hallwyl, verfolgte die Sache nicht weiter; so
blieb alles beim Alten.™

In Wuppenau hatten der Abt von St. Gallen als
Gerichtsherr und der Komtur von Tobel als Kollator
dafur gesorgt, dass die Zahl der Katholiken zunahm
und die Messe wieder eingefiihrt werden konnte.

38

1562 wurde das Pfrundvermdogen vertraglich unter
die beiden Konfessionen verteilt, und zwei Jahre spa-
ter bekamen die Katholiken einen eigenen Pfarrer.
1567 wollten die Evangelischen keinen eigenen Pfar-
rer mehr haben, «weder gesotten noch gebraten»,
man soll nach der Messe zusammenlauten, dann ka-
men sie zur Predigt des katholischen Pfarrers; nur an
den Nachheiligtagen von Weihnachten, Ostern und
Pfingsten sollte der reformierte Pfarrer von Bussnang
kommen, predigen und das Abendmahl halten. Es
muss aber dennoch immer wieder Anstdnde gege-
ben haben. Trotzdem begehrten die Evangelischen
aber auch 1628 keinen eigenen Pfarrer. Von 1651 an
gingen sie nur noch an den Nachfeiertagen in Wup-
penau zur Kirche; der zustandige evangelische Pfarrer
war in Bussnang. Nach dem Friedensschluss von
1712 setzten Zurich und Bern wieder einen evangeli-
schen Pfarrer in Wuppenau ein, bis 1714 die evange-
lische Kirche in Schénholzerswilen gebaut wurde; nur
die Nachfeiertage blieben.'

Als der Gerichtsherr von Gachnang, Kaspar Ludwig
von Heidenheim, 1583/84 in der Kirche einen Altar
aufrichten wollte, widersetzten sich die Reformierten
mit Erfolg. 1607 errichtete der neue Gerichtsherr,
Hektor von Beroldingen, auf seinem Grund und Bo-
den beim Schloss eine Kapelle, ohne von der Forde-
rung nach einem Altar in der Kirche abzugehen. Den
Katholiken blieb die Bentitzung der Kirche weiterhin
versagt, sie mussten sich mit der Schlosskapelle be-
gnigen.™

Die letzte Pfarrkirche, in der der katholische Gottes-
dienst wieder eingefuhrt wurde, war Aadorf dank des
Einsatzes der Abtissin Magdalena Hoppeler von Tani-

149 Nach Kuhn I; Sulzberger, Gegenreformation; siehe auch An-
hang 3.

150 Kuhn I/1, S. 26-27.

151 Sulzberger, Gegenreformation Il, S. 97-135.

152 Zum Ganzen: Kuhn I/2, S. 168-172; siehe auch Sulzberger,
Gegenreformation I, S. 100-101.

153 Stosser, S. 8-13 und 105-109.



kon. Dies hatte zwar schon ihre Vorgangerin geplant,
doch musste sie wegen des heftigen Widerstands
den Plan aufgeben; die Kollatur der Pfarrei stand
Zurich zu. Nach einem neuerlichen Rickschlag mar-
schierten am Montag, dem 23. August 1627, samtliche
katholischen Manner und Jungmdnner vor den Ge-
sandten der sieben Orte in Frauenfeld auf, die nun bis
Donnerstag verhandelten. Um drei Uhr fiel gegen
den Widerstand Zurichs der positive Entscheid, und
bereits am folgenden Tag, dem Oktavtag des hl.
Bernhard, wurde der Altar aufgemauert und ein
feierlicher Gottesdienst gehalten. Den katholischen
Orten oblag es, die Pfarrei abwechslungsweise zu
besetzen. '

Hingegen scheiterte der Versuch der Wiederein-
fhrung des katholischen Gottesdienstes in Lustdorf.
Die Auseinandersetzungen um dieses Vorhaben dau-
erten von 1638 bis 1651 und brachten die Eidgenos-
senschaft an den Rand des Krieges. Schliesslich kam
es durch Vermittlung der unbeteiligten Orte zu einer
Einigung. Lustdorf blieb ausschliesslich reformiert,
hingegen das vom Streit unberiihrte Heiligkreuz aus-
schliesslich katholisch.™®

Schwierigkeiten anderer Art ergaben sich fur die
Kollatoren wegen der Aufteilung der Pfrinde auf
zwei Pfarrer, besonders dort, wo keine Kaplanei-
oder Frihmessstiftung bestand. Weil das Kloster Fi-
schingen finanziell nicht besonders gut dastand, ver-
ordneten die finf Orte, dass die Pradikanten Au und
Bettwiesen zu verlassen hatten, und bald musste
auch Bichelsee von Dussnang aus versorgt werden,
«eine bis heute lastige Filiale», so Sulzberger anno
1874"* (das Filialverhaltnis besteht heute noch). 1588
wurde nach langwierigen Auseinandersetzungen
entschieden, dass der reformierte Pfarrer von Salm-
sach auch Romanshorn zu versehen habe."’

Das Toggenburg war im Landfrieden nicht einge-
schlossen. Diesbezlglich und beziglich der Land-
schaften stdlich des Rickens hiess es: «Desglichen be-
halten wir uns vor (diese Landschaften) so unser Eid-

genossen von Zurich nltzit angand noch verwandt
sind, daB sy in diesem Frieden auch usgeschlossen sin
und nit begriffen sin sollend. Doch daB3 nach Gnaden
und Zimlichkeit mit ihnen gehandelt wird mit Straff
oder mit Recht.»"®Die Toggenburger hatten sich von
der Herrschaft des Abtes losgekauft, 1532 wurde sie
provisorisch wieder errichtet, aber erst 1538 der end-
gultige Landfrieden geschlossen und den Katholiken
gestattet, die Messe wieder einzufthren. Bis dahin
hatten die reformierten Toggenburger die Aufstel-
lung der Altdre verhindert. Noch war der letzte Wi-
derstand nicht Gberwunden, erst ab 1541 entstan-
den Pfarreien im unteren Toggenburg. Aber von
Wattwil bis Wildhaus, St. Johann ausgenommen, war
bis ins letzte Viertel des Jahrhunderts keine Messe.
Um die Jahrhundertwende hatten sich tGberall wieder
katholische Pfarreien gebildet."™

Wie im Thurgau galt der Landfrieden auch fur das
Rheintal. Bald wurde die Messe wieder eingefihrt.
Ammann Vogler musste das Land verlassen und fr
den Schaden beim Bildersturm in Oberriet bezah-
len.'™®

In der Stadt St. Gallen hingegen verbot der Rat
1532, an der «papstlichen Opfermesse» in der Kloster-
kirche oder in der Umgebung teilzunehmen; als sich
nicht alle daran hielten, wurde der Besuch der Messe bis
zum Gebrauch von Weihwasser bei einer Strafe von
10 Schilling untersagt und bestraft, wer katholische
Handlungen des Nachbarn nicht anzeigte.®

154 Gwiggen, S. 80-81.

155 Sulzberger, Gegenreformation Il, S. 135-158.

156 Sulzberger, Gegenreformation |, S. 73.

157 Ebd., S. 106.

158 von Arx 3, S. 13, Anm. b. Das Toggenburg stand nur mit
Schwyz und Glarus im Landrecht.

159 Ebd., S. 37-43 und 52; Thirer, S. 461.

160 von Arx 3, S. 17-19; Thurer, S. 459.

161 Thurer, S. 464-465.

39



3 Wiedererrichtung der Kapitel

Da Abt Diethelm in den Pfarreien der Alten Land-
schaft sofort wieder den Gottesdienst eingefthrt
hatte, konnte sich bald wieder das Dekanat St. Gallen
zusammen mit Appenzell und den ennetrheinischen
Pfarreien Hochst und Lustenau bilden; spater kamen
auch rheintalische und thurgauische Pfarreien hinzu.
Bereits 1534 wurde der Kapitelfonds zwischen dem
katholischen Kapitel und der reformierten Synode
St. Gallen geteilt.'® Erster Dekan wurde Pfarrer Diepold
Huter, der inzwischen wieder nach Appenzell zurlick-
gekehrt war.'®

Das Dekanat Frauenfeld hatte nicht nur alle zUr-
cherischen Pfarreien verloren, sondern auch die meis-
ten thurgauischen; bis 1540 war nur in Frauenfeld
und Wangi wieder Gottesdienst. Besser war die Si-
tuation im Dekanat Steckborn. Zwar fielen auch hier
die zurcherischen Pfarreien weg, doch bereits 1540
war in sieben Pfarreien die Messe wieder eingefuhrt;
in den 1540er-Jahren hatte sich das Kapitel wieder
gebildet: Ein erstes Lebenszeichen ist ein Katalog, in
dem im 16. und 17. Jahrhundert verstorbene Kapitu-
lare aufgezeichnet wurden, soweit sie noch eruiert
werden konnten. Hier wird als erster Kammerer ge-
nannt Johann Michael Ammann, der von 1541 bis
1552 Pfarrer in Herdern war; der erste bekannte De-
kan ist Andreas Fasslin, der 1579 und 1586 als Pfar-
rer von Frauenfeld erwahnt wird.'"® Das Kapitel
nannte sich «Capitulum Steckboren», wie auch noch
in den Statuten von 1613, wo Uberdies die Kapitulare
aufgezahlt sind: elf aus dem Dekanat Steckborn, nur
einer aus dem Dekanat Frauenfeld: der Pfarrer von
Frauenfeld.'® Erst spater, schon in den Statuten von
1647, kommt der Doppelname auf: «Statuta uni-
torum Capitulorum Frauenfeld et Stekborn anno
1647»'% oder auch «Capitulum unitumy».

Ob sich im Dekanat Wil die wenigen Pfarrer der
Alten Landschaft und einige thurgauische schon vor
1540 zu Kapiteln versammelt hatten, ist ungewiss,

40

doch hat sich nach 1540, als der Gottesdienst in eini-
gen toggenburgischen Pfarreien eingefuhrt war, das
Kapitel wahrscheinlich wieder gebildet.

4 Kloster

Die katholischen Orte bemiihten sich sehr, die Kloster
wieder zu neuem Leben zu erwecken, desgleichen
auch der Abt von St. Gallen. Das wichtigste der Méan-
nerkléster, St. Gallen, war nicht nur wiederherge-
stellt, sondern widmete sich auch der inneren Re-
form.'® Hingegen war das Kloster St. Johann im Tog-
genburg kaum mehr lebensfahig. 1555 gelang es Abt
Diethelm Blarer hinter dem Riicken des Konstanzer
Bischofs, das Kloster durch die rémische Kurie inkor-
porieren zu lassen; es wurde in ein st. gallisches Prio-
rat umgewandelt."® Im Thurgau kehrten die Chor-
herren von Kreuzlingen bald wieder zurick, die
Kartause Ittingen hatte durch ihren Schaffner ber-
lebt. Das Kloster Fischingen aber konnte erst 1540
wiederhergestellt werden; die funf Orte setzten den
St. Galler Konventualen Markus Schenkli als Abt ein,
der sich sofort bemihte, in den Kollaturpfarreien den
Gottesdienst wieder einzufthren. Anfangs der
1550er-Jahre zahlte der Konvent fiinf Ménche.'® Fur
die Kapuziner wurden neue Kldster gegriindet: 1587
in Appenzell, 1595 in Frauenfeld, 1653 in Wil.'"®

Bei den Frauenkldstern kehrten die exilierten Do-
minikanerinnen sofort wieder nach St. Katharinental
zurlick. Von Bedeutung fur die Zisterzienserinnen im

162 Sulzberger, Kapitel St. Gallen, S. 169.

163 Appenzeller Geschichte, S. 399.

164 StATG Bd 1'00°0, 1, S. 8-9; Kuhn I/1, S. 185 (Herdern);
Kuhn I/1, S. 155; Vasella, S. 77 (Frauenfeld).

165 So in den beiden Exemplaren im BiASO A 2332.

166 StATG Bd 1'00°0, 0.

167 HS I/, S.1219-1220.

168 Ebd., S. 1405.

169 Ebd., S. 697.

170 HS 172, S. 949-950.



Thurgau war die Wiederherstellung des Klosters
Magdenau: 1532 trat es wieder in seine Rechte ein
und bekam eine Abtissin."”" Als das leere Kloster Ta-
nikon 1548 wiederhergestellt werden sollte, stimmte
die Tagsatzung der Ernennung der Magdenauer Zis-
terzienserin Sophia von Grit zuerst als Schaffnerin,
dann als Abtissin, zu."? In Feldbach hatte die Abtissin
wadhrend der Reformation stand gehalten, aber nach
ihrem Tod 1544 blieb die Stelle verwaist, bis sie 1549
wiederum von einer Schwester aus Magdenau, Afra
Schmid, Gbernommen wurde.'” Langer ging es mit
dem abgebrannten Kloster Kalchrain. 1540 war noch
eine Klosterfrau dort, die wirtschaftlichen Verhalt-
nisse waren aber schlecht. Nach deren Besserung
wurde 1562 Katharina Schmid, die Schwester der
Feldbacher Abtissin, eingesetzt, die vorher Konventu-
alin in Feldbach gewesen war. Erst 13 Jahre spater, nach
dem Wiederaufbau der Kirche und des Klosters, konnte
sie zwei Frauen aufnehmen.” In Minsterlingen waren
zwar noch einige Frauen, aber zur eigentlichen Wie-
derherstellung kam es erst 1549: Drei Benediktinerin-
nen aus Engelberg zogen ein, und so wurde aus dem
Augustinerinnen- ein Benediktinerinnenkloster."”
Weitaus schwieriger war die Wiederherstellung des
Klarissenklosters Paradies. Auch hier waren noch ei-
nige Schwestern. Nach langem Streit zwischen
Schaffhausen und Diessenhofen kam es unter Mit-
wirkung der fur den Thurgau zustandigen Orte zu ei-
ner Ubereinkunft, in deren Folge 1578 das Kloster
wiederbelebt werden konnte; eine Schwester des al-
ten Klosters hat den Neubeginn noch erlebt."” In St.
Gallen mussten die Dominikanerinnen von St. Katha-
rina die Stadt verlassen, sie liessen sich 1561 auf dem
Nollenberg nieder, zogen 1601 nach Wil und verei-
nigten sich dort mit dem Kloster gleichen Namens.'”
Von den Schwesternhdusern tberlebten die meisten
die Reformation; um 1600 wurden sie zu Kapuzine-
rinnen.'”®

5 Reform
5.1 Konzil von Trient und Di6zesansynode

Die Reformation hatte Ubelstdnde in der katholi-
schen Kirche aufgezeigt, und eine Reform war drin-
gend notig; mit der Wiederherstellung von Pfarreien
und Klostern war es daher nicht getan. Den Weg zur
Reform wies das Konzil von Trient, das sich in drei Pe-
rioden von 1545 bis 1563 versammelt hatte und des-
sen Reformdekrete nun umgesetzt werden sollten.'”
Kardinal Mark Sittich von Hohenems, im Oktober
1561 als 28-Jahriger zum Bischof von Konstanz ge-
wahlt, was er fast dreissig Jahre blieb, war aber nicht
ein Mann der Reform.'® Kaum Bischof, ernannte ihn
sein pdpstlicher Onkel Pius IV. (1559-1565) zum Lega-
ten am Konzil. 1566 ermahnte ihn Papst Pius V.
(1566-1572), seine Ditzese zu visitieren — ohne Er-
folg. Aber auf Dréangen des Papstes hin eréffnete er
in Konstanz die Didzesansynode, die vom 1. bis 5.
September 1567'®' dauerte mit dem Ziel, die Be-
schlisse von Trient fir das Bistum umzusetzen. Der

171 HS W3, S. 772-773.

172 Ebd., S. 922; Gwiggen, S. 74-75.

173 Ebd., S. 639; Gwiggen, S. 55.

174 Ebd., S. 743-744; Gwiggen, S. 31-32.

175 Kuhn lll, S. 268.

176 Ebd., S. 345-350.

177 von Arx 3, S. 304-307; HS I/2, S. 945.

178 HS 112, S. 950-951 und 1059: Appenzell, Grimmenstein,
Notkersegg, Pfanneregg/Wattwil, Wonnenstein; die Kapuzi-
nerinnen von Hundtobel und Steinertobel vereinigen sich
und ziehen 1616 nach Rorschach, um sich 1905 in Tibach
niederzulassen; fur viele Thurgauer Pfarreien liefern sie die
Hostien; siehe Karte 3.

179 LThK3 10, Sp. 225-231.

180 Lebenslauf in HS /2, S. 401-409; BvK 1, S. 396-402.

181 HS I/2, S. 403-405; Sambeth, J. G.: Die Constanzer Synode
vom Jahre 1567, in: FDA 21 (1890), S. 51-159; Sambeth be-
schreibt ausfihrlich den Verlauf der Synode und fasst deren
Beschliisse zusammen, er verteidigt Kardinal Hohenems
und zollt ihm héchstes Lob!

41



Bischof reiste aber schon im Oktober nach Rom
zurlck und bestdtigte von dort aus im April 1568 die
neuen Synodalstatuten. Nur noch ein einziges Mal
kam er in sein Bistum. Immerhin gab er im Zug der
Reform den Auftrag, einige liturgische Blcher neu
aufzulegen.'® Die genannte Synode, eine festliche
Versammlung, hatte tatsachlich die Konzilsbe-
schlisse umgesetzt, aber die Abwesenheit des
Bischofs und verschiedene Widerstande vereitelten
die Durchfuhrung der ReformbeschlUsse.'®® Weil die
Synode kaum Auswirkungen hatte, ertbrigt sich eine
Darstellung ihrer Beschliisse.

5.2 Borromaus und Bonhomini

Den wichtigsten Anstoss zu einer durchgreifenden
Reform gab Karl Borromadus, Bischof von Mailand, ein
Vetter des Bischofs Mark Sittich. Er kam 1570 in die
Eidgenossenschaft und besuchte im gleichen Jahr
auch das Kloster St. Gallen.’™ Auf ihn geht der Vor-
schlag zurtick, einen Nuntius oder Visitator in die Eid-
genossenschaft zu senden. So kam 1579 fir zwei
Jahre Giovanni Francesco Bonhomini, Bischof von
Vercelli, in die Eidgenossenschaft.'® Gegen dessen
Strenge — er verlangte unter anderem, alle Konkubi-
nen seien innerhalb acht Tagen fortzuschicken —
lehnte sich die Geistlichkeit des Vierwaldstatter Kapi-
tels unter Fihrung Dekan Heinrich Heils auf.'® Wi-
derstand zeigte sich auch in unserer Gegend: Wie
Bonhomini den Pfarrern von Waldkirch und Lenggen-
wil befahl, ihre Konkubinen zu verlassen, sagten sie,
niemand habe ihnen zu befehlen ausser dem Landes-
herrn.'® Abt Joachim Opser, sehr um die Reform
bemuht, mahnte Bonhomini bei seiner mehrtagigen
Visitation in St. Gallen zur Vorsicht, damit er nicht An-
lass zu einer Aufruhr gegen sein Kloster und die ka-
tholische Religion Uberhaupt gabe; er solle beden-
ken, dass er nicht in Italien und in rein katholischen
Gegenden weile; der Papst aber verwies dem Abt
streng diese Mahnung.'®®

42

1579 versammelte Bonhomini den Seelsorgekle-
rus des Stiftsgebietes und erliess ein Reformdekret,
das eine Grundlage fir die spateren Erlasse der St.
Galler Abte ist'™®: «Decreta et constitutiones»'® fiir
den dem Abt unterstellten Klerus.

Darin geht es zuerst um das Aussere der Geistli-
chen von Kopf bis Fuss: Die Haare durften nicht tber
die Mitte der Ohren gehen und auch nicht zu lockig
sein, der Bart sei abzurasieren, zu tragen seien das Bi-
ret, schwarze Kleider und Schuhe. Das Dekret unter-
sagt die Jagd, das Halten von Jagdhunden und das
Tragen von Waffen. Wenn der Geistliche unter Hare-
tikern gehe, durfe er zwar Waffen tragen, aber nur
kurze. Wirtshauser seien zu meiden, ausser unter-
wegs, wenn es notwendig sei. An o&ffentlichen
Mahlern solle er nicht teilnehmen, sei es aber wegen
der Verwandtschaft und aus Pietat notig, habe er be-
scheiden zu sein und ntichtern zu bleiben. Einer, der
sich betrinke, zahle 20 Kronen Busse, beim zweiten
Mal komme er in den Kerker. Sei er mit anderen zu-
sammen, durfe er keine Witze erzahlen oder lacherli-
che Wérter gebrauchen, noch viel weniger verlet-
zende und obszéne. Weltliche Geschéfte seien ver-
boten. Strikte sei alles zu beachten, was bereits ein-
gefiihrt sei «in omnibus DD Helvetiorum pagis atque
in Thurgaudia»: Wer das Verbot des Konkubinats
Ubertrete, werde suspendiert und bezahle 20 Kronen
Busse, beim zweiten Mal 50 Kronen, beim dritten Mal

182 HS 172, S. 405-408.

183 Ebd., S. 517-519.

184 Schwegler, S. 201-203.

185 Ebd., S. 203-204.

186 1570 stellte Heil, Pfarrer von Altdorf, Karl Borromdus seine
Kinder vor: «Das sind die Kinder, die mir der Herr geschenkt
hat» (Schwegler, S. 202), spater aber arbeitet er doch mit
Bonhomini zusammen (Vasella, S. 10).

187 von Arx 3, S. 257.

188 Vasella, S. 31.

189 Duft, S. 99.

190 StiASG Rubr. 33, Fasc. 1; ebenso aufgenommen in die
«Summa» von 1774.



verliere er sein Beneficium und musse ins Exil gehen. Als
Haushalterin sei nur erlaubt die Mutter, die Grossmutter,
die Tante, die Schwester, die Schwadgerin oder eine
Uber 50-jahrige Frau. Gemahnt wird, das Brevier zu
beten, jeden Sonn- und Feiertag die Messe zu lesen,
sei er Pfarrer, dann auch drei Mal in der Woche. Zu
predigen habe er jeden Sonn- und Feiertag; sei er
dazu nicht fahig, soll er aus einem bewahrten Buch
oder dem Katechismus vorlesen. Dem Volk habe er
den Gehorsam gegen die Kirche und den Apostoli-
schen Stuhl und den eifrige Sakramentenempfang
nahe zu bringen. Fleissig besuchen soll er die Kranken
und dafur sorgen, dass niemand ohne die Sterbe-
sakramente sterbe. Jeden Sonntag nach dem Essen
hatten die Glocken zu lauten, um die Kinder in der
Kirche zum Unterricht nach dem kleinen Katechismus
des Canisius zu versammeln. Schliesslich werden die
fur den Seelsorger notwendigen Bicher aufgezanhlt.

5.3 Die Visitation von 1586

Die Ditzesanstatuten hatten Bischof Mark Sittich ver-
pflichtet, alle zwei Jahre das Bistum visitieren zu las-
sen, was aber nicht geschah. Nur Weihbischof Wurer
besuchte mehrere Male die Innerschweiz vor allem als
Firmspender; dadurch kam er auch mit dem Klerus in
Kontakt. Visitationen im engern Sinn fihrte er in Stud-
deutschland und in Appenzell durch.”' Im Méarz 1586
verlangte der Rat von Luzern von Bischof Mark Sit-
tich, ins Bistum zurlckzukehren und eine allgemeine
Reform durchzuftihren, und drohte, andernfalls ei-
nen Koadjutor zu bestellen und die bischéflichen Ein-
kiunfte aus dem Thurgau zu beschlagnahmen. So
kam es im selben Jahr zu einer grossangelegten Visi-
tation; von ihr berichten die «Acta visitationis per Hel-
vetiam anno domini 1586»." Sie wurde begonnen
im Juni und durchgefahrt von Wolfgang Pyringer, der
1579 in den Dienst Bonhominis trat.'” Insgesamt be-
suchte der Visitator rund 130 Pfarreien und Kolle-
giatsstifte mit etwa 230 Priestern. Sein Weg fihrte

von Konstanz durch den nérdlichen Thurgau Uber
Zurzach in die Innerschweiz, auf dem Ruckweg kam
er nochmals durchs Toggenburg in den Thurgau und
kehrte tber Bischofszell nach Konstanz zurtick. In un-
seren Dekanaten visitierte er 21 Pfarreien mit 32
Geistlichen, aber mit Ausnahme von Wil und Nieder-
blren keine Pfarrei der Alten Landschaft.'™

Das Ergebnis der Visitation in unseren Dekanaten:
23 Geistliche sind keine Konkubinarier und waren es
nie. Der Pfarrer von Lommis hat vier Kinder — eines ist
gestorben —, der in Sirnach auch vier, jener in Gantersch-
wil zwei. Konkubinarier ohne Kinder trifft Pyringer an
in Mosnang und Butschwil, ebenso bei einem Kano-
niker in Bischofszell, der aber erklart, er brauche we-
gen seiner korperlichen Gebrechlichkeit jemanden,
der fur ihn sorge. Andere Pfarrer sind friher Konku-
binarier gewesen, so der Pfarrer von Rickenbach mit
einem Kind; ein Kanoniker in Bischofszell, der friher
Pfarrer in Arbon war, hatte von seiner verstorbenen
Konkubine acht Kinder, von denen zwei (iberlebten. Der
Pfarrer von Heiligkreuz hat seiner Konkubine mit fiinf
Kindern eine Stunde weit entfernt ein Haus gekauft.

Da in den Berichten oftmals angegeben ist, wer den
Haushalt besorgt — Mutter, Schwester, Verwandte,
tber 50-Jahrige — kann vermutet werden, dass bei
jungeren Haushalterinnen von vornherein der Ver-
dacht des Konkubinats bestand. Andererseits meinte
der Innerschweizer Klerus bei seiner Beschwerde an
den Nuntius, «selbst ein 50-jahriges Weib wirde sich,
entgegen der Meinung des Nuntius, der Wollust nie-
mals enthalten».” Es mag wahrscheinlich mit den
wahlweise besuchten Pfarreien zusammenhangen,
dass die Zahl der Konkubinarier in unserem Gebiet
gemessen am Durchschnitt aller besuchten Pfarreien
eher klein war: Von den insgesamt etwa 230 visitier-

191 Vasella, S. 5-7.

192 Ebd., S. 13; Visitationsprotokoll, S. 75-179.
193 Vasella, S. 17-22.

194 Vasella, S. 75-78 und 173-179.

195 Ebd., S. 34.

43



ten Priestern waren etwas mehr als zwei Drittel Kon-
kubinarier oder sind es gewesen. Auch der Abt von
St. Gallen musste «aus Mangel an Geistlichen viel
durch die Finger sehen»; 1579 zahlte man im Stifts-
gebiet «noch zwanzig Pfarrherren, welche Beyschla-
ferinnen hatten».' Der Visitator befahl jeweils den
betroffenen Geistlichen, ihre Konkubinen innerhalb
Monatsfrist zu entlassen. Ob das immer geschah, ist
zweifelhaft, meldete doch Dekan Fasslin von Frauen-
feld-Steckborn um 1597 in einem Bericht, die Priester
hatten ihre Konkubinen weggewiesen, doch wisse er
nicht, ob sie zurlickgerufen wurden.'”” Eine weitere
Frage ging der Herkunft nach. Bei den Pfarrern von
Oberhelfenschwil und Niederbiren waren schon die
Vater Priester, ein St. Galler Konventuale war Vater
der Pfarrer von Lommis und Mosnang. Bei etlichen
Geistlichen wird bemerkt, sie hatten wenig studiert,
wiurden die Absolutionsformel nicht kennen. Auch
fuhrten nicht alle die vorgeschriebenen Pfarrbucher.
Einmalig scheint der Fall des Pfarrers von Steckborn
gewesen zu sein: Bei der Ankunft des Visitators war
er so betrunken, dass er erst am andern Tag befragt
werden konnte. Pyringer verteilte aber nicht nur Tadel,
sondern auch Lob und nannte vorbildliche Geistliche:
unter anderen Dekan Fasslin, ein Mann massvollen Le-
bens, fortgeschrittenen Alters, wirdig und bescheiden.

5.4 Charta visitatoria

Der erste Bischof, der sich, auch mit Harte, der Re-
form annahm, war seit 1589 Kardinal Andreas von
Osterreich'®, ein Habsburger aus morganatischer Ehe
und Bischof von Brixen und Statthalter aller ober- und
vordergsterreichischen Lander. Allerdings war er kein
Bischof im Sinn des Tridentinums, denn er liess sich
nie zum Priester weihen. Er gab Rituale und Brevier
neu heraus sowie ein «Catholisch Gesangbuchlein».

Sein entscheidender Beitrag zur Reform aber war
die 1591 erlassene «Charta visitatoria».'® Massnahmen
zur Wiederherstellung der Rechte des Bischofs neh-

44

men einen grossen Teil der Charta ein. Die Visitation
von 1586 hatte z. B. gezeigt, dass die Kurie noch kei-
neswegs Uber den Klerus verfligen konnte. Bei man-
chen stellte sich heraus, dass sie sich nicht in Kon-
stanz weihen liessen, zu jung geweiht wurden oder
keine bischofliche Beauftragung hatten. Die Charta
wendet sich daher gegen die Eigenmachtigkeit der
Kollatoren bei der Einstellung der Pfarrer, ebenso ge-
gen jene Geistlichen, die ihre Stelle ohne Kenntnis der
Kurie annahmen oder wechselten. Es ging dem Bi-
schof aber ebenso um die Reform des Klerus: Ernst-
haft werden die Geistlichen ermahnt, wahrend der
Messfeier nicht zu lachen, herumzuspringen, zu
schwatzen, den Gesang zu Uberstlrzen. Das Brevier
soll taglich unverkirzt gebetet und wenigstens ein-
mal im Monat gebeichtet werden. Auch seien die
Glaubigen zum oftmaligen Empfang der Sakramente
einzuladen. Die Freizeit sei zu verbringen mit Studium
und andern frommen Verrichtungen. Der Aufzahlung
der notwendigen Biicher ist kleiner als bei Bonho-
mini. Am friihen Sonntagnachmittag habe der Pfarrer
Katechismusunterricht zu erteilen dergestalt, dass die
Kinder den kleinen Katechismus des Canisius aus-
wendig lernen kénnten. Die Sakramente durften nur
denen gespendet werden, die zum katholischen
Glauben stiinden. Die Pfarrer sollten oft die Kranken
besuchen, ihnen auch die Krankensalbung spenden,
die ausser Ubung gekommen sei. Ahnlich wie Bon-
homini geht Andreas mit den Konkubinariern um.
Getadelt wird, dass die Geistlichen zu oft an Gast-
mahlern teilnehmen; wenn sie eine Einladung trotz-
dem annehmen mudssten, sollten sie nicht mit den
Bauern herumlarmen, sich betrinken, im Reigen tan-
zen, Streit hervorrufen und spielen. Das Verbot der

196 von Arx 3, S. 256-257.

197 Vasella, S. 77, Anm. 5.

198 Lebenslauf in HS I/2, S. 412-416; BvK 1, S. 401-403.

199 StiASG Rubr. 37, Fasc. 3; eine kommentierende Zusammen-
fassung bei Keller, Erwin: Die «Charta visitatoria» des Kardi-
nals Andreas von Osterreich, in: FDA 102 (1982), S. 17-30.



Jagd wird eingescharft. Die Kleidung soll einfach sein,
vor Geiz und Habsucht habe der Geistliche sich zu hi-
ten; sein ganzes Leben solle dem Volk Beispiel der
Massigung und des reinen Wandels sein.

6 Katholische Pfarreien und Kirchen /
paritatische Verhiltnisse

Zwei Pfarreien ohne Vorgangerinnen im Mittelalter
sind entstanden: In Tanikon, das friher zur ztrcheri-
schen Pfarrei Elgg gehort hatte, betreute der Beichti-
ger die Katholiken der benachbarten Dorfer, sodass
sich eine Pfarrei bilden konnte.** Unter dem neuen
katholischen Gerichtsherrn kam 1584 ein Priester
nach Berg, einer Filiale von Sulgen mit einer
Frihmessstiftung, die bald Pfarrei wurde.”' An eini-
gen Orten standen je flr beide Konfessionen Kirchen
zur Verfligung. Im Kloster Kreuzlingen konnten die
Chorherren die Kirche bald allein bentitzen; die refor-
mierten Bewohner von Egelshofen und Kurzricken-
bach besuchten in Konstanz, in der Kapelle St. Jodok,
den Gottesdienst. 1548, nach dem Verlust der
Reichsfreiheit und dem Beginn der Rekatholisierung
der Stadt, wurde ihnen die ehemalige Kreuzlinger Fi-
liale Kurzrickenbach ibergeben.” 1617 liess die Ab-
tissin von Munsterlingen fur die Reformierten eine
Kirche in Scherzingen bauen, dadurch horte das Si-
multaneum in der Klosterkirche auf.*® 1645 durften
die Protestanten in Frauenfeld eine eigene Kirche in
der Stadt bauen, die Nikolauskirche wurde den Ka-
tholiken Uberlassen; die urspringliche Pfarrkirche in
Oberkirch blieb paritatisch.® Und wie schon er-
wahnt, standen auch in Gachnang zwei Gotteshauser.

Von den 48 Pfarreien hatten 21 die Kirche fur
sich, 27 teilten sie als paritadtische oder Simultan-
kirchen mit den Evangelischen.

Aber nicht nur im Thurgau waren die Simultankir-
chen haufig, sondern auch im Toggenburg und im
Rheintal: Am Ende des 18. Jahrhunderts waren im ers-

teren 14, im zweiten 6 paritatische Kirchen. In keinem
anderen Raum wie in diesem «alten Thurgau» sind in
dieser Zeit Simultankirchen in so grosser Zahl zu fin-
den. Neben diesen konfessionell gemischten Gebie-
ten standen auf reformierter Seite Appenzell Ausser-
rhoden und die Stadt St. Gallen, auf katholischer die
Alte Landschaft und Appenzell Innerrhoden.**

7 Evangelische Dekanate’*®

1531 wurde die thurgauische reformierte Synode
aufgelost, die Kapitel Frauenfeld und Steckborn blie-
ben bestehen, nur lésten sich 1614 vom letzteren die
Pfarrer von Diessenhofen und Basadingen und
schlossen sich dem ziircherischen Kapitel Stein an;
der Pfarrer von Wagenhausen gehorte zu Schaffhau-
sen. Seit 1567 mussten die Pfarrer der beiden Kapitel
Frauenfeld und Steckborn die Zircher Synode besu-
chen. Das Toggenburger Kapitel dauerte fort, die vor-
mals zu Wil gehdrenden thurgauischen Pfarreien
schlossen sich Frauenfeld an. St.Gallen verlor die
Pfarreien der Alten Landschaft, neu hinzu kamen
nach dem Fall von Konstanz die der Stadt benachbar-
ten Pfarreien. 1588 beschlossen die finf Orte und
Appenzell Innerrhoden, dass der Oberthurgau und
das Rheintal von der Synode bzw. dem Kapitel St.
Gallen zu trennen seien. So bildete sich 1590 das
oberthurgauische Dekanat, dessen Mitglieder aber
seit 1592 ebenfalls zur Zircher Synode gehorten.
1602 bildeten die Appenzeller ein eigenes Kapitel
und trennten sich 1757 endgultig von St. Gallen.

200 Kuhn I/1, 5. 310-311; QTG 4, S. 135.

201 Kuhn I/2, S. 21-22 und 25; QTG 4, S. 98.

202 Kuhn 1/2, S. 84; ebd. 1172, S. 286-287.

203 Kuhn lll, S. 269.

204 Kuhn I/1, S. 141.

205 Vgl. zum ganzen Abschnitt Karten 3 und 4.

206 Nach Sulzberger, Kapitel St. Gallen, S. 168-169 und 184;
ders., Thurg. Kapitel, S. 63-68; siehe auch Karte 5 nach Un-
terlagen in StATG Bd 150’0, 10 (1759 und 1848).

45






	Die Erneuerung der Dekanate : die Reform

