
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 138 (2001)

Artikel: Gottes Männer im Thurgau : Dekanatsorganisation, Priesterwesen und
kirchliches Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Autor: Hopp, Anton

Kapitel: 4: Die Erneuerung der Dekanate : die Reform

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV Die Erneuerurg der Dekanate: Die Reform

1 Der Zweite Landfrieden und seine Folgen

Die Landschaften des ehemaligen Archidiakonates

Thurgau standen unter Zürcher Herrschaft, nur die

Appenzeller bewahrten noch eine gewisse Selbstän-

digkeit. Die fünf inneren Orte hatten nichts mehr zu

sagen. Zwingli wollte den Krieg gegen die Inner-

schweizer, die Berner waren dagegen, auch die Zür-

eher nicht kriegsbegeistert. Dafür wurde im Mai 1531

eine Lebensmittelsperre gegen die fünf Orte verfügt,
die nun den Krieg erklärten. Es kam am 11. Oktober

zur Schlacht bei Kappel, in der die Zürcher Vorhut ge-
schlagen wurde; unter den Gefallenen war auch

Zwingli. In der zweiten Schlacht am 23./24. Oktober

erlitt das zu Hilfe geeilte Heer am Gubel nochmals

eine schwere Niederlage; Stiftshauptmann Frei fand
dabei den Tod. Im November kam es zum Zweiten

Landfrieden, der sich durch Mässigung auszeich-

net.'" Der Abt von St. Gallen wurde wieder in seine

Rechte eingesetzt und in den gemeinen Herrschaften

Thurgau und Rheintal die Wiedereinführung des ka-

tholischen Gottesdienstes ermöglicht. Die Wieder-

herstellung der Dekanate setzte die Errichtung von
Pfarreien voraus. Dies geschah in den einzelnen Ge-

bieten auf je verschiedene Weise, so dass zuerst die

Vorgänge in den einzelnen Herrschaften zu betrach-

ten sind.

2 Wiedereinführung katholischer Gottes-
dienste

In der A/fen Landschaft der Abte/' St. Ga//en war der

Abt Landesherr. Im Dezember 1531 kehrte Abt Diet-
heim Blarer nach Wil zurück, wo der katholische

Gottesdienst bereits wiederhergestellt war - die

Mehrheit der Wiler war katholisch geblieben; er
nahm am 15. Dezember zu Gossau die Huldigung der

Landschaft entgegen. Nach der Überwindung einiger
Schwierigkeiten von Seiten der Stadt konnte er das

Kloster wieder in Besitz nehmen.'" Die Gotteshaus-
leute kehrten schon bald «teils froh und willig, teils

widerstrebend» zur alten Kirche zurück"*, andere wie
die Gemeinden Gossau, Rorschach oder Waldkirch
wollten bei der Reformation bleiben."" 1534 wurde
der reformierte Kult verboten und bald überall der ka-

tholische Gottesdienst eingeführt, wenn auch noch

nicht alle Pfarreien wegen des Priestermangels be-

setzt werden konnten. Der Abt ging vor nach dem

Prinzip «cuius regio, eius religio» (wer die Herrschaft

hat, bestimmt die Religion) und verwies auf Zürich,
Bern und St. Gallen, die nach dem gleichen Prinzip
keine Katholiken duldeten. 1572 schrieb Abt Otmar
Kunz vor, alle Bewohner über 14 Jahren hätten jähr-
lieh in der Fastenzeit die Beichte abzulegen und die

Kommunion zu empfangen; wer es nicht tue, müsse

ausser Landes ziehen.""
Im Thurgau wurde der Landfrieden angewandt:

Wer den «nüwen glouben» angenommen habe,

könne dabei bleiben. Jene, die «die siben sacrament,
das ampt der helgen meß und ander Ordnung der

cristlichen kilchen ceremonia wider ufrichten und ha-

ben wellten, daß sy das ouch tuon sollen und mögen
und das selb als wol halten, als der ander teil die pre-
dicanten.» Aber kein Teil soll den andern «von des

gloubens wegen weder schmützen noch

schmähen».'"® Mitzureden hatten dabei die Gerichts-

herren, die Kollatoren, der Landvogt und die eid-

genössischen Orte. Von den weltlichen Gerichtsher-

ren kehrten die meisten wieder zur katholischen Kir-

che zurück. Bis um 1540 war in etwa der Hälfte der

späteren katholischen Pfarreien wieder Gottesdienst;
in Klingenzell und Wertbühl waren gleich wieder jene
Pfarrer eingesetzt worden, die während der Reforma-

143 Dürrenmatt, S. 209-210; von Arx 3, S. 3-10.
144 von Arx 3, S. 21-22.
145 Thürer, S. 463.
146 von Arx 3, S. 53.

147 Vgl. von Arx 3, S. 54-61.
148 Artikel II: Bühler, S. 247.

37



tion noch «widerspänig» waren. Fünf Pfarreien ent-
standen erst im folgenden Jahrhundert: Gachnang
(1605/1613 Schlosskapelle) Müllheim (1607), Leut-

merken (1607 Schloss Griesenberg, 1639 Pfarrkir-

che), Aadorf (1627).""Basadingen wurde zwar 1532

mit dem früheren Pfarrer wieder besetzt, aber nach

ihm kam wegen der geringen Zahl der Katholiken
kein Pfarrer mehr. Erst als die Katholikenzahl durch

den Einfluss des Klosters St. Katharinental wieder zu-

genommen hatte, setzte das Kloster 1630 wieder ei-

nen Pfarrer ein.'
Es gab aber auch Scbw/engke/'fen uncMuse/nan-

dersefzungen um die Einführung des Gottesdienstes

und die Benützung der Kirche. Immer wieder be-

schäftigte sich die Tagsatzung mit thurgauischen An-

gelegenheiten, und Zürich hielt ein wachsames Auge
auf das Land.

Obwohl gemäss einem Vertrag von 1537 den Re-

formierten in Arbon, Horn und Bischofszell Religions-
freiheit zugesichert worden war, wollte ab 1592 Bi-

schof Andreas von Österreich in Arbon den alleinigen
Gebrauch der Pfarrkirche durch die Katholiken durch-

setzen und den Ort rekatholisieren. Dahinter stand

die Frage, ob Arbon zum Thurgau gehöre und unter
dem Landfrieden stehe, oder ob der Bischof als Inha-

ber des hohen Gerichts alleiniger Herr sei. Der Bischof

beanspruchte die Landesherrschaft und wollte nach

dem Grundsatz «cuius regio, eius religio» vorgehen.
Es folgten langwierige Verhandlungen - Bischofszell

wurde vorläufig ausser Acht gelassen - bis hin zum

Vorschlag, den Reformierten eine eigene Kirche aus-
serhalb der Gemarkungen der Stadt zu bauen, zuletzt

vorgesehen in Steineloh. Bischof Andreas starb im

November 1600, sein Nachfolger, Bischof Johann Ge-

org von Hallwyl, verfolgte die Sache nicht weiter; so

blieb alles beim Alten."'
In Wuppenau hatten der Abt von St. Gallen als

Gerichtsherr und der Komtur von Tobel als Kollator

dafür gesorgt, dass die Zahl der Katholiken zunahm
und die Messe wieder eingeführt werden konnte.

1562 wurde das Pfrundvermögen vertraglich unter
die beiden Konfessionen verteilt, und zwei Jahre spä-

ter bekamen die Katholiken einen eigenen Pfarrer.

1567 wollten die Evangelischen keinen eigenen Pfar-

rer mehr haben, «weder gesotten noch gebraten»,

man soll nach der Messe zusammenläuten, dann kä-

men sie zur Predigt des katholischen Pfarrers; nur an

den Nachheiligtagen von Weihnachten, Ostern und

Pfingsten sollte der reformierte Pfarrer von Bussnang
kommen, predigen und das Abendmahl halten. Es

muss aber dennoch immer wieder Anstände gege-
ben haben. Trotzdem begehrten die Evangelischen
aber auch 1628 keinen eigenen Pfarrer. Von 1651 an

gingen sie nur noch an den Nachfeiertagen in Wup-

penau zur Kirche; der zuständige evangelische Pfarrer

war in Bussnang. Nach dem Friedensschluss von
1712 setzten Zürich und Bern wieder einen evangeli-
sehen Pfarrer in Wuppenau ein, bis 1714 die evange-
lische Kirche in Schönholzerswilen gebaut wurde; nur
die Nachfeiertage blieben.'"

Als der Gerichtsherr von Gachnang, Kaspar Ludwig

von Heidenheim, 1583/84 in der Kirche einen Altar
aufrichten wollte, widersetzten sich die Reformierten

mit Erfolg. 1607 errichtete der neue Gerichtsherr,
Hektor von Beroldingen, auf seinem Grund und Bo-

den beim Schloss eine Kapelle, ohne von der Forde-

rung nach einem Altar in der Kirche abzugehen. Den

Katholiken blieb die Benützung der Kirche weiterhin

versagt, sie mussten sich mit der Schlosskapelle be-

gnügen.'"
Die letzte Pfarrkirche, in der der katholische Gottes-

dienst wieder eingeführt wurde, war Aadorf dank des

Einsatzes der Äbtissin Magdalena Hoppeler von Täni-

149 Nach Kuhn I; Sulzberger, Gegenreformation; siehe auch An-

hang 3.

150 Kuhn 1/1, S. 26-27.
151 Sulzberger, Gegenreformation II, S. 97-135,
152 Zum Ganzen: Kuhn I/2, S. 168-172; siehe auch Sulzberger,

Gegenreformation I, S. 100-101.
153 Stösser, S. 8-13 und 105-109.

38



kon. Dies hatte zwar schon ihre Vorgängerin geplant,
doch musste sie wegen des heftigen Widerstands
den Plan aufgeben; die Kollatur der Pfarrei stand

Zürich zu. Nach einem neuerlichen Rückschlag mar-
schieden am Montag, dem 23. August 1627, sämtliche

katholischen Männer und Jungmänner vor den Ge-

sandten der sieben Orte in Frauenfeld auf, die nun bis

Donnerstag verhandelten. Um drei Uhr fiel gegen
den Widerstand Zürichs der positive Entscheid, und
bereits am folgenden Tag, dem Oktavtag des hl.

Bernhard, wurde der Altar aufgemauert und ein

feierlicher Gottesdienst gehalten. Den katholischen
Orten oblag es, die Pfarrei abwechslungsweise zu

besetzen.""

Hingegen scheiterte der Versuch der Wiederein-

führung des katholischen Gottesdienstes in Lustdorf.
Die Auseinandersetzungen um dieses Vorhaben dau-

erten von 1638 bis 1651 und brachten die Eidgenos-
senschaft an den Rand des Krieges. Schliesslich kam

es durch Vermittlung der unbeteiligten Orte zu einer

Einigung. Lustdorf blieb ausschliesslich reformiert,

hingegen das vom Streit unberührte Heiligkreuz aus-

schliesslich katholisch.'"

Schwierigkeiten anderer Art ergaben sich für die

Kollatoren wegen der Aufteilung der Pfründe auf
zwei Pfarrer, besonders dort, wo keine Kaplanei-
oder Frühmessstiftung bestand. Weil das Kloster Fi-

schingen finanziell nicht besonders gut dastand, ver-

ordneten die fünf Orte, dass die Prädikanten Au und

Bettwiesen zu verlassen hatten, und bald musste

auch Bichelsee von Dussnang aus versorgt werden,
«eine bis heute lästige Filiale», so Sulzberger anno
1874'" (das Filialverhältnis besteht heute noch). 1588

wurde nach langwierigen Auseinandersetzungen
entschieden, dass der reformierte Pfarrer von Salm-

sach auch Romanshorn zu versehen habe.'"
Das 7öggenburg war im Landfrieden nicht einge-

schlössen. Diesbezüglich und bezüglich der Land-

Schäften südlich des Rickens hiess es: «Desglichen be-

halten wir uns vor (diese Landschaften) so unser Eid-

genossen von Zürich nützit angand noch verwandt
sind, daß sy in diesem Frieden auch usgeschlossen sin

und nit begriffen sin sollend. Doch daß nach Gnaden

und Zimlichkeit mit ihnen gehandelt wird mit Straff
oder mit Recht.»'"Die Toggenburger hatten sich von
der Herrschaft des Abtes losgekauft, 1532 wurde sie

provisorisch wieder errichtet, aber erst 1538 der end-

gültige Landfrieden geschlossen und den Katholiken

gestattet, die Messe wieder einzuführen. Bis dahin
hatten die reformierten Toggenburger die Aufstel-

lung der Altäre verhindert. Noch war der letzte Wi-
derstand nicht überwunden, erst ab 1541 entstan-
den Pfarreien im unteren Toggenburg. Aber von
Wattwil bis Wildhaus, St. Johann ausgenommen, war
bis ins letzte Viertel des Jahrhunderts keine Messe.

Um die Jahrhundertwende hatten sich überall wieder
katholische Pfarreien gebildet.'"

Wie im Thurgau galt der Landfrieden auch für das

Rbe/'nfa/. Bald wurde die Messe wieder eingeführt.
Ammann Vogler musste das Land verlassen und für
den Schaden beim Bildersturm in Oberriet bezah-

len."°
In der Sfac/f St Ga//en hingegen verbot der Rat

1532, an der «päpstlichen Opfermesse» in der Kloster-

kirche oder in der Umgebung teilzunehmen; als sich

nicht alle daran hielten, wurde der Besuch der Messe bis

zum Gebrauch von Weihwasser bei einer Strafe von
10 Schilling untersagt und bestraft, wer katholische

Handlungen des Nachbarn nicht anzeigte."'

154 Gwiggen, S. 80-81.
155 Sulzberger, Gegenreformation II, S. 135-158.
156 Sulzberger, Gegenreformation I, S. 73.

157 Ebd., S. 106.

158 von Arx 3, S. 13, Anm. b. Das Toggenburg stand nur mit
Schwyz und Glarus im Landrecht.

159 Ebd., S. 37-43 und 52; Thürer, S. 461.
160 von Arx 3, S. 17-19; Thürer, S. 459.
161 Thürer, S. 464-465.

39



3 Wiedererrichtung der Kapitel

Da Abt Diethelm in den Pfarreien der Alten Land-

schaft sofort wieder den Gottesdienst eingeführt
hatte, konnte sich bald wieder das Dekanat Sf. Ga//en

zusammen mit Appenzell und den ennetrheinischen
Pfarreien Höchst und Lustenau bilden; später kamen
auch rheintalische und thurgauische Pfarreien hinzu.

Bereits 1534 wurde der Kapitelfonds zwischen dem
katholischen Kapitel und der reformierten Synode
St. Gallen geteilt.'® Erster Dekan wurde Pfarrer Diepold

Huter, der inzwischen wieder nach Appenzell zurück-

gekehrt war.'"
Das Dekanat Frauenfe/d hatte nicht nur alle zür-

cherischen Pfarreien verloren, sondern auch die meis-

ten thurgauischen; bis 1540 war nur in Frauenfeld

und Wängi wieder Gottesdienst. Besser war die Si-

tuation im Dekanat Sfeckbom. Zwar fielen auch hier

die zürcherischen Pfarreien weg, doch bereits 1540

war in sieben Pfarreien die Messe wieder eingeführt;
in den 1540er-Jahren hatte sich das Kapitel wieder

gebildet; Ein erstes Lebenszeichen ist ein Katalog, in

dem im 16. und 17. Jahrhundert verstorbene Kapitu-
lare aufgezeichnet wurden, soweit sie noch eruiert
werden konnten. Hier wird als erster Kammerer ge-
nannt Johann Michael Ammann, der von 1541 bis

1552 Pfarrer in Herdern war; der erste bekannte De-

kan ist Andreas Fässlin, der 1579 und 1586 als Pfar-

rer von Frauenfeld erwähnt wird.'" Das Kapitel
nannte sich «Capitulum Steckboren», wie auch noch
in den Statuten von 1613, wo überdies die Kapitulare
aufgezählt sind: elf aus dem Dekanat Steckborn, nur
einer aus dem Dekanat Frauenfeld: der Pfarrer von
Frauenfeld.'" Erst später, schon in den Statuten von
1647, kommt der Doppelname auf: «Statuta uni-

torum Capitulorum Frauenfeld et Stekborn anno
1647»'" oder auch «Capitulum unitum».

Ob sich im Dekanat W/7 die wenigen Pfarrer der

Alten Landschaft und einige thurgauische schon vor
1540 zu Kapiteln versammelt hatten, ist ungewiss.

doch hat sich nach 1540, als der Gottesdienst in eini-

gen toggenburgischen Pfarreien eingeführt war, das

Kapitel wahrscheinlich wieder gebildet.

4 Klöster

Die katholischen Orte bemühten sich sehr, die Klöster

wieder zu neuem Leben zu erwecken, desgleichen
auch der Abt von St. Gallen. Das wichtigste der Man-
nerk/ösfer, St. Gallen, war nicht nur wiederherge-
stellt, sondern widmete sich auch der inneren Re-

form.'® Hingegen war das Kloster St. Johann im Tog-

genburg kaum mehr lebensfähig. 1555 gelang es Abt
Diethelm Blarer hinter dem Rücken des Konstanzer
Bischofs, das Kloster durch die römische Kurie inkor-

porieren zu lassen; es wurde in ein st. gallisches Prio-

rat umgewandelt.'" Im Thurgau kehrten die Chor-

herren von Kreuzlingen bald wieder zurück, die

Kartause Ittingen hatte durch ihren Schaffner über-
lebt. Das Kloster Fischingen aber konnte erst 1540

wiederhergestellt werden; die fünf Orte setzten den

St. Galler Konventualen Markus Schenkli als Abt ein,

der sich sofort bemühte, in den Kollaturpfarreien den

Gottesdienst wieder einzuführen. Anfangs der
1550er-Jahre zählte der Konvent fünf Mönche.'" Für

die Kapuziner wurden neue Klöster gegründet: 1587
in Appenzell, 1595 in Frauenfeld, 1653 in Wil."°

Bei den Frauenk/ösfern kehrten die exilierten Do-
minikanerinnen sofort wieder nach St. Katharinental
zurück. Von Bedeutung für die Zisterzienserinnen im

162 Sulzberger, Kapitel St. Gallen, S. 169.

163 Appenzeller Geschichte, S. 399.

164 StATG Bd 1 WO, 1, S. 8-9; Kuhn 1/1, S. 185 (Herdern);
Kuhn 1/1, S. 155; Vasella, S. 77 (Frauenfeld).

165 So in den beiden Exemplaren im BiASO A 2332.
166 StATG Bd 1 WO, 0.

167 HS 111/1,5. 1219-1220.
168 Ebd., S. 1405.

169 Ebd., S. 697.
170 HSI/2, S. 949-950.

40



Thurgau war die Wiederherstellung des Klosters

Magdenau: 1532 trat es wieder in seine Rechte ein

und bekam eine Äbtissin."' Als das leere Kloster Tä-

nikon 1548 wiederhergestellt werden sollte, stimmte
die Tagsatzung der Ernennung der Magdenauer Zis-

terzienserin Sophia von Grüt zuerst als Schaffnerin,
dann als Äbtissin, zu.'" In Feldbach hatte die Äbtissin

während der Reformation stand gehalten, aber nach

ihrem Tod 1544 blieb die Stelle verwaist, bis sie 1549

wiederum von einer Schwester aus Magdenau, Afra

Schmid, übernommen wurde.'" Länger ging es mit

dem abgebrannten Kloster Kalchrain. 1540 war noch

eine Klosterfrau dort, die wirtschaftlichen Verhält-
nisse waren aber schlecht. Nach deren Besserung

wurde 1562 Katharina Schmid, die Schwester der

Feldbacher Äbtissin, eingesetzt, die vorher Konventu-
alin in Feldbach gewesen war. Erst 13 Jahre später, nach

dem Wiederaufbau der Kirche und des Klosters, konnte

sie zwei Frauen aufnehmen."" In Münsterlingen waren

zwar noch einige Frauen, aber zur eigentlichen Wie-

derherstellung kam es erst 1549: Drei Benediktinerin-

nen aus Engelberg zogen ein, und so wurde aus dem

Augustinerinnen- ein Benediktinerinnenkloster.'"

Weitaus schwieriger war die Wiederherstellung des

Klarissenklosters Paradies. Auch hier waren noch ei-

nige Schwestern. Nach langem Streit zwischen

Schaffhausen und Diessenhofen kam es unter Mit-
Wirkung der für den Thurgau zuständigen Orte zu ei-

ner Übereinkunft, in deren Folge 1578 das Kloster

wiederbelebt werden konnte; eine Schwester des al-

ten Klosters hat den Neubeginn noch erlebt.'" In St.

Gallen mussten die Dominikanerinnen von St. Katha-

rina die Stadt verlassen, sie liessen sich 1561 auf dem

Nollenberg nieder, zogen 1601 nach Wil und verei-

nigten sich dort mit dem Kloster gleichen Namens.'"
Von den Schwesternhäusern überlebten die meisten

die Reformation; um 1600 wurden sie zu Kapuzine-
rinnen.'"

5 Reform

5.1 Konzil von Trient und Diözesansynode

Die Reformation hatte Übelstände in der katholi-
sehen Kirche aufgezeigt, und eine Reform war drin-

gend nötig; mit der Wiederherstellung von Pfarreien

und Klöstern war es daher nicht getan. Den Weg zur
Reform wies das Konzil von Trient, das sich in drei Pe-

rioden von 1545 bis 1563 versammelt hatte und des-

sen Reformdekrete nun umgesetzt werden sollten.'"
Kardinal Mark Sittich von Hohenems, im Oktober
1561 als 28-Jähriger zum Bischof von Konstanz ge-
wählt, was er fast dreissig Jahre blieb, war aber nicht

ein Mann der Reform.'®" Kaum Bischof, ernannte ihn

sein päpstlicher Onkel Pius IV. (1559-1565) zum Lega-

ten am Konzil. 1566 ermahnte ihn Papst Pius V.

(1566-1572), seine Diözese zu visitieren - ohne Er-

folg. Aber auf Drängen des Papstes hin eröffnete er
in Konstanz die Diözesansynode, die vom 1. bis 5.

September 1567'®' dauerte mit dem Ziel, die Be-

Schlüsse von Trient für das Bistum umzusetzen. Der

171 HS III/3, S. 772-773.
172 Ebd., S. 922; Gwiggen, S. 74-75.
173 Ebd., S. 639; Gwiggen, S. 55.

174 Ebd., S. 743-744; Gwiggen, S. 31-32.
175 Kuhn III, S. 268.
176 Ebd., S. 345-350.
177 von Arx 3, S. 304-307; HS 1/2, S. 945.
178 HS I/2, S. 950-951 und 1059: Appenzell, Grimmenstein,

Notkersegg, Pfanneregg/Wattwil, Wonnenstein; die Kapuzi-
nerinnen von Hundtobel und Steinertobel vereinigen sich

und ziehen 1616 nach Rorschach, um sich 1905 in Tübach

niederzulassen; für viele Thurgauer Pfarreien liefern sie die

Hostien; siehe Karte 3.

179 LThK* 10, Sp. 225-231.
180 Lebenslauf in HS I/2, S. 401^109; BvK 1, S. 396-402.
181 HS I/2, S. 403-405; Sambeth, J. G.: Die Constanzer Synode

vom Jahre 1567, in: FDA 21 (1890), S. 51-159; Sambeth be-

schreibt ausführlich den Verlauf der Synode und fasst deren

Beschlüsse zusammen, er verteidigt Kardinal Hohenems

und zollt ihm höchstes Lob!

41



Bischof reiste aber schon im Oktober nach Rom

zurück und bestätigte von dort aus im April 1 568 die

neuen Synodalstatuten. Nur noch ein einziges Mal

kam er in sein Bistum. Immerhin gab er im Zug der
Reform den Auftrag, einige liturgische Bücher neu

aufzulegen."" Die genannte Synode, eine festliche

Versammlung, hatte tatsächlich die Konzilsbe-
Schlüsse umgesetzt, aber die Abwesenheit des

Bischofs und verschiedene Widerstände vereitelten
die Durchführung der Reformbeschlüsse.Weil die

Synode kaum Auswirkungen hatte, erübrigt sich eine

Darstellung ihrer Beschlüsse.

5.2 Borromäus und Bonhomini

Den wichtigsten Anstoss zu einer durchgreifenden
Reform gab Karl Borromäus, Bischof von Mailand, ein

Vetter des Bischofs Mark Sittich. Er kam 1570 in die

Eidgenossenschaft und besuchte im gleichen Jahr

auch das Kloster St. Gallen. Auf ihn geht der Vor-

schlag zurück, einen Nuntius oder Visitator in die Eid-

genossenschaft zu senden. So kam 1579 für zwei
Jahre Giovanni Francesco Bonhomini, Bischof von
Vercelli, in die Eidgenossenschaft. Gegen dessen

Strenge - er verlangte unter anderem, alle Konkubi-

nen seien innerhalb acht Tagen fortzuschicken -
lehnte sich die Geistlichkeit des Vierwaldstätter Kapi-
tels unter Führung Dekan Heinrich Heils auf. Wi-
derstand zeigte sich auch in unserer Gegend: Wie
Bonhomini den Pfarrern von Waldkirch und Lenggen-
wil befahl, ihre Konkubinen zu verlassen, sagten sie,

niemand habe ihnen zu befehlen ausser dem Landes-

herrn Abt Joachim Opser, sehr um die Reform

bemüht, mahnte Bonhomini bei seiner mehrtägigen
Visitation in St. Gallen zur Vorsicht, damit er nicht An-
lass zu einer Aufruhr gegen sein Kloster und die ka-

tholische Religion überhaupt gäbe; er solle beden-

ken, dass er nicht in Italien und in rein katholischen

Gegenden weile; der Papst aber verwies dem Abt
streng diese Mahnung.'®"

1579 versammelte Bonhomini den Seelsorgekle-

rus des Stiftsgebietes und erliess ein Reformdekret,
das eine Grundlage für die späteren Erlasse der St.

Galler Äbte ist'"®: «Decrefa ef consf/fuf/ones»'®° für
den dem Abt unterstellten Klerus.

Darin geht es zuerst um das Äussere der Geistli-

chen von Kopf bis Fuss: Die Haare dürften nicht über
die Mitte der Ohren gehen und auch nicht zu lockig

sein, der Bart sei abzurasieren, zu tragen seien das Bi-

ret, schwarze Kleider und Schuhe. Das Dekret unter-

sagt die Jagd, das Halten von Jagdhunden und das

Tragen von Waffen. Wenn der Geistliche unter Häre-

tikern gehe, dürfe er zwar Waffen tragen, aber nur
kurze. Wirtshäuser seien zu meiden, ausser unter-

wegs, wenn es notwendig sei. An öffentlichen
Mählern solle er nicht teilnehmen, sei es aber wegen
der Verwandtschaft und aus Pietät nötig, habe er be-

scheiden zu sein und nüchtern zu bleiben. Einer, der

sich betrinke, zahle 20 Kronen Busse, beim zweiten
Mal komme er in den Kerker. Sei er mit anderen zu-

sammen, dürfe er keine Witze erzählen oder lächerli-

che Wörter gebrauchen, noch viel weniger verlet-
zende und obszöne. Weltliche Geschäfte seien ver-
boten. Strikte sei alles zu beachten, was bereits ein-

geführt sei «in omnibus DD Helvetiorum pagis atque
in Thurgaudia»: Wer das Verbot des Konkubinats

übertrete, werde suspendiert und bezahle 20 Kronen

Busse, beim zweiten Mal 50 Kronen, beim dritten Mal

182 HS 1/2, S. 405-408.
183 Ebd., S. 517-519.
184 Schwegler, S. 201-203.
185 Ebd., S. 203-204.
186 1570 stellte Heil, Pfarrer von Altdorf, Karl Borromäus seine

Kinder vor: «Das sind die Kinder, die mir der Herr geschenkt
hat» (Schwegler, S. 202), später aber arbeitet er doch mit
Bonhomini zusammen (Vasella, S. 10).

187 von Arx3, S. 257.

188 Vasella, S. 31.

189 Duft, S. 99.

190 StiASG Rubr. 33, Fase. 1; ebenso aufgenommen in die

«Summa» von 1774.

42



verliere er sein Beneficium und müsse ins Exil gehen. Als

Haushälterin sei nur erlaubt die Mutter, die Grossmutter,

die Tante, die Schwester, die Schwägerin oder eine

über 50-jährige Frau. Gemahnt wird, das Brevier zu

beten, jeden Sonn- und Feiertag die Messe zu lesen,

sei er Pfarrer, dann auch drei Mal in der Woche. Zu

predigen habe er jeden Sonn- und Feiertag; sei er
dazu nicht fähig, soll er aus einem bewährten Buch

oder dem Katechismus vorlesen. Dem Volk habe er
den Gehorsam gegen die Kirche und den Apostoli-
sehen Stuhl und den eifrige Sakramentenempfang

nahe zu bringen. Fleissig besuchen soll er die Kranken

und dafür sorgen, dass niemand ohne die Sterbe-

Sakramente sterbe. Jeden Sonntag nach dem Essen

hätten die Glocken zu läuten, um die Kinder in der

Kirche zum Unterricht nach dem kleinen Katechismus

des Canisius zu versammeln. Schliesslich werden die

für den Seelsorger notwendigen Bücher aufgezählt.

5.3 Die Visitation von 1586

Die Diözesanstatuten hatten Bischof Mark Sittich ver-

pflichtet, alle zwei Jahre das Bistum visitieren zu las-

sen, was aber nicht geschah. Nur Weihbischof Wurer
besuchte mehrere Male die Innerschweiz vor allem als

Firmspender; dadurch kam er auch mit dem Klerus in

Kontakt. Visitationen im engern Sinn führte er in Süd-

deutschland und in Appenzell durch."' Im März 1586

verlangte der Rat von Luzern von Bischof Mark Sit-

tich, ins Bistum zurückzukehren und eine allgemeine
Reform durchzuführen, und drohte, andernfalls ei-

nen Koadjutor zu bestellen und die bischöflichen Ein-

künfte aus dem Thurgau zu beschlagnahmen. So

kam es im selben Jahr zu einer grossangelegten Visi-

tation; von ihr berichten die «Acta v/s/faf/on/s per He/-

vef/äm anno dom/h/ 7586».'® Sie wurde begonnen
im Juni und durchgeführt von Wolfgang Pyringer, der

1579 in den Dienst Bonhominis trat."" Insgesamt be-

suchte der Visitator rund 130 Pfarreien und Kolle-

giatsstifte mit etwa 230 Priestern. Sein Weg führte

von Konstanz durch den nördlichen Thurgau über
Zurzach in die Innerschweiz, auf dem Rückweg kam

er nochmals durchs Toggenburg in den Thurgau und

kehrte über Bischofszell nach Konstanz zurück. In un-
seren Dekanaten visitierte er 21 Pfarreien mit 32

Geistlichen, aber mit Ausnahme von Wil und Nieder-

büren keine Pfarrei der Alten Landschaft.""
Das frgebn/s c/er V/s/faf/on /n unseren De/canafen:

23 Geistliche sind keine Konkubinarier und waren es

nie. Der Pfarrer von Lommis hat vier Kinder - eines ist

gestorben -, der in Sirnach auch vier, jener in Gantersch-

wil zwei. Konkubinarier ohne Kinder trifft Pyringer an
in Mosnang und Bütschwil, ebenso bei einem Kano-
niker in Bischofszell, der aber erklärt, er brauche we-

gen seiner körperlichen Gebrechlichkeit jemanden,
der für ihn sorge. Andere Pfarrer sind früher Konku-
binarier gewesen, so der Pfarrer von Rickenbach mit
einem Kind; ein Kanoniker in Bischofszell, der früher
Pfarrer in Arbon war, hatte von seiner verstorbenen
Konkubine acht Kinder, von denen zwei überlebten. Der

Pfarrer von Heiligkreuz hat seiner Konkubine mit fünf
Kindern eine Stunde weit entfernt ein Haus gekauft.

Da in den Berichten oftmals angegeben ist, wer den

Haushalt besorgt - Mutter, Schwester, Verwandte,
über 50-Jährige - kann vermutet werden, dass bei

jüngeren Haushälterinnen von vornherein der Ver-

dacht des Konkubinats bestand. Andererseits meinte
der Innerschweizer Klerus bei seiner Beschwerde an

den Nuntius, «selbst ein 50-jähriges Weib würdesich,
entgegen der Meinung des Nuntius, der Wollust nie-

mals enthalten»."" Es mag wahrscheinlich mit den

wahlweise besuchten Pfarreien zusammenhängen,
dass die Zahl der Konkubinarier in unserem Gebiet

gemessen am Durchschnitt aller besuchten Pfarreien

eher klein war: Von den insgesamt etwa 230 visitier-

191 Vasella, S. 5-7.
192 Ebd., S. 13; Visitationsprotokoll, S. 75-179.
193 Vasella, S. 17-22.
194 Vasella, S. 75-78 und 173-179.
195 Ebd., S. 34.

43



ten Priestern waren etwas mehr als zwei Drittel Kon-
kubinarier oder sind es gewesen. Auch der Abt von
St. Gallen musste «aus Mangel an Geistlichen viel

durch die Finger sehen»; 1579 zählte man im Stifts-

gebiet «noch zwanzig Pfarrherren, welche Beyschlä-

ferinnen hatten». Der Visitator befahl jeweils den

betroffenen Geistlichen, ihre Konkubinen innerhalb
Monatsfrist zu entlassen. Ob das immer geschah, ist

zweifelhaft, meldete doch Dekan Fässlin von Frauen-

feld-Steckborn um 1597 in einem Bericht, die Priester

hätten ihre Konkubinen weggewiesen, doch wisse er

nicht, ob sie zurückgerufen wurden."' Eine weitere

Frage ging der Herkunft nach. Bei den Pfarrern von
Oberhelfenschwil und Niederbüren waren schon die

Väter Priester, ein St. Galler Konventuale war Vater

der Pfarrer von Lommis und Mosnang. Bei etlichen
Geistlichen wird bemerkt, sie hätten wenig studiert,
würden die Absolutionsformel nicht kennen. Auch

führten nicht alle die vorgeschriebenen Pfarrbücher.

Einmalig scheint der Fall des Pfarrers von Steckborn

gewesen zu sein: Bei der Ankunft des Visitators war
er so betrunken, dass er erst am andern Tag befragt
werden konnte. Pyringer verteilte aber nicht nur Tadel,

sondern auch Lob und nannte vorbildliche Geistliche:

unter anderen Dekan Fässlin, ein Mann massvollen Le-

bens, fortgeschrittenen Alters, würdig und bescheiden.

5.4 Charta visitatoria

Der erste Bischof, der sich, auch mit Härte, der Re-

form annahm, war seit 1589 Kardinal Anc/reas von

Ösferre/c/t, ein Habsburgeraus morganatischer Ehe

und Bischof von Brixen und Statthalter aller ober- und

vorderösterreichischen Länder. Allerdings war er kein

Bischof im Sinn des Tridentinums, denn er liess sich

nie zum Priester weihen. Er gab Rituale und Brevier

neu heraus sowie ein «Catholisch Gesangbüchlein».
Sein entscheidender Beitrag zur Reform aber war

die 1591 erlassene «Charta ws/fafona». Massnahmen

zur Wiederherstellung der Rechte des Bischofs neh-

men einen grossen Teil der Charta ein. Die Visitation

von 1586 hatte z. B. gezeigt, dass die Kurie noch kei-

neswegs über den Klerus verfügen konnte. Bei man-
chen stellte sich heraus, dass sie sich nicht in Kon-

stanz weihen Hessen, zu jung geweiht wurden oder
keine bischöfliche Beauftragung hatten. Die Charta

wendet sich daher gegen die Eigenmächtigkeit der
Kollatoren bei der Einstellung der Pfarrer, ebenso ge-

gen jene Geistlichen, die ihre Stelle ohne Kenntnis der

Kurie annahmen oder wechselten. Es ging dem Bi-

schof aber ebenso um die Reform des Klerus: Ernst-

haft werden die Geistlichen ermahnt, während der

Messfeier nicht zu lachen, herumzuspringen, zu

schwatzen, den Gesang zu überstürzen. Das Brevier

soll täglich unverkürzt gebetet und wenigstens ein-

mal im Monat gebeichtet werden. Auch seien die

Gläubigen zum oftmaligen Empfang der Sakramente

einzuladen. Die Freizeit sei zu verbringen mit Studium

und andern frommen Verrichtungen. Der Aufzählung
der notwendigen Bücher ist kleiner als bei Bonho-

mini. Am frühen Sonntagnachmittag habe der Pfarrer

Katechismusunterricht zu erteilen dergestalt, dass die

Kinder den kleinen Katechismus des Canisius aus-

wendig lernen könnten. Die Sakramente dürften nur
denen gespendet werden, die zum katholischen

Glauben stünden. Die Pfarrer sollten oft die Kranken

besuchen, ihnen auch die Krankensalbung spenden,
die ausser Übung gekommen sei. Ähnlich wie Bon-

homini geht Andreas mit den Konkubinariern um.
Getadelt wird, dass die Geistlichen zu oft an Gast-

mählern teilnehmen; wenn sie eine Einladung trotz-
dem annehmen müssten, sollten sie nicht mit den

Bauern herumlärmen, sich betrinken, im Reigen tan-

zen, Streit hervorrufen und spielen. Das Verbot der

196 von Arx 3, S. 256-257.
197 Vasella, S. 77, Anm. 5.

198 Lebenslauf in HS I/2, S. 412-416; BvK 1, S. 401-403.
199 StiASG Rubr. 37, Fase. 3; eine kommentierende Zusammen-

fassung bei Keller, Erwin: Die «Charta visitatoria» des Kardi-
nals Andreas von Österreich, in: FDA 102 (1982), S. 17-30.

44



Jagd wird eingeschärft. Die Kleidung soll einfach sein,

vor Geiz und Habsucht habe der Geistliche sich zu hü-

ten; sein ganzes Leben solle dem Volk Beispiel der

Mässigung und des reinen Wandels sein.

6 Katholische Pfarreien und Kirchen /
paritätische Verhältnisse

Zwei Pfarreien ohne Vorgängerinnen im Mittelalter
sind entstanden: In Tänikon, das früher zur zürcheri-

sehen Pfarrei Elgg gehört hatte, betreute der Beichti-

ger die Katholiken der benachbarten Dörfer, sodass

sich eine Pfarrei bilden konnte. Unter dem neuen

katholischen Gerichtsherrn kam 1584 ein Priester

nach Berg, einer Filiale von Sulgen mit einer

Frühmessstiftung, die bald Pfarrei wurde.' An eini-

gen Orten standen je für beide Konfessionen Kirchen

zur Verfügung. Im Kloster Kreuzlingen konnten die

Chorherren die Kirche bald allein benützen; die refor-

mierten Bewohner von Egelshofen und Kurzricken-

bach besuchten in Konstanz, in der Kapelle St. Jodok,

den Gottesdienst. 1548, nach dem Verlust der

Reichsfreiheit und dem Beginn der Rekatholisierung
der Stadt, wurde ihnen die ehemalige Kreuzlinger Fi-

liale Kurzrickenbach übergeben.'® 1617 liess die Ab-
tissin von Münsterlingen für die Reformierten eine

Kirche in Scherzingen bauen, dadurch hörte das Si-

multaneum in der Klosterkirche auf. 1645 durften
die Protestanten in Frauenfeld eine eigene Kirche in

der Stadt bauen, die Nikolauskirche wurde den Ka-

tholiken überlassen; die ursprüngliche Pfarrkirche in

Oberkirch blieb paritätisch. Und wie schon er-

wähnt, standen auch in Gachnang zwei Gotteshäuser.

Von den 48 Pfarreien hatten 21 die Kirche für
sich, 27 teilten sie als par/fäf/sc/te oder Simultan-
kirchen mit den Evangelischen.

Aber nicht nur im Thurgau waren die Simultankir-

chen häufig, sondern auch im 7oggenburg und im

Röe/nfa/: Am Ende des 18. Jahrhunderts waren im ers-

teren 14, im zweiten 6 paritätische Kirchen. In keinem

anderen Raum wie in diesem «alten Thurgau» sind in

dieser Zeit Simultankirchen in so grosser Zahl zu fin-
den. Neben diesen konfessionell gemischten Gebie-

ten standen auf reformierter Seite Appenzell Ausser-

rhoden und die Stadt St. Gallen, auf katholischer die

Alte Landschaft und Appenzell Innerrhoden.

7 Evangelische Dekanate®

1531 wurde die thurgauische reformierte Synode

aufgelöst, die Kapitel Frauenfeld und Steckborn blie-
ben bestehen, nur lösten sich 1614 vom letzteren die

Pfarrer von Diessenhofen und Basadingen und
schlössen sich dem zürcherischen Kapitel Stein an;
der Pfarrer von Wagenhausen gehörte zu Schaffhau-

sen. Seit 1567 mussten die Pfarrer der beiden Kapitel
Frauenfeld und Steckborn die Zürcher Synode besu-

chen. Das Toggenburger Kapitel dauerte fort, die vor-
mals zu Wil gehörenden thurgauischen Pfarreien

schlössen sich Frauenfeld an. St. Gallen verlor die

Pfarreien der Alten Landschaft, neu hinzu kamen

nach dem Fall von Konstanz die der Stadt benachbar-

ten Pfarreien. 1588 beschlossen die fünf Orte und

Appenzell Innerrhoden, dass der Oberthurgau und
das Rheintal von der Synode bzw. dem Kapitel St.

Gallen zu trennen seien. So bildete sich 1590 das

oberthurgauische Dekanat, dessen Mitglieder aber
seit 1592 ebenfalls zur Zürcher Synode gehörten.
1602 bildeten die Appenzeller ein eigenes Kapitel
und trennten sich 1757 endgültig von St. Gallen.

200 Kuhn 1/1, S. 310-311; QTG 4, S. 135.

201 Kuhn I/2, S. 21-22 und 25; QTG 4, S. 98.
202 Kuhn I/2, S. 84; ebd. Ii/2, S. 286-287.
203 Kuhn III, S. 269.
204 Kuhn 1/1, S. 141.

205 Vgl. zum ganzen Abschnitt Karten 3 und 4.

206 Nach Sulzberger, Kapitel St. Gallen, S. 168-169 und 184;

ders., Thurg. Kapitel, S. 63-68; siehe auch Karte 5 nach Un-

terlagen in StATG Bd 1'50'0, 10 (1759 und 1848).

45




	Die Erneuerung der Dekanate : die Reform

