
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 138 (2001)

Artikel: Gottes Männer im Thurgau : Dekanatsorganisation, Priesterwesen und
kirchliches Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Autor: Hopp, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton Hopp

Gottes Männer im Thurgau
Dekanatsorganisation, Priesterschaft und kirchliches Leben
vom Mittelalter bis zur Gegenwart

138 2001 Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Historischer Verein des Kantons Thurgau



L ooo3y/M
Anton Hopp

Gottes Männer im Thurgau
Dekanatsorganisation, Priesterschaft und kirchliches Leben

vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Verlag des Historischen Vereins des Kantons Thurgau

W65T



Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Band 138 für das Jahr 2001

Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons Thurgau



L 0OO34//|3<&

Anton Hopp

Gottes Männer im Thurgau
Dekanatsorganisation, Priesterschaft und kirchliches Leben

vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Verlag des Historischen Vereins des Kantons Thurgau

W65T



Buchumschlag von Urs Stuber, unter Verwendung einer Foto-

grafie von Daniel Steiner

Redaktion: Andrb Salathb, Peter Erni

Druck: Huber & Co. AG, Frauenfeld

©2003, Verlag des Historischen Vereins des Kantons Thurgau,
Frauenfeld

ISBN 3-9520596-8-4

Der Verlag des Historischen Vereins des Kantons Thurgau und
der Autor danken folgenden Institutionen für grosszügige
Druckkostenzuschüsse:

Katholischer Kirchenrat des Kantons Thurgau
Evangelischer Kirchenrat des Kantons Thurgau
Katholische Dekanate des Kantons Thurgau

Dem Amt für Denkmalpflege des Kantons Thurgau verdanken
sich die sieben Karten von Max Kesselring (gezeichnet nach An-

gaben von Anton Hopp)



Inhaltsübersicht

Ein detailliertes Inhaltsverzeichnis befindet sich am Schluss des Buches.

9 Zum Geleit 37 IV Die Erneuerung der Dekanate:
Die Reform

11 Vorwort
37 1 Der Zweite Landfrieden und seine Fol-

13 l Die Entstehung der Dekanate gen
37 2 Wiedereinführung katholischer

13 1 Von der Urpfarrei zum Dekanat Gottesdienste
14 2 Das Archidiakonat Thurgau 40 3 Wiedererrichtung der Kapitel

14 3 Die thurgauischen Dekanate 40 4 Klöster

16 4 Bischofsstadt Konstanz und die Land- 41 5 Reform

dekanate 45 6 Katholische Pfarreien und Kirchen /
paritätische Verhältnisse

19 II Die Dekanate im Mittelalter 45 7 Evangelische Dekanate

19 1 Neue Pfarreien und Kaplaneien 47 V Die Dekanate im 17. und
20 2 Im Dekanat, nicht im Kapitel 18. Jahrhundert
20 3 Statuten
21 4 Die Stellung der Geistlichen 47 1 Kapitularisches Leben

21 5 Mitgliedschaft 70 2 Klerus

22 6 Aufnahme ins Kapitel 83 3 Kirchliches Leben, Seelsorge

22 7 Die Ämter

23 8 Kapitelsversammlungen 97 VI Die Dekanate von 1798 bis 1920
24 9 Tod eines Kapitulars
25 10 Einkünfte, Abgaben 97 1 Umsturz und neue Ordnung
26 11 Kollaturen, Inkorporationen 122 2 Kapitularisches Leben

26 12 Klöster 141 3 Konflikte mit dem Staat

28 13 Pfarreien und Geistliche im Thurgau 155 4 Klerus

28 14 Kirchliches Leben und Klerus 170 5 Kirchliches Leben, Seelsorge

31 III Der Untergang der Dekanate: 209 VII Die Dekanate von 1921 bis 1970

Die Reformation 209 1 Kapitularisches Leben

219 2 Klerus

31 1 Von den Anfängen zum Ersten Land- 226 3 Kirchliches Leben, Seelsorge
frieden

33 2 Der Erste Landfrieden und seine Folgen 243 VIII Die Dekanate in jüngster Zeit
34 3 Klerus (1971-2000)
35 4 Klöster im Thurgau
35 5 Evangelische Dekanate bzw. Synoden 243 1 Bistumsregionen und Neueinteilung

der Dekanate



244

244
245
246

246
247

247
247

248

251

253

255

258
260

262

271

272

273
274

275

2 Vom Kommissar zum Regionaldekan
3 Statuten
4 Mitgliedschaft
5 Die Ämter
6 Dekanatsversammlungen
7 Von der Confraternitas zur

Kollegialität
8 Visitationen
9 Fortbildung
10 Kirchliches Leben

Schlusswort

Anhang

1 Amtsträger
2 Eide

3 Wiederherstellung des katholischen

Gottesdienstes und Kollaturen

4 Quellen und Literatur
5 Abbildungen
6 Abkürzungen
7 Autor
8 Karten

Detailliertes Inhaltsverzeichnis

6



\





Zum Geleit

Mit Untersuchungen zur Verfassungs- und Territorial-

geschichte der Kirche, zur Pfarrerschaft und zu den

religiösen Gebräuchen über die Jahrhunderte ist der

Thurgau nicht gerade gesegnet. Während in anderen

Kantonen seit längerem Studien vorliegen, die zu-

mindest einen der Themenkreise fundiert beleuch-

ten, greift man bei uns bis heute ins Leere, wenn man
sein Bücherbrett nach Entsprechendem absucht.

Nicht, dass mit der hier vorgelegten Studie nun auch

schon alle Wünsche, die man hegen mag, befriedigt
wären. Aber der Autor hat den dichten Wald von Fra-

gen und Problemen doch so gelichtet, dass man jetzt
sieht, wo es im Grossen langgeht und wie das Gebiet

etwa weitervermessen werden könnte.

Anton Hopp ist es nicht anders ergangen als an-
deren vor ihm mit ihren Themen. Eigentlich wollte er

den Kollegen ja nur jene «kleine Skizze» über die Ge-

schichte des Arboner Dekanats vortragen, bei der es

dann verblieben wäre. Aber dann tauchten all die Fra-

gen auf, die erfahrungsgemäss immer mehr und im-

mer komplizierter werden und die nur beantwortet

werden können, wenn man ad fontes geht. Was

in Anton Hopps Fall zunächst einmal hiess, diese

Quellen erst zu suchen, an zentraler Stelle, nämlich

im Staatsarchiv, zusammenzutragen, in mühsamer

Kleinarbeit zu ordnen und zu erfassen. Erst dann wa-
ren sie zitierfähig, wenn auch immer noch nicht vom
Lateinischen ins Deutsche übersetzt und verstanden.

Der Weg bis zur fertigen Darstellung wurde immer

länger und führte auch in andere Archive. Doch An-
ton Hopp hielt durch - auch noch, als sich bei der

Drucklegung Verzögerungen ergaben, die nicht auf
sein Konto, sondern auf dasjenige des herausgeben-
den Vereins und dessen Präsidenten gingen.

Anton Hopp hat der thurgauischen Geschichts-

forschung in einem beispiellosen Effort neue Gebiete
erschlossen. Dafür gebührt ihm ebenso Dank wie für
die am Schluss an den Tag gelegte pfarrherrliche Ge-

duld mit den säumigen Sündern vom Historischen

Verein.

Frauenfeld, 30. April 2003 Andre Salathä

9





Vorwort

Die vorliegende Arbeit wurde möglich, weil sich aus-

reichend Akten erhalten haben. Das ist nicht selbst-

verständlich, wurden das Kommissariatsarchiv und

die Dekanatsarchive doch nie an zentraler Stelle auf-

bewahrt, sondern von Amtsinhaber zu Amtsinhaber

weitergereicht. So gehen erfahrungsgemäss viele

Schriftstücke unter, andere werden verlegt. Es hat
deshalb einiger Anstrengung bedurft, die Quellen

aufzufinden. Wo sie fehlten oder wo die Dinge in ei-

nen grösseren Zusammenhang gestellt werden muss-

ten, habe ich die wissenschaftliche Literatur zu Rate

gezogen.
Die Geschichte der Dekanate ist in erster Linie

«Klerusgeschichte»: wie die Geistlichen dachten und

wie sie berieten, was sie durchführten, wofür sie sich

einsetzten, wie sie lebten. Aber die Akten sind auch

eine wichtige Quelle für das kirchliche Leben und ge-
ben diesbezüglich vielfältige Einsichten.

Mein Dank gilt Herrn Lorenz Hollenstein vom
Stiftsarchiv St. Gallen, den Herren Roger Liggenstor-
fer und Rolf Fäs vom Bischöflichen Archiv Solothurn,
Herrn Stefan Kemmer vom Bischöflichen Archiv
St. Gallen. Herrn Peter Erni, Redaktor, danke ich für
die kritische Durchsicht des Textes. Zu besonderem

Dank verpflichtet bin ich Herrn Andrö Salathe, Staats-

archivar des Kantons Thurgau und Präsident des His-

torischen Vereins, für die - für mich nicht selbstver-

ständliche - Aufnahme in die Reihe der Thurgauer
Beiträge zur Geschichte. In diesen Dank einschliessen

möchte ich auch die Mitarbeitenden des Staatsar-

chivs für ihre stete Bereitschaft bei der Benützung des

Archivs.

Arbon, 30. April 2003 Anton Hopp

Hinweis
Die Zitate sind bis Anfang des 19. Jahrhunderts Übersetzungen

aus dem Lateinischen; deutsche Texte im Original sind erkennbar

an der damals üblichen Schreibweise. Oft verwendete Quellen
wie die Kapitels- und Regiunkelprotokolle sind nicht jedes Mal

mit einer Fussnote nachgewiesen; die Fundstelle ist über den

Textzusammenhang (Datierung) und das Quellenverzeichnis pro-
blemlos zu eruieren.

11





I Die Entstehung der Dekanate

1 Von der Urpfarrei zum Dekanat

Das Bistum Konstanz, um 600 gegründet, bekam

seine Aussengrenzen in einem lange andauernden

Prozess, der zusammenhängt mit der fortschreiten-
den Besiedelung und Christianisierung des alemanni-
sehen Raumes. In seiner vollendeten Gestalt reichte

es von Klein-Basel bis Kempten im Allgäu und vom
Thuner- und Brienzersee bis nördlich Stuttgart.' In-

nerhalb des Bistums entstanden Pfarreien: Ur- oder

Mutterpfarreien, welche das Tauf- und Begräbnis-
recht besassen. Zu ihnen zählen in unserer Region die

Pfarreien in den alten römischen Kastellorten Kon-

stanz, Arbon, Pfyn, Burg/Eschenz und Oberwin-
terthur® sowie einstige Grosspfarreien wie Affeltran-

gen, Dussnang, Sommeri, Sulgen oder Wängi.®

In den Urpfarreien gründeten Adelige und Klöster
bei ihren Höfen und in ihren Dörfern Eigenkirchen.
Als Filialen anfänglich an die Mutterpfarrei gebun-
den, kamen sie später zu Pfarrrechten. Die Pfarrer der

Mutterkirchen waren die Archipresbyter; sie verloren

ihre Stellung aber schon im 9. Jahrhundert infolge
zahlreicher neuer Pfarrkirchen." Die Namen und Sitze

solcher Archipresbyter sind für unser Gebiet nicht be-

kannt. Die jüngeren Pfarreien, die erst Mitte des

8. Jahrhunderts in Erscheinung treten, mehrten sich

stark im 9. Jahrhundert: erst mit dem Abschluss des

Landesausbaues fand die laufende Zunahme von
Pfarreien ein vorläufiges Ende.'

Die Vermehrung der Pfarreien ist eine historische

Voraussetzung für das Entstehen der Dekanate - eine

Gliederung des grossflächigen Konstanzer Bistums

wurde notwendig.® Aber «über die Anfänge der

Landdekanate liegt ein tiefes, undurchdringliches
Dunkel».' Das Dekanat ist keine konstanzische Erfin-

dung, es ist im karolingischen Westfranken entstan-
den und dort im 9. Jahrhundert nachweisbar, in den

ostfränkischen Bistümern erst seit dem 11712. Jahr-

hundert.® Das dekanale Amt mit seinen Befugnissen

konnte nur mit dem Willen des Bischofs geschaffen

werden. Für die konkrete Ausbildung kommt aber

noch eine zweite Voraussetzung hinzu: der Bruder-

schaftsgedanke. Ähnlich wie sich in den Zünften Be-

rufsgleiche zusammenfanden, verband sich der Kle-

rus zu Korporationen; erstmals bemerkbar werden sie

im 12. Jahrhundert.® So steht das Dekanat von sei-

nem Ursprung her auf «zwei Füssen»: Der eine

Fuss ist das Dekanat als Gebiet, das eine Reihe von
Pfarreien umfasst, der andere die «Confraternitas»,
die «Bruderschaft», die sich zu Kapiteln versam-
melt.'° Dies ist auch der Grund dafür, dass sich Geist-

liehe bis in unsere Zeit als «Confratres», «Mitbrüder»,
bezeichnen.

Die Abgrenzung der einzelnen Dekanate geschah
nicht nach einem vom Bistum vorgegebenen Plan,

sondern entwickelte sich von unten her. Das begann

zu Anfang des 12. Jahrhunderts. Das älteste Zeugnis
für das Bestehen von Dekanaten im Bistum Konstanz

stammt aus dem Jahr 1130." Im ersten Viertel des

13. Jahrhunderts dürfte die Entwicklung zum Ab-
schluss gelangt sein: Bischof Konrad von Tegerfelden

(1208-1233) förderte die Ausbildung des Dekanats-

Systems." Die Diözesansynoden, die er 1216 und

1229 durchführte, könnten darum auch die Deka-

nate zum Thema gehabt haben, wenn auch über die

konkreten Verhandlungen keine Nachrichten überlie-

fert sind." In diese Zeit fallen jedenfalls die ersten

1 HS I/2, S. 47-52.
2 Vgl. QTG 4, S. 90.
3 Ebd.; vgl. Pfarreienverzeichnis, S. 93-141.
4 Ahlhaus, S. 26-27 und 29.

5 Ebd., S. 34; QTG 4, S. 90-91.
6 Ahlhaus, S. 39.
7 Ebd., S. 34.

8 LThK2 3, Sp. 202-204.
9 Ahlhaus, S. 50-51.
10 Ebd., S. 235.
11 Ebd., S. 50-51.
12 Zimpel, Detlev: Die Bischöfe von Konstanz im 13. Jahrhun-

dert, Frankfurt am Main 1990, S. 44.

13 Ebd., S. 41.

13



Nennungen von Dekanen in unserem Gebiet: 1221

Ulrich, Dekan in Romanshorn", 1228 Bertold, Dekan
in Sirnach."

Etwa gleichzeitig mit den Dekanaten wurden im

Bistum grossflächige Archidiakonate geschaffen, die
mehrere Dekanate umfassten. Ihre Ausbildung war
vermutlich um die Mitte des 12. Jahrhunderts abge-
schlössen."

1275 treten die Archidiakonate und Dekanate

erstmals ins volle Licht der Geschichte, und zwar in

einem Verzeichnis aller Archidiakonate und Dekanate

mit den dazugehörenden Pfarreien, dem «Uber deci-

mationis cleri Constanciensis pro Papa de anno
1275»." In ihm zeigt sich das Bistum Konstanz ein-

geteilt in zehn Archidiakonate" und 64 Dekanate.
Dieses Verzeichnis wurde angelegt zur Erhebung des

Zehnten während sechs Jahren für den Kreuzzug, der

1274 auf dem Zweiten Konzil von Lyon beschlossen,
aber nie durchgeführt wurde."Dazu mussten die ein-
zelnen Pfarrer ihr Einkommen mit Schwur angeben.

2 Das Archidiakoriat Thurgau

Eines dieser Archidiakonate war mit fünf Dekanaten

der Thurgau, zu dem damals auch der alte Rheingau
(Rheintal) gehörte: Er umfasste also die Lande südlich

von Bodensee und Rhein mit dem Einzugsgebiet der

Thür und teilweise der Töss. Nach und nach lösten
sich einzelne Teile ab, bis der Thurgau seine heutige
Gestalt bekam. Das Wissen um diesen grösseren

Thurgau ging lange nicht verloren, so bezeichnete
Merian in seiner «Topographia Helvetiae» 1654
St. Gallen als im «obern Turgöw» liegend, wie auch

Winterthur im «Turgäw» war.
Zunächst sollen nun die Archidiakonate zur Spra-

che kommen, um sie dann aus dieser Geschichte zu

verabschieden. Bei ihnen kommen alte Räume in

Sicht. Sieben von ihnen trugen Gau-Namen. An der

Spitze dieser Gebilde stand der Archidiakon, der aber

seinen Sitz nicht an einem Ort seines Sprengeis hatte,
sondern in Konstanz." Schon 1294 stellte das Dom-

kapitel ein vom Bischof genehmigtes Statut auf,

demzufolge der Bischof vakante Archidiakonate nur
an Domherren vergeben durfte; gleichzeitig wurde
aber damit deren Niedergang eingeleitet." Dieses

Statut wurde immer wieder bestätigt. Einzige Auf-
gäbe des Archidiakons blieb mit der Zeit der Bezug

von Strafgeldern, die für verschiedene Vergehen be-

zahlt werden mussten; bald pauschaliert hatten sie

die Pfarrer über die Dekane abzuliefern. «Die Ent-

Wicklung des Amtes zu einer reinen Pfründe führte

insgesamt dazu, dass das Archidiakonatssystem, ab-

gesehen vom fiskalischen Aspekt, in der Diözese Kon-
stanz bald bedeutungslos wurde»"- ein reines Bene-

ficium ohne jede Verpflichtung.
Der erste bekannte Archidiakon des Thurgaus

war 1262 Heinrich von Klingenberg, ein Mann zahl-
reicher Pfründen. Der letzte Inhaber dieses Amtes

war 1531 Herkules Göldlin."

3 Die thurgauischen Dekanate

Die fünf Dekanate des Archidiakonates Thurgau wa-
ren: «Arbona», «Lutmarcion», «Dinhart», «Wisen-

dangen» und «Diessenhouven»." Die Namen der De-

kanate zeigen an, wo 1275 der Dekan seinen Wohn-

14 Kuhn I/2, S. 108.

15 Kuhn 1/1, S. 293.

16 Ahlhaus, S. 50-51; HS I/2, S. 851.
17 Siehe Gedruckte Quellen, zit. nach: Haid, Über decimationis.

18 Siehe Karte 1.

19 Ahlhaus, S. 4 und 10.

20 Neue Ausgabe, Kassel und Basel 1960, S. 67 und 21.
21 Maier, S. 32.

22 Ebd., S. 24.

23 Vgl. HS I/2, S. 853.
24 Liste in HS I/2, S. 872-874; zu Klingenberg siehe HS I/2,

S. 526.

25 Haid, Uber decimationis, S. 213-221.

14



sitz hatte. Erst im Lauf der Zeit erhielten die Dekanate

bleibende Benennungen, wohl nach dem Ort, wo
meist die Kapitelsversammlung war. So wurde aus Ar-
bon Sf. Ga//en, aus Leutmerken IM/, aus Dinhard

IM'nferf/iur, aus Wiesendangen Frauenfe/c/ und aus

Diessenhofen Steckborn (hier endgültig erst am

Anfang des 16. Jahrhunderts)."
Für die Grenzen der Dekanate waren öfters

Flüsse, Wasserscheiden, Siedlungs- und Verkehrsver-

hältnisse von Bedeutung." So war die Thür die wich-

tigste Dekanatsgrenze. Von ihrer Einmündung in den

Rhein flussaufwärts trennte sie das Dekanat Steck-

born von den Dekanaten Winterthur, Frauenfeld und

Wil, dann das Dekanat Wil von St. Gallen bis zu ihrem

Austritt aus dem Thurtal südlich von Jonschwil. Die

Grenze zwischen Steckborn und St. Gallen zog sich

von Weinfelden, das noch zu Steckborn gehörte,
nach Konstanz. Das Dekanat St. Gallen umfasste

beide Ufer des Rheins bis zur Bistumsgrenze gegen
Chur südlich von Oberriet, das Appenzellerland und

grenzte sich zum Dekanat Wil durch die Wasser-

scheide zwischen Glatt und Necker ab. Zum Dekanat

Wil gehörte das Thurtal; die westliche Grenze gegen
Frauenfeld ging vom Hörnli nach Norden wieder an

die Thür. Das Dekanat Frauenfeld umfasste südlich an

der Töss die Pfarreien Wila, Turbenthal und Zell; das

Tal, das sich Richtung Bichelsee erstreckt, muss eine

sehr alte Verbindung sein, da Bichelsee eine Tochter-

kirche von Turbenthal ist." Zum Dekanat Winterthur
gehörten die Pfarreien auf beiden Seiten des Unter-
laufs der Töss; hier war zugleich die Grenze des Ar-

chidiakonats Thurgau.
Wer die Gebiete der Dekanate vergleicht, wird fest-

stellen, dass sie verschieden gross waren. Das Deka-

nat St. Gallen war grösser und an Pfarreien etwa so

zahlreich wie Frauenfeld und Winterthur zusammen,
Wil und Steckborn hatten eine mittlere Grösse. Eine

Erklärung dafür zu suchen ist müssig. Beim Blick auf
die Pfarreien fällt auf, dass der Landesausbau gerade
im Dekanat St. Gallen noch nicht abgeschlossen war.

Das Appenzellerland zählte 1275 nur zwei Pfarreien -
die ältere Herisau, die jüngere Appenzell"; im St. Gal-

lischen waren zwischen den seenahen Pfarreien und

der Linie Waldkirch/St. Gallen keine Pfarreien zu fin-
den.

Ein Rätsel gibt der «Uber decimationis» auf: Die

thurgauischen Dekanate sind zweimal aufgezeichnet,
das erste Register noch unter dem Kollektor Domdekan

Walko", das zweite unter dem schon als Archidiakon
erwähnten Heinrich von Klingenberg, der 1275

Propst zu St. Stefan in Konstanz war. Einige Pfarreien,
die im ersten Register vorkommen, fehlen im zwei-

ten, auch ist bei ihnen kein Zehnten angegeben.*'
Sind da wegen des Wechsels des Kollektors einige
Pfarrer ganz gut weggekommen? Aber nicht hier

liegt das Rätsel, sondern darin, dass es im ersten Re-

gister bei der Aufzählung der Pfarreien heisst: «In [Ar-

chidiaconatu] Rintal solus decanus in Arbona»; so

auch im zweiten Register bei der Aufzählung einiger
Archidiakonate mit den Dekanaten. An beiden Orten

wird Arbon nicht unter die thurgauischen Dekanate

gezählt." Schlägt hier eine Erinnerung durch, dass

das «Rheintal» einmal ein eigenes Archidiakonat mit
nur einem Dekanat war? Aber in diesem Dekanat

nahm das Rheintal nur einen kleinen Teil ein. Oder ist

es eine Erinnerung an den alten Arbon-Gau oder
Arboner Forst, der vom See bis an den Säntis reichte?

Mit dem hier vorkommenden Dekanatsnamen

«Arbon» hat das aber nichts zu tun. So bleibe das

Rätsel ungelöst.

26 Haid, über decimationis, Beilage.

27 Ebd., S. 40; zum Folgenden siehe Karte 2.

28 QTG4.S 99-100.
29 Appenzeller Geschichte, S. 42-48.
30 HSI/2, S. 526.

31 Haid, über decimationis, S. 164-169 und 213-221; vgl. die

Listen in HS I/2, S. 890-898: Pfarreien, die nur im ersten Ver-

zeichnis zu finden sind, werden aber hier für 1275 nicht als

bestehend aufgeführt.
32 Ebd., S. 164-165 und 175-176.

15



4 Bischofsstadt Konstanz und die Land-
dekanate

Die Bischofsstadt Konstanz mit ihrem Klerus gehörte
zu keinem Dekanat. Neben den Stadtkirchen, Stiften

und Klöstern zählten auch der Abt von Kreuzlingen
und die Priorin von Münsterlingen zur Stadt." Der

Gedanke, dass es im Bistum nur diese eine Stadt gibt,
hat sich bis zum Ende des Bistums im Unterschied zu al-

len andern Bischofsstädten am reinsten erhalten. Ge-

genüber dieser «civitas» war nach der damaligen

Auffassung wie in der Verwaltung der römischen Pro-

vinzen alles andere «territorium», «Land»." So hiess

denn jedes Dekanat «Decanatus ruralis», «Landdeka-

nat», und jedes Kapitel nannte sich «Capitulum ru-
rale», «Landkapitel». Auch nach dem Anschluss des

Thurgaus an das Bistum Basel wurde der Begriff
«Landkapitel» weitergeführt.

16

33 Haid, über marcarum, S. 73-74.
34 Ahlhaus, S. 80, 89 und 96.







II Die Dekanate im Mittelalter

1 Neue Pfarreien und Kaplaneien

Einblick in die Entwicklung der Pfarreiorganisation

geben uns der «Liber marcarum» von 1360/70® und
das «Registrum subsidii caritativi» von 1508®. Ver-

gleicht man sie mit dem «Liber decimationis» von 1275,

so sind nur wenige neue Pfarreien erwähnt: Im Dekanat

Wil Hemberg und Wertbühl, das aber 1508 schon

nicht mehr dazu gezählt wird und auch später kei-

nem Kapitel angehört, im Dekanat Steckborn kommt

Berlingen hinzu, im Dekanat St. Gallen sind im Ap-
penzellischen neu Hundwil und Gais und unterschie-

den wird auch neu zwischen Ober- und Niederglatt.
1508 sind neu im Dekanat Wil Lichtensteig und Stein

(als «Breitenau» aufgeführt), im Dekanat Steckborn

Märstetten, im Dekanat Frauenfeld Hüttlingen (hier

zeigt sich wieder die Thür als Dekanatsgrenze, vorher

gehörte Hüttlingen zur Pfarrei Müllheim im Dekanat

Steckborn). Später noch, 1518, wird in Matzingen die

Pfarrei errichtet." Im Dekanat St. Gallen werden er-

wähnt das linksrheinische Höchst-St. Margrethen
und auf der anderen Rheinseite Hohenems; im Ap-
penzellischen zeigt sich die Besiedelung weiter fort-
geschritten; waren es 1275 erst zwei Pfarreien, so

sind es 1508 mit Teufen, Urnäsch, Trogen, Grub de-

ren acht.

Das «Registrum» von 1508 zählt auch die Kapla-
neien auf, die gestiftet wurden entweder an einer
Pfarrkirche oder Kapelle oder an einem Ort, der nicht
Pfarrort war. Im Gebiet des heutigen Thurgaus sind es

1508 um die dreissig. Dazu kommen die Frühmess-

Stiftungen. «Fromme Stiftungen waren nie so häufig
wie am Schluss des Spätmittelalters»®; Stifter waren
der Rat, die Bürgerschaft, angesehene Männer und

Frauen, auch Geistliche.

Die Stiftung einer Kaplanei ausserhalb des Pfarr-

ortes war oft der erste Schritt zur Pfarreiwerdung, so

in Kesswil und Uttwil.® Noch 1523 löste sich Gün-

delhart von Pfyn ab."° Aber der Schritt zur Pfarrei war
mit Hindernissen verbunden, denn damit vermin-

derte sich meist das Einkommen der Mutterkirche. So

verhinderte der Pfarrer von Pfyn die Lostrennung von
Felben"'; erst die Reformation führte zur Selbständig-
keit. Den Einwohnern von Brülisau und Gonten
weihte der Abt erst dann ihre Kapellen ein, nachdem
sie sich schriftlich verpflichtet hatten, nie einen eige-
nen Geistlichen anzustellen und an den Sonntagen
immer den Pfarrgottesdienst in Appenzell zu besu-

chen." Der Streit um die Errichtung einer Pfarrei

konnte bis nach Rom führen: 1501 bauten die zur
Pfarrei Arbon gehörenden Mörschwiler eine Kapelle
und wollten Pfarrei werden, dagegen wehrte sich Ar-
bon. 1511 wurde der Streit in Rom entschieden:

Mörschwil blieb bei Arbon, nur musste sich der Pfar-

rer von Arbon verpflichten, während der Woche ein-

oder zweimal durch einen Helfer die Messe lesen zu

lassen und sechzehnmal im Jahr am Sonntag Predigt
und Amt zu halten." Anders wurde die Sache in Hütt-

lingen gelöst: 1505 vermittelten die Vertreter des Bi-

schofs von Konstanz und des Abtes der Reichenau

zwischen der neuen Pfarrei Hüttlingen und der Mut-
terpfarrei Müllheim dergestalt, dass Hüttlingen all-

jährlich an Müllheim drei Gulden zu bezahlen habe.""

Einige Pfarreien im Verzeichnis von 1275 haben

später ihren Rang verloren. 1508 nicht mehr erwähnt
werden im Dekanat St. Gallen Andwil/TG, im Deka-

nat Steckborn Schlattingen und im Dekanat Wil
St. Margareten und (Schönholzers-)Wilen.

35 Haid, Liber marcarum, S. 74-77.
36 Rieder, Registrum, S. 87-92 (Steckborn, Frauenfeld, Wil,

St. Gallen) und S. 101-102 (Winterthur). Das Registrum er-
wähnt die Archidiakonate nicht mehr.

37 QTG4, S. 121.

38 Ahlhaus, S. 2.

39 QTG 4, S. 115-116 und 136.

40 Kuhn 1/1, S. 174.

41 QTG 4, S. 106.

42 von Arx 2, S. 644.

43 Ebd., S. 645, sowie Nachtrag S. 39-40.
44 Kuhn 1/1, S. 253.

19



2 Im Dekanat, nicht im Kapitel

Im «über decimationis» von 1275 fehlen im Ver-

zeichnis der Dekanate einige alte Pfarreien wie Alt-

nau, Langrickenbach, Pfyn, Wigoltingen. Diese vier

Pfarreien unterstanden dem Dompropst, aber schon

1155 bestätigte Kaiser Barbarossa die Rechte des

Domkapitels an diesen Kirchen.® 1275 wurde das

Statut erneuert und festgehalten, dass diese Pfar-

reien nur an Domherren verliehen werden dürfen, die

dafür Vikare einsetzten.® 1347 schenkte der Dom-

propst das Patronat über Altnau und Langrickenbach
dem Domkapitel, um die Einkünfte armer Dompfrün-
den aufzubessern"'; für Pfyn und Wigoltingen blieb

der Dompropst Kollator, was dazu geführt haben

wird, dass sie mit der Zeit zum Kapitel gehörten. Wi-

goltingen wird bereits im «Über marcarum» zu den

Pfarreien im Dekanat gezählt, 1508 auch Pfyn. In bei-

den Dekanatsverzeichnissen fehlt Alterswilen, ein

Plebanus dieser Pfarrei wird 1275 unter den Bischofs-

zellern Kanonikern erwähnt®; die Pfarrei gehörte
dem Domkapitel und war ihm seit 1350 inkorpo-
riert.® In keinem Verzeichnis wird je Tägerwilen er-

wähnt, zur Zeit Barbarossas stand die Kirche dem Bi-

schof zu."
Der Plebanus des Chorherrenstiftes Bischofszell

wird zwar im Dekanatsverzeichnis von 1275 unter
Arbon/St. Gallen aufgeführt, zusammen mit dem

Propst, der Kollektor des Zehnten war. Die Zu-

gehörigkeit zum Kapitel ist fraglich; für die von Bi-

schofszell abhängige und nicht unter den Dekanaten

angeführte Pfarrei Sulgen zahlte ein Magister Azzo."
Im Verzeichnis von 1508 steht, es seien gewisse Pfar-

reien, die zu keinem Kapitel gehören, verloren ge-

gangen: Sulgen mit der Filiale Berg und der Kaplanei

Bürglen, Altnau, (Lang-) Rickenbach, Alterswilen,
Hugelshofen." Eine Sonderstellung hatte auch Erma-

fingen: Zwar steht es am Schluss des Verzeichnisses

des Dekanats Arbon/St. Gallen zusammen mit der
Pfründe von St. Johann auf der Reichenau; es ist

aber nicht anzunehmen, dass Ermatingen je zum Ka-

pitel St. Gallen gehörte. Im «Uber marcarum» wird es

unter dem Dekanat Steckborn aufgeführt, und beim

selben Dekanat heisst es 1508, die Kirche von Erma-

tingen mit ihren Kaplänen und die Kaplanei Man-
nenbach seien von ihren Besitzern als exempt ge-
schützt."

3 Statuten

Als selbständige Körperschaften haben die Kapitel
das «Jusstatuendi», das Recht, Statuten aufzustellen,

für welche die bischöfliche Bestätigung nachgesucht
wird." Die Statuten regeln die Rechte und Pflichten

der Mitglieder, die Bestellung der Kapitelsvorsteher,
die Versammlungen, das Leben in den Kapiteln.

Im Archidiakonat Thurgau liegen nur von zwei der

fünf Dekanate mittelalterliche Statuten vor in Form

der bischöflichen Bestätigung, nämlich von Win-
terthur und Wil. Vom Dekanat St. Gallen sind sie nur
in einer rudimentärer Form von 1613 erhalten, die

aber grösstenteils aufs Mittelalter zurückgeht." Für

Winterthur bestätigte am 31. Oktober 1399 Bischof

Marguart von Randeck (1398-1406), für Wil im Jahr

1429 Bischof Otto von Hachberg (1410-1434) die

Statuten; in der Einleitung weist Bischof Otto auf sei-

nen Vorvorgänger Heinrich hin, der bereits einmal

Statuten bestätigt habe; damit dürfte Heinrich von

45 Maier, S. 23.

46 Ebd., S. 22.

47 Ebd., S. 23.

48 Haid, Uber decimationis, S. 243.
49 HS 1/2, S. 782.

50 QTG4, S. 134-135.
51 Haid, Liber decimationis, S. 243.
52 Rieder, Registrum, S. 92.

53 Ebd., S. 87.

54 Ahlhaus, S. 105-106.
55 Siehe Gedruckte Quellen; für St. Gallen: StiASG Rubr. 33,

Fase. 2.

20



Brandis (1357-1383) gemeint gewesen sein.*® Statu-

ten wurden immer wieder einmal geändert, verän-

derten Zeiten und bischöflichen Erlassen angepasst.
Wenn auch für die Dekanate Frauenfeld und Steck-

born Statuten fehlen, darf doch angenommen wer-
den, dass sie sich von den vorhandenen nicht we-
sentlich unterschieden haben. Zur Erstellung von Sta-

tuten wurden Vorlagen benützt, so standen jene des

Kapitels Linzgau von 1324 in hohem Ansehen und

haben auch die Statuten von Wil und Winterthur be-

einflusst." Die mittelalterlichen Statuten sind die

Grundlage aller späteren.

4 Die Stellung der Geistlichen

Es gibt im Mittelalter wie zu jeder Zeit Geistliche in

verschiedenen Stellungen, aber mit heute unge-
wohnten Benennungen. In den Pfarreien steht an

erster Stelle der Rector ecc/es/ae, der Inhaber der

Pfründe. Bezieht er seine Stelle nicht selber, stellt er
einen Pfoba/ius an. Plebanus kann aber auch jeder
Pfarrer oder Leutpriester genannt werden. Dass ein

Rector ecclesiae seine Pfründe nicht selber einnimmt,
ist keine Seltenheit. Im «Uber decimationis» sind ei-

nige Beispiele: Andreas von Williberch ist Pfarrer bzw.

Rector ecclesiae zu Stammheim, Gailingen, Wattwil,
Ganterschwil, Brütten, Rheinheim bei Waldshut, St.

Leonhart in St. Gallen." Bei Brütten und Rheinheim

heisst es, der betreffende Plebanus habe seinen

Zehnten gegeben «in sacculo Williberch», «in den

Sack des Williberch»." Der Pfarrer von Salmsach gibt
seinen Beitrag «in sacculo Johelarii»"; Johelarius ist

bepfründet in den Stiften St. Stefan zu Konstanz

und Bischofszell und in einigen weiteren Pfarreien.®'

Für Rheinau, Eschenz und Rickenbach zahlt der Kon-
Stanzer Domherr Hainrich de Zurza.®* Nicht bei allen

Dom- und Stiftsherren ist angegeben, für welche
Pfarreien sie zahlen, möglicherweise gehören dazu

auch einige jener Pfarreien auf der ersten Liste im «Li-

ber decimationis», die auf der zweiten nicht mehr an-

geführt sind. Der Pfarrer einer Gemeinde, die einem

Kloster oder Stift übergeben ist, heisst Wcar/us per-
petous, «Ewigvikar», der nicht absetzbar ist. Freilich

konnte ein Abt eine solche Pfarrei auch einem Kon-
ventualen übergeben, der seinerseits wieder einen

Plebanus einsetzte, wie es auch in St. Gallen ge-
schah.®* Als allgemeiner Begriff für den bepfründeten
und mit der Seelsorge betrauten Geistlichen wird
auch der Begriff /ncuratos gebraucht. Auf der unters-

ten Stufe steht der /nduc/atos: der Kaplan, der Früh-

messer (Primissarius), der Helfer (Adiutor).
Im «über decimationis» von 1275 werden die

meisten Pfarrer als Plebani bezeichnet, im «Regi-

strum» 1508 ist nur der jeweilige Pfarrort genannt
mit dem Namen des Inhabers der Pfründe: «per do-
minum N. N.»", daneben die Primisseria (Frühmesse-

rei), die Capellania oder der Capellanus und der Adiu-
tor.

5 Mitgliedschaft

Die verschiedenen Stellungen haben eine Bedeutung
für die Mitgliedschaft im Kapitel und für die Wähl-
barkeit in die Ämter. Nach den Statuten sind Mitglie-
der der Rector ecclesiae, der Vicarius perpetuus, der

56 Zwar gibt es später, 1387-1388, noch den Heinrich Bayler,

1388-1409 Administrator, der aber als Anhänger von Avi-

gnon nie in Konstanz war: HS I/2, S. 329-331.
57 Ahlhaus, S. 113.

58 Ebd., S. 221.
59 Ebd., S. 218 und 194.

60 Ebd., 5. 213.

61 Ebd., S. 243.

62 Ebd., S. 245.
63 vonArx2, S. 653.
64 So in Zell, Fr.: Registra subsidii charitativi im Bisthum Kon-

stanz, in: FDA 27 (1899), S. 91-105; das Registrum von Rie-

der ist eine verbesserte Ausgabe dieser Schrift, nennt aber

die Namen nicht.

21



Plebanus oder Viceplebanus, oder allgemein der In-

curatus. Der Induciatus ist minderen Rechts, in Win-
terthur heisst es, er sei «nondum verus confrater fac-

tus», «noch nicht wirklicher Confrater geworden». Er

untersteht aber auch dem Dekan. Ein Unterschied

zwischen Welt- und Ordensgeistlichen wird nicht ge-
macht, nur St. Gallen bestimmt, dass kein Ordens-

mann ins Kapitel aufgenommen wird. Das könnte
aber auch in den andern Kapiteln der Fall gewesen
sein.

6 Aufnahme ins Kapitel

Der Aufzunehmende hat unter Eid zu versprechen,
dass er seine Pfründe ohne jede Simonie erlangt, also

nicht käuflich erworben habe (Wil fügt «ohne List

und Trug» hinzu); dass er seine Pfründe weder ver-
mindern noch vermehren wolle, nur das gebe, was
seit jeher Gewohnheit sei; dass er seinen Vorgänger
weder selber noch durch einen andern verdrängt
habe; dass er die Kapitelsgeheimnisse keinem andern

offenbare, auch wenn er, wie Winterthur beifügt,
nicht mehr dem Kapitel angehöre. Nun fordert Win-
terthur nochmals einen Eid: dass er die Kapitelsstatu-
ten nach Kräften halten und dem Kapitel gehorsam
sein wolle. Wil fährt ohne Eid weiter: dass er dem De-

kan gehorsam sei sowohl in geistlichen wie in erlaub-
ten und ehrenhaften weltlichen Dingen. St. Gallen

führt einen ähnlichen Eid an.
Da die Statuten nicht wörtlich, sondern in Form

der bischöflichen Bestätigung wiedergegeben sind,

ist der genaue Wortlaut des Eides nicht erkennbar. Er

ist in den Statuten von Munderkingen aus dem Jahr

1438 überliefert und entspricht der einteiligen Form

von Winterthur. Die zweiteilige Form von Wil ist noch
in den Statuten des Dekanats Frauenfeld-Steckborn

von 1796 zu finden. Ebenfalls nicht angeführt ist die

Formel, die der Dekan bei der Aufnahme zu sprechen
hat. Auch sie ist im Kapitel Munderkingen überliefert

und entspricht noch jener, die 500 Jahre später in den

Statuten der thurgauischen Dekanate von 1942

steht." Alte Sitte ist es, dass der Neueintretende eine
Refecf/o auszurichten hat: eine anständige Erfri-

schung oder Mahlzeit, wobei in vielen Kapiteln dafür
ein der Leistungsfähigkeit des Aufgenommenen an-

gemessener Beitrag eingesetzt wird: der /ngress oder
die Eintrittstaxe." Dieses Eintrittsgeld war auch bei

den Handwerkerzünften üblich; damit sollte das Nut-

zungsrecht am Kapitelsvermögen eingekauft wer-
den." Winterthur verlangt von einem Rector oder ei-

nem Vicarius perpetuus eine angemessene Refectio
nach alter Gewohnheit gemäss der Grösse und dem

Ertrag seines Beneficiums, Wil die reichliche Refectio

nur von einem Rector und nur bei einem Mindestein-
kommen von zehn Mark oder, schon hier die Abgeltung
mit Geld, ein Pfund Konstanzer Denare. Ein Incuratus
zahlt in beiden Kapiteln zehn «solidi denariorum»,
eine Induciatus nur die Hälfte. Ähnlich wie in Wil ist

es in St. Gallen. Nur Wil erwähnt, dass der Dekan den

Pfarrer einführt in den wahren und wirklichen Besitz

seiner Pfründe, der dafür dem Dekan «unum flore-

num Rhenensem» zu bezahlen und seine Helfer

reichlich zu verköstigen habe.

7 Die Ämter

Erstes und wichtigstes Amt ist das des Dekans. Er ist

der Beauftragte des Bischofs mit weitreichenden Voll-

machten und das Haupt der Bruderschaft, ihm sind

alle unterstellt. Das zweite Amt im Kapitel ist das des

Kammerers. Er ist der Stellvertreter des Dekans und

führt die Kapitelskasse. Winterthur nennt die Besol-

dung beider: jährlich für den Dekan «due libre dena-

riorum», dem Kammerer die Hälfte.

65 Ahlhaus, S. 329; lateinischer Text in Anhang 2

66 Ebd., S. 250-253.
67 Ebd., S. 256.

22



Bei Vakanz eines der beiden Ämter ist das Kapitel
einzuberufen. Gewählt werden können nur Incurati,
St. Gallen schliesst die Induciati ausdrücklich auch

von der Teilnahme an der Wahl aus; das wird auch in

den andern Kapiteln der Fall gewesen sein. Gemäss

Wil soll jeder nach seinem Gewissen denjenigen
wählen, der für das Kapitel und die Konstanzer Kirche

der Tauglichste ist. In St. Gallen gilt es, den nach sei-

nem Gewissen und nach der Beschwörung des gött-
liehen Urteils für den Konstanzer Flerrn und das Kapi-

tel Besten zu wählen. Wer aber an der Wahlver-

Sammlung nicht dabei sei, könne auch nicht gewählt
werden.

Eine wichtige Aufgabe des Dekans ist es, auf den

Lebenswandel der Kapitulare zu achten und Verge-
hen zu bestrafen. Winterthur zählt als strafbar auf:

Verstösse gegen die klerikale Ehre durch Unenthalt-
samkeit, Wirtshausbesuch, unehrenhafte Spiele, un-

gebührendes Verhalten in Kleidung, Waffen und im

Gebaren. Das soll durch den Dekan und das Kapitel

korrigiert werden, sei dies nicht möglich oder der Fall

ein schwerer, so sei der Fehlbare bei der Obrigkeit an-

zuklagen. Dann fährt Winterthur weiter: Wenn einer

einen Confrater durch Wort oder Tat belästige oder
ihm Unrecht zufüge, so soll er je nach Grösse des Ex-

zesses eine Strafe erhalten in Form von Geld oder in

etwas anderem, was seinem Seelenheil diene. Rebel-

liere aber der Schuldige, dann soll er zur Bestrafung
dem «Dyocesanus» übergeben werden. In Wil wird

mit pekuniärer oder geistlicher Strafe bedacht ein

Confrater, der ein Wirtshaus führt, ein überführter
«Beiwohner», Geschäftemacher, Spieler, Wirtshaus-

besucher ist oder sich anderer schwerer Exzesse ge-

gen die klerikale Ehre schuldig macht. Die Strafe ist

aufzuerlegen durch den Dekan mit Zustimmung des

Kapitels, besonders des älteren Teils. Will aber der

Schuldige die Strafe nicht auf sich nehmen, wird er
dem Ordinarius präsentiert unter Auflage der Kosten.

St. Gallen führt als Vergehen an: Wirtshausbesuch,

Spiele, Unordnung in klerikaler Kleidung und Tonsur,

Besuche bei jungen, suspekten Frauen. Kein Dekan

aber hatte eine solche Vollmacht, wie sie Bischof Otto
von Flachberg 1411 dem Dekan des Vierwaldstätter
Kapitels gewährte: Nämlich Priester, die sich fehlbar

gemacht haben, einzukerkern.®®

8 Kapitelsversammlungen

Zweimal im Jahr versammeln sich die Kapitulare: in

Wil je am Donnerstag nach Peter und Paul und nach

Allerheiligen, in Winterthur je am Dienstag nach Phi-

lippus und Jacobus und nach St. Martin in Win-
terthur, wo der Sitz des Kapitels ist oder an einem an-
dem Ort, den der Dekan bestimmt und zwar mor-

gens um sieben Uhr! Zu erscheinen haben die Kapi-
tulare im Superpelliz (Chorrock). Winterthur fügt
hinzu: mit abgelegten Sporen, und bestraft gleich je-
den, der sich nicht daran hält, mit sechs Denaren. In

Wil haben alle nüchtern und bereit zur Messe zu sein,

wem dann die Messe aufgetragen werde, der habe es

gerne zu tun. In Winterthur heisst es, dass jeder, dem

aufgetragen werde, die Messe zu feiern oder zu

ministrieren, dazu bereit sein müsse.

Die Kapitelsversammlung beginnt mit dem Got-
tesdienst. In Winterthur kommt zuerst die entweder

gesungene oder gesprochene Totenvigil; wer aber

dabei nicht teilnimmt, zahlt sechs Denare. Es folgen
nun zwei Messen, gelesen von den Confratres, denen

es Dekan und Kammerer aufgetragen haben: die eine

pro defunetis, die andere, gesungen, de Sancta Maria

Virgine gloriosa. Jeder Teilnehmer hat einen Denar zu

geben, die Oblatio gehört jenen, welche die Messen
lesen. Wil hat eine andere Reihenfolge: Zuerst müs-

sen mindestens vier Messen gelesen werden: pro de-

funetis, de Spiritu Sancto, de tempore und dann die

missa publica de Beata Virgine, festiva cum nota.
Während der Messe gibt jeder einen Denar als Obla-

68 Ahlhaus, S. 141, Anm. 3.

23



tio, der dem Dekan, in dessen Abwesenheit dem

Kammerer, gehört. Nach dieser feierlichen Messe

folgt die Totenvigil mit drei Lektionen und die Laudes.

St. Gallen erwähnt bei den Gottesdiensten auch zu-
erst die missa pro defunctis und dann das volle Offi-
cium de beata Maria Virgine. Die Reihenfolge bei

Winterthur (zuerst die Totenvigil und dann die Mes-

sen) ist die eigentlich normale und auch später übli-

che. Von den vier Messen in Wil ist nur die vierte «pub-

lica», öffentlich, die andern galten somit als privat
und wurden wohl nicht nacheinander, sondern mit-
einander an verschiedenen Altären gelesen. Dass

mehrere Messen gelesen wurden, war allgemeiner
Brauch und wohl auch in Winterthur üblich. 1390

heisst es im Kapitel Theuringen: «Je mehr Messen,

desto besser für die Ehre des Kapitels und das Heil der
Seelen.»®* Es ist anzunehmen, dass die feierliche

Messe von der Jungfrau Maria bereits begann, wenn
die Totenmesse beim Offertorium angelangt war;
St. Gallen, das vom vollen Officium der Marienmesse

spricht, deutet darauf hin. Gleich ist es auch in den

Statuten des Kapitels Hochdorf von 1441, die sich

durch die Präzision der Schilderung des Gottesdiens-
tes auszeichnen.

Bezüglich der eigentlichen Kapitelsversammlung
wird nur berichtet, dass hier der Ort sei, Exzesse zu

korrigieren. Der Besuch der Versammlung ist strenge
Pflicht. Wer ohne vernünftigen Grund abwesend ist,

zahlt drei Solidi Denare als Busse, in St. Gallen sind es

sechs. Das anschliessende gemeinsame Mahl, das

Prandium, erwähnen Wil und St. Gallen. Wer in Wil

an der Versammlung ohne Grund abwesend ist, muss
das Prandium trotzdem bezahlen, in St. Gallen auch

dann, wenn er sich entschuldigt hat. Winterthur sieht
auch ausserordentliche Versammlungen vor, wenn
apostolische, diözesane oder von einer andern Obrig-
keit erlassene Mandate kommen, die sogleich mitzu-
teilen sind. Als Überbringer der Botschaften und Ein-

ladungen an die Kapitulare dient dem Dekan der
Baiolus oder Pedell; Wil statuiert auch dessen Lohn:

Jeder Confrater habe ihm jährlich sechs Solidi zu ge-
ben.

9 Tod eines Kapitulars

Grossen Raum nehmen in den Statuten die Bestim-

mungen ein, wie beim Tod eines Confraters zu han-

dein ist; hier kommt deutlich der bruderschaftliche

Charakter der Kapitel zum Ausdruck. Zur Beerdigung
eines Kapitulars haben die benachbarten (Win-
terthur) oder sechs Pfarrer (Wil, St. Gallen) zusammen
mit dem Dekan und Kammerer zu kommen. Damit es

umso ehrenhafter ist, sollen alle zelebrieren, wie Win-
terthur beifügt. Auch mit der Teilnahme am 7. und

30. Gedächtnistag wird gerechnet. Zur Beerdigung
des Dekans sollen gemäss Wil alle Confratres kom-

men. Was an der Beerdigung und am 7. und 30. ge-
opfert wird, gehört in die Kapitelskasse. Anschlies-

send an die Beerdigung ist die Refectio; sollte aber

der Verstorbene so arm gewesen sein, dass das Geld

nicht ausreicht, dann wird das Essen aus der Kapitels-
kasse bezahlt. Zu diesen Essen zählt Wil auch jene
nach dem 7. und 30. Gedächtnistag. Die Erben ha-

ben statutarisch festgelegte Beträge abzuliefern -
das sog. Mortuarium (Sterbegeld)-, die in beiden Ka-

piteln unterschiedlich sind. Dabei spielt es eine Rolle,

ob ein Dekan, ein Kammerer oder ein gewöhnlicher
Confrater gestorben ist. Jeder Kapitular ist zudem

verpflichtet, für den Verstorbenen drei Messen zu le-

sen und drei Totenvigilien zu beten. Alljährlich hat er
das Anniversarium, das Jahresgedächtnis, zu feiern
und von der Kanzel zu verkünden.

69 Ahlhaus, S. 207, Anm. 2; zur Abfolge der Kapitelsgottes-
dienste vgl. ebd., S. 204-206.

70 Ebd., S. 239.

24



10 Einkünfte, Abgaben

Die Kap/fe/skasse wird geäufnet durch die bereits er-

wähnten Beiträge: Ingresstaxen, Bussen, Oblationen,
Taxen beim Tod eines Kapitulars; dazu kommen Spen-
den und Stiftungen von Wohltätern.

Der bischöflichen Kurie sind vom Klerus eine Reihe

von Abgaben zu entrichten. Wer eine Pfründe erhält,
zahlt die Primi fructus, die «ersten Früchte» der

Pfründe. Dazu kommt das Jus spolii, der Erbfall, der
dem Kollator bei einem Todesfall abzuliefern ist. Da-

gegen klagten die st. gallischen Pfarrer. 1449 musste
sich der Abt nach römischem Urteil auf einen Ver-

gleich einlassen: Er durfte nicht mehr als vier Gulden

nehmen." Jedes Jahr sind die Consolationes episco-

pales («Bischofstrost») abzuliefern, welche der Kam-

merer einsammelt. In den St. Galler Statuten von
1613 wird auf 1453 verwiesen: Man gebe 31 Pfund

und nicht mehr, davon behalte der Kammerer 17

Pfund. Eine ausserordentliche Steuer ist das Subsi-

dium caritativum («Liebessteuer»). Zum Einzug einer
solchen Abgabe wurde das «Registrum» von 1508

angelegt: Der gesamte Klerus der Diözese muss den

zwanzigsten Teil des Einkommens abliefern «in fa-

vorem gloriosissimi principis Maximiliani, Roma-

norum regis, pro imperiale Corona consequenda»."
Dieses Subsidium caritativum wurde öfters eingezo-

gen. Als aber Bischof Thomas Berlower (1491 -1496)
1492 sämtliche Abgaben erhöhen wollte, auch das

Subsiduum von einem Zwanzigstel auf einen Zehntel,

um die riesige Schuldenlast des Bistums zu verrin-

gern, widersetzte sich die Geistlichkeit. Mit dem Kle-

rus der Eidgenossenschaft musste er ein Konkordat

schliessen, den «Pfaffenbrief» vom 27. Juli 1493, der

alles nach dem alten «wäsen und harkommen» re-

gelte." «Auf der Strecke blieb bei diesem Kräftemes-

sen zwischen Bischof und schweizerischer Geistlich-
keit bzw. Tagsatzung die Klerusreform, für die Tho-

mas Berlower 1492 und 1494 bei den Eidgenossen

um Hilfe nachsuchte.»"

Das f/'nkommen der Ge/sf//cben kann zum Teil er-
schlössen und verglichen werden aus dem «Liber de-

cimationis» von 1275 und dem «Registrum» von
1508. Was die Geistlichen als bare Münze angeben,
sind auch in Geld umgerechnete Naturalien. «Der Li-

ber decimationis» gibt an, welches Einkommen die

Einzelnen beschworen haben, allerdings nur unvoll-

ständig. Bei den einen ist nur die Abgabe angegeben,
andere sind ohne Angaben. Mit dieser Einschränkung
hat der Pfarrer von Appenzell mit 64 Pfund die beste

Pfründe, ihm folgt der Gossauer mit 46 und der

Montlinger mit 35 Pfund. Ein schlechtes Einkommen
hat der Pfarrer von Salmsach, der seinen Zehnten «in

sacculo Johelarii» gab: nur 4 Pfund. Das «Registrum»

von 1508 gibt nur die Höhe der Abgabe in Pfund

oder Gulden und kleineren Werten an. Rechnet man

von diesem Zwanzigstel das Einkommen aus und

überträgt es für alle in Pfund, können die Pfründen

verglichen werden." Über 100 Pfund verdienen nur
die Pfarrer von Arbon und Güttingen. Gegen 70
Pfund beträgt das Einkommen der Pfründen in Ap-
penzell, Berneck, Frauenfeld, Jonschwil, Romans-

horn, St. Mangen und Thal. Eine grosse Zahl von Pfar-

rem kommt aber nicht über 30 Pfund. Auf der Stu-

fenleiter nach unten folgen die Kapläne, von denen
aber der Kaplan an der Spitalpfründe zu Arbon mit
rund 50 Pfund mehr verdient als die meisten Pfarrer.

Es folgen die Frühmesser, und zuunterst stehen die

Helfer, die mit 5 Pfund auskommen müssen. Aus
dem «Registrum» nicht ersichtlich ist, ob ein Pfarrer

Rector ecclesiae oder nur von einem solchen ange-

71 von Are 2, S. 651.
72 Rieder, Registrum, S. 9. 1507 hatte der Reichstag zu Kon-

stanz die Mittel für die Romfahrt Maximilians bewilligt, aber
schon in Trient erklärte dieser mit Zustimmung Papst Julius'

IL, dass er sich fortan «Erwählter Römischer Kaiser» nennen
wolle: Gebhardt, Handbuch der deutschen Geschichte,
Bd. 8, München 1973, S. 28.

73 HS I/2, S. 373-374; Schwegler, S. 141; von Are 2, S. 657-658.
74 HS 1/2, S. 121.

75 Vgl. Appenzeller Geschichte, S. 54-55 und 563.

25



stellt ist und sich daher mit einem kleinen Gehalt be-

gnügen muss.

11 Kollaturen, Inkorporationen

Jede Pfarrei hat ihren Kollator oder Patron, sei es ein

geistlicher oder weltlicher. Stiftet eine Gemeinde die
Pfarrkirche oder eine Kaplanei, so hat sie die Kollatur.

Seltener ist wohl die Übergabe an eine Gemeinde,

wie es in Diessenhofen der Fall war." Die Kollatur hat
ihre Wurzel im Eigenkirchenrecht: Der Gründer einer

Kirche betrachtete sie weiterhin als sein Eigentum.
Davon geblieben ist vor allem das Vorschlagsrecht:
Der Kollator präsentiert dem Bischof den vor ihm aus-

gewählten Pfarrer oder Kaplan, er sorgt für eine

genügende Pfründe, hat allenfalls auch zum Unter-
halt der Kirche beizutragen." Manche Kollatoren

nehmen einen Teil der Einkunft der Pfründe an sich,

auch wissen sie sich befugt, die Geistlichen zu beer-

ben.'® Hier ist aber auch die Tür zum Missbrauch of-
fen, die Statuten gehen darauf ein: Simonie, Ver-

drängung eines anderen aus der Pfründe. Von der

Kollatur zu unterscheiden ist die Inkorporation: Eine

Pfarrei wird einem Kloster oder dem Domstift mit-
samt der Pfründe und dem Pfarramt übergeben und

eingegliedert mit der Pflicht, einen Ewigvikar zu be-

stellen und zu unterhalten.

12 Klöster

Zwar haben die Klöster keine unmittelbaren Bezie-

hungen zu den Kapiteln, aber dennoch zum Teil Ein-

fluss auf die Pfarreien, besonders dort, wo sie als Kol-

latoren mitbeteiligt sind an deren Besetzung. Einige

Klosterkirchen sind auch Pfarrkirchen, einzelne Pfar-

reien einem Kloster inkorporiert. Zudem gehören
diese Gemeinschaften auch zum kirchlichen Leben in

den Dekanaten.

Von den /Wännerk/ösfem hat St. Gallen, das ältes-

te und bedeutendste, den grössten Einfluss. 1508
werden acht Pfarreien als dem Kloster inkorporiert
aufgeführt.®' Wie eine Liste aus dem 13. Jahrhundert

zeigt, hatte das Kloster schon damals zahlreiche Pat-

ronatsrechte: allein im Archidiakonat Thurgau deren

dreissig.®® Das Kloster St. Johann im Thurtal ist be-

deutend für das Toggenburg, drei Pfarreien werden
als inkorporiert erwähnt®®, ihm gehört auch die ehe-

malige Propstei St. Peterzell. Das um 1138 gegrün-
dete Kloster Fischingen beeinflusst den Hinterthur-

gau, 1508 werden die Pfarreien Au, Dussnang und

Bettwiesen vom Kloster aus pastoriert. Das um 50

Jahre ältere Wagenhausen erlangt nie eine Bedeu-

tung. 1275 wird der Abt aufgeführt, zugleich unter
dem-Dekanat Diessenhofen/Steckborn die Pfarrei,

was darauf schliessen lässt, dass sie von einem Welt-

priester versehen wurde. 1508 wird Wagenhausen
als Kloster nicht mehr erwähnt, nur noch im Deka-

natsverzeichnis die Propstei als Pfarrei. Neben diesen

Benediktinerklöstern stehen die im 12. Jahrhundert

gegründeten Augustinerchorherrenstifte Kreuzlingen
und Ittingen, letzteres 1461 an die Kartäuser ver-
kauft. Die 1228 errichtete Johanniterkommende To-

bei hat 1508 als Annex die Pfarrkirche, ihr gehören
die Kirchen Affeltrangen und Märwil (so schon im

«über marcarum»). Es seien auch die Kollegiatstifte
erwähnt, sie gehen ins 9. Jahrhundert zurück. Bi-

schofszell besitzt die Pfarrei Sulgen mit der Kaplanei

Bürglen und der Kapelle Berg. Das Stift an der Kirche

76 Kuhn 1/1, S. 64.

77 LThK3 7, Sp. 1482: «Patronat».

78 Vgl. von Arx 2, S. 647-651.
79 UTK* 5, Sp. 503.

80 Ohne Dekanat Winterthur. Vgl. «Verzeichnis der Stifte, Klös-

ter und Konvente (Schweizer Teil)» in HS I/2, S. 927-956;
Karte 3.

81 Amptenzell/Heiligkreuz, Wil, Kirchberg, Appenzell, Hundwil,
Altstätten, Marbach, Berneck.

82 von Arx 2, S. 464.

83 Mogeisberg, Hemberg, Nesslau: Rieder, Registrum, S. 89.

26



St. Mangen ging schon vor dem 13. Jahrhundert ein,

das Stift in Aadorf hatte eine nur kurze Lebensdauer,

jenes in Salmsach wurde bald nach Konstanz (St. Ste-

fan) verlegt. Von auswärtigen Klöstern werden 1508

versorgt: Aadorf von den Prämonstratensern in Rüti,

Birwinken von den Augustiner-Eremiten in Konstanz.

Klingenzell gehört als Propstei dem Kloster St. Geor-

gen zu Stein am Rhein. Einige Kollaturen verbinden

auch die Abtei Reichenau mit dem Thurgau. Schon

1275 zahlt Erchingen/Frauenfeld seinen Beitrag an

die zur Reichenau gehörende Kirche Ulm, 1508 wird

Ermatingen mit Mannenbach als exempt, weil zur
Reichenau gehörend, bezeichnet.

Neben diesen Männergemeinschaften stehen die

Frauen/c/öster. Ältestes in unserem Gebiet ist Müns-

terlingen; hier fanden sich um 1120 fromme Frauen

zusammen, welche die Augustinus-Regel übernah-

men. Fischingen wurde als Doppelkloster je für Män-

ner und Frauen gegründet, ebenso Wagenhausen,
auch in Ittingen war ein Frauenkonvent vorgesehen,
der aber bald wieder einging. In Wagenhausen ver-
schwand das Frauenkloster um 1230, in Fischingen

vor dem 14. Jahrhundert." Aus wirtschaftlichen und

religiösen Gründen begannen sich gegen Ende des

12. Jahrhunderts im heutigen Belgien Frauen zu klös-

terlichen Gemeinschaften zusammenzuschliessen,

die, Beginen genannt, in Samnungen, Schwesterhäu-

sern, Klausen lebten. Von dieser Bewegung wurden
auch Männer, Begarden geheissen, ergriffen. Diese

Art des Zusammenlebens zwischen Welt- und Or-

densstand breitete sich bald weit herum aus.®® Auch
in unserer Gegend fanden sich Frauen vom 13. bis ins

15. Jahrhundert zu solchen klosterähnlichen Gemein-

Schäften zusammen, ebenso Männer. Um 40 solcher

Samnungen lassen sich nachweisen, teils an FTarrkir-

chen, teils auf dem Land, wie die Namen «Feldnon-

nen», «Waldschwestern» zeigen.®' Von den Bruder-

häusern hat wohl kaum eines das 14. Jahrhundert

überlebt. Für das Überleben der Schwesternhäuser

war einerseits die materielle Grundlage wichtig, an-

dererseits, dass sie sich mit einem Männerorden ver-
banden: mit den Dominikanern, den Zisterziensern

und besonders den Franziskanern. So gehen die meis-

ten späteren Frauenklöster auf solche Samnungen
zurück. Das «Registrum» 1508 zählt die Frauenklös-

ter und die noch bestehenden Schwesternhäuser auf.
Drei Dominikanerinnenklöster hören auf den Namen
St. Katharina: 1242 ziehen Schwestern aus einer

Samnung in Winterthur nach St. Katharinental, 1266

unterstellt sich das Schwesternhaus am Irabach in

St. Gallen den Dominikanern, ein gleiches tut die auf
1284 zurückgehende Samnung in Wil im Lauf des

14. Jahrhunderts. Vier Gemeinschaften nahmen die

Regel der Zisterzienser an. Vom vorhin erwähnten
Haus am Irabach in St. Gallen zieht ein Teil als Zisterzien-

serinnen nach Magdenau. Aus Konstanz, wo sie sich

mit den Benediktinern verbunden hatten, ziehen

Schwestern nach Feldbach und werden Zisterziense-

rinnen.®' Das Kloster Tänikon, gleichen Ordens, geht
1249 aus einer Samnung hervor, mit dessen Aufstieg
wird das Eingehen des Frauenklosters in Fischingen
erklärt.®® Ob Kalchrain das älteste oder jüngste dieser

Zisterzienserinnenklöster ist, darüber gehen die Mei-

nungen auseinander: Nach Ordensüberlieferung
1230 gegründet, ist es erst 1331 urkundlich gesi-
chert.®'Von einer Samnung in Konstanz, die sich den

Namen «Paradies» gegeben hat, übersiedeln 1253

Schwestern als Klarissen nach Schwarzach, nehmen
den Namen mit, der die Benennung des Pfarrortes

verdrängt. Gemäss «Registrum» gibt es 1508 in den

Dekanaten Steckborn und Frauenfeld keine Schwes-

ternhäuser mehr. Unter dem Dekanat Wil sind drei

84 Zu Fischingen und Wagenhausen: HS III/1, S. 76-78; zu

Ittingen: von Arx 1, S. 291.
85 LThK3 2, Sp. 144 und 139.

86 Vgl. HS 1/2, S. 928-940; von Arx 2, S. 196-200 und 202-207.
87 Konstanz 1, S. 138.

88 HS 111/1, S. 77.

89 1230: Gwiggen, S. 27; 1324: HS I/2, S. 955.
90 Konstanz 1, S. 137.

27



aufgezählt: Pfanneregg (Wattwil), Nollenberg, Drei-

brunnen. Zahlreich sind sie im Dekanat St. Gallen: de-

ren elf." Von ihnen wird bemerkt, die meisten be-

folgten die dritte Regel des hl. Franziskus, sie seien -
wie es fast poetisch heisst- «pauperes, mendicantes,
nichil dantes»: arm, bettelnd, nichts gebend. Nicht

erwähnt im «Registrum» ist die mit den Benedikti-

nern verbundene Klause bei St. Georgen/St. Gallen.

darf, beauftragen die Dekane, ein wachsames Auge
zu haben, aber die Wirklichkeit war oft anders. So

war der gleichnamige Vater des Nachfolgers von

Zwingli in Zürich, Heinrich Bullinger, um 1496 Kaplan
in Arbon", später Pfarrer und Dekan in Bremgarten,
Vater von fünf Söhnen."

13 Pfarreien und Geistliche im Thurgau"

Vor der Reformation zählt der heutige Thurgau
66 Pfarreien, dazu kommen etwa 30 Kapläne, 10

Frühmesser und 4 Helfer. Am meisten Geistliche ha-

ben Bischofszell mit 7 Kaplänen, Frauenfeld und Dies-

senhofen mit je 5 Kaplänen, je einem Frühmesser und

Helfer. Etwa 10 Pfarreien sind von Ordensgeistlichen
versehen. Rechnet man nun alles zusammen, ergibt
sich zu dieser Zeit eine Zahl von etwa 100 Weltgeist-
liehen.

14 Kirchliches Leben und Klerus

Im Mittelalter, besonders im späten, hat sich eine rei-

che Volksfrömmigkeit entfaltet, wie Beispiele aus

Konstanz" und St. Gallen" zeigen: Fronleichnams-

Prozessionen, Kreuzgänge, Bittgänge, Wallfahrten,
Stiftungen von Kaplanei-, Frühmesspfründen und be-

sonders Jahrzeiten wie auch für Kapellen, Altäre,
Klöster. Wenn auch städtische Verhältnisse nicht
ohne weiteres auf andere Orte übertragen werden

können, dürfte manches auch in ländlichen Pfarreien

üblich gewesen sein.

Auf den Zustand des Klerus kann rückblickend

aus der Visitation im Jahr 1S86 geschlossen werden,
wenn auch nicht verallgemeinert werden darf: häufi-

ges Konkubinat, auch Unwissenheit und spärliche Bil-

dung. Die Statuten geben zwar an, was nicht sein

91 Notkersegg, Hundtobel, Steinertobel, Grimmenstein, Bai-

gach, Appenzell, Altstätten, Teufen (Wonnenstein), zu
St. Mangen, St. Leonhard, St. Jakob in St. Gallen.

92 Nach Rieder, Registrum; Kuhn I; QTG 4, S. 93-141.
93 Konstanz 2, S. 141-144. Kuhn I zählt einige solche Stiftun-

gen aus dem Mittelalter auf.

94 von Arx 2, S. 459-461.
95 Wuhrmann, Willy: Geschichte der evangelischen Kirchge-

meinde Arbon, Arbon 1922, S. 5: «14. Februar 1696 in <ge-

duldeter Ehe> mit Anna Wiederkehr Sohn Johannes gebo-

ren.»

96 Schwegler, S. 143.

28







III Der Untergang der Dekanate: Die Reformation

1 Von den Anfängen zum Ersten Land-

frieden

Die Reformation hatte den Untergang der alten ka-

tholischen Dekanate zur Folge. Mitglieder der alten

Kapitel waren zum Teil massgeblich daran beteiligt;
alle haben auf verschiedene Weise in den Pfarreien

und verschiedenen Landschaften des alten Thurgaus
diese Jahre miterlebt. Wären damals schon Kapitels-

Protokolle verfasst worden, könnten wir ihnen den

Ablauf der Ereignisse im Wesentlichen entnehmen.
Die entscheidende Person in diesem Vorgang war

Ulrich Zwingli: 1522 übertrat er das Fastengebot,
nach einer Disputation stellte sich ein Jahr später der

Zürcher Rat hinter ihn, die Klöster wurden aufgeho-
ben, 1524 die Bilder entfernt. Es folgten 1525 die Ab-

Schaffung der Messe und der Austritt aus dem Bistum
Konstanz."

Auch in unserem Gebiet waren, durch Martin Lu-

ther angeregt, reformatorisch gesinnte Geistliche

und Laien. 1518 kam Joachim von Watt, genannt Va-

dian, nach St. Gallen, der in Wien die Schriften Lu-

thers kennen gelernt hatte, und befreundete sich mit

Zwingli. 1522 knüpfte der Konstanzer Münsterpredi-

ger Wanner freundschaftliche Kontakte mit Zwingli.®
Im gleichen Jahr gab die Tagsatzung dem thurgaui-
sehen Landvogt den Auftrag, gegen die Neuerer vor-
zugehen.® 1524 geboten die Räte der Städte Kon-

stanz und St. Gallen die «schriftgemässe Predigt»,
stimmte die Appenzeller Landsgemeinde im Frühjahr
dem gleichen Gebot zu und überliess es im August je-
der Kirchhöri, autonom zu entscheiden; nur Appen-
zell und Herisau blieben beim alten Glauben. Im glei-
chen Jahre entfernte als erste (damals noch) thur-
gauische, aber im Zürcher Niedergericht liegende
Pfarrei Stammheim die Bilder." 1525 erliessen refor-

matorisch gesinnte Geistliche des Kapitels St. Gallen

unter Dekan Hermann Miles an der Frühjahrssitzung
Beschlüsse über die Abschaffung der Messe und der

Bilder."" So wurden in St. Gallen die Messen abge-

schafft, die Bilder aus St. Lorenzen entfernt, die Feld-

nonnen zu St. Leonhard überfallen und ihr Zusam-

menleben verunmöglicht."" 1526 verliess Bischof

Hugo von Hohenlandenberg die Stadt Konstanz, ein

Jahr später verbot der Rat die Messe.'®

Mit der reformatorischen war eine stark soz/'a/e

Bewegung verbunden. Nach der Verhaftung des re-

formatorisch gesinnten Pfarrers Öchslin von Burg
kam es 1524 zum Überfall auf das Kloster Ittingen.
Wegen der Klagen der Gemeinden schlössen die

thurgauischen Gerichtsherren 1525 einen Ver-

gleich."" Trotz Gegenwehr des St. Galler Abtes be-

gannen die Gotteshausleute Zinsen und Zehnten zu

verweigern. 1525 versammelten sich die Gerichte der
Landschaft, um ihre Klagen gegen den Abt vorzu-
bringen, die sich aber im Rahmen sozialer Forderun-

gen hielten.'® Sympathie ernteten 1524/25 die auf-
ständischen Bauern jenseits des Rheins und des

Bodensees; Zürich und Schaffhausen verhandelten mit
ihnen und ersuchten sie, ihre Bauern nicht aufzurei-
zen."*

Hatte die Badener Disputation 1526 die Ausbrei-

tung der Reformation noch gedämpft, so brachte jene
in Bern 1528 eine Beschleunigung. Im JTiurgau zeigte
sich die Vormachtstellung Zürichs gegenüber den

fünf katholischen inneren Orten Uri, Schwyz, Unter-

walden, Luzern und Zug. Am 15. April 1529 führte
eine Landsgemeinde die Zürcher Kirchenordnung ein.

Vergeblich mahnte ein Mandat des katholischen

Landvogtes die Thurgauer, die Gerichtsherren und

97 Dürrenmatt, S. 187-188.
98 Konstanz 3, S. 40.

99 Pupikofer, S. 187.

100 Konstanz 3, S. 48; Thürer, S. 426; Appenzeller Geschichte,
S. 331 und 338; Knittel, Reformation, S. 71-72.

101 von Arx 2, S. 483; Sulzberger, Thurg. Kapitel, S. 57.

102 Thürer, S. 431^132.
103 Konstanz 3, S. 58 und 67.
104 Pupikofer, S. 191-192 und 210-211.
105 von Arx 2, S. 210.

106 Knittel, Reformation, S. 102.

31



andere nicht zu zwingen, sich mit Zürich gleichförmig
zu machen; Zürich aber schickte Boten zu den Ge-

richtsherren.""
1528 traf der Vierorte-Hauptmann und Freund

Zwingiis Jakob Frei, «ein Draufgänger der neuen Sa-

che», in der st. ga///sc/7en Sf/fts/andsc/iaft ein. Nun

nahm die Reformation ihren freien Lauf, der Bilder-

stürm brach los und die altgläubigen Pfarrer mussten

gehen.' Als Ende Februar 1529 die Klostergeistli-
chen in St. Gallen der Weisung Vadians - unterdessen

Bürgermeister geworden-, die Messe abzuschaffen

und die Bilder zu entfernen, nicht folgten, erlitt die

Klosterkirche den Bildersturm.' Abt Franz Gaisberg
hatte das Kloster schon vorher verlassen, da er, tod-
krank an Wassersucht, sich nicht mehr sicher fühlte.

Zwingli wollte unbedingt die Wahl eines neuen Abtes
verhindern. Als der Abt am 21. März 1529 starb, ge-
lang es, den Tod so lange geheim zu halten, bis sich

die Klostergeistlichen in Rapperswil versammelten
und einen neuen Abt wählten.""

Im 7oggenöurg, zur Abtei St. Gallen gehörend,
aber mit eigenen Rechten, war schon 1523 der gross-
te Teil der Geistlichen unter dem Einfluss Zwingiis re-

formatorisch gesinnt. Noch vermochte der Landvogt
des Abtes einige abtrünnige Pfarrer zu bestrafen,
aber auch hier wurden nach der Berner Disputation
die Bilder weggeschafft, trotz der Proteste der Schwy-
zer. Auf den 1. Januar 1529 erliessen die Prädikanten
mit dem Landrat die neue Kirchenordnung. Ähnliche

Satzungen setzte das St. Galler Kapitel auf den 4. Feb-

ruar in Kraft.'" Im /?he/nfa/ versuchte der Schwyzer

Landvogt noch 1528 die Reformation zu verhindern,
doch vergebens. Grossen Einfluss hatte hier der Am-

mann Elans Vogler.'" Im Appenze//er/and wandte sich

auch Herisau der Reformation zu; der Pfarrer von Ap-
penzell, Diepold Huter, musste die Pfarrei verlassen

und zog in sein Heimatdorf Montlingen.'"
In den selben Jahren entstand eine starke W/'eder-

fäuferöewegung, besonders im Appenzellischen und

St. Gallischen, die auch in den Thurgau überschwapp-

te. Da Täufer in eine Art Ekstase gerieten, «Sterben»

genannt, und sich dies ausgebreitet hatte, erliessen Abt
Franz Geissberg und der Stadtrat von St. Gallen um

1525 ein wohl einmaliges Verbot: «Daß in Zukunft
niemand mehr sterben solle.»"" Noch 1530 heisst es

im Reformationsmandat für den Thurgau: «Ich [der

Landvogt] will sie von Stund an gefangen setzen und
sie in der Gefangenschaft so lange mit Habermus und

Brot speisen, dazu gelegentlich sie peinlich behan-

dein, bis sie ihren Irrtum bekennen, ihn öffentlich wi-
derrufen und zur christlichen Einigkeit sich wieder be-

kehren»; dann haben sie Urfehde zu schwören,

«wenn sie aber von ihrem Irrtum nicht abstehen wol-
len, die will ich bis an ihr Lebensende im Gefängnis
behalten»; sollte einer wieder rückfällig werden,
«den will ich als ehrlosen, meineidigen und abtrünni-

gen Christen ohne alle Gnade mit dem Schwert vom
Leben zum Tod richten lassen»."*

Die katholischen Orte sahen sich von Zürich über-

gangen, das zudem 1528 mit Konstanz das «Christliche

Burgrecht» schloss, dem bald Bern und andere Städte

beitraten. Die katholischen Orte, in die Defensive ge-

drängt, schlössen mit Österreich einen Hilfsvertrag.
Böses Blut erregte in der Innerschweiz die Hinrich-

tung des mit dem Unterwaldner Rock bekleideten

Thurgauer Landweibels Max Wehrli im Jahr 1528; er

wurde in Zürich wegen Äusserungen gegen die Re-

formation verhaftet. Die Schwyzer ihrerseits ver-
brannten 1529 den Zürcher Pfarrer Jakob Kaiser in

Uznach, und die Obwaldner kamen den Haslitalern

107 Knittel, Reformation, S. 251, 254-255 und 261.

108 Thürer, S. 437^138; von Arx 2, S. 517.

109 von Arx 2, S. 533-534.
110 Ebd., S. 537-539.
111 Ebd., S. 524-526.
112 Thürer, S.442.
113 Appenzeller Geschichte, S. 376; Huter war seit 1508 Pfarrer

in Appenzell.
114 von Arx 2, S. 504.

115 Knittel, Reformation, S. 300.

32



gegen Bern zu Hilfe."® Da war für Zürich der Anlass

gegeben zum Kampf gegen die fünf Orte. Es besetzte

militärisch den Thurgau, das Rheintal und die Alte

Landschaft und erklärte den Krieg: Nun standen vor

Kappel 9000 Zürcher, Thurgauer, Toggenburger und

St. Galler den 5000 Innerschweizern gegenüber. Der

Glarner Landammann Äbli verhinderte ein Blutver-

giessen und vermittelte den am 26. Juni geschlosse-

nen Landfrieden. Zwingli wäre eine Schlacht mit ei-

nem Sieg lieber gewesen.'"

2 Der Erste Landfrieden und seine Folgen

Der Landfrieden von 1529 zeigt, dass die katholi-

sehen Orte die schwächeren waren. Er bestimmte,
dass in den gemeinen Vogteien niemand wegen des

Bildersturms bestraft und die Messe, wo sie abge-
schafft sei, nicht mehr eingeführt werde, wo sie aber

noch sei, durch die Mehrheit abgeschafft werden

könne; es soll um des Glaubens willen kein Zwang

sein, keine Partei dürfe die andere von ihrem Glauben

drängen."®
Im Thurgau aber duldete Zürich die freie Ausübung

des Glaubens nicht. «Die katholischen Orte haben

wohl nicht gewusst, wie weit in den einzelnen Ge-

meinden die Reformation fortgeschritten ist und dass

Zürich den Gemeinden und der ganzen Landschaft

Zusagen gemacht hat, welche weit über die Bestim-

mungen des Landfriedens hinausgingen.»"® Das be-

reits erwähnte Reformationsmandat stammt vom

evangelischen Landvogt Philipp Brunner, der auf Jo-

hannis 1530 in den Thurgau kam. Es trägt den Titel

«Ordnung und Satzung wie sich gmeine Landtgraff-
schafft Thurgöw / der Christenlichen Reformation jrer
Herren und Obern von Zürich mit jrem gunst/gnaden
/ wüssen und willen / glychförmig gemachet».Ein
Abschnitt richtet sich gegen die Altgläubigen, ohne

sie ausdrücklich zu nennen, d.h. gegen jene, die

«sich der Gemeinde weder in der Kirche noch in den

Satzungen gleichförmig machen» wollen: «Solche

ungehorsame, ungottesfürchtige, widerspänige, är-

gerliche Leute» sollen vom Pfarrer zum Gehorsam er-
mahnt werden, besserten sie sich nicht, dann sollen

sie «aus ihrer Gemeinde und Gesellschaft» sowie

«von den gemeinsamen Nutzungen und Gerechtig-
keiten ausgeschlossen» werden. Zur Erreichung der
Einheit auf der Grundlage des Zürcher Bekenntnisses

dienten die Synoden (Versammlungen der evangeli-
sehen Pfarrer). Die erste, am 13. Dezember 1529 zu

Frauenfeld unter dem Vorsitz Zwingiis gehalten, ver-
sammelte alle Geistlichen aus dem Thurgau, dem

Rheintal, der Stadt und Landschaft St. Gallen, dem

Toggenburg sowie Vertreter aus Appenzell, Konstanz
und dem zürcherischen Kyburg - dem ganzen alten

Thurgau also. An der Synode wurden «widerspä-
nige» Geistliche aufgefordert, sich «glychmässig» zu

machen; zur Gleichförmigkeit mahnte die Synode
auch den lutherischen Pfarrer von Langrickenbach.
Die beiden weiteren Synoden von 1530 und 1531

waren rein thurgauisch."' Der «Thurgauer Vergriff»

vom 17. September 1530, ein Vertrag zwischen der

Landschaft und den Gerichtsherren, verpflichtete
diese, sich der Reformation anzuschliessen. Bereits

hatte Zürich den Thurgau auch politisch organisiert,
die Landsgemeinde und die «Zwölfer», eine Art Aus-

schuss, eingerichtet.'"
DieSfac/fSf. Ga//en besetzte beim Heranrücken der

zürcherischen Truppen das Kloster und erwarb am

25. August 1530 von Zürich und Glarus den Kloster-

bezirk für 14000 Gulden."®

116 Schwegler, S. 181; von Arx2, S. 545.

117 von Arx 2, S. 545-549; Knittel, Reformation, S. 259.
118 Knittel, Reformation, S. 260-261.
119 Ebd., S. 295.

120 Ebd.; das ganze Mandat S. 294-303 in moderner Schreib-

weise.
121 Vgl. Sulzberger, Synode, S. 40-54.
122 Knittel, Reformation, S. 293-294.
123 HS 111/1, S. 1291; von Arx 2, S. 582-583.

33



Abt Kilian Germann bemühte sich vergebens um
Kloster und Sf/fe/ande; 1530 verunfallte er tödlich.
Auch die Schirmorte Luzern und Schwyz hatten kei-

nen Erfolg. Der Alten Landschaft wollten Zürich und
Glarus eine neue Verfassung geben. Wie sie dem Volk

vorgestellt wurde, machte sich Enttäuschung breit:

Statt der Freiheit gebe es eine Landvogtei der Zürcher
und Glarner; denn «die Alte Landschaft sollte voll-

ständig unter die Herrschaft der vier Schirmorte unter
Führung von Zürich gelangen, ohne irgendwelche
Rechtsverbesserungen zu erlangen.» Als später die

Gemeinden zustimmen sollten, musste Hauptmann
Frei einige Mühen aufwenden, um die Leute zur An-
nähme zu bewegen.'"

DieToggenburger beschlossen, den Abt nicht mehr

als Landesherren anzuerkennen und kauften sich im

Oktober 1530 für 15 000 Gulden los, die sie an Zürich

und Glarus bezahlten.'" Im Rheintal musste der Un-

terwaldner Landvogt das Land verlassen, die Hoff-

nung der R/ie/nfa/er auf grössere Freiheit wurde aber

enttäuscht; sie hätten mit ihren Beschwerden nur
weltliche Vorteile gesucht.'"

Am 12. April 1531 genehmigten Zürich und Glarus

ein neues Landrecht für die Thurgauer, Gotteshaus-

leute, Toggenburger; zugleich mahnten sie, es dürfe
nichts Widriges oder Nachteiliges gegen die Obrig-
keit geschehen.'" Das ganze ehemalige Archidiako-

nat Thurgau war nun reformiert geworden, nur die
Pfarrei Montlingen mit Oberriet und Kriessern sowie

die inneren Rhoden Appenzells sollten noch gewon-
nen werden.

Die grosse Pfarrei Montlingen war mit Pfarrer Die-

pold Huter fest entschlossen, am alten Glauben festzu-

halten. Am Silvester 1530 versammelten sich mit Wissen

und Willen von Jakob Frei und Ammann Vogler 600

Mann, um die Filiale Oberriet zu überfallen unter dem

Vorwand der Zinsverweigerung; ihnen stellten sich

400 Mann in Waffen gegenüber. Dieser Vorgang war
selbst den reformierten Appenzellem zu viel: Es sei

wider den Landfrieden. Ihre Vermittlungsaktion ver-

mied ein Blutvergiessen, aber noch während der Ver-

handlungen liess Ammann Vogler die Kirche plün-
dem. Pfarrer Huter hatte sich der sicheren Gefangen-
nähme durch die Flucht nach Hohenems entzogen.'"

In Appenzell beschloss am 6. August 1531 die

Landsgemeinde, die altgläubigen Geistlichen, beson-

ders Kaplan Fässler, hätten sich innerhalb Monatsfrist
der Reformation anzuschliessen, sonst müssten sie vor
der St. Galler Synode erscheinen bei Strafe der Recht-

losigkeit. Am 28. August kam es zu einer Kompro-
misslösung: Die Frist wurde auf drei Monate er-

streckt, die Neugläubigen in Appenzell durften einen
Prädikanten anstellen.'" Damit aber wurde das Ende

der letzten altgläubigen Pfarrei eingeläutet.

3 Klerus

Die Haltung der Dekane zur Reformation ist überlie-

fert: Der Dekan des Kapitels St. Gallen, Hermann Mi-
les, gehörte schon früh der reformatorischen Bewe-

gung um Vadian an. Der Dekan des Kapitels Steck-

born, Adam Moser, Pfarrer von Stammheim, musste

die Pfarrei verlassen', ebenso der Dekan des Kapitels
Frauenfeld mit seinen Kaplänen die Pfarrei Elgg"". Als

Dekan des Kapitels Wil wird Pfarrer Jost Huber von

Wuppenau genannt; wahrscheinlich war er bis 1530

in der Pfarrei und danach wieder 1548.'
Wie viele der rund 100 M/e/fge/sf//cben, die An-

fang des 16. Jahrhunderts im Thurgau waren, refor-

miert wurden, lässt sich nicht mehr genau feststellen,

124 von Arx 2, S. 558 und 573-574.
125 Ebd., S. 580-582.
126 Thürer, S. 444.
127 Pupikofer, S. 333-335.
128 von Arx 2, S. 587; Thürer, S. 458; Appenzeller Geschichte,

S. 387-388.
129 Appenzeller Geschichte, S. 392-394.
130 Knittel, Reformation, S. 72; von Arx 2, S. 530-531.
131 Knittel, Reformation, S. 96.

132 Kuhn I/2, S. 168; Sulzberger, Verzeichnis, S. 174.

34



doch ist gemäss dem Verzeichnis von Sulzberger an-

zunehmen, dass es ein grosser Teil war. Jedenfalls

mussten die katholisch gebliebenen Geistlichen die

Pfarreien verlassen. An der Synode von 1529 wurden

einige noch ermahnt, sich gleichförmig zu machen,

andere getadelt, weil sie gar nicht erschienen waren.
Man kann annehmen, dass sich rund ein Fünftel der

Reformation nicht angeschlossen hat.'"

4 Klöster im Thurgau

Die meisten Chorherren von Kreuzlingen zogen sich

zurück in die Herrschaft Hirschlatt nördlich des Bo-

densees; zwei, darunter der spätere Abt Tschudi, blie-

ben im Kloster."" In Ittingen, durch den Überfall 1524

schwer geschädigt, hielt der Schaffner P. Janny die

Stellung.'" Zuspruch hingegen fand die Reformation

bei den Benediktinern von Fischingen; der Konvent
löste sich auf.'" Das Kloster Tänikon starb in wenigen
Jahren aus, auch in Münsterlingen hatten sich die

meisten Frauen der Reformation zugewandt.'" Die

noch in Feldbach und Paradies verbliebenen Schwes-

tern mussten Prädikanten annehmen.'" Nach dem

Brand von 1521 verödete das Kloster Kalchrain, aber

noch an der Synode von 1529 wurden die Frauen

aufgefordert, sie sollen die Bilder von dannen tragen
und in Herdern zur Kirche gehen.'" Am stärksten wi-
dersetzten sich die Dominikanerinnen von St. Katha-

rinental der Reformation, selbst ein Besuch Zwingiis

am 21. Dezember 1529 richtete nichts aus: «Durch

Predigt und persönliche Zwiesprache suchte Zwingli
die Frauen zur Teilnahme an der Reformation zu be-

wegen, doch konnten diese sich nicht entschliessen,

aus dem Orden auszutreten.»'"" Um dem ständigen
Druck zu entgehen, zogen die Frauen über den

Rhein, zuerst nach Engen, dann nach Villingen; nur
die Schaffnerin mit einigen Schwestern blieb zurück,

um die Rechte des Klosters zu wahren.'"'

5 Evangelische Dekanate bzw. Synoden

Mit der Reformation sind die alten Kapitel unterge-

gangen, an ihrer Stelle bildeten sich neue, evangeli-
sehe. 1529 beschlossen die Geistlichen im Toggen-

bürg, ein eigenes Kapitel bzw. eine eigene Synode zu
bilden.'"' Aus dem alten Kapitel St. Gallen wurde die

gleichnamige Synode mit Zuzug der ehemals zu Wil

gehörenden Pfarrer der Alten Landschaft; im Frühjahr
1529 fanden sie, «es sei nothwendig, daß die Prädi-

kanten sich oft untereinander besprächen, da es aber

zu kostspielig wäre, so große Versammlungen oft zu

wiederholen, so sollten öfter kleinere Versammlun-

gen der vier verschiedenen Abteilungen dieses Kapi-
tels stattfinden.» An die Synode in Konstanz schlos-

sen sich die der Stadt benachbarten Pfarreien an. Von
Frauenfeld und Steckborn trennten sich die zürcheri-
sehen Pfarreien, hingegen kamen thurgauische vom
alten Kapitel Wil hinzu. Wie weit aber diese Kapitel
eine Tätigkeit neben den thurgauischen Synoden
entfalten konnten, ist ungewiss.

133 Nach Sulzberger, Verzeichnis; Kuhn I; Knittel, Reformation;
Die Pfarrer von Aadorf, Aawangen, Altnau, Arbon (Nachfol-

ger des abgesetzten reformatorischen Pfarrers), Basadingen

Bussnang, Eschenz, Diessenhofen, Gachnang, Hagenwil,
Klingenzell, Mammern, Märstetten, Rickenbach, Wup-
penau, Wertbühl, je ein Kaplan in Frauenfeld, Tänikon, auf
Schloss Wellenberg und vier in Bischofszell. Die Kapläne von
Wil werden als einzige ausserhalb des Thurgaus genannt;
sie hatten die Synode vorzeitig verlassen.

134 Kuhn III, S. 284.

135 Ebd., S. 187-188.
136 HS 111/1, S. 676.
137 Tänikon: HS III/3, S. 921-922; Münsterlingen: Kuhn III,

S. 265-267.
138 Feldbach: HS III/3, S. 638; Paradies: Kuhn III, S. 339-341.
139 HS III/3, S. 743.
140 Knittel, Reformation, S. 284.
141 Kuhn III, S. 152-155.
142 Thürer, S. 435-436; dazu und zum Folgenden: Sulzberger,

Thurg. Kapitel, S. 58-59.

35





IV Die Erneuerurg der Dekanate: Die Reform

1 Der Zweite Landfrieden und seine Folgen

Die Landschaften des ehemaligen Archidiakonates

Thurgau standen unter Zürcher Herrschaft, nur die

Appenzeller bewahrten noch eine gewisse Selbstän-

digkeit. Die fünf inneren Orte hatten nichts mehr zu

sagen. Zwingli wollte den Krieg gegen die Inner-

schweizer, die Berner waren dagegen, auch die Zür-

eher nicht kriegsbegeistert. Dafür wurde im Mai 1531

eine Lebensmittelsperre gegen die fünf Orte verfügt,
die nun den Krieg erklärten. Es kam am 11. Oktober

zur Schlacht bei Kappel, in der die Zürcher Vorhut ge-
schlagen wurde; unter den Gefallenen war auch

Zwingli. In der zweiten Schlacht am 23./24. Oktober

erlitt das zu Hilfe geeilte Heer am Gubel nochmals

eine schwere Niederlage; Stiftshauptmann Frei fand
dabei den Tod. Im November kam es zum Zweiten

Landfrieden, der sich durch Mässigung auszeich-

net.'" Der Abt von St. Gallen wurde wieder in seine

Rechte eingesetzt und in den gemeinen Herrschaften

Thurgau und Rheintal die Wiedereinführung des ka-

tholischen Gottesdienstes ermöglicht. Die Wieder-

herstellung der Dekanate setzte die Errichtung von
Pfarreien voraus. Dies geschah in den einzelnen Ge-

bieten auf je verschiedene Weise, so dass zuerst die

Vorgänge in den einzelnen Herrschaften zu betrach-

ten sind.

2 Wiedereinführung katholischer Gottes-
dienste

In der A/fen Landschaft der Abte/' St. Ga//en war der

Abt Landesherr. Im Dezember 1531 kehrte Abt Diet-
heim Blarer nach Wil zurück, wo der katholische

Gottesdienst bereits wiederhergestellt war - die

Mehrheit der Wiler war katholisch geblieben; er
nahm am 15. Dezember zu Gossau die Huldigung der

Landschaft entgegen. Nach der Überwindung einiger
Schwierigkeiten von Seiten der Stadt konnte er das

Kloster wieder in Besitz nehmen.'" Die Gotteshaus-
leute kehrten schon bald «teils froh und willig, teils

widerstrebend» zur alten Kirche zurück"*, andere wie
die Gemeinden Gossau, Rorschach oder Waldkirch
wollten bei der Reformation bleiben."" 1534 wurde
der reformierte Kult verboten und bald überall der ka-

tholische Gottesdienst eingeführt, wenn auch noch

nicht alle Pfarreien wegen des Priestermangels be-

setzt werden konnten. Der Abt ging vor nach dem

Prinzip «cuius regio, eius religio» (wer die Herrschaft

hat, bestimmt die Religion) und verwies auf Zürich,
Bern und St. Gallen, die nach dem gleichen Prinzip
keine Katholiken duldeten. 1572 schrieb Abt Otmar
Kunz vor, alle Bewohner über 14 Jahren hätten jähr-
lieh in der Fastenzeit die Beichte abzulegen und die

Kommunion zu empfangen; wer es nicht tue, müsse

ausser Landes ziehen.""
Im Thurgau wurde der Landfrieden angewandt:

Wer den «nüwen glouben» angenommen habe,

könne dabei bleiben. Jene, die «die siben sacrament,
das ampt der helgen meß und ander Ordnung der

cristlichen kilchen ceremonia wider ufrichten und ha-

ben wellten, daß sy das ouch tuon sollen und mögen
und das selb als wol halten, als der ander teil die pre-
dicanten.» Aber kein Teil soll den andern «von des

gloubens wegen weder schmützen noch

schmähen».'"® Mitzureden hatten dabei die Gerichts-

herren, die Kollatoren, der Landvogt und die eid-

genössischen Orte. Von den weltlichen Gerichtsher-

ren kehrten die meisten wieder zur katholischen Kir-

che zurück. Bis um 1540 war in etwa der Hälfte der

späteren katholischen Pfarreien wieder Gottesdienst;
in Klingenzell und Wertbühl waren gleich wieder jene
Pfarrer eingesetzt worden, die während der Reforma-

143 Dürrenmatt, S. 209-210; von Arx 3, S. 3-10.
144 von Arx 3, S. 21-22.
145 Thürer, S. 463.
146 von Arx 3, S. 53.

147 Vgl. von Arx 3, S. 54-61.
148 Artikel II: Bühler, S. 247.

37



tion noch «widerspänig» waren. Fünf Pfarreien ent-
standen erst im folgenden Jahrhundert: Gachnang
(1605/1613 Schlosskapelle) Müllheim (1607), Leut-

merken (1607 Schloss Griesenberg, 1639 Pfarrkir-

che), Aadorf (1627).""Basadingen wurde zwar 1532

mit dem früheren Pfarrer wieder besetzt, aber nach

ihm kam wegen der geringen Zahl der Katholiken
kein Pfarrer mehr. Erst als die Katholikenzahl durch

den Einfluss des Klosters St. Katharinental wieder zu-

genommen hatte, setzte das Kloster 1630 wieder ei-

nen Pfarrer ein.'
Es gab aber auch Scbw/engke/'fen uncMuse/nan-

dersefzungen um die Einführung des Gottesdienstes

und die Benützung der Kirche. Immer wieder be-

schäftigte sich die Tagsatzung mit thurgauischen An-

gelegenheiten, und Zürich hielt ein wachsames Auge
auf das Land.

Obwohl gemäss einem Vertrag von 1537 den Re-

formierten in Arbon, Horn und Bischofszell Religions-
freiheit zugesichert worden war, wollte ab 1592 Bi-

schof Andreas von Österreich in Arbon den alleinigen
Gebrauch der Pfarrkirche durch die Katholiken durch-

setzen und den Ort rekatholisieren. Dahinter stand

die Frage, ob Arbon zum Thurgau gehöre und unter
dem Landfrieden stehe, oder ob der Bischof als Inha-

ber des hohen Gerichts alleiniger Herr sei. Der Bischof

beanspruchte die Landesherrschaft und wollte nach

dem Grundsatz «cuius regio, eius religio» vorgehen.
Es folgten langwierige Verhandlungen - Bischofszell

wurde vorläufig ausser Acht gelassen - bis hin zum

Vorschlag, den Reformierten eine eigene Kirche aus-
serhalb der Gemarkungen der Stadt zu bauen, zuletzt

vorgesehen in Steineloh. Bischof Andreas starb im

November 1600, sein Nachfolger, Bischof Johann Ge-

org von Hallwyl, verfolgte die Sache nicht weiter; so

blieb alles beim Alten."'
In Wuppenau hatten der Abt von St. Gallen als

Gerichtsherr und der Komtur von Tobel als Kollator

dafür gesorgt, dass die Zahl der Katholiken zunahm
und die Messe wieder eingeführt werden konnte.

1562 wurde das Pfrundvermögen vertraglich unter
die beiden Konfessionen verteilt, und zwei Jahre spä-

ter bekamen die Katholiken einen eigenen Pfarrer.

1567 wollten die Evangelischen keinen eigenen Pfar-

rer mehr haben, «weder gesotten noch gebraten»,

man soll nach der Messe zusammenläuten, dann kä-

men sie zur Predigt des katholischen Pfarrers; nur an

den Nachheiligtagen von Weihnachten, Ostern und

Pfingsten sollte der reformierte Pfarrer von Bussnang
kommen, predigen und das Abendmahl halten. Es

muss aber dennoch immer wieder Anstände gege-
ben haben. Trotzdem begehrten die Evangelischen
aber auch 1628 keinen eigenen Pfarrer. Von 1651 an

gingen sie nur noch an den Nachfeiertagen in Wup-

penau zur Kirche; der zuständige evangelische Pfarrer

war in Bussnang. Nach dem Friedensschluss von
1712 setzten Zürich und Bern wieder einen evangeli-
sehen Pfarrer in Wuppenau ein, bis 1714 die evange-
lische Kirche in Schönholzerswilen gebaut wurde; nur
die Nachfeiertage blieben.'"

Als der Gerichtsherr von Gachnang, Kaspar Ludwig

von Heidenheim, 1583/84 in der Kirche einen Altar
aufrichten wollte, widersetzten sich die Reformierten

mit Erfolg. 1607 errichtete der neue Gerichtsherr,
Hektor von Beroldingen, auf seinem Grund und Bo-

den beim Schloss eine Kapelle, ohne von der Forde-

rung nach einem Altar in der Kirche abzugehen. Den

Katholiken blieb die Benützung der Kirche weiterhin

versagt, sie mussten sich mit der Schlosskapelle be-

gnügen.'"
Die letzte Pfarrkirche, in der der katholische Gottes-

dienst wieder eingeführt wurde, war Aadorf dank des

Einsatzes der Äbtissin Magdalena Hoppeler von Täni-

149 Nach Kuhn I; Sulzberger, Gegenreformation; siehe auch An-

hang 3.

150 Kuhn 1/1, S. 26-27.
151 Sulzberger, Gegenreformation II, S. 97-135,
152 Zum Ganzen: Kuhn I/2, S. 168-172; siehe auch Sulzberger,

Gegenreformation I, S. 100-101.
153 Stösser, S. 8-13 und 105-109.

38



kon. Dies hatte zwar schon ihre Vorgängerin geplant,
doch musste sie wegen des heftigen Widerstands
den Plan aufgeben; die Kollatur der Pfarrei stand

Zürich zu. Nach einem neuerlichen Rückschlag mar-
schieden am Montag, dem 23. August 1627, sämtliche

katholischen Männer und Jungmänner vor den Ge-

sandten der sieben Orte in Frauenfeld auf, die nun bis

Donnerstag verhandelten. Um drei Uhr fiel gegen
den Widerstand Zürichs der positive Entscheid, und
bereits am folgenden Tag, dem Oktavtag des hl.

Bernhard, wurde der Altar aufgemauert und ein

feierlicher Gottesdienst gehalten. Den katholischen
Orten oblag es, die Pfarrei abwechslungsweise zu

besetzen.""

Hingegen scheiterte der Versuch der Wiederein-

führung des katholischen Gottesdienstes in Lustdorf.
Die Auseinandersetzungen um dieses Vorhaben dau-

erten von 1638 bis 1651 und brachten die Eidgenos-
senschaft an den Rand des Krieges. Schliesslich kam

es durch Vermittlung der unbeteiligten Orte zu einer

Einigung. Lustdorf blieb ausschliesslich reformiert,

hingegen das vom Streit unberührte Heiligkreuz aus-

schliesslich katholisch.'"

Schwierigkeiten anderer Art ergaben sich für die

Kollatoren wegen der Aufteilung der Pfründe auf
zwei Pfarrer, besonders dort, wo keine Kaplanei-
oder Frühmessstiftung bestand. Weil das Kloster Fi-

schingen finanziell nicht besonders gut dastand, ver-

ordneten die fünf Orte, dass die Prädikanten Au und

Bettwiesen zu verlassen hatten, und bald musste

auch Bichelsee von Dussnang aus versorgt werden,
«eine bis heute lästige Filiale», so Sulzberger anno
1874'" (das Filialverhältnis besteht heute noch). 1588

wurde nach langwierigen Auseinandersetzungen
entschieden, dass der reformierte Pfarrer von Salm-

sach auch Romanshorn zu versehen habe.'"
Das 7öggenburg war im Landfrieden nicht einge-

schlössen. Diesbezüglich und bezüglich der Land-

Schäften südlich des Rickens hiess es: «Desglichen be-

halten wir uns vor (diese Landschaften) so unser Eid-

genossen von Zürich nützit angand noch verwandt
sind, daß sy in diesem Frieden auch usgeschlossen sin

und nit begriffen sin sollend. Doch daß nach Gnaden

und Zimlichkeit mit ihnen gehandelt wird mit Straff
oder mit Recht.»'"Die Toggenburger hatten sich von
der Herrschaft des Abtes losgekauft, 1532 wurde sie

provisorisch wieder errichtet, aber erst 1538 der end-

gültige Landfrieden geschlossen und den Katholiken

gestattet, die Messe wieder einzuführen. Bis dahin
hatten die reformierten Toggenburger die Aufstel-

lung der Altäre verhindert. Noch war der letzte Wi-
derstand nicht überwunden, erst ab 1541 entstan-
den Pfarreien im unteren Toggenburg. Aber von
Wattwil bis Wildhaus, St. Johann ausgenommen, war
bis ins letzte Viertel des Jahrhunderts keine Messe.

Um die Jahrhundertwende hatten sich überall wieder
katholische Pfarreien gebildet.'"

Wie im Thurgau galt der Landfrieden auch für das

Rbe/'nfa/. Bald wurde die Messe wieder eingeführt.
Ammann Vogler musste das Land verlassen und für
den Schaden beim Bildersturm in Oberriet bezah-

len."°
In der Sfac/f St Ga//en hingegen verbot der Rat

1532, an der «päpstlichen Opfermesse» in der Kloster-

kirche oder in der Umgebung teilzunehmen; als sich

nicht alle daran hielten, wurde der Besuch der Messe bis

zum Gebrauch von Weihwasser bei einer Strafe von
10 Schilling untersagt und bestraft, wer katholische

Handlungen des Nachbarn nicht anzeigte."'

154 Gwiggen, S. 80-81.
155 Sulzberger, Gegenreformation II, S. 135-158.
156 Sulzberger, Gegenreformation I, S. 73.

157 Ebd., S. 106.

158 von Arx 3, S. 13, Anm. b. Das Toggenburg stand nur mit
Schwyz und Glarus im Landrecht.

159 Ebd., S. 37-43 und 52; Thürer, S. 461.
160 von Arx 3, S. 17-19; Thürer, S. 459.
161 Thürer, S. 464-465.

39



3 Wiedererrichtung der Kapitel

Da Abt Diethelm in den Pfarreien der Alten Land-

schaft sofort wieder den Gottesdienst eingeführt
hatte, konnte sich bald wieder das Dekanat Sf. Ga//en

zusammen mit Appenzell und den ennetrheinischen
Pfarreien Höchst und Lustenau bilden; später kamen
auch rheintalische und thurgauische Pfarreien hinzu.

Bereits 1534 wurde der Kapitelfonds zwischen dem
katholischen Kapitel und der reformierten Synode
St. Gallen geteilt.'® Erster Dekan wurde Pfarrer Diepold

Huter, der inzwischen wieder nach Appenzell zurück-

gekehrt war.'"
Das Dekanat Frauenfe/d hatte nicht nur alle zür-

cherischen Pfarreien verloren, sondern auch die meis-

ten thurgauischen; bis 1540 war nur in Frauenfeld

und Wängi wieder Gottesdienst. Besser war die Si-

tuation im Dekanat Sfeckbom. Zwar fielen auch hier

die zürcherischen Pfarreien weg, doch bereits 1540

war in sieben Pfarreien die Messe wieder eingeführt;
in den 1540er-Jahren hatte sich das Kapitel wieder

gebildet; Ein erstes Lebenszeichen ist ein Katalog, in

dem im 16. und 17. Jahrhundert verstorbene Kapitu-
lare aufgezeichnet wurden, soweit sie noch eruiert
werden konnten. Hier wird als erster Kammerer ge-
nannt Johann Michael Ammann, der von 1541 bis

1552 Pfarrer in Herdern war; der erste bekannte De-

kan ist Andreas Fässlin, der 1579 und 1586 als Pfar-

rer von Frauenfeld erwähnt wird.'" Das Kapitel
nannte sich «Capitulum Steckboren», wie auch noch
in den Statuten von 1613, wo überdies die Kapitulare
aufgezählt sind: elf aus dem Dekanat Steckborn, nur
einer aus dem Dekanat Frauenfeld: der Pfarrer von
Frauenfeld.'" Erst später, schon in den Statuten von
1647, kommt der Doppelname auf: «Statuta uni-

torum Capitulorum Frauenfeld et Stekborn anno
1647»'" oder auch «Capitulum unitum».

Ob sich im Dekanat W/7 die wenigen Pfarrer der

Alten Landschaft und einige thurgauische schon vor
1540 zu Kapiteln versammelt hatten, ist ungewiss.

doch hat sich nach 1540, als der Gottesdienst in eini-

gen toggenburgischen Pfarreien eingeführt war, das

Kapitel wahrscheinlich wieder gebildet.

4 Klöster

Die katholischen Orte bemühten sich sehr, die Klöster

wieder zu neuem Leben zu erwecken, desgleichen
auch der Abt von St. Gallen. Das wichtigste der Man-
nerk/ösfer, St. Gallen, war nicht nur wiederherge-
stellt, sondern widmete sich auch der inneren Re-

form.'® Hingegen war das Kloster St. Johann im Tog-

genburg kaum mehr lebensfähig. 1555 gelang es Abt
Diethelm Blarer hinter dem Rücken des Konstanzer
Bischofs, das Kloster durch die römische Kurie inkor-

porieren zu lassen; es wurde in ein st. gallisches Prio-

rat umgewandelt.'" Im Thurgau kehrten die Chor-

herren von Kreuzlingen bald wieder zurück, die

Kartause Ittingen hatte durch ihren Schaffner über-
lebt. Das Kloster Fischingen aber konnte erst 1540

wiederhergestellt werden; die fünf Orte setzten den

St. Galler Konventualen Markus Schenkli als Abt ein,

der sich sofort bemühte, in den Kollaturpfarreien den

Gottesdienst wieder einzuführen. Anfangs der
1550er-Jahre zählte der Konvent fünf Mönche.'" Für

die Kapuziner wurden neue Klöster gegründet: 1587
in Appenzell, 1595 in Frauenfeld, 1653 in Wil."°

Bei den Frauenk/ösfern kehrten die exilierten Do-
minikanerinnen sofort wieder nach St. Katharinental
zurück. Von Bedeutung für die Zisterzienserinnen im

162 Sulzberger, Kapitel St. Gallen, S. 169.

163 Appenzeller Geschichte, S. 399.

164 StATG Bd 1 WO, 1, S. 8-9; Kuhn 1/1, S. 185 (Herdern);
Kuhn 1/1, S. 155; Vasella, S. 77 (Frauenfeld).

165 So in den beiden Exemplaren im BiASO A 2332.
166 StATG Bd 1 WO, 0.

167 HS 111/1,5. 1219-1220.
168 Ebd., S. 1405.

169 Ebd., S. 697.
170 HSI/2, S. 949-950.

40



Thurgau war die Wiederherstellung des Klosters

Magdenau: 1532 trat es wieder in seine Rechte ein

und bekam eine Äbtissin."' Als das leere Kloster Tä-

nikon 1548 wiederhergestellt werden sollte, stimmte
die Tagsatzung der Ernennung der Magdenauer Zis-

terzienserin Sophia von Grüt zuerst als Schaffnerin,
dann als Äbtissin, zu.'" In Feldbach hatte die Äbtissin

während der Reformation stand gehalten, aber nach

ihrem Tod 1544 blieb die Stelle verwaist, bis sie 1549

wiederum von einer Schwester aus Magdenau, Afra

Schmid, übernommen wurde.'" Länger ging es mit

dem abgebrannten Kloster Kalchrain. 1540 war noch

eine Klosterfrau dort, die wirtschaftlichen Verhält-
nisse waren aber schlecht. Nach deren Besserung

wurde 1562 Katharina Schmid, die Schwester der

Feldbacher Äbtissin, eingesetzt, die vorher Konventu-
alin in Feldbach gewesen war. Erst 13 Jahre später, nach

dem Wiederaufbau der Kirche und des Klosters, konnte

sie zwei Frauen aufnehmen."" In Münsterlingen waren

zwar noch einige Frauen, aber zur eigentlichen Wie-

derherstellung kam es erst 1549: Drei Benediktinerin-

nen aus Engelberg zogen ein, und so wurde aus dem

Augustinerinnen- ein Benediktinerinnenkloster.'"

Weitaus schwieriger war die Wiederherstellung des

Klarissenklosters Paradies. Auch hier waren noch ei-

nige Schwestern. Nach langem Streit zwischen

Schaffhausen und Diessenhofen kam es unter Mit-
Wirkung der für den Thurgau zuständigen Orte zu ei-

ner Übereinkunft, in deren Folge 1578 das Kloster

wiederbelebt werden konnte; eine Schwester des al-

ten Klosters hat den Neubeginn noch erlebt.'" In St.

Gallen mussten die Dominikanerinnen von St. Katha-

rina die Stadt verlassen, sie liessen sich 1561 auf dem

Nollenberg nieder, zogen 1601 nach Wil und verei-

nigten sich dort mit dem Kloster gleichen Namens.'"
Von den Schwesternhäusern überlebten die meisten

die Reformation; um 1600 wurden sie zu Kapuzine-
rinnen.'"

5 Reform

5.1 Konzil von Trient und Diözesansynode

Die Reformation hatte Übelstände in der katholi-
sehen Kirche aufgezeigt, und eine Reform war drin-

gend nötig; mit der Wiederherstellung von Pfarreien

und Klöstern war es daher nicht getan. Den Weg zur
Reform wies das Konzil von Trient, das sich in drei Pe-

rioden von 1545 bis 1563 versammelt hatte und des-

sen Reformdekrete nun umgesetzt werden sollten.'"
Kardinal Mark Sittich von Hohenems, im Oktober
1561 als 28-Jähriger zum Bischof von Konstanz ge-
wählt, was er fast dreissig Jahre blieb, war aber nicht

ein Mann der Reform.'®" Kaum Bischof, ernannte ihn

sein päpstlicher Onkel Pius IV. (1559-1565) zum Lega-

ten am Konzil. 1566 ermahnte ihn Papst Pius V.

(1566-1572), seine Diözese zu visitieren - ohne Er-

folg. Aber auf Drängen des Papstes hin eröffnete er
in Konstanz die Diözesansynode, die vom 1. bis 5.

September 1567'®' dauerte mit dem Ziel, die Be-

Schlüsse von Trient für das Bistum umzusetzen. Der

171 HS III/3, S. 772-773.
172 Ebd., S. 922; Gwiggen, S. 74-75.
173 Ebd., S. 639; Gwiggen, S. 55.

174 Ebd., S. 743-744; Gwiggen, S. 31-32.
175 Kuhn III, S. 268.
176 Ebd., S. 345-350.
177 von Arx 3, S. 304-307; HS 1/2, S. 945.
178 HS I/2, S. 950-951 und 1059: Appenzell, Grimmenstein,

Notkersegg, Pfanneregg/Wattwil, Wonnenstein; die Kapuzi-
nerinnen von Hundtobel und Steinertobel vereinigen sich

und ziehen 1616 nach Rorschach, um sich 1905 in Tübach

niederzulassen; für viele Thurgauer Pfarreien liefern sie die

Hostien; siehe Karte 3.

179 LThK* 10, Sp. 225-231.
180 Lebenslauf in HS I/2, S. 401^109; BvK 1, S. 396-402.
181 HS I/2, S. 403-405; Sambeth, J. G.: Die Constanzer Synode

vom Jahre 1567, in: FDA 21 (1890), S. 51-159; Sambeth be-

schreibt ausführlich den Verlauf der Synode und fasst deren

Beschlüsse zusammen, er verteidigt Kardinal Hohenems

und zollt ihm höchstes Lob!

41



Bischof reiste aber schon im Oktober nach Rom

zurück und bestätigte von dort aus im April 1 568 die

neuen Synodalstatuten. Nur noch ein einziges Mal

kam er in sein Bistum. Immerhin gab er im Zug der
Reform den Auftrag, einige liturgische Bücher neu

aufzulegen."" Die genannte Synode, eine festliche

Versammlung, hatte tatsächlich die Konzilsbe-
Schlüsse umgesetzt, aber die Abwesenheit des

Bischofs und verschiedene Widerstände vereitelten
die Durchführung der Reformbeschlüsse.Weil die

Synode kaum Auswirkungen hatte, erübrigt sich eine

Darstellung ihrer Beschlüsse.

5.2 Borromäus und Bonhomini

Den wichtigsten Anstoss zu einer durchgreifenden
Reform gab Karl Borromäus, Bischof von Mailand, ein

Vetter des Bischofs Mark Sittich. Er kam 1570 in die

Eidgenossenschaft und besuchte im gleichen Jahr

auch das Kloster St. Gallen. Auf ihn geht der Vor-

schlag zurück, einen Nuntius oder Visitator in die Eid-

genossenschaft zu senden. So kam 1579 für zwei
Jahre Giovanni Francesco Bonhomini, Bischof von
Vercelli, in die Eidgenossenschaft. Gegen dessen

Strenge - er verlangte unter anderem, alle Konkubi-

nen seien innerhalb acht Tagen fortzuschicken -
lehnte sich die Geistlichkeit des Vierwaldstätter Kapi-
tels unter Führung Dekan Heinrich Heils auf. Wi-
derstand zeigte sich auch in unserer Gegend: Wie
Bonhomini den Pfarrern von Waldkirch und Lenggen-
wil befahl, ihre Konkubinen zu verlassen, sagten sie,

niemand habe ihnen zu befehlen ausser dem Landes-

herrn Abt Joachim Opser, sehr um die Reform

bemüht, mahnte Bonhomini bei seiner mehrtägigen
Visitation in St. Gallen zur Vorsicht, damit er nicht An-
lass zu einer Aufruhr gegen sein Kloster und die ka-

tholische Religion überhaupt gäbe; er solle beden-

ken, dass er nicht in Italien und in rein katholischen

Gegenden weile; der Papst aber verwies dem Abt
streng diese Mahnung.'®"

1579 versammelte Bonhomini den Seelsorgekle-

rus des Stiftsgebietes und erliess ein Reformdekret,
das eine Grundlage für die späteren Erlasse der St.

Galler Äbte ist'"®: «Decrefa ef consf/fuf/ones»'®° für
den dem Abt unterstellten Klerus.

Darin geht es zuerst um das Äussere der Geistli-

chen von Kopf bis Fuss: Die Haare dürften nicht über
die Mitte der Ohren gehen und auch nicht zu lockig

sein, der Bart sei abzurasieren, zu tragen seien das Bi-

ret, schwarze Kleider und Schuhe. Das Dekret unter-

sagt die Jagd, das Halten von Jagdhunden und das

Tragen von Waffen. Wenn der Geistliche unter Häre-

tikern gehe, dürfe er zwar Waffen tragen, aber nur
kurze. Wirtshäuser seien zu meiden, ausser unter-

wegs, wenn es notwendig sei. An öffentlichen
Mählern solle er nicht teilnehmen, sei es aber wegen
der Verwandtschaft und aus Pietät nötig, habe er be-

scheiden zu sein und nüchtern zu bleiben. Einer, der

sich betrinke, zahle 20 Kronen Busse, beim zweiten
Mal komme er in den Kerker. Sei er mit anderen zu-

sammen, dürfe er keine Witze erzählen oder lächerli-

che Wörter gebrauchen, noch viel weniger verlet-
zende und obszöne. Weltliche Geschäfte seien ver-
boten. Strikte sei alles zu beachten, was bereits ein-

geführt sei «in omnibus DD Helvetiorum pagis atque
in Thurgaudia»: Wer das Verbot des Konkubinats

übertrete, werde suspendiert und bezahle 20 Kronen

Busse, beim zweiten Mal 50 Kronen, beim dritten Mal

182 HS 1/2, S. 405-408.
183 Ebd., S. 517-519.
184 Schwegler, S. 201-203.
185 Ebd., S. 203-204.
186 1570 stellte Heil, Pfarrer von Altdorf, Karl Borromäus seine

Kinder vor: «Das sind die Kinder, die mir der Herr geschenkt
hat» (Schwegler, S. 202), später aber arbeitet er doch mit
Bonhomini zusammen (Vasella, S. 10).

187 von Arx3, S. 257.

188 Vasella, S. 31.

189 Duft, S. 99.

190 StiASG Rubr. 33, Fase. 1; ebenso aufgenommen in die

«Summa» von 1774.

42



verliere er sein Beneficium und müsse ins Exil gehen. Als

Haushälterin sei nur erlaubt die Mutter, die Grossmutter,

die Tante, die Schwester, die Schwägerin oder eine

über 50-jährige Frau. Gemahnt wird, das Brevier zu

beten, jeden Sonn- und Feiertag die Messe zu lesen,

sei er Pfarrer, dann auch drei Mal in der Woche. Zu

predigen habe er jeden Sonn- und Feiertag; sei er
dazu nicht fähig, soll er aus einem bewährten Buch

oder dem Katechismus vorlesen. Dem Volk habe er
den Gehorsam gegen die Kirche und den Apostoli-
sehen Stuhl und den eifrige Sakramentenempfang

nahe zu bringen. Fleissig besuchen soll er die Kranken

und dafür sorgen, dass niemand ohne die Sterbe-

Sakramente sterbe. Jeden Sonntag nach dem Essen

hätten die Glocken zu läuten, um die Kinder in der

Kirche zum Unterricht nach dem kleinen Katechismus

des Canisius zu versammeln. Schliesslich werden die

für den Seelsorger notwendigen Bücher aufgezählt.

5.3 Die Visitation von 1586

Die Diözesanstatuten hatten Bischof Mark Sittich ver-

pflichtet, alle zwei Jahre das Bistum visitieren zu las-

sen, was aber nicht geschah. Nur Weihbischof Wurer
besuchte mehrere Male die Innerschweiz vor allem als

Firmspender; dadurch kam er auch mit dem Klerus in

Kontakt. Visitationen im engern Sinn führte er in Süd-

deutschland und in Appenzell durch."' Im März 1586

verlangte der Rat von Luzern von Bischof Mark Sit-

tich, ins Bistum zurückzukehren und eine allgemeine
Reform durchzuführen, und drohte, andernfalls ei-

nen Koadjutor zu bestellen und die bischöflichen Ein-

künfte aus dem Thurgau zu beschlagnahmen. So

kam es im selben Jahr zu einer grossangelegten Visi-

tation; von ihr berichten die «Acta v/s/faf/on/s per He/-

vef/äm anno dom/h/ 7586».'® Sie wurde begonnen
im Juni und durchgeführt von Wolfgang Pyringer, der

1579 in den Dienst Bonhominis trat."" Insgesamt be-

suchte der Visitator rund 130 Pfarreien und Kolle-

giatsstifte mit etwa 230 Priestern. Sein Weg führte

von Konstanz durch den nördlichen Thurgau über
Zurzach in die Innerschweiz, auf dem Rückweg kam

er nochmals durchs Toggenburg in den Thurgau und

kehrte über Bischofszell nach Konstanz zurück. In un-
seren Dekanaten visitierte er 21 Pfarreien mit 32

Geistlichen, aber mit Ausnahme von Wil und Nieder-

büren keine Pfarrei der Alten Landschaft.""
Das frgebn/s c/er V/s/faf/on /n unseren De/canafen:

23 Geistliche sind keine Konkubinarier und waren es

nie. Der Pfarrer von Lommis hat vier Kinder - eines ist

gestorben -, der in Sirnach auch vier, jener in Gantersch-

wil zwei. Konkubinarier ohne Kinder trifft Pyringer an
in Mosnang und Bütschwil, ebenso bei einem Kano-
niker in Bischofszell, der aber erklärt, er brauche we-

gen seiner körperlichen Gebrechlichkeit jemanden,
der für ihn sorge. Andere Pfarrer sind früher Konku-
binarier gewesen, so der Pfarrer von Rickenbach mit
einem Kind; ein Kanoniker in Bischofszell, der früher
Pfarrer in Arbon war, hatte von seiner verstorbenen
Konkubine acht Kinder, von denen zwei überlebten. Der

Pfarrer von Heiligkreuz hat seiner Konkubine mit fünf
Kindern eine Stunde weit entfernt ein Haus gekauft.

Da in den Berichten oftmals angegeben ist, wer den

Haushalt besorgt - Mutter, Schwester, Verwandte,
über 50-Jährige - kann vermutet werden, dass bei

jüngeren Haushälterinnen von vornherein der Ver-

dacht des Konkubinats bestand. Andererseits meinte
der Innerschweizer Klerus bei seiner Beschwerde an

den Nuntius, «selbst ein 50-jähriges Weib würdesich,
entgegen der Meinung des Nuntius, der Wollust nie-

mals enthalten»."" Es mag wahrscheinlich mit den

wahlweise besuchten Pfarreien zusammenhängen,
dass die Zahl der Konkubinarier in unserem Gebiet

gemessen am Durchschnitt aller besuchten Pfarreien

eher klein war: Von den insgesamt etwa 230 visitier-

191 Vasella, S. 5-7.
192 Ebd., S. 13; Visitationsprotokoll, S. 75-179.
193 Vasella, S. 17-22.
194 Vasella, S. 75-78 und 173-179.
195 Ebd., S. 34.

43



ten Priestern waren etwas mehr als zwei Drittel Kon-
kubinarier oder sind es gewesen. Auch der Abt von
St. Gallen musste «aus Mangel an Geistlichen viel

durch die Finger sehen»; 1579 zählte man im Stifts-

gebiet «noch zwanzig Pfarrherren, welche Beyschlä-

ferinnen hatten». Der Visitator befahl jeweils den

betroffenen Geistlichen, ihre Konkubinen innerhalb
Monatsfrist zu entlassen. Ob das immer geschah, ist

zweifelhaft, meldete doch Dekan Fässlin von Frauen-

feld-Steckborn um 1597 in einem Bericht, die Priester

hätten ihre Konkubinen weggewiesen, doch wisse er

nicht, ob sie zurückgerufen wurden."' Eine weitere

Frage ging der Herkunft nach. Bei den Pfarrern von
Oberhelfenschwil und Niederbüren waren schon die

Väter Priester, ein St. Galler Konventuale war Vater

der Pfarrer von Lommis und Mosnang. Bei etlichen
Geistlichen wird bemerkt, sie hätten wenig studiert,
würden die Absolutionsformel nicht kennen. Auch

führten nicht alle die vorgeschriebenen Pfarrbücher.

Einmalig scheint der Fall des Pfarrers von Steckborn

gewesen zu sein: Bei der Ankunft des Visitators war
er so betrunken, dass er erst am andern Tag befragt
werden konnte. Pyringer verteilte aber nicht nur Tadel,

sondern auch Lob und nannte vorbildliche Geistliche:

unter anderen Dekan Fässlin, ein Mann massvollen Le-

bens, fortgeschrittenen Alters, würdig und bescheiden.

5.4 Charta visitatoria

Der erste Bischof, der sich, auch mit Härte, der Re-

form annahm, war seit 1589 Kardinal Anc/reas von

Ösferre/c/t, ein Habsburgeraus morganatischer Ehe

und Bischof von Brixen und Statthalter aller ober- und

vorderösterreichischen Länder. Allerdings war er kein

Bischof im Sinn des Tridentinums, denn er liess sich

nie zum Priester weihen. Er gab Rituale und Brevier

neu heraus sowie ein «Catholisch Gesangbüchlein».
Sein entscheidender Beitrag zur Reform aber war

die 1591 erlassene «Charta ws/fafona». Massnahmen

zur Wiederherstellung der Rechte des Bischofs neh-

men einen grossen Teil der Charta ein. Die Visitation

von 1586 hatte z. B. gezeigt, dass die Kurie noch kei-

neswegs über den Klerus verfügen konnte. Bei man-
chen stellte sich heraus, dass sie sich nicht in Kon-

stanz weihen Hessen, zu jung geweiht wurden oder
keine bischöfliche Beauftragung hatten. Die Charta

wendet sich daher gegen die Eigenmächtigkeit der
Kollatoren bei der Einstellung der Pfarrer, ebenso ge-

gen jene Geistlichen, die ihre Stelle ohne Kenntnis der

Kurie annahmen oder wechselten. Es ging dem Bi-

schof aber ebenso um die Reform des Klerus: Ernst-

haft werden die Geistlichen ermahnt, während der

Messfeier nicht zu lachen, herumzuspringen, zu

schwatzen, den Gesang zu überstürzen. Das Brevier

soll täglich unverkürzt gebetet und wenigstens ein-

mal im Monat gebeichtet werden. Auch seien die

Gläubigen zum oftmaligen Empfang der Sakramente

einzuladen. Die Freizeit sei zu verbringen mit Studium

und andern frommen Verrichtungen. Der Aufzählung
der notwendigen Bücher ist kleiner als bei Bonho-

mini. Am frühen Sonntagnachmittag habe der Pfarrer

Katechismusunterricht zu erteilen dergestalt, dass die

Kinder den kleinen Katechismus des Canisius aus-

wendig lernen könnten. Die Sakramente dürften nur
denen gespendet werden, die zum katholischen

Glauben stünden. Die Pfarrer sollten oft die Kranken

besuchen, ihnen auch die Krankensalbung spenden,
die ausser Übung gekommen sei. Ähnlich wie Bon-

homini geht Andreas mit den Konkubinariern um.
Getadelt wird, dass die Geistlichen zu oft an Gast-

mählern teilnehmen; wenn sie eine Einladung trotz-
dem annehmen müssten, sollten sie nicht mit den

Bauern herumlärmen, sich betrinken, im Reigen tan-

zen, Streit hervorrufen und spielen. Das Verbot der

196 von Arx 3, S. 256-257.
197 Vasella, S. 77, Anm. 5.

198 Lebenslauf in HS I/2, S. 412-416; BvK 1, S. 401-403.
199 StiASG Rubr. 37, Fase. 3; eine kommentierende Zusammen-

fassung bei Keller, Erwin: Die «Charta visitatoria» des Kardi-
nals Andreas von Österreich, in: FDA 102 (1982), S. 17-30.

44



Jagd wird eingeschärft. Die Kleidung soll einfach sein,

vor Geiz und Habsucht habe der Geistliche sich zu hü-

ten; sein ganzes Leben solle dem Volk Beispiel der

Mässigung und des reinen Wandels sein.

6 Katholische Pfarreien und Kirchen /
paritätische Verhältnisse

Zwei Pfarreien ohne Vorgängerinnen im Mittelalter
sind entstanden: In Tänikon, das früher zur zürcheri-

sehen Pfarrei Elgg gehört hatte, betreute der Beichti-

ger die Katholiken der benachbarten Dörfer, sodass

sich eine Pfarrei bilden konnte. Unter dem neuen

katholischen Gerichtsherrn kam 1584 ein Priester

nach Berg, einer Filiale von Sulgen mit einer

Frühmessstiftung, die bald Pfarrei wurde.' An eini-

gen Orten standen je für beide Konfessionen Kirchen

zur Verfügung. Im Kloster Kreuzlingen konnten die

Chorherren die Kirche bald allein benützen; die refor-

mierten Bewohner von Egelshofen und Kurzricken-

bach besuchten in Konstanz, in der Kapelle St. Jodok,

den Gottesdienst. 1548, nach dem Verlust der

Reichsfreiheit und dem Beginn der Rekatholisierung
der Stadt, wurde ihnen die ehemalige Kreuzlinger Fi-

liale Kurzrickenbach übergeben.'® 1617 liess die Ab-
tissin von Münsterlingen für die Reformierten eine

Kirche in Scherzingen bauen, dadurch hörte das Si-

multaneum in der Klosterkirche auf. 1645 durften
die Protestanten in Frauenfeld eine eigene Kirche in

der Stadt bauen, die Nikolauskirche wurde den Ka-

tholiken überlassen; die ursprüngliche Pfarrkirche in

Oberkirch blieb paritätisch. Und wie schon er-

wähnt, standen auch in Gachnang zwei Gotteshäuser.

Von den 48 Pfarreien hatten 21 die Kirche für
sich, 27 teilten sie als par/fäf/sc/te oder Simultan-
kirchen mit den Evangelischen.

Aber nicht nur im Thurgau waren die Simultankir-

chen häufig, sondern auch im 7oggenburg und im

Röe/nfa/: Am Ende des 18. Jahrhunderts waren im ers-

teren 14, im zweiten 6 paritätische Kirchen. In keinem

anderen Raum wie in diesem «alten Thurgau» sind in

dieser Zeit Simultankirchen in so grosser Zahl zu fin-
den. Neben diesen konfessionell gemischten Gebie-

ten standen auf reformierter Seite Appenzell Ausser-

rhoden und die Stadt St. Gallen, auf katholischer die

Alte Landschaft und Appenzell Innerrhoden.

7 Evangelische Dekanate®

1531 wurde die thurgauische reformierte Synode

aufgelöst, die Kapitel Frauenfeld und Steckborn blie-
ben bestehen, nur lösten sich 1614 vom letzteren die

Pfarrer von Diessenhofen und Basadingen und
schlössen sich dem zürcherischen Kapitel Stein an;
der Pfarrer von Wagenhausen gehörte zu Schaffhau-

sen. Seit 1567 mussten die Pfarrer der beiden Kapitel
Frauenfeld und Steckborn die Zürcher Synode besu-

chen. Das Toggenburger Kapitel dauerte fort, die vor-
mals zu Wil gehörenden thurgauischen Pfarreien

schlössen sich Frauenfeld an. St. Gallen verlor die

Pfarreien der Alten Landschaft, neu hinzu kamen

nach dem Fall von Konstanz die der Stadt benachbar-

ten Pfarreien. 1588 beschlossen die fünf Orte und

Appenzell Innerrhoden, dass der Oberthurgau und
das Rheintal von der Synode bzw. dem Kapitel St.

Gallen zu trennen seien. So bildete sich 1590 das

oberthurgauische Dekanat, dessen Mitglieder aber
seit 1592 ebenfalls zur Zürcher Synode gehörten.
1602 bildeten die Appenzeller ein eigenes Kapitel
und trennten sich 1757 endgültig von St. Gallen.

200 Kuhn 1/1, S. 310-311; QTG 4, S. 135.

201 Kuhn I/2, S. 21-22 und 25; QTG 4, S. 98.
202 Kuhn I/2, S. 84; ebd. Ii/2, S. 286-287.
203 Kuhn III, S. 269.
204 Kuhn 1/1, S. 141.

205 Vgl. zum ganzen Abschnitt Karten 3 und 4.

206 Nach Sulzberger, Kapitel St. Gallen, S. 168-169 und 184;

ders., Thurg. Kapitel, S. 63-68; siehe auch Karte 5 nach Un-

terlagen in StATG Bd 1'50'0, 10 (1759 und 1848).

45





V Die Dekanate im 17. und 18. Jahrhundert

1 Kapitularisches Leben

1.1 Die Diözesansynode von 1609

Auf den 18. bis 24. Oktober 1609 berief Bischof Ja-

kob Fugger eine Diözesansynode nach Konstanz ein.

Sie war zwar nicht mehr so glanzvoll wie die Synode

von 1567 (die Äbte von St. Gallen, Einsiedeln und

Kempten nahmen daran nicht teil, den Zisterziensern

war die Teilnahme vom Ordensgeneral verboten wor-
den), aber dennoch hatte sie Erfolg. 1610 kamen die

Synodalstatuten heraus: «Consf/fuf/ones et Decrefa

Synod/ D/oecesanae Consfanf/ens/s»; sie blieben gül-

tig bis zum Ende des Bistums und wurden immer wie-

der neu aufgelegt, zum letzten Mal 17617°' Die hau-

figen Verweise auf das Konzil von Trient zeigen, dass

die Statuten dessen Beschlüsse umsetzen wollten.
Alle Geistlichen sollten im Besitz der «Synodalakten»

sein, was bei einzelnen Visitationen überprüft wurde.
Weil die Konstanzer Bischöfe später nicht mehr in

der Lage waren, Synoden durchzuführen, verpflichtete
das Domkapitel in den Wahlkapitulationen von 1704,

1740 und 1743 die jeweiligen Bischöfe, dafür regel-

mässig Dekanenkonferenzen durchzuführen. 1750

liess das Domkapitel diesen Artikel fallen. Über sol-

che Konferenzen und zur Frage, ob sie überhaupt
abgehalten wurden, gibt es keine Nachrichten. Man-
che Bestimmungen und Mahnungen der Synodalsta-

tuten sind geprägt von der Zeit der Entstehung der

Statuten, andere mögen im Laufe vieler Jahrzehnte

und auf Grund veränderter Verhältnisse ihre Gültig-
keit verloren haben.

1.2 Das stift-st. gallische Offizialat

Keine Instanz hat die Geschichte der Dekanate
St. Gallen und Wil und ihr kapitularisches Leben so

sehr mitbestimmt wie das stift-st. gallische Offizialat.

Wegen der Nachlässigkeit der Konstanzer Bischöfe

in der Durchführung der Reform ergriffen die St. Galler

Äbte schon früh die Initiative. Als 1590 Bischof

Andreas von Österreich durch ein Mandat vom Kapi-
tel St. Gallen Rechenschaft über die Seelsorger

verlangte, protestierte der Abt, aber auch der Kle-

rus: Dafür sei der Abt zuständig. 1596 erlangte Abt
Bernhard Müller die vorläufige Jurisdiktion über sein

Gebiet, 1613 entschied der Gerichtshof in Rom in ei-

nem von Konstanz angestrebten Prozess zu Gunsten

von St. Gallen. So kam es am 21. März zum Konkor-
dat zwischen dem Bistum Konstanz und der Abtei St.

Gallen: Der Abt hat das Recht zur Prüfung, Approba-
tion, Aufsicht, Abberufung der Geistlichen und zur
Visitation der Pfarreien; dem Bischof steht zu,
schwere Vergehen der Geistlichen zu ahnden, alle

fünf Jahre die Visitation durchzuführen - wobei er
sich aber in die Belange des Abtes nicht einmischen

darf - sowie das Ehegericht. Das Konkordat betraf
alle Pfarreien in der Alten Landschaft, im Toggenburg
sowie in den thurgauischen und rheintalischen Nie-

dergerichten, in denen der Abt die Kollatur in-

nehatte. Das Konkordat wurde 1624 ergänzt: Dem

Abt unterstehen auch jene Pfarreien, in denen er
nicht Kollator ist. Abt Bernhard Müller errichtete

1614 eine stift-st. gallische Kurie, die, Offizialat ge-
nannt, ein quasi-bischöfliches Amt war; 1748 folgte
ein zweites Konkordat.

So konnte sich ein Sfaafsk/rcbenfum eigener Art
entwickeln: Der Abt war für die Geistlichen nicht nur
der Landesherr - wenn auch in den einzelnen Gebie-

ten auf verschiedene Weise -, sondern zugleich das

geistliche Oberhaupt. Dadurch hatten die Äbte eine

ganz andere Wirkungs- und Einflussmöglichkeit als

die bischöfliche Kurie, die sich mit einer Vielzahl von
Flerrschaften auseinander setzen musste, was oft ihre

207 BvK 1, S. 99-100; HS I/2, S. 493.
208 BvK 1,S. 101-102; Maier, S. 214 und 251; Text ebd., S. 354.

209 «Offizialat» bezeichnet in einem Bistum die bischöfliche Ge-

richtsbehörde. - Zur Gründung des Offizialates vgl. Duft,
S. 45-52, und HS 111/1, S. 1351-1355.

47



Arbeit erschwerte. Das zeigt das Beispiel des reform-

eifrigen Luzern bei Konstanzer Visitationen: «Die

Stadt Luzern liess die bischöflichen Überwacher

ebenfalls überwachen und schickte ihnen drei Rats-

herren zur Begleitung mit, wenn erstere das Luzerner

Gebiet visitieren. Darüber verlangten die Luzerner

Stadtväter von den Visitatoren jeweils einen Schluss-

bericht und eine Aufstellung der Reisekosten sowie

der eingezogenen Bussgelder.»
Die Dekanafse/nfe/'/ung behielt der Abt bei, forderte

zu fleissigem Besuch der Kapitelsversammlungen auf,
machte aber auch seinen Einfluss geltend. Im Deka-

nat Wil gehörten alle Pfarreien mit Ausnahme des

kapitelfreien Wertbühl zum Offizialat. Nicht so im De-

kanat St. Gallen: Hier stand eine Mehrheit st. galli-
scher einer Minderheit bischöflicher Pfarrer gegenü-
ber. Thurgauische Pfarreien unterstanden dem Offizi-
alat im Dekanat St. Gallen Hagenwil, Romanshorn,
Sitterdorf und Sommeri, im Dekanat Wil Heiligkreuz,
Rickenbach, Welfensberg und Wuppenau, der söge-
nannte st. gallische Thurgau. Zugleich hatten die st.

gallischen Geistlichen die von den Äbten einberufe-

nen Klerusversammlungen zu besuchen, meist in Wil
und Rorschach. Nach einer Vorläuferin 1644 feierte
der jeweilige Abt 1690 und 1737 mit allen Geistli-

chen eine Synode der st. gallischen Quasi-Diözese.

1.3 Statuten

1.3.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Erste Statuten stammen aus dem Jahr 1613, be-

schlössen vom in Oberkirch zu Frauenfeld versam-
melten Kapitel, «um die Verehrung Gottes und das

Heil der Seelen zu fördern und ein würdiges klerika-
les Leben nach Kräften zu beobachten». 1647 wer-
den sie neu geschrieben, zum Teil ergänzt und später

gefasste Beschlüsse immer wieder angefügt. Auf
Wunsch des bischöflichen Visitators stellt Dekan

Stadler 1695 erneuerte und in bessere Ordnung ge-
brachte Statuten zusammen. Sie scheinen nicht be-

friedigt zu haben; denn bereits 1701 werden sie auf

Kapitelsbeschluss hin von Dekan Oswald überarbei-

tet, damit sie vom Weihbischof approbiert werden
können. 1758 liest Dekan Müller an der Kapitels-

Versammlung die Statuten vor. Den Beschluss von
1778, die Statuten drucken zu lassen, lässt man 1784

aus Kostengründen fallen. Erst 1796 stellt Dekan Har-

der die Statuten wieder zusammen und lässt sie auf
dem Korrespondenzweg genehmigen. In die jeweils

erneuerten Statuten sind Kapitelsbeschlüsse und
auch Anweisungen der Visitatoren aufgenommen. Alle

Statuten von 1613 bis 1796 werden mit einer Begrün-

dung eingeleitet: «Kein Gemeinwesen kann ohne Ge-

setze und Statuten existieren, wie die Erfahrung zeigt.»

1.3.2 Kapitel St. Gallen

Die bereits erwähnten Statuten von 1613 gehen in

ihrem wesentlichen Gehalt auf das Mittelalter zurück.

Für die nächsten 140 Jahre liegen keine Statuten vor,
oder sie sind nicht mehr erhalten. Erst 1752 wird ein

allerdings unvollendeter Überarbeitungsversuch ge-
macht. Auf Wunsch einiger bischöflicher und st. gal-
lischer Pfarrer stellt 1773 Dekan Johann Balthasar

Bürke Statuten zusammen, die aber von der st. galli-
sehen Obrigkeit abgelehnt werden. Der Dekan vertei-

digt sich in einem nicht mehr vorhandenen Schreiben,

was den Offizial P. Iso Walser zu einer geharnischten

210 BvK 1, s. 108.

211 Duft, S. 95-98.
212 Georg Josef Müller hat, als er noch nicht Dekan war, das

Protokollbuch StATG Bd 1'00'0, 1 (Acta) eigenhändig ge-
schrieben und darin nicht nur StATG Bd 1 '00'0, 0 (Statuta et

leges) aufgenommen, sondern auch weitere wichtige Akten

überliefert, u. a. die Statuten von 1695 und 1701. Vermut-
lieh hat Müller im Auftrag von Dekan Rauch damit begon-

nen, als er 1748 Pfarrer in Frauenfeld wurde. Unter Dekan

Rauch beginnt 1736 das Protokollbuch StATG Bd TOO'O, 2;
Müllers Protokoll geht bis 1752.

48



Widerlegung veranlasst, der «Refutatio epistolae et
excusationum Decani». Sie ist ein Zeugnis st.galli-
scher Empfindlichkeit gegenüber Konstanz: Seiner

Kenntnis nach, schreibt Walser, sei das Begehren
nach Statuten von den bischöflichen Pfarrern ausge-

gangen, besonders von zweien, die er kenne. «Ge-

setze können nur von Vorgesetzten erlassen werden

- oder sollen dem Abt Fesseln angelegt werden? Der

Bischof von Konstanz hat keinen Einfluss auf die St.

Gallischen - oder haben ihn der Dekan, die zwölf
bischöflichen Pfarrer oder das Kapitel?» Der Dekan

solle den St. Galler Obern folgen und nicht eine der-

art unnütze Petition der Bischöflichen annehmen?"
Was den Ärger des Offizials so sehr erregte, war wohl
die Verabschiedung der Statuten im Kapitel ohne vor-
herige Kenntnisnahme des Abtes sowie die Nichter-

wähnung von dessen Rechten. Die Statuten sagen
aber ausdrücklich, sie bedürften noch der Genehmi-

gung des Abtes wie auch des Bischofs. 1774 verfasst

der Offizial selber Statuten, vielleicht weil der Dekan

darauf hingewiesen hat, viele Kapitulare wüssten un-

ter anderem nicht, wie es sich mit den Anniversarien

für die verstorbenen Mitbrüder verhalte. Er nennt
sein Werk «Summa R/'fuum et consuefud/'num guae
;n Vererab/// Cap/fu/o S. Ga/// e/'usque ce/ebraf/one ob-

sen/anfur»*"": Eine Zusammenstellung der Riten und

Gewohnheiten des Kapitels St. Gallen, mit Hinzufü-

gung einer Reihe von «Monita» (Er-

mahnungen). Wohlweislich nennt er sie nicht «Statu-

ten»; denn diese hätten auch der Bestätigung durch
den Bischof bedurft. Vom Kapitel Wil liegen aus dieser

Zeit keine Statuten vor.

1.4 Mitgliedschaft

1.4.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn*"

Aus Akten und späteren Verzeichnissen geht hervor,
dass eine Reihe von Pfarreien, die früher zum Deka-

nat Wil gehörten, nun unter Frauenfeld-Steckborn

aufgezählt werden. Der Ursache dieser Änderung ist

im Folgenden nachzugehen.

Vollmitglieder mit allen Rechten und Pflichten
sind die Säkularpfarrer. Eine Ausnahme bilden die

«maltesischen» Pfarrer von Tobel, Bussnang und

Wängi. Tobel und Bussnang gehörten früher zum De-

kanat Wil. Aber kraft eines Konkordates aus dem Jahr

1612 zwischen dem Johanniterorden und dem Bi-

schof von Konstanz*" sind diese Pfarrer nicht ver-

pflichtet, am Kapitel teilzunehmen. Sie schliessen sich

aber dem Kapitel Frauenfeld-Steckborn an, haben
das aktive Stimmrecht, müssen an den Versammlun-

gen nur dann teilnehmen, wenn sie gerufen werden;
auch haben sie zu den Kapitelskosten nichts beizu-

tragen. Hingegen bestimmt 1666 der Visitator, dass

sie einen Beitrag an die Kosten der Generalvisitation
zahlen müssen. In der Einladung zur Kapitelsver-

Sammlung von 1784 schreibt Dekan Noser, die

Neupfarrer aus den Pfarreien der Kommende müss-

ten kommen, damit sie das aktive Stimmrecht erlan-

gen, sonst aber seien sie zur Teilnahme nicht ver-

pflichtet.*"
1795, an der letzten Kapitelsversammlung im 18.

Jahrhundert, herrscht über die Art der Zugehörigkeit
zum Kapitel der beiden Pfarrer von Uesslingen und
Hüttwilen Unsicherheit. Rechtlich sind sie Stellvertre-

ter des Priors der Kartause Ittingen; die Dekane

schicken ihre Zirkulare jeweils an den Prior, der sie

den beiden Pfarrern weiterleitet. Die Bedenken wer-
den aber zerstreut mit dem Hinweis, diese Pfarrer

hätten auch schon Ämter innegehabt. 1651 erwirbt

213 StiASG Rubr. 33, Fase. 2; hierauch der Statutenentwurf von
1752.

214 StiASG Tom. 693, zit. «Summa» bzw. «Monita».
215 Neben Erwähnungen in den Protokollen sind die verschie-

denartigen Mitgliedschaften in den Statuten von 1796 an-

geführt.
216 StATG Bd 1'50'0, 8.

217 StATG Bd 1'20'0, 3.

49



das Kloster Muri die Herrschaft Klingenberg mit der
Pfarrei Homburg, 1687 das Kloster Rheinau Mam-

mern; beide Pfarreien werden von den Klöstern mit
Konventuaien besetzt"", die Kapitelsmitglieder mit
nur aktivem Stimmrecht werden. 1691 beschliesst

das Kapitel, neueintretende Pfarrer von Homburg
hätten nur alle 15 Jahre den Ingress zu bezahlen.

Der Pfarrer von Eschenz, einer Kollatur von Einsie-

dein, gehörte von Anfang an zum Kapitel. Bei der Ge-

neralvisitation 1666 sagt der Pfarrer, der Abt habe

ihm verboten, das Kapitel zu besuchen. In einem Ver-

zeichnis der Teilnehmer an den Kapitelsversamm-
lungen von 1648 bis 1695 kommt der Pfarrer von
Eschenz erstmals 1669 vor."" Dem Kapitel aber gehört
er nur dann an, wenn er Weltpriester ist; mit einer

Ausnahme ist die Pfarrei seit 1700 immer von Ein-

Siedler Konventuaien besetzt."" Gemäss einem Brief

Dekan Russis aus dem Jahr 1730 zahlten die Bene-

diktinerpfarrer dennoch den Ingress und wiesen die

Admissio vor, auch wenn sie am Kapitel nicht teilnah-

men, bis ein P. Stadelmann"' und seine Nachfolger
sich weigerten, den Ingress von 2 Gulden zu bezah-

len. Dekan Russi wendet sich nun an den neuernann-
ten Eschenzer Pfarrer mit der Bitte um den Ingress.

Der Abt von Einsiedeln lehnt dieses Ansinnen ab und

weist auf das Konkordat von 1693 hin. Im gleichen
Jahr erfolgt von Einsiedeln eine Reflexio, welche der
Dekan mit einer Replica beantwortet. Eine kleine No-
tiz besagt dann, es seien für alle Zeiten 15 Gulden be-

zahlt worden."" Im Konkordat von 1693 wird nach

einem Streit mit Konstanz die Frage entschieden, ob
der Abt von Einsiedeln selbständig Pfarrer einsetzen

könne, die dem Bischof nicht unterstehen. Beschluss:

Auch die Stiftspfarrer stehen unter dem Bischof.""
Nicht zum Kapitel gehören die Pfarrer der Kloster-

pfarreien Tänikon und Paradies und die von einem
Konventuaien aus Petershausen besetzte Propstei

Klingenzell. Nicht Mitglieder sind auch die Fischinger
Mönche auf den Pfarreien Au, Bettwiesen, Bichelsee,

Dussnang, Lommis und bis 1698 Sirnach. Mit Aus-

nähme von Bichelsee gehörten sie im Mittelalter zum
Dekanat Wil. Das Kloster Fischingen wurde von den

katholischen Orten wiederhergestellt und war von ih-

nen abhängig, erst 1598 konnte es sich davon lö-
sen."" Auch steht das Kloster nicht unter dem Bischof

von Konstanz, nur die Visitation der Kirchen sollten
die Ordenspfarrer zulassen. Diese Pfarreien sind in

das Dekanatsverzeichnis Frauenfeld-Steckborn ge-
kommen, weil der Dekan die Visitation vorgenom-
men hat. Lommis, das erst 1599 zu Fischingen kam

und nicht sogleich von eigenen Konventuaien besetzt

wurde, gehörte damals wahrscheinlich noch zu Wil;
jedenfalls ist der Pfarrer in einem Verzeichnis des Ka-

pitels Frauenfeld-Steckborn von 1599 nicht aufge-
führt. Noch 1642 .wird der «Leutpriester» von Lom-
mis in den Wiler Akten wegen einer Zinszahlung er-
wähnt.""

Als 1698 das Kloster Fischingen seine Kollatur in Sir-

nach dem Domkapitel übergibt und statt dessen

Mosnäng übernimmt, will Konstanz, dass sich der

neue Pfarrer von Sirnach dem Kapitel Wil anschliesst.

Er war vorher Sekretär dieses Kapitels. Dagegen ver-
fasst das st. gallische Offizialat eine Beschwerde-

schrift. Es begründet die Zuweisung zu Frauenfeld-

Steckborn mit dem Hinweis, dass es 1607 mit Leut-

merken, das früher zu Wil gehört habe, auch so ge-
wesen sei; es gehe darum, die kleine Zahl der katho-
lischen Pfarrer im Kapitel zu mehren."" Es mag eine
Rolle gespielt haben, dass der Pfarrer von Sirnach im

Kapitel Wil der einzige bischöfliche gewesen wäre.

218 Kuhn 1/1, S. 190 und 242. Konventuaien: Homburg seit

1652 (S. 197), Mammern seit 1693 (S. 250).
219 StATG Bd 1'50'0, 1.

220 Kuhn 1/1, S. 113-114: Vor 1700 waren, wie es scheint, die

Pfarrer mehrheitlich Weltpriester.
221 Pfarrer 1711 und 1714/15: Kuhn 1/1, S. 114.

222 StATG Bd 1'50'0, 1.

223 HS 111/1, S. 534-535.
224 Ebd., S. 676.

225 BiASG Rubr. 8, B 91,4.
226 StiASG Rubr. 33, Fase. 2.

50



1701 wird er ins Kapitel Frauenfeld-Steckborn aufge-
nommen.

1695 heisst es in den Statuten, die Kapläne hätten

nach dem Zeugnis der alten Kapitelsakten in früheren
Zeiten zum Kapitel gehört, sogar mit aktivem und

passivem Stimmrecht. Nun würden sie keinen Obern

und Visitatoren mehr anerkennen und deshalb aus-

serhalb des Gesetzes leben. Dekan Härder fügt in den

Statuten von 1796 hinzu: «sed tempora mutantur»,
«aber die Zeiten haben sich geändert». Dies betrifft

vor allem die Kapläne von Frauenfeld. Nun ist aber in

den Akten nirgends ein Hinweis zu finden, dass die

Kapläne einst Kapitularen waren, und wenn schon,

dann keinesfalls mit passivem Stimmrecht, gehörten
sie doch im Mittelalter zu den Induciati. Kapitulare

hingegen sind der Kaplan von Mannenbach und der

Frühmesser von Ermatingen, beide vielleicht mit akti-

vem Stimmrecht, was aus den Akten aber nicht er-

sichtlich ist.

Neben diesen Geistlichen in den Pfarreien gibt es

noch weitere, in verschiedenen Bereichen tätige,
ohne jede Beziehung zum Kapitel: Die Kartäuser in It-

tingen, die Beichtiger von St. Katharinental, Feldbach

und Kalchrain, die Statthalter auf den Schlössern

Lommis (1599, für Fischingen), Freudenfels (1623, für
Einsiedeln), Klingenberg (1651, für Muri), Sonnen-

berg (1678, für Einsiedeln), Mammern (1687, für
Rheinau)"', Herdern (1683, für St. Urban)"® und die

Kapuziner in Frauenfeld, die in den Pfarreien Aushilfe

leisten. Wie aus einzelnen Zirkularen ersichtlich ist,

hat der Dekan diesen Geistlichen bischöfliche und

obrigkeitliche Erlasse zuzustellen. Dazu kommen

noch Hausgeistliche auf Schlössern wie Burg bei Pfyn.

1.4.2 Kapitel St. Gallen

Nicht Kapitelsmitglieder sind die Pfarrer aus dem Re-

gularklerus, die Koadjutoren der von der Klosterpfar-
rei abhängigen Pfarreien sowie die Kapläne. Ohne

Verbindung zum Kapitel sind wie schon im Mittelalter

die vom Chorherrenstift abhängigen Pfarrer von Bi-

schofszell, Sulgen und Berg, wie auch die Kloster-

pfarrer von Kreuzlingen und Münsterlingen. Ein Son-

derfall ist Güttingen. Seit 1554 hat das Kloster Kreuz-

lingen die Kollatur inne und besetzt die Pfarrei seit

1686 durchgehend mit Chorherren; auch vorher wa-
ren nur wenige Weltgeistliche Pfarrer. Nun berichtet
1808 der damalige Chorherr und Pfarrer von Güttin-

gen an der Kapitelsversammlung des neu gegründe-
ten Kapitels Arbon von dem Vertrag, der 1718 zwi-
sehen dem Kloster und dem Kapitel St. Gallen abge-
schlössen wurde und die Pfarrei vom Kapitel loslöste

gegen eine Zahlung von 100 Gulden: Die Pfarrer

seien nie im Kapitel erschienen, hätten zu den Kapi-
telskosten nichts beigetragen, was die Summe von
200 Gulden ausmache. In freundschaftlicher Über-

einstimmung habe man sich auf die Hälfte geeinigt.
Nun wird aber dabei nicht klar, ob die Ordensgeistli-
chen von Kreuzlingen überhaupt verpflichtet waren,
Kapitulare zu sein. Die 100 Gulden wurden bezahlt

und seither ist Güttingen kapitelsfrei."® So gehören
im Thurgau nur noch zwei bischöfliche Pfarrer zum

Kapitel St. Gallen: die von Altnau und Arbon.

1.4.3 Kapitel Wil

Wie im Dekanat St. Gallen sind auch hier Ordens-

pfarrer nicht Mitglieder des Kapitels. Der «maltesi-
sehe» Pfarrer von Wuppenau untersteht zwar dem

Offizial, ist aber nicht Kapitular; 1755 wird im «Cata-

logus Personarum» der Diözese Konstanz die Kirche

als «eedesia separata» aufgeführt. Ebenso gehört
wie im Mittelalter Wertbühl, die Pfarrei des Domkapi-
tels, keinem Kapitel an.

227 HS 111/1, S. 165, Anm. 119.

228 HS III/3, S. 386.

229 StATG Bd 3'00'0, 0 mit dem Wortlaut des Vertrags. Auch

Kuhn nennt den Loskauf, schreibt aber irrtümlich, Güttin-

gen sei zum Kapitel Arbon gekommen: Kuhn I/2, S. 60; Lis-

te der Pfarrer: ebd., S. 63-64.

51



1.5 Die Ämter

1.5.1 Dekan

Kap/'fe/ Frauenfe/c/-Sfec/c6om.- Nach allgemeinem
Recht muss das Kapitel innerhalb dreissig Tagen zu-
sammengerufen werden, wenn «ein Dekan durch

Gottes Wille das Leben mit dem Tod vertauscht» hat

(1613"°). Bei der Wa/i/ des neuen Dekans hat immer
ein Vertreter des bischöflichen Ordinariats anwesend

zu sein. 1691 wird er mit seiner ganzen Titulatur ge-
nannt: «Reverendissimus Praenobilis et Amplissimus
Dominus, Dominus Johannes Christoph Krenkel, s.

Theologiae doctor, vicarius generalis meritissimus, in-

signis Ecclesiae Collegiatae St. Stephani Constantiae
Plebanus et Canonicus dignissimus necnon clarissimi

S. R. J. Principis et Episcopi Constantiae consiliarius

meritissimus.» Die Statuten von 1796 schildern den

genauen Vorgang, der auf alte Gewohnheit zurück-

geht: Die Wahlversammlung beginnt mit der Votiv-

messe «de Spiritu Sancto», es folgt der Hymnus
«Veni Creator Spiritus». Darauf begeben sich die Ka-

pitulare zum Versammlungsort. Sie werden ermahnt,
die Gefahren einer unüberlegten Wahl zu bedenken,
den Geeignetsten zu wählen zum Nutzen des Kapi-
tels und dies ohne jede Verstellung, ohne Trug und

List (1613). Gewählt werden können, wie in die übri-

gen Ämter, nur Weltpriester. Zur Wahl gehen zuerst
die beiden Ordenspfarrer von Homburg und Mam-

mern, dann folgen die andern Kapitulare nach Würde
und Alter. Sie legen ihr Votum in einen Kelch. Ge-

wählt ist, wer die meisten Stimmen erhält. 1699

kommt es zu einer Unsicherheit: Drei Kandidaten ha-
ben fast die gleiche Zahl Stimmen erhalten; soll nun
nochmals gewählt werden oder gilt die höchste Zahl?

Am meisten Stimmen hat Markus Oswald erhalten
und auf ihn einigt sich das Kapitel. Sonst aber erfol-

gen die Wahlen fast immer einhellig. 1694 wird neu
ins Kapitel aufgenommen der «Reverendissimus D.

Johannes Casparus Stadler, S. Theologiae doctor, pro-

thonotarius apostolicus» und «una voce» wird so-

gleich dieser «Nobilissimus et Clarissimus Stadler» als

Dekan gewählt. Nach der Wahl legt der neue Dekan

den Amtseid vor dem bischöflichen Vertreter ab,
«dem es gefiel, mit unserem verwaisten Kapitel zu lei-

den und der sich gewürdigt hat, aus Gunst bei der

Wahl des neuen Dekans anwesend zu sein und des-

sen Gunst auch weiterhin erhofft wird»"': «Ich

schwöre und verspreche Gott dem Allmächtigen, der

seligen Jungfrau Maria, den heiligen Pelagius und

Konrad, Patrone der Konstanzer Kirche, dem hoch-

würdigsten und hocherhabenen Herrn Bischof von
Konstanz und seinen Nachfolgern, dessen zur Zeit

eingesetzten Vikar und Offizial, dass ich treu und ge-
horsam sein, den Nutzen des hochwürdigsten Herrn
Bischof und seiner Kirche fördern und Schaden ab-

wenden, das Amt, in das ich gewählt wurde, treu,
nach meinen Kräften, ohne List und Trug ausüben

werde. So mir Gott helfe und diese heiligen Evange-
lien Gottes.» Anschliessend ziehen die Kapitulare

prozessionsweise unter Glockengeläut in die Kirche

und beenden die Versammlung mit dem «Te Deum».
Die Wahl eines Dekans kostet. Die Taxe für die

Wahlbestätigung durch den Bischof bewegt sich zwi-
sehen 8 fl und 8 fl 44 x. 1694 wird dem Vertreter des

Bischofs ein Honorar von «tres aureos in specie» gleich
11 fl 53 x gegeben, seinem Diener 2 fl und für die Pferde

5 fl 24 x. Dazu kommen die Kosten für das Essen, wofür
die Kapitulare einen Beitrag geben müssen. 1699 zahlt

das Kapitel dem bischöflichen Vertreter insgesamt für
die Procuratio (die Besorgung der Wahlgeschäfte) 20 fl

48 x; jeder Kapitular mit Ausnahme der maltesischen

Pfarrer gibt 1 fl 48 x und alle mit Ausnahme des De-

kans und des Kammerers 2 fl für das Prandium - vom
krankheitshalber abwesenden Pfarrer von Basadin-

gen, der bald darauf stirbt, erhebt man 1 fl 48 x aus

230 Jahrzahl in Klammer: die betreffenden Statuten.
231 StATG Bd VOO'O, 1, S. 13.

232 Nach den Synodalstatuten.

52



der Erbschaft! Insgesamt betragen die Kosten 56 fl

24 x. 1710 werden nur für die Kosten der Wahl 34 fl

58 x ausgegeben, jeder Kapitular zahlt 1 fl 30 x.

Der Dekan wird auf Lebzeiten gewählt, was eine

Resignation vom Amt aber nicht ausschliesst. Aus AI-

tersgründen sind zurückgetreten die Dekane Mat-
thias Rauch (1752), Johann Jakob Schagg (1775) und

Balthasar Noser (1794), Dekan Jakob Christoph
Bechtlin wird 1726 Pfarrer in Arbon. Der am längsten
amtierende Dekan ist Christoph Keller: Im Alter von

36 Jahren zum Dekan gewählt, stirbt er 1682, 71-

jährig, nach 35 Jahren Tätigkeit.
Die Pfl/'cbfen und Aufgaben des Dekans sind viel-

fältig. Er leitet die Kapitelsversammlungen, hat die

Pfarreien zu visitieren und auf den Lebenswandel der

Kapitulare zu achten. Kleinere Vergehen korrigiert er
selber, grössere hingegen hat er dem Generalvikar zu

melden. Zu den kleinen gehören etwa Spiel- und

Trunksucht, Gastgebereien, zu familiärer Umgang
mit Frauen, Geschwätz, Nachlässigkeit in der Seel-

sorge. Wo der Dekan solche Delikte feststellt, hat die

brüderliche Zurechtweisung nicht an einer Kapitels-

Versammlung, sondern nur vor den Offiziellen zu ge-
schehen. Ist der Zurechtgewiesene nicht einsichtig,
wird er nach Konstanz gemeldet (1695,1701,1796).

Eine wichtige Aufgabe hat der Dekan beim Tod

e/nes M/'fbruders. Von den benachbarten Kapitularen
ist ein Todesfall sofort dem Dekan zu melden. Einer

dieser Geistlichen hat bis zu dessen Ankunft das Haus

zu bewachen, damit nicht Fremde etwas von der Hin-

terlassenschaft wegnehmen und nichts gegen
bischöfliche und kapitularische Rechte geschieht

(1701, 1796). Mit zwei Zeugen muss der Dekan das

Inventar aufnehmen, dann die Obs/gnaf/o, die Versie-

gelung, vollziehen, die Schlüssel mitnehmen und ei-

nem benachbarten Pfarrer übergeben. Bedacht wird
darauf genommen, dass sich die weltliche Herrschaft

nicht einmischt und Abzüge vornimmt; nicht einmal

eine Mitversiegelung durch Weltliche darf geduldet
werden (1701,1796). Die Obsignatio ist streng gehü-

tetes kirchliches Recht. An der Visitation von 1793

wird jeder Pfarrer gefragt, ob hier von weltlicher Seite

eingegriffen werde, und jeder kann zur Antwort ge-
ben, Obsignatio und Inventarisation nähmen Dekan

und Kammer vor. Nur in Pfyn ist auch ein Vertreter
des Kollators, des Domkapitels, dabei. In Tobel, Buss-

nang und Wängi ist dies Sache der Kommende; in

den mit Ordensleuten besetzten Pfarreien gehört die-

ses Recht den Ordensobern. Noch 1797 gibt Dekan

Härder Auskunft über die Obsignationen. Hat der

Verstorbene ein Testament hinterlassen, sieht der De-

kan nach, ob Bestimmungen über die Beerdigung

vorliegen. Die Beerdigung ist Sache des Dekans,

ebenso die Ansprache. Innerhalb dreissig Tagen muss

er die Erben festzustellen und dafür sorgen, dass die

verwaiste Pfarrei von einem Nachbarpfarrer versehen

wird. Dafür steht ihm der Ertrag des Beneficiums für
einen Monat, den «mens decanalis», zur Verfügung
(1695, 1796). Ebenso hat er ein Anrecht, die Kosten,
welche der ganze Vorgang verursacht, der Erbschaft

zu entnehmen. Für die Versiegelung und Eröffnung
bekommt er je 5, für Geschäfte in Erbschaftsange-

legenheiten pro Tag für die Mahlzeiten 3, für die Be-

erdigungsansprache 5 Gulden, für weitere Besorgun-

gen je aus der Erbschaft oder vom Nachfolger 1 Gul-

den 40 Kreuzer (1796).
Um Erbstreitigkeiten zu verhindern, sollen die

Geistlichen ein Testament erstellen, verlangt 1778 De-

kan Noser. Ältester Gewohnheit gemäss könne im Bis-

tum Konstanz ein Kleriker frei testieren, sagen die Sy-

nodalstatuten; sie zählen auf, worüber frei verfügt
werden kann: über dasjenige, das aus eigenem Fleiss

erworben, geschenkt und erspart wurde. Zugleich
mahnen sie, ihrer Kirche und der Armen zu geden-
ken.

Ist ein Pfarrer gestorben oder weggezogen, muss
der Kollator innerhalb eines Monats einen neuen finden

und der Kurie vorstellen. Bevor der neue Pfarrer ein-

gesetzt wird, kommt eine weitere und wohl etwas

schwierige Aufgabe auf den Dekan zu, welche die

53



Statuten von 1796 ausführlich schildern. Zusammen

mit dem Kammerer sieht er das Register der Ein-

künfte nach und verteilt das Einkommen zwischen
dem abtretenden Pfarrer oder dessen Erben und dem

neuen Pfarrer. Da sind die Monate des Jahres und in-

nerhalb eines Monats die Wochen und Tage zu
zählen, abzüglich des mens decanalis. Für die Ein-

künfte an Naturalien gilt als Jahresbeginn das Fest Jo-

hannes des Täufers, eine weitere Zäsur ist das Fest

des heiligen Martins. Da geht es um den Ertrag der

Äcker, Wiesen, Weinberge; es muss in Rechnung ge-
zogen werden, ob gepflügt, geeggt, gemäht, gele-

sen, gedroschen, gedüngt ist. Es wird dem Dekan

empfohlen, einen Sachverständigen beizuziehen.

Den Neupfarrer setzt der Dekan ins Amt ein, was,
wie die Statuten von 1796 genau schildern, in feierlicher

Form geschieht. Nach der Predigt über das Amt des

Pfarrers und die Verpflichtungen der Pfarreiangehöri-

gen ihm gegenüber wird der Flymnus «Veni Creator»

gesungen, danach der Neupfarrer zur Kirchentür ge-
leitet und ihm die Schlüssel übergeben. Es folgt der

Gang zum Taufstein, zum Beichtstuhl, zum Taberna-

kel, immer mit der entsprechenden Formel: «Ego
committo tibi ...», «Ich übergebe dir...». Nach dem

nochmaligen Singen des Flymnus führt der Dekan

den Neupfarrer zum Altar. Die feierliche Messe be-

ginnt, sie wird beendet mit dem «Te Deum». Nicht er-
wähnt ist der Eid, den ein Neupfarrer gemäss den Sy-

nodalstatuten abzulegen hat - vielleicht ist er nicht
mehr üblich. In diesem Eid verpflichtet der Neupfarrer
sich, die Stelle nicht ohne Erlaubnis des Bischofs oder
seines Generalvikars zu verlassen, nichts, was der Kir-

che gehört - Kelche, Bücher, Zierden - zu entfernen
und was verloren ging wieder zurückzugewinnen. Ein

Neupfarrer soll nicht ohne Kenntnisse eine neue Pfar-

rei antreten. Im Rezess der Generalvisitation 1781

werden die Pfarrer ermahnt, für einen Nachfolger
aufzuschreiben, welche Rechte er hat, welche beson-

deren Andachten und Gewohnheiten in der Pfarrei

üblich sind, überhaupt alles, woran zu denken ist.

Mit den Kapitularen bleibt der Dekan verbunden
durch Z/rku/are, welche jeweils mit einer barocken

Begrüssungsformel eingeleitet sind. Diese lautet mit
geringen Abweichungen jeweils folgendermassen:
«Plurimum et Admirandum Reverendi, Religiosissimi,

Praenobiles, Nobiles, Clarissimi, Eximii ac Doctissimi Do-

mini, Domini Parochi observantissimi, Confratres Capi-
tulares Venerandissimi, Colendissimi Dilectissimique.»
Auf Deutsch heisst das etwa: «Sehr zu bewundernde
Plochwürden, frömmste, vornehme, edle, berühmteste,

ausgezeichnetste und gelehrteste Pierren, Pierren

hochgeachtete Pfarrer, ehrwürdigste, verehrteste, liebs-

te kapitularische Mitbrüder. Das Zirkular schliesst

mit der Formel «indignus decanus», «[Ich,] unwürdiger
Dekan». Mit dem Zirkular geht der Pedell (vgl. S. 57)

zu den Pfarrern, die es lesen und den Empfang mit

«accepit», «hat erhalten», quittieren. Anlässe zu Zir-

kularen gab es verschiedene: beispielsweise die Einla-

dung zur Kapitelsversammlung, bischöfliche Man-
date (besonders zur Fastenzeit), Verteilung der heili-

gen Öle oder die Ankündigung der Visitation. 1739

wird zum Gebet aufgefordert für die kaiserlichen

Waffen «contra Turcos Christiani nominis hostes»,

«gegen die Türken, die Feinde des christlichen Na-

mens». 1743 sollen wegen des Todes des Bischofs

während eines Monats täglich einmal die Glocken

geläutet werden. Damit aber kein Tumult von Seiten

der Reformierten entstehe, rät Dekan Rauch, zuvor
den Prädikanten zu informieren. 1750 wird wegen
der Pleuschreckenplage zum Gebet aufgerufen. Ein

schöner Wunsch ist im Zirkular Dekan Rauchs vom
Februar 1740 überliefert, in dem sich auch zeigt, was
«Fasnacht» auf Latein heisst: Er benütze die Gele-

genheit, allen und jedem zu wünschen «jucundum

tempus Bacchanaliarum atque subsequens sanum,

233 Die verschiedenen lateinischen Begriffe bewegen sich zum
Teil im selben Umfeld und könnten mit dem gleichen deut-
sehen Begriff übersetzt werden. Von allem barocken Zierrat

entkleidet, lässt sich die Anrede auch so übersetzen: «Sehr

geehrte hochwürdige Flerren, liebe Mitbrüder.»

54



sanctum, ac maxime meritorum tempus Quadragesi-
male»: «Eine frohe Fasnachtszeit und anschliessend

eine gesunde, heilige und an Verdiensten reiche Fas-

tenzeit.» Als 1751 die Vigil des Festes des heiligen
Matthäus (23. Februar), ein Fasttag, auf den Fas-

nachtsdienstag fällt, teilt der gleiche Dekan mit, «ob

Bacchanalia» seien Fasttag und Vigil auf den Samstag

vorverlegt, man solle es von der Kanzel aus verkün-

den

/Cap/te/ Sf. Ga//en: Vor der Wahl eines neuen Dekans

hat der Kammerer gemäss der «Summa» vom Abt die

Erlaubnis zu erbitten. Innerhalb eines Monats muss

der neugewählte Dekan dem Bischof vorgestellt wer-
den. Dann hat er dem Abt, auch wenn er bischöfli-
eher Pfarrer ist, den Eid der Treue und des Gehorsams

zu leisten.

Die Wahl in die kapitularischen Ämter kann zu

Spannungen zwischen den st. gallischen und den

bischöflichen Pfarrern führen. 1779 verfassen die

bischöflichen Pfarrer eine «Humillima Petitio», ge-
richtet an den Generalvikar in Konstanz, um eine ge-
rechte Verteilung der Ämter zu bewirken, denn es

seien 34 st. gallische, aber nur 12 bischöfliche Pfarrer.

Die Ämter kämen immer nur den st. gallischen zu-

gute, die sich nach dem Konkordat das Recht zu-
schrieben, unter Ausschluss der bischöflichen das

Kapitel zu leiten. Dadurch entstehe Parteilichkeit und

die brüderliche Liebe leide darunter. Sie machen auch

darauf aufmerksam, dass sie die Lasten des Kapitels mit-

tragen und verpflichtet seien, die Suffragien für die ver-

storbenen st. gallischen Confratres zu verrichten. Das

Konstanzer Ordinariat gibt den Rat, die Angelegen-
heit in aller Bescheidenheit vor das Kapitel zu bringen
(Konstanz wollte vermutlich weitere Spannungen
verhindern). Die Sache kommt am 6. Juni 1780 vor
das Kapitel: Ein «Petitum» wird verlesen; es sei abge-
fasst worden mit Wissen des Bischofs. Um zur
«festen, gegenseitigen und wahren Brüderlichkeit»

beizutragen, werden konkrete Vorschläge über die

Verteilung der Ämter gemacht: Jeder dritte Dekan

und Kammerer soll ein bischöflicher Pfarrer sein; in

den Sextas «Emblensis», «Rhenivallensis» und «Tur-

goica» (vgl. S. 56) sollen die Deputaten gemäss ihrem

Anteil wechseln. Ob die Petitio genützt hat, kann

nicht nachgeprüft werden. Auch ist nicht zu erken-

nen, aus welchem konkreten Anlass sie eingegeben

wurde.
Zu den Aufgaben des Dekans gehört es, das Leben

der Kapitulare zu überprüfen. Er darf zwar die

bischöflichen Pfarrer korrigieren und bestrafen, nicht
aber die st. gallischen, auch im Kleinsten nicht; denn
das ist dem Offizial vorbehalten. Ähnlich wie in Frau-

enfeld-Steckborn ist dem Dekan die Obsignatio und

die Beerdigung eines Mitbruders übertragen. Doch

gibt es auch diesbezüglich 1773 eine Klage der

bischöflichen Pfarrer nach Konstanz wegen der ex-

zessiven Kosten, die dem Dekan zu bezahlen seien

beim Tod eines bischöflichen Pfarrers für die Behand-

lung der Erbschaft, den dekanatlichen Monat und

den Unterhalt des Vikars. Im Namen des Bischofs

Franz Konrad Kardinal von Rodt legt der Generalvikar

die verschiedenen Taxen fest; bei der Beerdigung sol-

len die Kosten nach Möglichkeit gemässigt werden
und nicht über die klerikale Ehre hinausgehen. Die

vom Generalvikar vorgegebenen Taxen sind bereits in

die «Summa» vom gleichen Jahr übernommen und

etwas niedriger als für die st. gallischen Pfarrer. Für

die bischöflichen Pfarrer gilt das «Privileg des deka-

natlichen Monats». Von den st. gallischen Pfarrern

beansprucht der Abt das Jus spolii, den «Christlichen

234 StATG Bd 1'20'0, 0: Zirkulare Dekan Rauch.

235 StATG Bd 2'00'0, 0. Das Schriftstück soll schon am Kapitel

von 1773 vorgelesen worden sein; der «Titel» gibt das oben

genannte Jahr an. Ein Irrtum im Datum? Beide Daten sind

von gleicher Hand geschrieben; wahrscheinlich wurde das

Schreiben 1773 verfasst und von allen bischöflichen Pfar-

rem gelesen, aber erst 1779 an das Ordinariat in Konstanz
verschickt.

236 StATG Bd 2'00'0, 0.

55



Erbfall». 1449 sei der Betrag «aus Gnade» für die da-

mals bestehenden Pfarreien auf 4 rheinische Gulden

festgesetzt worden, was jetzt 4 fl, 8 baios, 8 nummos
betrage; für die später errichteten setzt der Abt den

Betrag fest. Um dieses «Jus» gibt es 1640 eine Aus-

einandersetzung, worauf sich der Abt auf den Ver-

trag von 1449 beruft («Summa»).

1.5.2 Kammerer

Wie im Mittelalter ist der Kammerer der Stellvertreter
des Dekans und hat die Kapitelskasse unter sich. Für

die Wahl gelten im Kapitel Frauenfeld-Steckborn die-

selben Bestimmungen wie beim Dekan (1701, 1796).
Er visitiert mit dem Dekan und erhält beim Tod eines

Kapitulars nach einem Beschluss von 1683 ein «au-

reum seu duggatum» oder ein Buch gleichen Werts;
hat das Buch aber einen höheren Wert, gibt er das,

was darüber ist, den Erben (1701, 1796).

1.5.3 Deputaten

Kap/fe/ Frauen/e/d-Sfedcbom: Wann genau das Amt
des Deputaten, auch Sextarier genannt, als Gehilfe

des Dekans eingeführt wurde, ist aus den Akten nicht
ersichtlich. 1651 wird erwähnt, es seien früher drei

gewesen, jetzt aber vier. 1682 beschliesst das Kapitel,
sie gemeinsam zu wählen; bis dahin bestimmte sie

der Dekan allein. 1699 wird von Generalvikar und

Weihbischof Geist von Wildegg anlässlich der Deka-

nenwahl «ex mandato gratioso» bestimmt, die

Sextarier nun Deputaten zu nennen. In den Statuten
Dekan Stadlers von 1695 heisst es, das Kapitel sei in

vier Regiunkeln mit je einem Deputaten einzuteilen.

Aber schon die Statuten von 1701 erwähnen die Re-

giunkeln nicht mehr; es heisst nur, jene seien zu

wählen, die durch Tugend, Lehre und Klugheit her-

vorragten und denen eine gewisse Zahl von Pfarreien

zuzuteilen sei. 1723 werden die Synodalstatuten an-

geführt, aus denen hervorgehe, dass den Deputaten

Regiunkeln übergeben werden sollten. Aber solche

Regiunkeln gibt es nicht, auch nicht auf den Rezess

der Generalvisitation von 1781 hin, in dem der Visita-

tor vorschreibt: «Den Deputaten ist aufgegeben, die

Disziplin der Kleriker zu überwachen und den Dekan

über Exzesse zu benachrichtigen. Damit sie dieses

Amt ausüben können, ist das ganze Kapitel in vier Re-

giunkeln zu teilen mit je einem Deputaten.» Diese

Einteilung hat sich Dekan Noser bei der Generalvisi-

tation dem Visitator gegenüber vorgenommen und

das Anliegen im gleichen Jahr dem Kapitel vorgetra-
gen. Aber schon bei der nächsten Kapitelsversamm-

lung, drei Jahre später, kommen die Regiunkeln nicht
mehr zur Sprache, auch nicht bei der Bestimmung ei-

nes neuen Deputaten. Als Deputat Josef Anton Har-

der 1794 zum Dekan gewählt wird, steht im Proto-

koll: «Ohne Wahl nach Gewohnheit unseres Kapitels

folgt der Sekretär nach.» Auch die in den Protokollen

angegebenen Wahlen zeigen, dass nicht auf be-

stimmte Gebiete Rücksicht genommen wird; so kann

z.B. 1750 der Nachfolger eines Deputaten aus Sir-

nach der Pfarrer von Diessenhofen sein.

Kap/fe/ St Ga//en: Die «Summa» hält fest, dass das

Amt des Deputaten der Ehre nicht ermangle; sie

mahnt die Inhaber des Amtes zur Wachsamkeit in

ihrem Gebiet, was wegen der grossen Distanzen im

Dekanat wichtig sei. Weiter heisst es in der

«Summa», bis 1678 habe der Dekan vier Deputaten
bestimmt, dann sei beschlossen worden, wegen der

grossen Zahl neugegründeter Pfarreien ihre Zahl auf

sechs zu erhöhen und das Dekanat in sechs Sextas zu

teilen, aus denen die Deputaten zu wählen seien.

Diese Sextas sind: «Sangallensis», «Doggenburgen-
sis», die aber auch Pfarreien der Alten Landschaft

umfasst, «Turgoica», «Rhenivallensis», «Ultra

Rhenana» oder «Emblensis», «Abbatiscellana». Dazu

gehören insgesamt 47 Pfarreien, 35 st. gallische
und 12 bischöfliche. In dem oben erwähnten Petitum

sagt eine Notiz, die ennetrheinischen bischöflichen

56



Pfarreien Hohenems und Ebnit seien dem Dekanat

Bregenz zugeteilt worden. Die Sexta «Ultra Rhenana»

wurde aufgelöst, und die übrigen Pfarreien kamen

zur Sexta «Rhenivallensis». Dadurch verringerte sich

die Zahl der bischöflichen Pfarrer auf zehn.

Kap/fe/ W/7: Aus zwei Regiunkeln werden je zwei

Deputaten gewählt: Die eine Regiunkel umfasst die

Pfarreien der Alten Landschaft und des Thurgaus, die

andere jene des Toggenburgs."'

1.5.4 Übrige Ämter

Wann die Kapitel fanden, ein Sekretär sei nötig, ist

nicht herauszufinden. Im Kapitel St. Gallen gibt es im

Vorstand des Kapitels noch zwei Assessores (Beisit-

zer), bis 1686 Exactores geheissen (Steuereinzüger).
Sie repräsentieren in gewissen Fällen das Kapitel und
haben Aufgaben finanzieller Art.

Der Pec/e// des Kapitels hat viele Aufgaben zu er-

füllen; sie werden meist in den Akten zusammen mit
den Taxen für seine Besorgungen erwähnt. Im Kapitel
Frauenfeld-Steckborn ist 1613 vorgesehen, dass der

Pedell oder Tabellarius, wie er hier genannt wird, von

jedem Pfarrer 7 Kreuzer bekommt, wenn er ihm ein

Zirkular überbringt. Dieser Betrag bleibt während der

ganzen Zeit gleich. Es ist auch Sitte, ihm zur Essens-

zeit Speise und Trank anzubieten. In den Statuten von
1796 sind weitere Entschädigungen angeführt: Für

einen Gang nach Konstanz im Namen des Kapitels
bekommt er 30 Kreuzer, für die Meldung des Todes-

falls eines Kapitulars von den Erben 3 Gulden und für
ein Kleidungsstück ebenfalls 3 Gulden. Ist er mit dem

Dekan in Erbschaftsangelegenheiten unterwegs, ist

sein Lohn pro Tag 12 und von den Erben 30 Kreuzer.

Für das Austragen der heiligen Öle erhält er vom Ka-

pitel 30 und von jedem Pfarrer 12 Kreuzer, für einen

Gang nach Konstanz wegen einer Ehesache pro Tag

einen Gulden. Die Pfarrer scheinen dem Pedell ihren

Beitrag nicht immer gern gegeben zu haben. In den

Zirkularen machen die Dekane immer wieder darauf
aufmerksam. So schreibt Dekan Matthias Rauch

1740, es soll niemandem missfallen, dem Pedell 7

Kreuzer zu geben und, wenn es gefällt, «buccellam

panis» («einen Bissen Brot»), «Deussit remunerator»
(«Gott sei der Vergelter»). 1749 entschuldigt er sich

dafür, weil er oft lästig falle, besonders was den Lohn

des Pedells betreffe, und fügt wiederum bei: «Gott
sei der Vergelter». Dekan Müller erinnert 1756 daran,
dass der Pedell «in via lutosa», «auf schmutzigem
Weg», gehen müsse und meint 1758, man solle sich

nicht beschweren, dem Pedell die 7 Kreuzer als Lohn

zu geben, welche dem Kirchenvermögen entnom-
men werden können."® Den St. Galler Akten ist zu

entnehmen, dass 1748 für den Pedell eine Kleidung
ohne Mantel zu 24 Gulden vorgesehen ist; er solle sie

aber nur tragen, wenn er offiziell mit dem Dekan un-
terwegs sei. Für die Einladungen zu den Kapitelsver-

Sammlungen bekomme er 10, als Jahresentschädi-

gung 8 Gulden und aus der Erbschaft eines verstor-
benen Kapitularen 30 Kreuzer.

Jedes Kapitel hat auch einen Procc/rafo/; der ein Laie

ist. Erstmals erwähnt ihn das Kapitel Frauenfeld-

Steckborn 1723 im Protokoll: «Dem Procurator unse-

res Kapitels, Johann Georg Fischbach, ist jedes Jahr

nach der Sitte anderer Kapitel ein FJonorar von drei

Gulden zu bezahlen»; 1731 heisst der Procurator

Baumgartner. Welche Aufgaben ihm zukommen,
wird nicht erwähnt. Er hat für das Kapitel gewisse Ge-

schäfte zu besorgen; die oben erwähnte «Humillima
Petitio» der bischöflichen Pfarrer des Dekanats

St. Gallen wurde vom Procurator Schneidt nach Kon-
stanz gebracht.

237 Ergibt sich aus einem Vergleich der Deputaten in BiASG

Rubr. 8, B 91, 9a sowie im «Catalogus personarum ecclesia-

sticorum et iocorum diocesis Constantiensis», 1755 und
1794.

238 StATG Bd 1'20'0, 0 und Bd 1'20'0, 1 (Zirkulare).

57



1.6 Aufnahme ins Kapitel

1.6.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Der Vorgang der Aufnahme zeigt klar den bruder-
schaftlichen Charakter der Kapitel. Der Aufzuneh-
mende hat innerhalb eines Monats dem Dekan die

Zeugnisse seiner Beauftragung und seines ehrenhaf-

ten Lebenswandels vorzulegen. Am Kapitelstag trägt
die Bitte um die Aufnahme «in confraternitate» («in
die Bruderschaft») entweder er selber «humiliter»
(«bescheiden») vor oder ein anderer Mitbruder

(1647). 1701 ist dieser Mitbruder der Sekretär, später
der amtsälteste Deputat. Darauf muss der Kandidat
den Raum verlassen, der Dekan gibt Auskunft über

dessen Leben und Charakter. Wird nichts gefunden,
was der klerikalen Würde widerspricht, tritt der Kan-

didat wieder ein und bekennt kniend vor dem Kreuz

mit den brennenden Kerzen den Glauben nach der

Norm des Konzils von Trient. Vor dem eigentlichen
Eid werden gemäss den Statuten von 1796 (summa-
risch erwähnt bereits 1647) einige Versprechen und

Erklärungen abgenommen, die auf älteste Gewohn-
heit zurückgehen: Dass er auch dem Kammerer, den

Offiziellen des Kapitels und den Ältesten Ehre und al-

len Mitbrüdern gegenseitige Liebe entgegenbringe,
Ingress, Refectionen und Mortuarium bezahle; dass

er sein Beneficium ohne Simonie erhalten und er we-
der selber noch durch einen andern seinen Vorgänger
verdrängt habe; dass er die Kapitelsgeheimnisse be-

wahre, auch wenn er nicht mehr Mitglied sei; dass er

sein Amt mit Fleiss und lobenswertem Eifer versehe

und die Kapitelspatrone verehre.

Darauf folgt der F/d, der nach den Statuten von
7673 lautet: «Ich N. N. schwöre und verspreche Gott
dem Allmächtigen und der seligen immerwährenden

Jungfrau Maria und allen Fleiligen, dass ich meinem

derzeitigen Dekan treu und gehorsam sein, den Nut-
zen des Kapitels fördern und Schaden abwenden,
Edikte und Mandate nach Mass und Form der vorge-

lesenen und vorgeschriebenen Statuten treu beo-

bachten werde ohne List und Trug, so mir Gott helfe
und diese heiligen Evangelien Gottes.»"'

In den Statuten von 7647 und 7707 ist der Wort-
laut der Formel nicht angeführt. Es heisst, der Aufzu-
nehmende soll bezeugen, die vorgeschriebenen Sta-

tuten treu und gewissenhaft zu beobachten, ebenso

die bis anhin von allen Mitbrüdern nach gemeinsamer
Überlegung beschlossenen Vorschriften; die Kapitels-

geheimnisse keinen Personen, die der Confraternitas
fremd sind, mitzuteilen unter Strafe nach dem Urteil

des Dekans und der anderen Offiziellen; das ihm

übergebene und schon empfangene Beneficium mit
höchstem Fleiss und lobenswertem Eifer zum Heil der

anvertrauten Seelen auszuüben und jede Form der

Simonie fernzuhalten. Um 1736 steht in den «Statuta

et leges renovatae» eine erweiterte Formel, die auch

den Bischof von Konstanz und dessen (General-)Vikar
erwähnt.""

Spätestens 1748 hat sich die Formel wieder et-

was verändert; sie steht in den «Acta»"' und in den

Statuten von 1796: «Ich N. N. verspreche vor Gott
dem Allmächtigen, der seligen immerwährenden

Jungfrau Maria und dem heiligen Josef, den Patronen

unseres Kapitels, dir, Herr Dekan, gebührende Ehr-

furcht und Gehorsam namens des hohen und ehr-

würdigen Ordinariates und seines derzeitigen Gene-

ralvikars im geistlichen Bereich, und gelobe: Ich

werde den Nutzen unseres Kapitels fördern und
Schaden abwenden, in Angelegenheiten meines Be-

neficiums und in anderen schwerwiegenden Angele-

genheiten nichts unüberlegt einrichten und anord-

nen, damit nicht etwas zum Nachteil meines klerika-
len Standes und des ehrwürdigen Kapitels geschieht,
seine Rechte und Statuten und Dekrete nach Kräften
beobachten und schützen ohne List und Trug. So mir

239 Protokoll in StATG Bd l'OO'O, 1, S. 6.

240 StATG BdVOO'O, 0.

241 StATG Bd l'OO'O, 1, S. 11; lateinischer Text in Anhang 2.

58



Gott helfe und diese heiligen Evangelien Gottes.» Für

die Regularpfarrer, die ins Kapitel aufgenommen
werden, die Pfarrer von Homburg und Mammern,
hat der Eid die Einschränkung: «was die Seelsorge be-

trifft»; für ihre Lebensführung sind sie dem Ordens-

oberen verantwortlich.

Nach dieser Eidesleistung folgt die /Aufnahme ins

Kapitel durch den Dekan: «Ich N. N. dieses ehrwürdi-

gen Kapitels Frauenfeld-Steckborn Dekan mit der Au-

torität, in der ich hier walte und in einhelligem Kon-

sens aller Kapitulare nehme ich dich als Glied unseres

Kapitels auf, mache dich teilhaftig aller Rechte, Privi-

legien und Suffragien im Namen des Vaters und

des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen.»"' An-
schliessend gibt der Aufgenommene allen Kapitularen

der Würde nach den Friedenskuss.

1691, als nicht mehr jedes Jahr die Kapitulare zu-

sammenkamen, wird beschlossen, einen Neueintreten-

den durch den Dekan in Anwesenheit eines Deputa-

ten privat aufzunehmen und diese Aufnahme beim

nächsten Kapitel feierlich zu vollziehen, damit der

neue Kapitular von allen Mitbrüdern anerkannt wird;
erst dann ist die Mitgliedschaft gültig.

Nach einer alten Gewohnheit, die nicht abzu-

schaffen sei (1613,1647), bezahlt der neue Kapitular den

/ngress, das Eintrittsgeld, das berechnet wird nach der

Höhe des Beneficiums und der Einschätzung durch

die Mitbrüder. So steht es noch in den Statuten von

1701. In der den Statuten von 1613 angefügten Auf-

Stellung liegen die Taxen zwischen einem und zwei Gul-

den, später werden sie für einzelne Pfarreien leicht er-

höht, Anfang des 18. Jahrhunderts liegen sie zwischen
1 Gulden 30 Kreuzer und 2 Gulden 30 Kreuzer. Als

1745 einige Kandidaten aufgenommen werden, hat

sich der Ingress bereits für alle auf drei Gulden erhöht.
1647 wird beschlossen und später in alle Statuten

aufgenommen, wer innerhalb des Kapitels die Stelle

wechsle, müsse nicht erneut den Ingress bezahlen,

hingegen wer das Kapitel verlassen habe und wieder

zurückgekehrt sei, zahle ihn. Nach einem Beschluss

von 1784 ist dieser Ingress dem Kammerer bereits bei

der Übernahme des Beneficiums zu entrichten und
nicht erst an der nächsten Kapitelsversammlung, da-

mit der Zins nicht verloren gehe. 1701 beschliesst das

Kapitel zur Füllung der Kasse ein /Vforfuar/um von zehn

Gulden, das bereits zu Lebzeiten bezahlt werden

kann oder nach dem Tod von den Erben; die maltesi-
sehen Pfarrer sind nicht dazu verpflichtet. Dafür hat

jeder Kapitular statutengemäss nach seinem Tod An-

recht auf drei Heilige Messen von jedem Mitglied. Die

Zahlung scheint mit der Zeit in Abgang gekommen
zu sein; denn 1750 wird der Antrag gestellt, das Mor-

tuarium wieder zu entrichten; 1758 wird es erneut
beschlossen, wiederum mit der Begründung, die
Kasse zu füllen.

Neben dem Eintritt ins Kapitel steht der Ausfr/ft.
Erstmals 1695 in den Statuten Dekan Stadlers aufge-
führt, aber in jenen von 1701 und 1796 als eine

schon längst im Kapitel lobwürdige Gewohnheit be-

zeichnet, ist das Vorgehen beim Austritt. Der Weg-
ziehende hat vom Dekan ein «Testimonium vitae»,
ein Zeugnis für seinen Lebenswandel, zu erbeten, das

von Dekan und Sekretär unterschrieben und mit dem

Kapitelssiegel versehen wird. Nur bei Stadler steht

noch die Bemerkung: «nach bezahlten Schulden,

wenn er welche hat». Das Erbeten dieses Zeugnisses
ist die Voraussetzung für den Verbleib in der Bruder-

schaff; denn wer einfach weggeht, sei wie ein unge-
betener Fremder ausgeschlossen von der Gemein-
schaft und den Suffragien.

1.6.2 Kapitel St. Gallen

Von einer Überprüfung der Kandidaten durch den

Dekan und das Kapitel ist nichts bekannt. Sie dürfte
bei den st. gallischen Pfarrern bereits durch den Abt

242 1736 (in StATG Bd 1'00'0, 0) und Statuten 1796; lateini-

scher Text in Anhang 2.

243 Nach den in den Protokollen aufgeführten Einnahmen.

59



geschehen sein: «Er examiniert seine Kleriker, ge-
währt als Kollator die Benefizien, installiert und er-

setzt deren Inhaber.»*"
Der f/d, den der Neueintretende zu leisten hat, lau-

tet: «Ich N. N. schwöre und verspreche Gott dem All-

mächtigen vor der seligen immerwährenden Jung-
trau Maria, vor den heiligen Pelagius und Konrad,
den Patronen der Konstanzer Kirche, vor den heiligen
Gallus und Othmar, den Patronen der St. Galler Kir-

che, Ehrfurcht und Gehorsam dem sehr verehrten De-

kan N. N. dieses Landkapitels St. Gallen und seinen

kanonisch eintretenden und zu Zeiten existierenden

Nachfolgern, dazu verpflichte ich mich, vorbehaltlich
der Konkordate zwischen den verehrten Bischöfen

von Konstanz und dem Abt von St. Gallen, nichts zu

unternehmen zum Nachteil und gegen die legitimen
Rechte dieses ehrwürdigen Kapitels, dessen Schaden

getreu abzuwenden, ohne List und Trug, so mir Gott
helfe und diese heiligen Evangelien Gottes.»***

Der Ingress beträgt 1 Gulden, 8 Kreuzer, das Mor-
tuarium 4 Gulden. Eigens wird erwähnt, dass ein Pfar-

rer bei einem Stellenwechsel nicht erneut den Ingress zu

bezahlen habe, da im Unterschied zu den bischöfli-

chen die st. gallischen Pfarrer ohne weiteres abrufbar
seien; bei ihnen kämen Wechsel öfters vor, sei es we-
gen einer Beförderung oder aus anderen Gründen.

Vom Kapitel W/7 werden 1797 fünf Gulden für Ingress

und Mortuarium erwähnt."'

1.7 Kapitelsversammlungen

1.7.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Häuf/gke/T, O/T und Tag: Nach den Statuten von 1613

sollen pro Jahr zwei Kapitelsversammlungen gehalten
werden: Am Schluss einer Versammlung ist jeweils
der Tag des nächsten Kapitels festzulegen. 1599 wird

gemäss des ältesten auf uns gekommenen, in die Sta-

tuten von 1613 aufgenommenen Beschlusses durch

das Los bestimmt, an welchen Orten und in welcher

Reihenfolge die Versammlungen abgehalten werden
sollen: «Härderen, Frowenfeld, Flüttweyler, Werth ut
Eschatz, Dießenhoffen, Weinfelden, Flonburg, Üßlin-

gen, Gündelhardt, Steckboren, Ermatingen». Die Lis-

te zeigt zugleich, wie viele Pfarrer damals zum
Kapitel gehörten; ihr angeschlossen sind die Pfarrer

der später errichteten Pfarreien. Zugleich erlässt das

Kapitel ein «nicht auflösbares Gesetz», wonach der
Pfarrer des Versammlungsortes den Mitbrüdern gra-
tis ein genügendes Mahl ohne Zögern und Entschul-

digungen bereiten und dennoch überflüssige Kosten

vermeiden soll; die Mitbrüder hätten zufrieden zu

sein mit dem, was nach Brauch vorgesetzt werde.

Wer aber nach dem Mahl länger bleibe und noch das

Vesperbrot geniesse, habe einen genügenden Beitrag

zu geben.' In einer Nebenbemerkung zu diesem

«nicht auflösbaren Gesetz» heisst es: «Dieses Statu-

tum wurde abgeschafft, weil es Kosten und andere

Unannehmlichkeiten verursachte.» Es hat vielleicht
der eine Pfarrer ein Mahl aufgetischt, das ein anderer

zu bieten sich nicht leisten konnte. Bereits in den Sta-

tuten von 1647 wird dieser Beschluss nicht mehr er-
wähnt.

Im Protokollbuch"' sind die Versammlungen seit
1639 eingetragen; da zeigt sich, dass jährlich nur
mehr eine Tagung stattfindet. So heisst es denn auch

in den 1647 erneuerten Statuten, man komme im-

mer zusammen am Dienstag nach dem Sonntag
Exaudi, das ist der fünfte Sonntag nach Pfingsten.
1691 erlaubt der Generalvikar wegen der konstanzi-
sehen und dekanalen Visitationen, dass nur jedes

zweite Jahr eine Versammlung sein muss. 1701 wird
der Tag gewechselt: Das Kapitel soll sein um Mitte Juli

oder um das Schutzengelfest, damals am ersten

Sonntag im September. Dispensen von Versammlun-

244 Duft, S. 104.

245 «Summa», lateinischer Text in Anhang 2.

246 BiASG Ruhr. 8, B 91, 9.

247 StATG Bd 1 '00'0, 1.

60



gen kommen auch vor, so 1742 zur Schonung der

Kapitelskasse. Ab dieser Zeit finden sich zwischen

den Kapitelstagen oft Lücken von drei oder mehreren

Jahren. 1795 wird beschlossen, der Abstand dürfe

nicht länger als drei Jahre sein. Nach dem Abbruch
der durch das Los bestimmten Reihenfolge der Kapi-

telsorte wird meist an der Versammlung der nächste

Ort bestimmt, gern an Orten, die zentral liegen: Her-

dem, Pfyn, Frauenfeld, beliebt ist auch das Schloss

Klingenberg. Doch kommen auch andere Pfarreien

von Ermatingen bis Sirnach zum Zug.

Ab/auf: Er ist im Wesentlichen bereits in den Statuten

von 1613 festgelegt und geht auf den mittelalterli-
chen Brauch zurück. Die Statuten von 1695 schreiben

vor, am Vorabend des Kapitels solle der Ortspfarrer mit
den nicht über eine halbe Stunde entfernten Mitbrü-
dem die Totenvesper beten, aber schon 1701 ist die-

ser Vorgang nicht mehr erwähnt. Wurde der Beginn
des Kapitels früher vermutlich von Treffen zu Treffen

festgelegt, so wird 1688 beschlossen, das Kapitel um
acht Uhr morgens zu beginnen; das steht auch noch

in den Statuten von 1796. Aber bereits um sieben

Uhr kommen Dekan, Kammerer, Sekretär und die be-

nachbarten Deputaten zusammen, um die Kapitels-
kasse abzunehmen.

Die Kapitulare versammeln sich zuerst zum Gof-

fesd/'ensf, wozu sie in dezenter klerikaler Kleidung zu

erscheinen haben. Zuerst werden die Totenvigil mit

neun Lektionen und die Laudes rezitiert. 1796 wird
der Brauch erwähnt, hier die Namen der verstorbe-

nen Stifter und Wohltäter zu verlesen. Dabei ist eine

nicht ganz uneigennützige Begründung angegeben:
Nicht nur sollen die Lebenden durch dieses Gedächt-

nis getröstet, sondern auch angeregt werden, selber

Wohltäter des Kapitels zu sein. Nun folgt zuerst das

Requiem; gemäss den Statuten von 1796 wird es ge-

sungen «usque ad offertorium», dann still weiter ge-
lesen, währenddem bereits das Lobamt «de Beata

Maria Virgine» beginnt. Dieser Brauch ist uralter Her-

kunft. In den älteren Statuten von 1613 und 1647

wird das Requiem von einem durch das Kapitel Be-

stimmten gehalten, das Lobamt vom Pfarrer des Orts.

1695 und 1701 heisst es dann: Requiem vom Kam-

merer, Lobamt vom Dekan; 1796 ist es umgekehrt.
Das Lobamt soll, wenn Dalmatiken vorhanden sind,

levitiert gefeiert werden. Gleichzeitig haben mindes-

tens zwei, nach den Statuten von 1796 vier benach-

barte Pfarrer die Messe zu lesen für die verstorbenen

Mitbrüder und Wohltäter, sofern die Gelegenheit
dazu da ist; die übrigen haben dies zu Hause oder un-

terwegs zu tun. Fällt in einem Jahr die Versammlung

aus, gilt es, die Verpflichtung, eine Messe für die ver-

storbenen Mitbrüder zu lesen, daheim zu erfüllen.

Dem Gottesdienst schliesst sich die Totenvesper an.

Eine 1613 erwähnte Gewohnheit der katholischen

Kirche, anschliessend die Gräber zu besuchen, wird
schon 1647 nicht mehr angeführt.

Nach dem Gottesdienst ziehen die Kapitulare je
zwei zu zwei «in guter und ehrenhafter Ordnung»

zum Ort der Versamm/ung. Wann jene zum Früh-

stück kamen, die zelebriert hatten, wird nirgends er-
wähnt. Nach einem Beschluss von 1648 beginnt die

Versammlung mit dem Hymnus «Veni Creator Spiri-

tus». Dann stellt der Dekan die zu behandelnden Ge-

schäfte vor. Dazu gehören bischöfliche Mandate und

Dekrete, Rezesse der Generalvisitationen, Aufnah-

men neuer Kapitulare, Seelsorgefragen und ähnli-
ches. Er hat auch auf Defekte aufmerksam zu ma-
chen. Am Schluss hält der Dekan eine Ansprache,
worauf alle unter Glockengeläute in die Kirche zie-

hen, um die Versammlung mit dem «Te Deum» und
dem Gebet zu den Kapitelspatronen Maria und Josef

zu beenden. Maria ist wohl von Anfang an Patronin,

der heilige Josef kommt 1703 hinzu.

Nun folgt die gemeinsame Mahlzeit: das Pran-

cf/um. Es soll «frugale et modeste», «einfach und be-

scheiden», sein. Und wie es bescheiden begonnen
habe, so soll es ohne Lärm, heftige Disputationen
oder verletzenden Streit gehalten und rechtzeitig be-

61



endet werden, wie es die Statuten von 1701 vor-
schreiben. Die Kapitulare, ausgenommen der Dekan

und der Kammerer, zahlen das Symbolum, den Beitrag
für das Essen. Ehrengäste gehen auf Kosten des Kapi-
tels. Wie in den Protokollen zwischen den Zeilen zu le-

sen ist, war das Kapitel jeweils erfreut über Spenden der

Ehrengäste, die von den Sekretären meist genau auf-

gezeichnet wurden: 1683 sind in Diessenhofen fast

alle «Herren Katholiken», das heisst die Katholiken im

Magistrat, zu Gast; sie spenden den Ehrenwein «in

grosser Menge und bester Qualität», 1684 gibt der

Zisterzienserpater in Herdern «unam situlam vini op-
timi» aus. 1701 ist der «Praefectus Tigurinus» beim

Kapitel in Pfyn der Spender. 1719 freut sich der Öko-

nom zu Klingenberg so sehr über die Wahl des neuen
Dekans Jakob Christoph Bechtlin, dass er drei Am-

phoren des besten Schaffhauser Weins darbringt.
1725 schenkt der Abt von Fischingen in Sirnach den

Ehrenwein. 1765 beträgt die Weinspende zu Pfyn 16

Mass des besten Weines, die der Sohn des «Praefec-

tus Tigurinus» im Auftrag seines Vaters stiftet.
Die Teilnahme an der Kapitelsversammlung ist

streng obligatorisch, wer unentschuldigt oder ohne

genügende Entschuldigung abwesend ist, wird be-

straft - 1613 nach dem Urteil der Mitbrüder, später
mit einem Gulden; zudem muss er auch das Pran-

dium bezahlen. Die Statuten sehen auch ausseror-
dentliche Versammlungen vor. Nach Ausweis der Pro-

tokolle kam dies aber nur für Dekanenwahlen vor.

Conferenf/ae cas/sf/'cae oder casu/sf/cae: Im An-
schluss an die Generalvisitation von 1755 fordert Vi-

sitator Johann Josef Zelling in seinem Rezess, «Con-
ferentiae casisticae» einzuführen, also Konferenzen

zu Seelsorgefragen. Bei der dekanalen Visitation ein

Jahr später ist diese Konferenz nur bei einer Pfarrei als

bestehend erwähnt. 1766, ebenfalls bei einer deka-
nalen Visitation, heisst es, die Konferenzen hätten an

einem Ort seit einigen Jahren aufgehört, sie müssten
aber wieder eingeführt werden. An einem andern Ort

ist ein Pfarrer, der selten an den Konferenzen teil-
nimmt, vom Dekan im Auftrag des Generalvisitators

Spengler zu ermahnen, sie zu besuchen, und wenn er
ohne schwerwiegenden Grund abwesend sei, sei er

zu bestrafen gemäss früheren Rezessen. Als aber die
Pfarrer bei der Generalvisitation von 1781 nach den

Konferenzen befragt werden, zeigt sich, dass sie

nicht eingerichtet oder wieder untergegangen sind.

Im Rezess hat Visitator Johann Simon Spengler zwar
Verständnis dafür, dass Regiunkeln nicht immer leicht

eingerichtet werden können, dennoch sei es nicht

unmöglich oder schwierig, dass wenigstens drei be-

nachbarte Kleriker zusammenkämen und solche

Konferenzen bildeten. In einem eigenen Rezess für
den Frauenfelder Klerus verlangt er, da viele Kleriker
in der Stadt seien, unverzüglich deren Einführung;
der Pfarrer soll jeweils die Themen vorschlagen und

wenn einer nicht erscheine, habe er einen halben

Gulden Busse zu bezahlen. So weit, so gut; aber bei

der Visitation von 1797 heisst es fast allgemein:
«Conferentiae theologicae [so heissen sie jetzt] non
sunt in usu»: «Theologische Konferenzen sind nicht
üblich», auch in Frauenfeld nicht. Nur einige Pfarrer

treffen sich hie und da auf Schloss Klingenberg zu

theologischen Diskussionen. Es werde wohl kaum

möglich sein, überall diese Konferenzen einzuführen,
meint Dekan Härder von Müllheim.

1.7.2 Kapitel St. Gallen

/-/auf/gke/t, Ort und Tag; Nach den Statuten von 1613

ist jedes Jahr ein Kapitel zu halten. Wann der Rhyth-

mus auf zwei Jahre wechselte, ist nicht ersichtlich.
1774 heisst es jedenfalls in der «Summa», die Zu-

sammenkünfte fänden nur alle zwei Jahre statt, da-

mit die Ausgaben und die unbequemen Wege die

Kapitulare nicht allzu sehr belasten und die Abwesen-

heit von der Pfarrei nicht zu oft vorkomme, was be-

sonders dort wichtig sei, wo es keine Kapläne habe.

Das Kapitel versammelt sich jeweils im Frühling oder

62



Herbst, aber nur in einer Woche, in die kein Feiertag

fällt. Meist ist wahrscheinlich Rorschach der Ort der

Versammlung. Von daher kommt auch die Bezeich-

nung «Kapitel Rorschach». Für die Kapitelsversamm-

lung hat der Dekan vom Abt oder Offizial die Erlaub-

nis einzuholen unter Angabe von Zeit und Ort und

zwar, wie es in der «Summa» ausdrücklich heisst, er

selber und nicht etwa der Kammerer. So wird 1765

Dekan Philipp Jakob Kienberger getadelt, weil er
dazu den Kammerer geschickt hatte. Als er noch Pfar-

rer von Hagenwil gewesen sei, habe er sich an die Re-

gelung gehalten, das gelte für ihn auch als Pfarrer von

Arbon."® Als nun bischöflicher Pfarrer wird er es nicht

mehr für nötig empfunden haben, selber zum Abt zu

gehen. Dass unbedingt der Dekan selber in seiner Ei-

genschaft als Vorsitzender der Kapitelsversammlung
nach St. Gallen gehen muss, hat seinen Grund wohl

darin, dass der Abt oder Offizial die Verhandlungs-

punkte prüfen oder eigene eingeben will; denn es

heisst in der «Summa», der Abt würde bisweilen

«decreta et monita», «Verordnungen und Mahnun-

gen», für das Kapitel erlassen.

Ab/auf: Bereits am Vorabend kommen die Kapitulare

zusammen und beten gemeinsam die Vesper, wer
weiter entfernt wohnt, übernachtet im Ort. Bereits

frühmorgens um sechs Uhr beginnt der Gottesdienst

in ähnlicher Weise wie im Kapitel Frauenfeld-Steck-

born, nur dass statt neun Lesungen deren drei sind.

Als Opfer gibt jeder Anwesende einen Gulden. Vor

Geschwätz in Sakristei und Kirche wird gewarnt, da-

mit nicht das Volk, statt sich zu erbauen, Ärgernis
nehme. Zur Versammlung begeben sich alle in einer
der Würde nach geordneten Reihenfolge. Nach der

Anrufung des Heiligen Geistes eröffnet der Dekan

mit einer kurzen Ansprache die Versammlung.
Während der Verhandlungen soll alle Konfusion ver-
mieden werden, keiner den andern bei Fragen und

Antworten stören und jeder die brüderliche Liebe

achten. Das anschliessende Prandium habe einfach

zu sein, dürfe sich nicht in die Länge ziehen; gemahnt
wird zur Mässigkeit im Trinken. Die Teilnahme ist

strenge Pflicht. Als Gründe, die zu einer Entschuldi-

gung nicht taugen, werden genannt: Ortsdistanz,
Wallfahrt nach Einsiedeln, Aderlass ausser bei schwe-

rer Krankheit. Eine Regelung der Kosten ist nicht auf-

geführt, nur gelte es beim Einladen von Gästen die

Kasse zu schonen. Abgesehen von Dekan, Kammerer
und Pedell habe jeder auf eigene Kosten für Pferde

und Diener zu sorgen.

1.7.3 Kapitel Wil

Nach einer Notiz findet die Kapitelsversammlung auf
Grund einer Stiftung der Bürgerschaft immer in Lieh-

tensteig statt. Weil einmal die Kapitelsversammlung
nach Wil verlegt wurde, scheint es 1757 zu Spannun-

gen gekommen zu sein."® Eine erhaltene Sitzord-

nung beim Prandium um 1778 zeigt die Gäste aus

Lichtensteig an: Obervogt, Stadtrichter, Schultheiss

und die Ratsherren."" Dazu meint 1805 der Kamme-

rer des Kapitels, Pfarrer Josef Georg Dudli"' von

Heiligkreuz: «Vor der Revolution herrschte der

Mißbrauch, daß zu den Mahlzeiten des Kapitels viele

Gäste eingeladen wurden, die einen merklichen Theil

des ohnehin geringen Einkommens lachend weg-
schmarotzten und die Ursache oder der Vorwand wa-
ren, mehrere Speisen auftragen zu lassen. Ich wün-
sehe, daß die von den Umständen herbeigeführten
Veränderungen in der Zukunft Regel werden und das

Kapitel in Stand setzen wird, ein Theil desselben ge-
meinnützigen Gegenständen zu widmen.»"'

248 StiASG Rubr. 33, Fase. 2.

249 StiASG Rubr. 33, Fase. 2.

250 BiASG Rubr. 8, B 91, 9a.

251 In Heiligkreuz Pfarrer 1784-1813 (Kuhn I/2, S. 80); hat zur

Zeit der Helvetik und der Mediation massgeblich an den

neuen Entwicklungen mitgearbeitet; wurde 1808 Kamme-

rer des neuen Kapitels Arbon, gest. 1813.

252 StATG Bd 2'10'0, 0.

63



1.8 Die Sorge um den Mitbruder

1.8.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Wahre brüderliche Liebe zeichne die Jünger Christi

aus gemäss den Worten Jesu: «Daran wird erkannt,

wer meine Jünger sind, wenn sie einander lieben»

(nach Joh. 13,15), so ist in den Statuten von 1701 zu

lesen. «Orate pro invicem, ut salvemini», «Betet fürein-

ander, damit ihr gerettet werdet»: Dieser Text aus

dem Jakobusbrief (5,16) steht in allen Statuten und

wird besonders auf die Verstorbenen bezogen,
ebenso wird ermahnt, sich des kranken Mitbruders
anzunehmen - das gebiete die brüderliche Liebe und

das Gesetz der Natur und gelte besonders für die be-

nachbarten Kapitulare. Sie sollen den Kranken besu-

chen, ihn trösten, zur Geduld mahnen, die Beichte

abnehmen und ihn durch die Wegzehrung festigen.
Die Statuten von 1796 verlangen auch vom Dekan,

sofern es die Ortsdistanz erlaubt, den Kranken zu be-

suchen. Gemahnt wird aber auch, dafür zu sorgen,
dass ein Schwerkranker seine Habe einem Mitbruder
und nicht einem Weltlichen anvertraue. «Wenn ein

Mitbruder a deo optimo ter maximo, vom guten drei-

mal grossen Gott, abberufen wird und den Gebrauch

des Lichtes verliert», wie es 1613 heisst, sollen die

Mitbrüder, wenn immer möglich, an der Beerdigung
teilnehmen. 1796 werden die Teilnehmer eigens auf-

gezählt: Dekan, Kammerer und mindestens die be-

nachbarten Geistlichen. Sind sie zum Essen eingeladen,
sollen sie bescheiden sein und mit Dank nach Hause

zurückkehren, reiche aber die Erbmasse dazu nicht aus,

sollen sie das Mahl auf eigene Kosten bestreiten oder
«Lares suos», «den eigenen Herd», aufsuchen (so zu

lesen in allen Statuten). Ebenso haben die Kapitulare
unter strenger Verpflichtung für den Verstorbenen
drei Messen zu lesen und einmal dasTotenoffizium zu

beten. Ist in einem Jahr kein Kapitel, hat jeder Mit-
bruder die Totenvigil zu beten und eine Messe zu le-

sen für die verstorbenen Kapitulare und Wohltäter.

Zusätzlich wird 1707 beschlossen, jeder Kapitular
habe jedes Jahr als eine ewige Jahrzeit eine heilige
Messe zu lesen für die lebenden und besonders für
die verstorbenen Kapitulare, die von den Erben nach

kurzer Zeit vergessen würden.
Die verstorbenen Wohltäter werden ins Gebet

eingeschlossen. Eine Stiftung, die sich über die Refor-

mation hinaus erhalten hat, ist jene der Ritter von
Schynen in Gachnang aus dem Jahr 1452, die zu
sechs Messen und je das Totenoffizium und das ma-
dänische verpflichtet. Diese Verpflichtungen werden,
wie das Kapitel 1683 beschliesst, aufgeteilt auf De-

kan, Kammerer, Deputaten, Sekretär, den Senior des

Kapitels und einen weiteren Geistlichen. So steht es

auch noch in den Statuten von 1796, obwohl es in ei-

ner Notiz von 1701 heisst, eine Auszahlung sei nicht
mehr möglich wegen Verarmung der Stiftung.

1.8.2 Kapitel St. Gallen

In brüderlicher Liebe sollen die Kapitulare miteinan-
der verbunden sein. Ältester Praxis entspreche es,

dass alle ihren Anteil haben an den Suffragien. Be-

sondere Sorge gilt dem kranken Mitbruder: Man soll

ihn besuchen, ihm auch nahe legen, ein Testament zu

hinterlassen, damit nach seinem Tod unter den Erben

kein Streit entstehe. Bei einem verstorbenen Kapitu-
laren scheint die Totenwache üblich gewesen zu sein;

jedenfalls wird sie 1772 vom Abt verboten als ein

Missbrauch, weil sich den zum Gebet Versammelten

so viel Gelegenheit zum Trinken biete, dass sie nur ein

profanes Konventikel ohne wahre Frömmigkeit sei,

heisst es in der «Summa».
Die Zahl der Geistlichen bei der Beerdigung zu

bestimmen wird der Klugheit des Dekans, dem Willen

der Erben und den Bestimmungen des Testaments

überlassen. Das Essen hängt vom Willen der Erben

ab. Es soll eingenommen werden in Bescheidenheit,
ohne lange Trinkgelage und ohne Verlängerung
durch nichtige Diskussionen. Für den verstorbenen

64



Mitbruder hat jeder drei Messen zu lesen und das To-

tenoffizium zu beten.

1.9 Finanzen

Im Kapitel Frauenfe/d-Sfeckbom Ist mit den Protokol-

len meist auch die Rechnung verbunden. Einnahmen

sind die jeweiligen Beiträge der Kapitulare, Kapital-
und Grundzinse sowie Gaben von Wohltätern. 1707

wird der Kapitelsfonds als dürftig bezeichnet. Ausga-
ben finden sich vielerlei: Kosten bei den Kapitelsver-

Sammlungen und Visitationen - wenn auch die Kapi-
tulare dazu beitragen müssen, geht einiges doch zu

Lasten der Kapitelskasse. Um diese Kasse zu scho-

nen, sieht der Generalvikar 1742 von einer Versamm-

lung ab. Einmal berührt die grosse Geschichte, der

Dreissigjährige Krieg, die Kasse: Der Bischof von Kon-

stanz muss nach dem Westfälischen Frieden 1648
dem schwedischen Militär 46 000 fl bezahlen; daran

gibt das Kapitel 46 fl 24 x.

1.10 Visitationen

1.10.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

/V/geme/bes: Zu unterscheiden sind die Visitationen
durch den Generalvisitator und jene durch den De-

kan. In welchen Abständen sie vorgenommen wur-
den, kann aus den Akten nicht festgestellt werden.
Zwischen 1647 und 1797 sind gegen fünfzig Visita-
tionen nachzuweisen, teils liegen Visitationsproto-
kolle vor, teils ist aus den Kapitelspotokollen nur die

Jahrzahl bekannt, teils sind Einladungen, Fragebogen
und Antwortblätter vorhanden"®; fast oder ganz
vollständig sind die Akten von zwölf Visitationen. Es

ist möglich, dass in einem Jahr beide Visitationen

durchgeführt wurden, so 1708: Von Juli bis Septem-
ber besuchte Dekan Oswald alle Pfarreien, im Okto-

ber folgte gemäss der im Kapitelsprotokoll angeführ-
ten Einladung die Generalvisitation, deren Akten aber

nicht vorhanden sind. So weit aus den Visitationspro-
tokollen ersichtlich ist, haben Generalvisitatoren und
Dekane ihre Aufgabe ernst genommen.

Genere/ws/faf/onen; Die Diözesanstatuten teilen für
diese Visitationen das weitläufige Bistum in vier Be-

zirke, später auch «Quarten» genannt, ein: Schwa-

ben, Allgäu mit Bregenzer Wald, Breisgau mit
Schwarzwald, Schweiz. Überliefert sind zwischen

1644 und 1797 15 Visitationen, Protokolle sind von
vier vorhanden."" Der Generalvisitator reist nicht von
Pfarrei zu Pfarrei, sondern ruft an zwei bis vier Tagen

die Geistlichen, ob Kapitulare oder nicht, zusammen
und vernimmt sie einzeln. Meist haben die Pfarrer zur
Vorbereitung Fragen schriftlich zu beantworten: die

«Quaestiones praeliminares». Nach einem Vorhände-

nen Raster aus dem Jahr 1670 sind es deren 50: Per-

son des Pfarrers, seine Admissio, seine Bücher, ob er
die Synodalakten habe, Sakramentenspendung, Bau-

lichkeiten wie Kirche (Patron und Weihe) oder Pfarr-

haus, ferner Pfarreiangehörige, Beneficium, Kollator,
ob es in der Pfarrei häretische Bücher gebe. Weitere
drei «Quaestiones» ohne Jahr, aus dem 18. Jahrhun-

dert, haben 17, 27 und 28 Fragen."® Nach der Visita-
tion folgt ein Rezess, der etwaige Mängel aufzeigt
oder Anweisungen enthält. Leider sind nur wenige
Rezesse erhalten: 1666, 1755, 1770 (im Protokoll)
und 1781. Aus dem Jahr 1780 ist ein Rezess für das

Sextariat Schwyz, Kapitel Waldstätte, in den Kapitels-
akten"® aufbewahrt, der wahrscheinlich von General-

visitator Johann Simon Spengler dem Dekan überge-
ben wurde, als er ein Jahr später zur Visitation kam.

Manche Kapitelsbeschlüsse können auf Rezesse

zurückgehen.

253 StATG Bd 1'30'0, 0.

254 BiASO A 2333.3, A 2334.3, A 2336.2 und A 2336.3.
255 StATG Bd 1'30'0, 0.

256 StATG Bd 1'30'0, 3; hierauch der Rezess von 1755.

65



Dem Protokoll ist zu entnehmen, wie es etwa bei

einer Visitation zuging: Am 24. September 1721 tref-
fen in Pfyn zur Vesper ein Weihbischof Conrad Ferdi-

nand Geist von Wildegg, Generalvisitator Johann

Franz von Schorno, Convisitator Andreas Feuerstein,

ein Kaplan und die Diener; im ganzen acht Personen

und acht Pferde, wie das Protokoll vermerkt. Sie wer-
den empfangen und begrüsst von Dekan, Kammerer,

Deputaten und - liturgisch gekleidet - unter dem

Baldachin zur Kirche geführt. Dort begrüsst sie beim

Eingang der thurgauische Archipraefectus. An den

beiden folgenden Tagen findet die Visitation statt.
Noch grösser angelegt ist 1730 die Visitation in

Frauenfeld. Der Generalvisitator Schorno kommt mit
einem nicht benannten Convisitator am Donnerstag-
abend, 17. August, an und kehrt erst wieder am

Dienstagnachmittag nach Konstanz zurück. Ein

Grund für diese lange Anwesenheit ist nicht angege-
ben; auch über die Art der Durchführung ist nichts zu

vernehmen. Hingegen können die Kosten dem Pro-

tokoll entnommen werden: Die Gesamtkosten betru-

gen 169 fl 13 btz 3 x. Am Freitag stiftete ein Reding
sieben Flaschen Burgunder, am Samstag war das Mittag-
essen bei einem Rüpplin, am Sonntag hielt die Stadt

Frauenfeld die Herren frei. Eigens wird erwähnt, es

seien zehn Pferde gewesen, von denen etliche von

Donnerstag bis Sonntag, mehrere aber bis Dienstag

dastanden, was Kosten von 23 fl 11 btz 3 x verursacht

habe. Es müssen also bedeutend mehr Leute anwe-
send gewesen sein als nur der Visitator und sein

Stellvertreter.

Dekana/e V/s/faf/onen: Die Konstanzer Synode von
1567 verpflichtet die Dekane, jährlich zweimal ihr De-

kanat zu visitieren, was aber nicht zur Ausführung
kommt, denn 1574 wird diese Verpflichtung dahin

gehend verändert, dass die Dekane nun zur Bericht-

erstattung nach Konstanz reisen müssen; sie ziehen

es aber meist vor, schriftliche Berichte abzuliefern."'
Einen solchen Bericht hat um 1597 Dekan Andreas

Fässlin abgefasst. Die Synodalstatuten von 1610

schreiben jährlich eine Visitation vor, erstmals ist sie

1647 in den Akten erwähnt. Von da an sind bis zum
Ende des 19. Jahrhunderts gegen dreissig überliefert.

Acht Protokolle sind erhalten, dazu kommen fünf Re-

lationen"® (Visitationen im weiteren Sinn): Die Pfarrer

haben Fragen schriftlich zu beantworten zu ihrer Per-

son, zur Anzahl der Katholiken (eingeteilt in Kommu-
nikanten und Nichtkommunikanten), zu Bruderschaf-

ten, Prozessionen, Katechese, Schule. Für Visitatio-

nen und Relationen hat Konstanz auch Vorgaben ge-
macht. Die Visitation von 1739/40"' ist bezüglich der

Pfarrer einmalig; unter anderem werden erfragt: Stu-

dium, Seeleneifer, Predigttalent, Sitten, musikalische

und ökonomische Fähigkeiten, sowie seine Statur.

Der Dekan besucht jeweils die Pfarreien, zum Teil

gemeinsam mit dem Kammerer, oder er teilt die Auf-

gäbe mit diesem. Untersucht wird der Zustand und

die Sauberkeit der Kirche mit ihrem Zubehör: Para-

mente, Kelche, im Tabernakel das Ziborium mit den

Hostien sowie die Erfüllung der seelsorgerischen

Pflichten, aber auch die Lebensführung des Geistli-

chen - ausser er sei Ordenspfarrer -, wozu auch Laien

befragt werden. Die Relationen wie auch die Akten

der Visitationen schickt der Dekan nach Konstanz,

wo sie, wie es scheint, aufmerksam gelesen werden:

1756 macht Generalvisitator Zelling eine Reihe

von Anmerkungen wie auch 1767 Generalvisitator

Spengler.

Schw/er/gke/fen.- Der Beichtiger und Pfarrer von 7an/-

kon, Konventuale des Zisterzienserklosters Wettin-

257 BvK 1, s. 105-106.
258 BiASO A 2332.3, A 2333.1 und A 2335.3 sowie StATG Bd

1'30'0, 3.

259 Dekan Rauch nennt die Visitation 1739 «Relatio prima», die

Ergänzungen von 1740 «Relatio secunda», was zeigt, dass

die Grenzen zwischen Visitatio und Relatio fliessend sind; so

könnten die Relationen auch mit Visitationen verbunden
sein.

66



gen, obwohl aufgerufen, entschuldigt sich jeweils

von der Generalvisitation. 1674 kommt er nicht, weil

er, wie er sagt, die Seelsorge nur aus christlicher Liebe

ausübe. 1781 begründet er sein Nichterscheinen an-
ders: Es geschehe nicht wegen eigener Fehler, nicht

aus dunklem Affekt oder um Ausflüchte zu suchen,

sondern weil er gemäss Gehorsamsgelübde dem Abt

gehorche, der ihm die Teilnahme an der Generalvisi-

tation verboten habe; für dieses eine Mal dispensiert
ihn der Visitator, aber ohne Präjudiz für die Zukunft.
Bei der letzten Generalvisitation im 18. Jahrhundert,

1797, ist der Pfarrer dann auch dabei. Die dekanale

Visitation hingegen wird nicht zugelassen. 1756 äus-

sert sich der Beichtiger Dekan Müller gegenüber «be-

scheiden mit aller schuldigen Hochachtung», er

müsse aus Gehorsam gegenüber dem Abt die Visita-

tion verweigern. Bei der Visitation zehn Jahre später
kann Dekan Schagg zwar die Pfarrbücher und die Ge-

fässe für die heiligen Öle visitieren, aber zur Visitation
des Tabernakels und des Taufsteins in der Kirche wird

er nicht zugelassen. Auf Drängen des Dekans ist der

Beichtiger zwar bereit, die Visitation zuzulassen, aber

so, «dass es dem Gehorsam gegenüber dem Abt
nicht schadet», indem er befiehlt, das Allerheiligste
im Ziborium und das Taufwasser «in pelvi vulgo in

dem Taufkessel» in die Friedhofskapelle zu übertra-

gen. «Ich [der Dekan] habe ihm geantwortet, dass

dies gegen die Ehrfurcht wie gegen den Modus der

Visitation verstösst, die dort ausgeübt werden soll,

wo die Sakramente gespendet werden.» Offenbar

war eine Übereinkunft mit Abt Kälin vorhanden, wel-
che die Visitation erlaubte; dieser Kontrakt sei aber,

so der Beichtiger, von Abt Müller^" widerrufen wor-
den. Bei der Visitation von 1772 kommt der Vertrag
mit Abt Kälin nochmals zur Sprache. Wiederum pro-
testiert der Beichtiger: Diese Übereinkunft habe der

Abt ohne Wissen des Konvents abgeschlossen; sie sei

daher als ungültig erklärt worden. Es kommt darum

weiterhin zur Übertragung in die Kapelle. 1778 be-

merkt Dekan Noser in seinem Visitationsbericht, es

sei «ridiculosum», «lächerlich», dass dabei die liturgi-
sehen Geräte von der Klosterkirche, in der immer
Gottesdienst sei, in die neben der Kirche gelegene

Kapelle getragen würden und nicht dort visitiert wür-
den, wo der Gottesdienst stattfinde. Sein Ärger ist

spürbar, wenn er die Verweigerung der Visitation

«pertinacia et arrogantia» («Hartnäckigkeit und An-

massung») Tänikons und Wettingens nennt. Von die-

sem «Brauch» spricht der Beichtiger auch an der Gene-

ralvisitation von 1797. Streng hält das Kloster Wet-

tingen an der Auffassung fest, die Klosterkirche sei

keine Pfarrkirche, die wirkliche Pfarrkirche sei in Elgg,

die liege im Zürcherischen und sei jetzt häretisch (so

argumentiert er auch in den Visitationen von 1708,

1739, 1772 und 17971). Und immer wieder bemerkt

der jeweilige Beichtiger, nur aus Gnade und Barm-

herzigkeit werde die Seelsorge gratis ausgeübt, d. h.

eigentlich seien die Beichtiger ja gar nicht Pfarrer.

Weniger Schwierigkeiten macht jeweils der Beichti-

ger und Pfarrer von Paracf/es. Im 17. Jahrhundert

hat er sich noch gern von Generalvisitationen ent-

schuldigt, auch kamen die Dekane nicht bei ihm vor-
bei. 1681 wird an der Kapitelsversammlung gefragt,
ob der Beichtiger die Visitation zulassen müsse - der

Generalvikar soll angefragt werden. 1708 lässt der

Beichtiger Dekan Oswald nur teilweise zur Visitation

zu. 1756 verweigert er die Visitation des Tabernakels

- sie sei Sache des Provinzials. 1766 ist der Provinzial

zur Visitation des Klosters anwesend und bestimmt,
dass die Visitation des Tabernakels zuzulassen sei.

Nun ist auch der Grund früherer Verweigerungen zu

erkennen, denn der Tabernakel befindet sich im

Schwesternchor, also in der Klausur. 1772 heisst es,

der Pater habe die Visitation immer zugelassen. 1778

wird lobend hervorgehoben, dies sei geschehen

260 Peter Kälin, Abt 1745-1762, Beichtiger in Kalchrain

1738-1742, in Tänikon 1742-1745. Peter Müller, Abt
1762-1765: HS III/3, S. 482^184.

261 Fast ohne Ausnahme sind die Beichtiger Kapuziner oder

Franziskaner: Kuhn 1/1, S. 263.

67



«cum summa reverentia et humilitate», also «mit
höchster Ehrfurcht und Bescheidenheit» - im Unter-
schied zu Tänikon!

Der Pfarrer der Einsiedler Pfarrei Eschenz, ein Welt-

priester, lässt 1661 den Dekan im Auftrag des Abtes

nicht zur Visitation zu, 1674 hingegen und 1708 ha-

ben die Dekane keine Mühe.

Der Pfarrer von /C//ngenze//, ein Konventuale des

Klosters Petershausen bei Konstanz, nimmt keine de-

kanalen Visitationen an. 1708 erklärt er Dekan Oswald,

er stehe unter der Macht des Abtes und bitte daher,

die Visitation zu unterlassen. Als 1739 der Pfarrer

sagt, er sei exempt, schreibt Dekan Rauch, er wisse

nicht, ob das stimme; aber 1756 wird bestätigt, dass

der Pfarrer die dekanale Visitation nicht zulassen

müsse. 1674 weigert er sich, an der Generalvisitation

zu erscheinen, 1781 ist er dabei.

Mit den drei Ordenspfarrern von Tänikon, Paradies

und Klingenzell befasst sich ein Brief, den Generalvi-

sitator Zelling 1755 an Dekan Müller schickt^: Er

werde sie speziell zur Generalvisitation einladen, und

wenn sie nicht kommen oder erklären, nicht zu er-
scheinen, dann werde er bei günstiger Gelegenheit
auf dem nächsten Weg in diesen Pfarreien oder Klös-

tern heimlich erscheinen, so dass sie sich seiner Visi-

tation nicht durch Flucht oder willkürliche Abwesen-
heit entziehen könnten.

Den F/scb/hger Regularpfarrern bereiten die Visi-

tationen keine Mühe. Aus dem 17. Jahrhundert sind

keine Visitationen bekannt. 1708 besucht Dekan Os-

wald die Kirchen, an denen diese Pfarrer wirken, mit

Ausnahme von Au und Bettwiesen. 1755 geht Zel-

ling, wie er im oben erwähnten Brief schreibt, von

Rapperswil über Lichtensteig kommend in Lommis

zum Mittagessen und am Abend nach Fischingen.
Auch bei den Generalvisitationen von 1781 und 1797

gehen die Visitatoren zuerst zu den Fischinger Pfar-

rem. Nur für die bereits erwähnten Kirchen von Au
und Bettwiesen hat der Abt eine dekanale Visitation
nie zugelassen. 1781 spricht der Generalvisitator den

Abt an wegen der Differenzen, die es anlässlich einer

Visitation mit dem Dekan gegeben hat. Der Abt er-

klärt, die Kirchen seien nur Filialen; würden sie als

Pfarrkirchen betrachtet, bestünde die Gefahr, dass

die «Acatholici»^ auf Grund des Friedensschlusses

eine eigene Pfarrei errichten könnten; das heisst, die

Kirchen würden somit paritätisch.
Zur Pfarrei Uesslingen, einer Kollatur der /Carfause

/tf/ngen, gehören die beiden Kapellen in Buch und in

Warth. 1756 protestiert der Prior gegen die Visitation
durch den Dekan: Diese Kapellen seien keine Filialkir-

chen von Uesslingen, sondern der Kartause unter-
stellt und es würden darin auch keine Sakramente ge-

spendet. Aber, so entgegnet Dekan Müller, jeden

Monatssonntag^" sei in Warth Gottesdienst. Visitator

Zelling,schreibt dazu, alle vom Bischof geweihten Kir-

chen, selbst wenn sie keine Filialen seien, unterstün-
den der Visitation. Das hat die Prioren von Ittingen je-
doch nicht beeindruckt: 1766, 1772 und 1778 wird
abermals gegen Visitation protestiert.

1647 will der Magistrat von Frauenfe/cf Dekan

Christoph Keller zur Visitation der Filialkirche in der
Stadt nicht zulassen; 1661 erklärt er, der Ort und der

Pfarrer seien dem Kapitel nicht inkorporiert, daher sei

eine Visitation nicht erlaubt. Dekan Keller schreibt

dazu, der Magistrat meine, Privilegien zu haben, was

unglaubhaft sei; von einem Mandat des Bischofs in

dieser Sache hätte er mehr Respekt. Der Pfarrer hin-

gegen hat die Visitation ohne weiteres angenom-
men. Auch mit den Kap/änen haben es die Dekane

nicht immer leicht. 1696 heisst es in den Statuten, sie

würden keine Obern anerkennen. Als 1708 zwischen

dem Pfarrer und den Kaplänen Unstimmigkeiten
sind, fügt Dekan Oswald hinzu: «Das berührt mich

262 StATG Bd 1 '30'0, 0.

263 «Acatholici» «Nichtkatholiken» und «Heterodoxi» «An-

dersgläubige»: für Reformierte bzw. Evangelische ge-
braucht.

264 Besonders festlich gestalteter Sonntag mit Prozession, meist

verbunden mit marianischen Kongregationen.

68



nicht», besonders weil von den «Weltlichen» dereine
oder der andere bevorzugt werde; er hoffe aber, dass

«unsere Oberen» den Frieden herstellen können.
Dekan Rauch stellt 1739 fest, die Kapläne wollten
nicht Kapitulare werden, auch nähmen sie kein De-

kret des Dekans an.
Im Oktober 1739 schreibt der Kammerer an den

Dekan, der Pfarrer von Gachnang verweigere die Vi-

sitation der Kirche; sie werde immer vom Abt von Ein-

siedeln vorgenommen. Daraufhin geht der Kamme-

rer ins Schloss zu Baron Rüpplin, dem «Einsiedlischen

Obervogt». Dieser «hat es mir [dem Kammerer] rund-
herauß gesagt: Wenn ich von der Kirchen Visitation

nit hätte wollen abstehen, so hätt er mich mit
Gewalth zur Kirche hinausführen lassen, dan dißeß

seye kein Capitular Kirche, sondern ein Fürstlich Ein-

siedlische Schloß Cappel und werde der Priester auß

Gnade die Parochialia zu administrieren zugelas-

sen V"

1.10.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Konsfanz/scbe V/s/faf/onen: Obwohl im Konkordat

vorgesehen, kann St. Gallen alle geplanten Konstan-

zer Visitationen der Pfarreien des Offizialates verhin-
dem. Einige Briefe aus dem Jahr 1666 geben Aus-

kunft, wie eine solche Verhinderung geschah"®: Die

Konstanzer Kurie schickt dem Dekan des Kapitels
St. Gallen, Pfarrer Laurenz Schelling in Arbon, die

«Quaestiones präliminares» zu. Acht Tage brauche
der Pedell, um die Fragebogen den 39 Pfarrern sowie
den Kaplänen, Primissaren und Koadjutoren, insgesamt
rund 60 Priestern, zuzustellen, teilt der Dekan dem
Generalvisitator Johann Blau mit. Am 6. Oktober

schreibt Offizial P. Maurus Heidelberger dem Dekan:

Um schlimme Folgen zu vermeiden, die aus der Visi-

tation durch Konstanz entstehen könnten, bitte er

um Zusendung der «Quaestiones», was auch ge-
schieht; denn postwendend teilt der Offizial am 9.

Oktober dem Dekan mit, die Intention, eine Visitation

im Gebiet des Abtes durchzuführen, zeige den guten
Eifer des Visitators, aber die Fragen würden gegen die

Rechte, die Privilegien und die Konkordatsbestim-

mungen Verstössen. Freundschaftlich lädt er den Visi-

tator ein, die Sache mit ihm in Rorschach zu bespre-
chen. Nochmals, am 20. Oktober, erklärt sich der Of-
fizial bereit, in Arbon seine Zweifel wegen der «Quaes-

tiones» vorzutragen; er wolle die Visitation nicht

verhindern, wenn sie gemäss Konkordat geschehe.
Am 23. November nimmt sich der Geistliche Rat in

Konstanz in einem Brief an Generalvisitator Blau der
Sache an. St. Gallen könne die Visitation kaum ver-
hindern, das wäre gegen den Wortlaut des Konkor-
dates. Ein undatierter Brief ohne Anrede und Unter-
schritt - vermutlich eine Abschrift -, der aber vom
Abt stammen muss, nimmt Bezug auf eine zweima-

lige Bitte des Generalvisitators, die Visitation zu ge-
statten: Nach Konsultationen mit nicht wenigen Be-

ratern sei er - der Abt - zum Entschluss gekommen,
dass er die Erlaubnis nicht geben könne, da der Sinn

des Konkordates zweifelhaft und dunkel sei. Damit

spielt er an auf die Bestimmung, eine Visitation dürfe
sich nicht in den Belange des Abtes einmischen. Für

die Seelsorge ist der Abt zuständig, doch befassen

sich die «Quaestiones» auch damit. Die Visitation
fand nicht statt. Einige st. gallische Pfarrer scheinen
die «Quaestiones» aber doch beantwortet zu haben,
denn wenigstens vom Pfarrer von Romanshorn ist ein

Antwortblatt erhalten geblieben."'
1739 versucht Konstanz nochmals eine Visitation

durchzuführen: Der Generalvisitator Franz Andreas
Rettich beginnt ohne vorhergehende Anzeige an
St. Gallen Pfarreien des Abtes, angefangen mit Som-

meri, zu visitieren. «Hinterrucks mit plötzlicher Turba-

tion» sei das geschehen, so ein «Wahrhafter Bericht,

was sich bey der im letzt-verwichenem Herbstmonath

265 StATG Bd 1'30'0, 0. Das Schloss Gachnang gehört seit 1623
dem Kloster Einsiedeln: HS 111/1, S. 576.

266 BiASO A 2333.4.
267 StATG Bd 2'00'0, 0.

69



1739 vom dem Fürstlich-Bischöflich-Constanzischem

Herrn Officialen Doctor Rethich in dem Fürstlich-

st. Gallischen Gebiethe attendierten Visitation zugetra-

gen. Zusammengeschrieben von Joann Pfister, Co-

adiutor, Engelburg im Geißerwald den 12 Decmbr
1791 »7® Abgewiesen «mit gleicher Bescheidenheit»

von den Pfarrern in Steinach und Mörschwil, wird ihm

vom St. Galler FiscaP" bedeutet, die Visitation zu un-
terlassen. Rettich aber fährt weiter und beruft sich

auf den Bischof. Der Fiscal antwortet, der Bischof sei

80-jährig, zurzeit abwesend und wolle das sicher

nicht. Da habe Rettich «gewaltig zugesetzt unter
Androhung geistlicher Strafen». Dann habe man ihn

polizeilich, «doch ohne ihm einige Gewalth anzule-

gen» nach Arbon abgeführt. Nach einigen Auseinan-

dersetzungen kommt es 1748 zum zweiten Konkor-

dat, worin dem Bischof von Konstanz kaum mehr

Rechte zugestanden sind.
Aber auch mit den V/s/faf/onen der b/schöffic/ien

Pfarre/en gab es Schwierigkeiten. So ist in der

«Summa» die Frage aufgenommen, wer den Dekan

für die Visitation dieser Pfarreien bezahle. Ein Jahr vor
der Herausgabe der «Summa» antwortet 1773 Kon-
stanz: Wie es auch anderswo gehalten werde, aber -
so wohl der Entschluss des Offizials P. Iso Walser -
diese Entschädigung könne nicht der Kapitelskasse

entnommen werden, denn diese sei zum grössten Teil

von den St. Gallischen gestiftet worden; daher wäre

es unbillig, etwas auszugeben für die Visitation von

nur zwölf bischöflichen Kirchen. Die Beifügung, dies

belaste das Gewissen des Dekans und des Kammerers,

der die Rechnung führe, mag auch nicht weiter ge-
holten haben. Es gibt aber im Dekanat St. Gallen

auch kapitelsfreie Pfarreien: die Klosterpfarreien

Münsterlingen und Kreuzlingen mit Güttingen, Bi-

schofszell und die vom Stift abhängigen Sulgen und

Berg. P. Walser schreibt von zwölf zu visitierenden Kir-

chen (das sind jene, deren Pfarrer Kapitulare sind).
Die Frage, ob die kapitelsfreien Pfarreien von der Visi-

tation durch den Dekan ausgenommen sind, beant-

worten die Akten nicht. Von der Pfarrei Wertbühl im

Dekanat Wil, die weder zum Kapitel noch zum Offizi-
alat gehört, ist von keiner Visitation die Rede; nur bei

der Generalvisitation im Dekanat Frauenfeld-Steck-

born von 1666 kommt man manchmal auf diese Pfar-

rei zu sprechen: Der Pfarrer wolle exempt sein und su-
che mit keinem anderen Priester den Kontakt.

Sf. Ga///scbe V/s/'taf/onen; Im Unterschied zu Kon-

stanz, wo die Geistlichen an einem Ort zusammenge-
rufen werden, visitiert meist der Abt mit seinen Be-

gleiternjede Pfarrei persönlich; dekanale Visitationen
haben daneben keinen Platz. Das ist schon so vor
dem Konkordat von 1613: Anlässlich der grossen Vi-
sitation von 1586 durch Pyringer erklärt der Pfarrer

von Mosnang und Dekan des Kapitels Wil, Jacobus

Stessel, der Abt habe ihm verboten, die Pfarreien zu

visitieren, da Bischof Bonhomini ihm dieses Recht

übertragen habe. Zwar wünscht der Visitator den-

noch, dass der Dekan gemäss den Synodalstatuten
visitiere, wenn der Abt Einwände mache, soll er es mel-

den."' Aber da wird der Abt der Stärkere gewesen sein.

2 Klerus

2.1 Herkunft, Alter und Amtsdauer der
Säkularpfarrer

2.1.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

Bei einigen Visitationen werden Herkunft und Alter
der Pfarrer erfragt (in der zweiten Hälfte des 7 7. Jahr-

268 StATG Bd 2'00'0, 0.

269 Inhaber eines Amtes, das es auch an den bischöflichen Or-

dinariaten gibt. Er hat vielfältige Kompetenzen besonders in

der Finanzverwaltung und beim Strafvollzug; vgl. HS I/2,
S. 611-612.

270 Vgl. Duft, S. 95-98.
271 Vasella, S. 175-176.

70



Kunderts in den Jahren 1661,1666 und 1674). Aners-
ter Stelle stehen Pfarrer aus Zug, gefolgt von den

Süddeutschen, vor allem aus Konstanz. Daneben sind

erwähnt einige Luzerner, wenige Wiler, ein Rappers-

wiler, aber kein Thurgauer. Es fällt auf, wie jung die

Pfarrer sind: 1661 ist das Durchschnittsalter 36, nur

wenige Jahre später, 1666, sinkt es auf 34; 1674 ist

das Alter nicht angeführt. Die Zeit, die ein Pfarrer auf
einer Pfarrei bleibt, ist oft kurz: Eine grosse Mehrheit

begnügt sich mit zehn und weniger Jahren. Doch gibt
es auch einige seltene Ausnahmen.*" Gemäss den Vi-

sitationen, die zwar nur einen beschränkten Einblick

geben, sind die Jahre von 1661 bis 1666 für viele

Pfarrer «Wechseljahre»; Von den 18 Pfarrern bei der
Visitation von 1661 (bei zwei vakanten Pfarreien) sind

1666 noch drei in der gleichen Pfarrei, drei haben die

Pfarrei innerhalb des Dekanats gewechselt, einer ist

gestorben, elf sind weggezogen. Etwas besser sieht

es zwischen 1666 und 1674 aus: Von 19 Pfarrern sind

zwölf in der selben Pfarrei geblieben, von denen drei

schon 1661 dabei waren. Fragt man nach der Ursa-

che der vielen Wechsel und der kurzen Amtszeiten,
kann die Antwort etwa lauten: Thurgauer als Pfarrer

waren selten und die vielen meist jungen Pfarrer aus

der Innerschweiz kamen zum Teil nur für relativ kurze

Zeit in den Thurgau. Kamen sie als «Entwicklungshel-
fer»? Haben sie sich, aus katholischen Gegenden
stammend, an die paritätischen Verhältnisse und die

kleinen Pfarreien nicht gewöhnen können? Die vielen

Wechsel haben vermutlich die oben erwähnten nie-

deren Durchschnittsalter zur Folge.

Im 78. fa/rr/runderf, nachdem Homburg, Mam-
mern und Eschenz von Ordenspriestern besetzt wur-
den und Sirnach zum Kapitel kam, sind 19 Weltpries-
ter Pfarrer. Schon bei der Visitation von 1708 nehmen
die acht Thurgauer die erste Stelle ein, gefolgt von
sechs aus der übrigen Schweiz - zwei Zuger, zwei

Rapperswiler, je einer aus Nidwaiden und Schänis -
und vier Konstanzern; ein Pfarrer ist nicht erwähnt.
1754 sind elf Thurgauer Pfarrer, sieben Süddeutsche

und ein Innerschweizer. Im letzten Viertel des Jahr-

hunderts stellen die Süddeutschen die Mehrheit (acht
bis zehn), die Thurgauer*" folgen (sechs bis acht), drei

kommen aus der übrigen Schweiz. Der Altersdurch-
schnitt liegt während des ganzen Jahrhunderts zwi-
sehen 46 und 48 Jahren; sinkt oder steigt dieser

Durchschnittswert, pendelt er sich nur wenige Jahre

später wieder ein.*" Die Pfarrer bleiben nun länger in

einer Pfarrei, Dienstzeiten unter zehn Jahren sind sei-

tener geworden, etwa die Hälfte bleibt zwanzig Jahre

und länger, zehn über 40 Jahre, davon zwei über
50.*" Weil bei acht Visitationen oder Relationen*"
das Alter angegeben ist, kann bei den meisten über

die Amtszeit das Alter berechnet werden, bis zu dem ein

Pfarrer seinen Dienst versah. Zehn Pfarrer sind bei der

Amtsaufgabe zwischen 50 und 59, zwölf zwischen

60 und 69, zwölf 70 und älter. Nicht in allen Fällen ist

das Todesjahr angegeben, doch werden Resignaten
bei den Visitationen selten erwähnt, hingegen sind

272 Die längsten Amtsjahre: 53 Jahre: Pfarrer Pforzheimer aus

Konstanz in Ermatingen 1666-1719 (gestorben im Alter
von 79 Jahren); 40 Jahre: Dekan Keller aus Konstanz, Pfar-

rer in Leutmerken 1642-1682 (gestorben im Alter von 71

Jahren). Die verschiedenen Amtszeiten nach Kuhn 1/1; Kuhn

konnte nicht für alle Pfarreien vollständige Listen erstellen,

ebenso wenig ist bei allen Pfarrern die Herkunft angegeben.
273 Unter ihnen befinden sich 1749-1768 drei aus Wuppenau

gebürtige Pfarrer mit Namen Johannes Wiek: 1) geb. 1692,
in Leutmerken 1736-1768; 2) geb. 1717, in Hüttwilen

1749-1769; 3) geb. 1718, in Uesslingen 1748-1769 und in

Hüttwilen 1769-1783. Ein Onkel und zwei Neffen? Dass

Nr. 3 der Nachfolger von Nr. 2 wurde, hat Kuhn 1/1, S. 208, dazu

verführt, aus den beiden eine Person zu machen. Nr. 2 wird
bei der Generalvisitation 1781 erwähnt als ein schwerhöri-

ger Mann, der keine Seelsorge mehr ausüben kann: Richtig
heisst es hier zunächst, er sei 20 Jahre in Hüttwilen gewesen;
dann jedoch heisst es irrtümlich, er sei früher Pfarrer von
Leutmerken gewesen und habe vor drei Jahren resigniert
(während es in Wirklichkeit vor zwölf Jahren gewesen ist).

274 1739: 43; 1744: 47; 1766: 52; 1769: 46.

275 Nach Kuhn 1/1.

276 1708, 1781 in BiASO A 2335.3; 1739, 1744, 1754, 1766,

1769, 1792 in StATG Bd 1'30'0, 3.

71



immer wieder Vikare genannt, welche ältere oder

kranke Pfarrer unterstützen.

2.1.2 Dekanate St. Gallen und Wil

(thurgauische Pfarreien)

Angaben können nur für das 18. Jahrhundert ge-
macht werdend" Hier ist von der Herkunft her die Zu-

sammensetzung bunter: Innerschweizer aus allen Or-

ten sind vor allem anzutreffen in Bischofszell und in

den vom Stift abhängigen Pfarreien Sulgen und Berg.
Im Unterschied zu Frauenfeld-Steckborn sind hier
Pfarrer aus den Gebieten des Abtes zu finden, beson-

ders in den Pfarreien des Offizialates. Daneben aber

fehlen auch die Konstanzer nicht, einige Süddeut-
sehe und aus Rapperswil Stammende kommen hinzu.

Hingegen sind die Thurgauer eher rar. Bei den Amts-
zeiten fällt auf, dass die kürzesten bei den Pfarreien

des Offizialates zu finden sind, nur in Sommeri sind

zwei Pfarrer über dreissig Jahre lang tätig. Wup-

penau, eine Kollatur der Kommende Tobel, hat drei

Pfarrer mit zwanzig und mehr Jahren Amtszeit.

2.2 Ausbildung und Fähigkeiten

2.2.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

An der Generalvisitation 1666 sind bei knapp der
Hälfte der Weltgeistlichen die Studienorte angege-
ben. Bevorzugter Studienort scheint Luzern gewesen
zu sein, was wohl auch mit der grossen Zahl der In-

nerschweizer zusammenhängt; es folgen Konstanz
und Freiburg i. Br. Zwei Pfarrer waren in Mailand. Im

18. Jahrhundert wird der Studienort nicht erfragt. Die

Visitation 1708 hat nur wenige Bemerkungen über
die Art des Studiums: Ein Pfarrer ist Lizentiat, ein an-
derer Magister, von einem Dritten wird gesagt, er
habe spekulative Theologie studiert. Mehr Auskünfte

geben die späteren Akten. 1739 haben die meisten

praktische (Moral-)Theologie studiert, fast ein Viertel

zusätzlich Kirchenrecht, einer spekulative Theologie
und vier Philosophie, ein anderer brachte es zum Ma-

gister (schon 1708 erwähnt). Später hat fast jeder
sich der praktischen Theologie und dem Kirchenrecht

gewidmet, 1756 haben drei Pfarrer spekulative Theo-

logie studiert, ein Pfarrer ist Baccalaureus, 1769 hat

ein Pfarrer mit dem Lizentiat abgeschlossen, 1792 ei-

ner mit dem Doktorat. Für die praktische Ausbildung
ist vor der Priesterweihe das seit 1735 bestehende

Priesterseminar in Meersburg zu besuchen - anfangs
für kaum mehr als'ein Vierteljahr, ab 1744 in der Re-

gel für zehn bis zwölf Monate. Aber schon in der

Mitte des 17. Jahrhunderts besteht in Luzern ein ei-

genes Kolleg, so dass sich die Eidgenossen weigern,
nach Meersburg zu gehen."® Zur Frage, wie weit das

auch für Thurgauer gilt, denen Meersburg näher

liegt, gibt es keine Untersuchung. Auf die Priester-

weihe folgt in den Heimatpfarreien die Primiz. Die

Diözesanstatuten schreiben vor, dass die erste Messe

ohne weltlichen und äusserlichen Pomp gefeiert wer-
den soll. Zum einfachen Mahl dürfen nur eingeladen
werden einige ehrenhafte Männer, von den Frauen

die Mutter, die Schwestern, Verwandte im zweiten

Grad; alle Üppigkeit, Trunkenheit, Lustbarkeit sowie

das Tanzen ist untersagt, gegen Priester, die sich da-

bei verfehlen, hat der Generalvikar mit Gefängnis
oder einer anderen Strafe vorzugehen.

1739 müssen die Geistlichen über ihre Fähigkeiten
Auskunft geben: Musikalisches und ökonomisches

Können, Predigttalent. Drei Pfarrergeben an, dass sie

ein Instrument spielen können, ein Drittel etwa be-

zeichnet sich als unmusikalisch. Die meisten verste-
hen sich als gute Ökonomen, einer meint, für den

Haushalt genüge es. Mit wenigen Ausnahmen schrei-
ben sich alle ein gutes Predigttalent zu, zwei verwei-

277 Sie sind Kuhn I/2 entnommen. Auch hier ist zu bemerken,
dass nicht bei allen Pfarrern die Herkunft angegeben ist,

auch das Alter kann nicht entnommen werden.

278 Vgl. HS I/2, S. 137-138; BvK 1, S. 140; Schwegler, S. 207.

72



sen auf die Zufriedenheit der Zuhörer, zwei geben zu,
dass sie nur mittelmässige Prediger seien. Da sich, wie

es scheint, die Kurie auch für die Statur der Pfarrer

interessiert, sei das Ergebnis hier mitgeteilt: Knapp
mehr als die Hälfte der Pfarrer ist von mittlerer
Grösse, keiner gibt eine kleine Statur an.

2.2.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Über die bischöflichen und die kapitelsfreien Pfarrer

gibt es keine Angaben. Die Äbte sorgen für eine gute
Ausbildung ihres Klerus und unterstützen Pries-

teramtskandidaten finanziell. Auch hat das Offizialat

ein eigenes Seminar, das ins 17. Jahrhundert zurück-

geht; die Priesterweihe findet in Konstanz statt.
«1690 tadelt Abt Cölestin die Gewohnheit, für die

Primizen nach Art einer Hochzeit eine geistliche Braut

sowie geistliche Väter und Mütter zu wählen, meist

mit starker (finanzieller) Belastung derselben.»"®

2.3 Klerikales Leben

2.3.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

Vorschnffen der D/'özesansfafufen: Im zweiten Teil

der Synodalstatuten trägt der Titulus I die Überschrift:

«De Vita et Honestate Clericorum», «Über das Leben

und die Würde der Kleriker».

Was die Statuten zum Äusseren vorschreiben,

widerspiegelt in manchem die Mode der damaligen
Zeit. Die klerikale Tonsur ist jeden Monat zu erneuern.
Keiner soll einen hässlichen Bart tragen, der Schnurrbart

darf nicht über die Lippen reichen, damit der Priester

bei der Kelchkommunion nicht die Ehrfurcht verletze.

Erlaubt ist einerseits nach «germanorum more»,
«nach deutscher Sitte», die Haare länger zu tragen,
anderseits dürfen sie auch zurückgeschnitten wer-
den. Die Kleidung hat ehrenhaft, einfach und immer
in Schwarz zu sein; in den Städten ist der (lange) Ta-

lar zu tragen, in den Dörfern darf er kürzer sein. Das

Kollar soll flach sein, Halskrausen, welche die Militärs
und die Fürsten zieren, sind verboten, ebenso Arm-

spangen, Ringe, geschwollene, zerschiedene und ele-

gante Schuhe sowie Waffen, sei es zum Angriff oder

zur Verteidigung; wer aber über Land unterwegs ist,

darf ein «kleines Schwert» tragen.
Bei einigen Vorschriften zum Benehmen des K/erus

wird zum Teil auf bestehende Missstände hingewie-
sen. Einfach muss der Tisch der Kleriker sein, Köst-

lichkeiten und Verschwendung sind verboten. Die

Gastfreundschaft bestehe nicht in glänzenden und
verschwenderischen Gelagen, sondern in freigebigen
Almosen. Ess- und Trinkgelage bis in die Nacht hinein,
sei es zu Hause oder öffentlich, sind abzulehnen, da

sie nicht ohne Gefahr für Leib und Seele seien. Leider

komme es aus schlimmer Gewohnheit vor, dass viele

Kleriker Wirtschaften besuchen und mit Bauern und

anderen bis tief in die Nacht hinein trinken. Wird ein

in der Wirtschaft trinkender Pfarrer ertappt, zahlt er

beim ersten Mal zehn Gulden Busse, beim zweiten
Mal bekommt er zehn Tage Haft, beim dritten Mal

verliert er sein Beneficium, d.h. seine Stelle. Wirts-
hausbesuche sind nur dann erlaubt, wenn einer unter-

wegs ist zu einem Freund, bei ehrenhaften Hochzei-

ten oder aus einem anderen legitimen Grund. Schwer

bestraft werden jene, die sich betrinken. Blasphemie
und Schwören ohne Grund und Ehrfurcht verdiene

strengste Strafe. So gross sei der Leichtsinn gewisser
Kleriker, dass sie bei Gastmählern und ähnlichen Zu-

sammenkünften an Possen, verschiedenen Spielen,

Spässen, lautem Gelächter teilnähmen, was alles der
klerikalen Würde widerspreche. Überhaupt ist der Be-

such profaner Schauspiele, die Teilnahme an Tänzen

und Turnieren verboten. Der Handel und das Betrei-
ben einer Wirtschaft gezieme dem Klerus nicht. Aber
den von eigenen Reben gekelterten Wein, der Teil des

Einkommens ist, darf er verkaufen; nur soll er das

279 Duft, S. 109; zum Ganzen ebd. S. 105-109.

73



nicht persönlich tun, sondern durch ehrenhafte Per-

sonen, welche den Wein mit Mass und ohne Ärgernis

zu verursachen herausgeben. Wenn der Pfarrer selber

zu einem Mahl einlädt, darf es nicht an einem Fest-

oder Fasttag geschehen; tut er es dennoch, wird er

mit zehn Gulden bestraft. Die freie Zeit, die einem
Kleriker bleibe, habe er nicht mit leichtsinnigen Per-

sonen, nichtigen Konversationen, überflüssigen Spa-

ziergängen auf den Plätzen und Gassen zu verbrin-

gen, sondern mit Studium, Schriftlesung, Werken der

Frömmigkeit und der Caritas.

Ein Abschnitt gibt Einblick in rai/e 5/ffen der da-

ma//gen Ze/'f. Bestraft werden kann mit Verlust des

Beneficiums, «wer einen anderen Kleriker oder einen

Laien mit lästerlichen Vorwürfen schmäht, verflucht,
ihn mit Waffen oder Fäusten schlägt, an den Flaaren

oder am Bart reisst, Hölzer, Steine, Humpen, Gläser

nach ihm wirft, an den Glieder verletzt oder verstüm-
melt». Bestraft wird nach der Schwere des Falls.

Der Titulus XVIII befasst sich mit dem Kon/rub/naf.

Wer im Konkubinat lebt, wird mit dem «Schwert der

Exkommunikation» bestraft, bis er sich gebessert hat.

Aber nicht nur das Konkubinat sei zu meiden, son-
dem auch das Zusammensein und der vertraute Um-

gang mit Frauen, damit nicht irgend ein Verdacht ent-
stehen könne; es sei - so geben die Statuten zu be-

denken - nicht immer leicht, die Keuschheit zu be-
wahren und im Umgang mit Frauen den guten
Namen zu bewahren. In «seiner Familie» soll der

Geistliche verwandte oder andere ehrenhafte Frauen

fortgeschrittenen Alters haben. Verdächtigungen
könnten nicht vermieden werden, wenn «die Frauen

jung, herausgeputzt, schamlos sind und einen
schlechten Namen und Ruf haben».

Ge/sf//cbes Leben: Im Rezess zur Visitation von 1666
wird von den Geistlichen die tägliche 5c/irift/esung

verlangt. Der Rezess von 1781 zeigt, dass die tägliche
A/fed/faf/on schon seit längerer Zeit vorgeschrieben
ist, ebenso auch die fxerz/'f/en. Wie st. gallische Pfar-

rer bezeugen, waren solche Kurse schon 173S bei

den Kapuzinern in Frauenfeld möglich. Im Rezess

von 1755 fordert Generalvisitator Johann Josef Zel-

ling jährliche Exerzitien und bekräftigt diese Forde-

rung 1757 in einem Brief an Dekan Müller. Johann

Simon Spengler verlangt sie im Rezess von 1781 jedes
oder jedes zweite Jahr. Die vorangegangene Visita-

tion hat gezeigt, dass einige wenige diese Forderung
nicht erfüllt haben; sie wurden deswegen ermahnt.

Zum Breviergebet werden in den vorhandenen Akten

keine Bemerkungen gemacht.
Oft aber wird gefragt nach der ße/cbfe der Pr/'es-

fer Bereits die «Charta visitatoria» hat die Kleriker

ermahnt, wenigstens einmal im Monat zu beichten;
die Synodalstatuten verlangen die Beichte mindes-

tens alle vierzehn Tage. 1666 wird jeder Geistliche

nach seiner Beichtgewohnheit befragt. Eine grosse
Zahl beichtet alle acht Tage; für die Säumigen ver-

langt der Rezess die Beichte wenigstens alle vierzehn

Tage; darüber sollen sie Auskunft geben, wenn der

Dekan sie befragt. 1674 ist die gleiche Frage wieder

gestellt, zudem müssen die Geistlichen angeben, bei

wem sie gebeichtet haben: meist bei einem Nachbar,

auch bei den Kapuzinern in Frauenfeld oder Kon-

stanz. 1684 wird an der Kapitelsversammlung vorge-
schlagen, dass in Zukunft jeder Kapitular einen Zettel

beibringe, der Auskunft gibt, bei wem er in den letz-

ten vierzehn Tagen gebeichtet hat. Woher die Anre-

gung zu diesem Antrag stammt, wird nicht berichtet.

Zu einem Beschluss kommt es erst im nächsten Jahr:

Jeder Pfarrer soll den Beichtzettel bringen, vom
Beichtvater eigenhändig unterzeichnet, damit der

Dekan, der Kammerer, die Sextare und die übrigen
Kapitulare daraus erkennen können, ob er innerhalb

von vierzehn Tagen einmal oder öfters gebeichtet
habe. In einem Nachtrag zu den Statuten von 1647
heisst es, alle Kapitulare hätten in jeder Versammlung

280 Duft, S. 132.

281 StATG Bd 1'30'0.

74



die abgelegten Beichten nachzuweisen, und zwar

von der Hand des Beichtvaters bestätigt und mit Sie-

gel befestigt. Nach den Statuten von 1701 betrifft
diese Regelung nur die vorangegangenen zwei Wo-
chen. 1707 sagt Dekan Oswald im Kapitel, zukünftig
müssten alle das Zeugnis abgelegter Beichten vor-
weisen. Auch bei seiner Visitation ein Jahr später
stellt er wieder die Frage nach der Beichte und dem

Beichtvater. Da scheint die Beichte alle ein oder zwei
Wochen üblich geworden zu sein. Bei der Generalvi-

sitation 1781 werden zwei Pfarrer, die nur etwa mo-
natlich beichten, ermahnt, dies alle vierzehn Tage zu

tun. Wie lange aber der Beschluss von 1685 gültig
blieb und wie er ausgeführt wurde, darüber gibt es

keine Nachrichten. Die Statuten von 1796, welche

sonst alle früheren Beschlüsse nochmals aufführen,
erwähnen ihn jedenfalls nicht mehr.

See/sorge und see/sorgerf/cbe Pff/chten.- Von den

Geistlichen wird verlangt, dass sie in der Seelsorge

eifrig sind. An den Visitationen müssen die Pfarrer

Auskunft geben besonders über Predigt und Kate-

chese. 1647 werden die Pfarrer von Eschenz und

Wängi wegen der Nachlässigkeit in der Katechese ge-
tadelt. Aber der Eschenzer Pfarrer ist auch ein zänki-

scher Mann, und so ist hier zu berichten von dem ein-

zigen in den Akten verbürgten «Kinderstreik»: In der

Katechese, die er allerdings oft ausgelassen habe,

war er streng, bedrohte die Kinder mit Schlägen und

Ausschluss, sprach sie mit harten und derben Worten

dergestalt an, dass die Kinder den Unterricht nicht

mehr besuchten; die Eltern konnten sie weder mit der

Rute noch mit guten Worten zwingen, am Unterricht
teilzunehmen. Aus dem Bericht des Dekans scheint

dessen Sympathie mit den Kindern durch. Auch bei

den Generalvisitationen wird auf die Katechese Wert

gelegt. Der Rezess von 1666 ermahnt, die Katechese

fleissig zu erteilen; 1781 rügt der Rezess jene Pfarrer,

die bisweilen die Katechese ausfallen lassen.

Wegen der Nachlässigkeit des Pfarrers von Wein-
felden klagt 1661 die Gemeinde. Der Dekan findet,
dass schon die zerbrochenen Hostien im Ziborium
von der grossen Nachlässigkeit zeugen, zudem sei

dieser Pfarrer zänkisch.
In der Visitation von 1739 wird auch nach dem

«Zelus animarum», dem «Seeleneifer», gefragt. Die

meisten bezeichnen den Eifer als gut, vier verweisen

darauf, dass sie nach Kräften eifrig sind, einer
schreibt: «Facio, quod possum», «Ich tue, was ich

kann». 1766 klagen die Pfarrangehörigen von Bichel-

see, der (Pfarrer sei nachlässig im Besuch der Kranken,

er pflege ihn hinauszuschieben, wenn sie nicht dem

Tod am nächsten seien. Der Pfarrer sei Konventuale

von Fischingen, der Prior habe ihn schon öfters, aber

vergebens ermahnt. Der Abt könne ihn leicht aus-

wechseln, ist die Meinung des Dekans. Bei der Gene-

ralvisitation 1781 sagt der Visitator zum Abt von Fi-

schingen, die Regularpfarrer sollten am Besuch der

Kranken nicht gehindert werden, worauf der Abt

antwortet, es werde niemand daran gehindert, aber

es sei darüber zu wachen, dass keiner die Kranken-

seelsorge als Vorwand nehme, der Ordensgemein-
schaft zu entfliehen.

Ein Pfarrer ist zur Residenz verpflichtet: Er darf nie

mehr als drei Tage abwesend sein, bis zu einer Woche

muss er den Dekan anfragen, für längere Abwesen-
heit den Generalvikar (so nach den Statuten von

1796, ähnlich schon die Synodalstatuten). Nach dem

Einhalten der Residenzpflicht werden die Pfarrer auch

1739 befragt. An der dekanalen Visitation von 1756

zeigt sich, dass der Pfarrer von Müllheim nachlässig in

der Seelsorge ist und die Residenzpflicht nicht ein-

hält, «so dass die wenigen Schafe einen verächtlichen

Affekt gegen die eigene Kirche und ihre Seelenhirten
haben». Generalvisitator Zelling merkt an: «Dieser

Pfarrer ist lau, wenn er nicht mehr Sorge für die Kir-

che und Eifer zur Erfüllung seiner Pflichten hat.» Er

wird für einige Monate ins Seminar gerufen, damit er
dem Seelenheil besser dienen könne. Zudem muss er

75



in ein Kloster zu den Exerzitien gehen, die authen-
tisch zu bestätigen sind. Wenn er von «öfteren Ex-

kursionen» nicht absehe und sich nicht bessere, wird
ihm die Suspension angedroht. Der Pfarrer ist dick

und klein und kommt nicht ans Tabernakelschloss

heran, darum schlägt Zelling vor, man soll Stufen zum
Tabernakel einbauen. Ausserdem hat der Pfarrer eine

Schwester, die schimpft und Ränkeschmiedin ist; er
soll sie in Schranken halten und wenn sie sich nicht
bessere, entlassen, befiehlt der Generalvisitator.

Um nochmals die Visitation von 1739 zu erwäh-

nen: Ein Fragepunkt ist auch, ob die Geistlichen die

geistliche Kleidung tragen. Ein jeder hat bejaht, er

trage sie sowohl ausser- wie innerhalb des Hauses.

Als ein grosses Hindernis für die Seelsorge gelten
weltliche Geschäfte und der Handel; sie sind dem
Klerus verboten. 1778 treibt der Pfarrer von Herdern

Handel mit Stoffen und Tüchern. Generalvisitator

Spengler schreibt dazu, der Handel sei von den Kleri-

kern zu meiden wie die Pest. Etwas anders liegt wohl
im gleichen Jahr der Fall des ehemalige Pfarrers von

Uesslingen, der Hauskaplan im Schloss Gündelhart
ist. An dessen Lebensführung ist nichts auszusetzen,
der Pfarrer ist zufrieden mit ihm. Aber der Kaplan be-

sorgt die weltlichen Geschäfte des Schlossherrn. Ihm

wird vom Dekan geraten, sich zu entfernen und eine

Aufgabe zu übernehmen, die sich für einen Geistli-
chen mehr gezieme. Dieser Ex-Pfarrer kam gemäss
der Relatio von 1769 im Alter von 27 Jahren auf die

Pfarrei Uesslingen, nun ist er 36; da fand wahrschein-
lieh der Dekan, er könnte wieder in die Seelsorge

zurückkehren. Aber vielleicht war dieser Geistliche in

der Seelsorge überfordert? Doch ist er bei der Gene-
ralvisitation 1781 Pfarrer in Gündelhart. Der Visitator
ist aber nicht zufrieden mit ihm; er muss ihm verspre-
chen, «ein wahrhaft priesterliches Leben» zu führen
und wieder gutzumachen, was er zugrunde gerichtet
hat. Die Kinder sind nicht gut unterrichtet und der
Pfarrer leugnet nicht, auf die Jagd gegangen zu sein.

Ein Nachbarpfarrer bemerkt, er sei wie ein Befehlsha-

ber und behandle die Pfarreiangehörigen wie Unter-

tanen.
Überforderung ist 1766 beim Pfarrer von Steck-

born im Spiel. Er ist ziemlich schwach in Katechese

und Predigt, zu ängstlich in seiner Tätigkeit und kann

die Pfarrei nicht genügend versehen, er erscheint
auch selten bei der Conferentia casistica. Dazu

schreibt der Dekan: «Ein frommer Priester, aber mehr
für sich als für andere.» Erwähnt ist, dass die Kirche

gerade neu gebaut wird.
Ein Fall, der zeigt, wie ein Dekan auf Klagen einge-

gangen ist, ist der' folgende. Auf die Visitation von
1766 hin sind bei Dekan Schagg zahlreiche Klagen ge-

gen den Pfarrer von Herdern eingegangen: Messe und

Predigt an Sonn- und Festtagen erledige er schnell,

und zu den Kranken gerufen, gehe er nicht; wenn
nicht die Zisterzienser auf Schloss Herdern einspringen
würden, wäre der eine und andere ohne Sakramente ge-
starben. Die Beerdigung einer konvertierten Mutter,
die in Steckborn fromm gestorben sei, habe er der

weinenden Tochter verweigert, dann doch nachge-

geben; zur Beerdigung sei er dann aus purem Eigen-
sinn nicht erschienen, sondern habe sie einem Zister-
zienser vom Schloss übergeben. An Fronleichnam
seien die Messe und die feierliche Prozession nicht zur

gewohnten Zeit gewesen, sondern schon um fünf
Uhr morgens. Er habe zum grossen Ärgernis der Pfar-

reiangehörigen Streit mit dem Ökonom vom Schloss.

Dekan und Kammerer wollen die Wahrheit heraus-

finden. Zuerst sprechen sie mit dem Pfarrer, der aus-

sagt, er habe Frieden mit den Pfarreiangehörigen.
Wenn sich schlechter Wille zeige, gehe er einerseits

vom Ökonom des Schlosses aus, der gegen ihn sei

und die Dienerschaft von der Messe und der Kate-

chese zurückhalte, anderseits von der Jungfrau Die-

nerin, welche «Familiaritas» mit dem Ökonom habe,

weswegen der Ökonom bei den Untergebenen su-

spekt sei «de commercio carnalis», «wegen fleischli-
chen Verkehrs». Nun bestellen Dekan und Kammerer
durch den Pedell auf den Sonntag zwei ehrenhafte

76



Männer, den Bürgermeister und den Weibel. Unter

Gewissenspflicht werden sie befragt; die Antwort
ist auf Deutsch wiedergegeben:«Ihr Herr Pfarrer habe

halt einige widrige Lüth, welche solche Sachen

größer machen, als in Wahrheit und That seye. Er

seye ein frommer und braver Geistlicher Herr.» Dekan

und Kammerer besuchen auch den Gottesdienst, um

selber zu prüfen. Nach der Predigt, die gut studiert,
klar und dem Volk angepasst gewesen sei, habe er

nicht zu kurz, sondern mit priesterlicher Würde die

Messe gelesen. Nochmals besuchen sie den Pfarrer,

ermahnen ihn, Frieden zu halten mit dem Schloss und

die Gottesdienstzeiten ordentlich einzuhalten.

Anschliessend gehen sie ins Schloss, wo gerade der

Abt von St. Urban anwesend ist. Sie berichten ihm,

was der Pfarrer gegen den Ökonom vorgebracht hat.

Der Abt antwortet, er wolle seinen Ordensleuten Ein-

tracht, Innehaltung der Sitten und gegen den Pfarrer

Höflichkeit vorschreiben, der Dienerschaft unter

Androhung der Entlassung Ehrfurcht gegen den Pfar-

rer. Bei der Visitation 1778 ist ein anderer Pfarrer in

Herdern, aber auch er hat mit dem Schloss und des-

sen Ökonom Streit.
Es gab auch Pfarrer, mit denen sich Dekane über

Jahre hinweg bei den Visitationen beschäftigen muss-

ten. Schon bei der Visitation von 1756 durch Dekan

Müller ist der Pfarrer von Weinfelden aufgefallen: Ge-

klagt wird zwar nur, dass er am Sonntag die Messe

nicht früher lese. Nachteilig wirke sich aber auch aus,

dass der Pfarrer ein Stotterer sei. «Väterlich» fordern
ihn Dekan und Kammerer auf, wegen «der Schwie-

rigkeit der Zunge und der körperlichen Schwäche» ei-

nen Helfer anzunehmen, aber der Pfarrer lehnt ab: Er

brauche keinen Helfer, nur einer könne im Weinberg
des Herrn arbeiten, die Leute würden seine Predigten
nicht ungern hören. Sein Nachbarpfarrer in Bussnang
kann das jedoch nicht bestätigen: Der Pfarrer sei aus-

ser Stande zu predigen, für Predigt und Katechese

käme mal dieser, mal jener Ordensmann. Generalvisi-

tator Zelling merkt an: Weil der Pfarrer gegen alles

gesunde Urteil keinen Vikar annehmen wolle, keine

fruchtbare Seelsorge möglich sei und er sich selber

schmeichle, dass er von den Pfarreiangehörigen

gerne gehört werde, werde der Generalvikar einen

Helfer schicken. Bei der Visitation von 1766 durch De-

kan Schagg ist dann tatsächlich ein Vikar dort. 1772

wird von dessen Nachfolger gesagt, er trage alle

Last der Pfarrei, komme aber mit dem Pfarrer aus.

Aber nur sechs Jahre später, bei der Visitation 1778
durch Dekan Noser, haben sich die Verhältnisse geän-
dert. Der Pfarrer ist altersschwach, liest keine Messe

mehr, der Vikar und die Haushälterin beklagen sich,

dass er die geistlichen Übungen unterlasse, fast täg-
lieh das Haus mit unfriedlichem Tumult erfülle,

schimpfe und beleidigende Wörter gebrauche, auch

habe er seit Ostern - es ist jetzt Oktober - die Korn-

munion nicht mehr angenommen. Die Ratlosigkeit,
wie in einem solchen Fall zu handeln sei, ergibt sich

aus der Tatsache, dass der Pfarrer bis zu seinem Tod

1780 im Amt ist; 1735 nahm er als 26-Jähriger die

Pfarrstelle an.^
Bei der Visitation von 1756 wird geklagt, dass der

Pfarrer von Tobel die Kranken nicht mehr besuche,

wenn er ihnen die Sterbesakramente gespendet
habe. 1766 zeigt sich, dass er schon seit zwei Jahren

die Dispensen zur Fastenzeit nicht mehr bekannt gibt,
ebenso weigert er sich, Mandate des Bischofs zu ver-
lesen, wenn ein Opfer für «öffentliche Notwendig-
keiten» angesagt ist; auch an andere Regeln hält er
sich nicht. 1772 nehmen die Klagen überhand: Er be-

diene die Pfarrei nicht gut, vollziehe die Funktionen in

der Kirche nicht mit priesterlicher Würde, die Kate-

chese sei ohne Frucht, er predige ohne jede Autorität
und gebrauche skandalöse deutsche Wörter, welche

im Volk Ärgernis erregten. Die Kranken, einmal ver-
sehen, besuche er nicht mehr; wenn er beim Verseh-

gang den Ritus vollzogen habe, gehe er weg «ohne

Tröstungen». Er verkünde immer noch nicht die

282 Kuhn 1/1, S. 377.

77



Fastendispensen. Wenigstens sei ein gewissenhafter
und eifriger Kaplan da. Visitator Spengler merkt an,
dass der Pfarrer persönlich nach Konstanz kommen

müsse. Der Pfarrer stirbt 1777*"; 1727 nahm er als

29-Jähriger die Stelle an. Auch hier zeigt sich, dass es

kaum möglich ist, einen Pfarrer abzusetzen.

Vergleichsweise harmlos ist 1781 das Verhalten

eines Frauenfelder Kaplans: Er ist Lehrer an der deut-
sehen Schule und für die Kirchenmusik zuständig.
Schultheiss Rogg beklagt sich beim Generalvisitator, der

Kaplan sei oft abwesend «in choro musico», lese die

Messe selten in der Kirche, sondern meist zu Flause;

wahr sei zwar, dass er an körperlicher Schwäche

leide, aber dass er zu allen Funktionen verhindert sei,

sei hypochondrische Einbildung. Der Schultheiss bit-

tet um ein Einschreiten, damit der Kaplan seine Pflich-

ten erfülle. Vom Visitator befragt, beteuert der Kap-

lan, dass er den penetranten Ton der Orgel nicht

ertrage, dadurch würden seine Nerven geschwächt,
andere Musikinstrumente machten ihm keine

Schwierigkeiten. Auch könne er wegen der

Schwäche der Brust nicht singen. Aus allen Indizien

ergebe sich, so der Visitator, dass der Mann, im Übri-

gen brav und fromm, tatsächlich an der «hypochon-
drischen Krankheit» leide.

In eine ganz andere Richtung geht 1766 der Streit

zwischen dem Pfarrer von Diessenhofen und der ka-

tholischen Gemeinde, der schon längere Zeit dauert.

Dekan Schagg bemerkt, der Grund dieses Streites sei

in Konstanz bestens bekannt, und so nennt er ihn im

Visitationsbericht nicht. Der Pfarrer, eifrig und wach-

sam, vollzieht seinen Dienst inner- und ausserhalb der
Kirche genau, was auch seine Feinde zugeben müs-

sen. Aber viele Bürger und Erste der Stadt besuchen

den Gottesdienst nicht in der Pfarrkirche, sondern ge-
hen nach St. Katharinental aus reiner Leidenschaft

gegen den Pfarrer. Noch schlimmer aber sei, meint
der Dekan, dass nicht wenige versichern, selbst in der
Todesstunde seinen Beistand nicht zu wollen. Wenn
auch der Grund nicht angegeben ist, so kann er mit

einiger Wahrscheinlichkeit doch aus einer Bemer-

kung des Dekans abgelesen werden: Pfarrer Joseph

Rauch, selber Bürger von Diessenhofen, achte näm-
lieh wachsam auf die Rechte der Kirche und setze sich

für die Armen ein. Dieser Einsatz hat wohl manchen

Bürgern nicht gefallen. Darauf deutet auch ihr Vor-

wurf hin, der Pfarrer habe zu wenig Umgang mit den

Stadtobern. Ein Jahr später stirbt der Pfarrer im Alter
von 55 Jahren.**

Zu den Pflichten des Pfarrers gehört auch, dass er

alles, was den Kult betrifft, sauber hält. Da haben die

Dekane genau hingeschaut. 1647 ist in Gündelhart
und Wängi der Kelch nicht sauber, 1661 in Weinfei-
den das Korporale, 1708 in Steckborn die Sakristei

verschmutzt; auch in Ermatingen und Bussnang hätte

es sauberer sein können. 1756 steht es beim Pfarrer

von Müllheim nicht zum Besten, ähnlich im gleichen
Jahr in Pfyn. Bei dieser Visitation muss Dekan Müller

feststellen, dass in den Taufbecken von Diessen-

hofen, Bussnang, Lommis und Gachnang das Wasser

nicht sauber ist: Es sind «animalcula», «Tierchen»,

darin.*" Dazu gibt Generalvisitator Zelling eine An-

Weisung: Um das Taufwasser zu reinigen, soll man ein

Tuch hineinsenken und das Wasser sieben. Wasser

habe die Fähigkeit, wenn es nicht aus sauberer Quelle

komme, «animalcula» entstehen zu lassen. 1766 ist

in Uesslingen und 1778 in Ermatingen und nochmals
in Bussnang unsauberes Taufwasser vorhanden.

Wenn der Tabernakel visitiert wird, geht es nicht

nur um den Zustand des Ziboriums, sondern auch um
den Zustand der Hostien. Die Diözesanstatuten ver-

langen, dass monatlich zwei Mal oder mindestens ein

Mal die Hostien erneuert werden, wobei der Priester

die älteren bei der Kommunion zu konsumieren hat.

Darauf hat Dekan Keller bei seiner Visitation vom
September 1647 und Mai 1648 besonderes Gewicht

283 Kuhn 1/1, S. 335.
284 Ebd., S. 74.

285 Das Taufwasser wurde gewöhnlich einmal im Jahr, in der

Ostervigil am Karsamstag, geweiht.

78



gelegt: Er fragt jeden Pfarrer, wann er zum letzten
Mal konsekriert habe. Bei über der Hälfte der Pfarrer

kann er notieren: «Recenter consecratae hostiae»

(«frisch konsekrierte Hostien») oder auch «ge-
sunde», das heisst «nicht verdorbene» Hostien.

Aufgabe des Dekans ist es auch, zu prüfen, ob die

Pfarrbücher - Tauf-, Ehe- und Totenbuch - in Ord-

nung sind. An der Visitation von 1647/48 muss nur
ein einziger Pfarrer wegen der Nachlässigkeit im Ein-

schreiben gerügt werden, später werden diese

Bücher kaum mehr erwähnt, ausser es mangelt an

Sorgfalt.

Lebenswandel Schon in den Statuten von 1613 wird
als ihr Zweck die Förderung eines würdigen klerikalen

Lebens angegeben. Darauf hat besonders der Dekan

zu achten und die Kapitulare ausdrücklich dazu an-

zuhalten, wie es etwa 1738 Dekan Rauch an der Ka-

pitelsversammlung tut. Die Visitationsakten zeigen,
dass der Lebenswandel der grossen Mehrheit der
Geistlichen jeweils ohne Tadel ist. Da heisst es etwa,
er sei ein «vir bonae vitae», ein Mann der ein gutes
Leben führe, alles sei in Ordnung, er sei eifrig. Mehr
wird zum Positiven nicht gesagt. Wo aber ein «De-

fekt» festgestellt wird, wird er beschrieben.

1647 und 1661 haben die Dekane an ihren Kapi-

tularen, was den Lebenswandel betrifft, nichts auszu-
setzen. Ein anderes Bild bietet die Generalvisitation

von 1666. Bei keiner anderen Visitation zeigt sich so

deutlich, dass jeder Pfarrer gefragt wird, was er über
den Lebenswandel seiner Mitbrüder weiss. Dabei

berichtet mancher, was er vom Hörensagen erfahren

hat, was in den Akten wiedergeben ist mit «dicitur»,
«man sagt», oder «fama est», «es ist ein Gerücht».

Vielfach bezeugt ist ein ungebührliches Verhalten des

Pfarrers von Mammern: Er betrinkt sich oft bis in die

Nacht hinein, sodass er am andern Tag die Messe

nicht lesen kann, studiert nichts, predigt ungelehrt,
nimmt an der Jagd teil, ist leicht von Sitten und tanzte
an der letzten Fasnacht. Des Nachts macht er, be-

trunken, manchmal einen erheblichen Lärm. Von den

Pfarreiangehörigen und den Herren Laien ermahnt,

reagiert er mit Verachtung. Auch ist er wenig dezent
in der Kleidung und «pflegt» seine Haare. Deswegen

an der letzten Kapitelsversammlung ermahnt, hat er
sich nicht gebessert. Es ist anzunehmen, dass er 1667
seines Amtes enthoben wird.**

Etwas anders stellt sich der Fall des Pfarrers von

Uesslingen dar, der hier noch nicht lange wirkt. Vor-
her Pfarrer in Tobel, gilt er 1661 als «vir bonae vitae».

Nun heisst es, er sei dort wegen einer verheirateten
Person suspekt gewesen. Jetzt macht er sich suspekt

wegen der Gattin des Müllers von Ittingen: Der Pfar-

rer von Herdern habe ihn ermahnt, die Mühle zu mei-

den, das wünsche auch der Prior von Ittingen, sein

Kollator. Er selber gibt an, jede Woche etwa drei Mal

die Mühle zu besuchen, dort trinke er mit dem Mül-
ler, manchmal sei die Gattin anwesend, manchmal

nicht. Was den Vorwurf wegen Tobel betrifft, stellt
sich heraus, dass die Sache untersucht wurde, aber

nichts dabei heraus kam. Der Fall zeigt, dass alles ver-
mieden werden sollte, was auch nur den Anschein ei-

nes Fehltritts geben könnte.
Es sei eine «fama communis», ein «allgemeines

Gerücht», dass ein Priester, der zurzeit ohne Benefi-

cium im Schloss Mammern wohne, mit seiner 70-jähri-

gen Dienerin nicht nur im gleichen Zimmer, sondern im

gleichen Bett schlafe. Vom Pfarrer von Steckborn, der
ein «bibulus» («Trinker») sei, heisst es, er sei «nimis

familiaris» («zu familiär, freundlich») zu seiner Diene-

rin, schlafe mit ihr in der gleichen Kammer und gehe
mit ihr spazieren. In Gachnang habe jemand neulich

gesehen, dass der Pfarrer ebenfalls mit der Dienerin in

der gleichen Kammer sei.*" Die Visitationsakten ge-
ben keine Auskunft, was an diesen Gerüchten wahr ist.

286 Pfarrer 1661-1667: Kuhn 1/1, S. 249. Bei der Visitation von
1661 war er noch nicht in Mammern, die Pfarrei war vakant.

287 Weder der Pfarrer von Steckborn noch derjenige von
Gachnang waren schon an der Visitation von 1661 anwe-
send.

79



An der Generalvisitation von 1674 gibt es nichts

auszusetzen, ausser bei den Kaplänen Cleophas Kä-

ser und Johann Caspar Wikart von Frauenfeld. Auf
die Frage, welche Verpflichtungen sie haben und was
sie während des Tages tun, sagt Käser: Vier Messen

pro Woche halten, die tägliche Beschäftigung sei mal

lesen, mal beten, mal spielen; er glaube, er sei ehren-

haft und gebe kein Scandalum. Allerdings heisst es

von ihm, er lasse sich nichts sagen, gebe anderen Är-

gernis, sei «nimis erga feminas familiaris» («zu fami-
liär mit Frauen») und früher in Italien herumgezogen.
Auch Wikart ist zu vier Messen verpflichtet und be-

schäftigt sich mit dem Lesen der Heiligen Schrift oder
dem Studium der Moraltheologie oder dem Besuch

der «Krone». Er gibt zu, dass er manchmal aus-

schweife, Streit anfange, aber er glaubt nicht, dass er
Ärgernis gebe. Über ihn wird ausgesagt, er lege sich

keine Bücher an, sei der Erste, der in Tavernen eile

und seine Zeit schlecht nütze.
Um diese und andere Kapläne geht es bei der «W-

s/faf/'o 1/ener. C/eri Frauenfe/dens/'s /nsf/'tuta 6fo Sepf.

1679», einer von Konstanz vorgenommenen Spe-

zialvisitation, die wie eine Gerichtsverhandlung aus-
sieht, mit Zeugenvernehmungen und Verhören. Wer
sie angeregt hat, wird nicht bemerkt, vielleicht der

Dekan oder der Pfarrer selber. Der Frauenfelder Kle-

rus zählt bei dieser Visitation neben dem Pfarrer sechs

Kapläne. Der Pfarrer beklagt sich, einige Kapläne kä-

men oft nicht in den Rosenkranz, nähmen Hunde mit
in die Kirche, die Lärm machten und die Paramente

verschmutzten. Selten hörten sie die Predigt, noch

hätten sie geistliche Bücher, seien zu keiner Seelsorge

verpflichtet und besuchten öffentliche Gaststätten;

es ist vor allem die «Krone», die wohl die katholische
Stammwirtschaft ist. Zwei 40-jährige Kapläne sind

untadelig. Bei den Kaplänen Käser und Wikart hat

sich nichts gebessert, beide sind nachlässig im Besuch

des Gottesdienstes. Es wird notiert, sie seien ermahnt
worden, es könnte ein Brief aus Konstanz kommen,
der anzeige, dass sie das Beneficium verlören - die

den Synodalstatuten gemässe Strafe für wiederhol-
ten Wirtshausbesuch? In Erwartung dieses Briefes

hätten sie miteinander gezecht und vor dem Mesmer
der Kapelle in Wittenwil Possen gerissen. Vom 38-

jährigen Käser wird bekannt, dass er wegen «Unent-
haltsamkeit» im Bistum Lausanne bestraft worden

war. Einmal sei er betrunken einem Mädchen «auf dem

Moos», eine halbe Stunde von Frauenfeld entfernt,
begegnet und habe mit ihr eine leichtfertige Konver-

sation begonnen; das Mädchen habe Ärgernis ge-
nommen. Deswegen würden ihn nun die andern
Mädchen fliehen. Über Mitternacht hinaus trinke er
mit der «ärgsten» Witwe, die eine heiratsfähige
Tochter habe. Seine Mutter habe er so schlecht be-

handelt, dass sie ihn verlassen habe. Er sei oft in

Wirtshäusern und werde allgemein von ehrenhaften
Personen gemieden. Der 34-jährige Wikart habe sein

Haus schlecht bestellt und sei oft betrunken, er sei ei-

ner der Nachlässigsten. Der 54-jährige Wolfgang
Twerenbold, 1674 noch nicht Kaplan, schwöre ärger-
niserregend bei Gott und den Sakramenten, streite
sich besonders mit Wikart herum, betrinke sich oft in

nichtkatholischen Wirtschaften, hänge anderen

lächerliche oder sehr beleidigende Namen an - er sei

schlichtweg «ein ungebildeter Mensch». Auch der

wegen «nimis familiaritas» strafversetzte Pater Mau-

rus Öhen aus dem Kloster Fischingen ist Kaplan: Täg-
lieh sei er im Wirthaus, mache in Medizin, gebe an-
deren Pillen. Er habe «Familiaritas» mit einer wohl
stadtbekannten Dirne, lade sie in sein Haus ein, «so-

lus cum sola», esse und trinke mit ihr «pro foribus»

(nach aussen hin, angeblich). Er müsse aber bald wie-
der ins Kloster zurückkehren. Diese Kapläne haben

also gegen eine ganze Reihe von Vorschriften der Diö-

zesanstatuten Verstössen. Welche Folgen die Visitation

288 BiASO A 2334.4.
289 Hier wird angespielt auf den Spruch: «Si solus cum sola in

uno lectulo inveniuntur, non censetur, <Pater noster> orare»:
«Befindet sich einer allein mit einer allein in einem Bett, ist

nicht anzunehmen, dass sie das <Vater unser? beten».

80



hatte, ist zwar nicht aufgezeichnet, doch darf angenom-
men werden, dass die Kapläne ihre Stelle verloren.'®

In den Visitationsakten des 18. Jahrhunderts fin-
den sich über den Lebenswandel nur wenige Notizen.

1767 ist der Pfarrer von Pfyn suspekt wegen zu gros-
ser Freundschaft mit der Magd. Im gleichen Jahr be-

klagt sich der Pfarrer von Leutmerken über seinen Vi-
kar. Er habe «Conventicula», «Zusammenkünfte»,
mit einem Mädchen und komme oft spät in der Nacht

nach Hause; im Juli sei er zu später Stunde mit dem
Mädchen unterwegs gewesen und «a muliere calvinis-

tica», «von einer calvinistischen Frau», erwischt

worden, da habe er sich in ein «Hüttlein» geflüchtet.
Die Frau aber habe ihn erkannt und gerufen: «Boz

HerrVicari, sinds Ihr?» 1772 ist ein anderer Pfarrer in

Leutmerken; er wird ermahnt, nicht zu viel Konversa-

tion zu haben mit dem Nachbar und dessen «filia sa-

tis compta et matura», «der ziemlich gefälligen und

reifen Tochter». 1778 wird er nochmals aufgefordert,
von der «gefährlichen Konversation» abzustehen.
Ebenfalls 1778 ist der Regularpfarrer von Tänikon sus-

pekt «de turpi familiaritate cum puellis», «der un-
sittlichen Vertrautheit mit Mädchen» wegen; der De-

kan hat dies dem Abt von Wettingen gemeldet.
Warum der 1772 in Sirnach lebende Geistliche

für sechs Jahre suspendiert wurde, ist nicht angege-
ben, doch als ihn der Kammerer zur Visitation einlädt,

reagiert er unwirsch: «DerTüfel solle ihn [den Kam-

merer] lieber siben mahl holen, als daß er zu mir kom-

men wolle.» Über ihn wird gesagt, er sei vor einem

Vierteljahr in Rom gewesen, aber unverändert

zurückgekehrt, nämlich «contumax et superbus»,

«trotzig und stolz». 1778 wird er nochmals erwähnt:
Die Suspension ist vorbei, aber allen sei sein Vorleben

bekannt, in der Pfarrei sei er nicht willkommen, nie-

mand habe Achtung vor ihm und Vertrauen zu ihm,
auch wenn ihn der Pfarrer aus ökonomischen Grün-
den als Hilfe haben wolle. Er sei aber keine Hilfe, be-

merkt der Dekan, sondern eine Gefahr für das Heil

der Seelen.

1767 trifft Dekan Schagg den Pfarrer von

Gachnang nicht an; er kommt erst um fünf Uhr
abends zurück, begleitet von zwei Frauen: seiner

Haushälterin und deren Schwester. Ausflüge und

Spaziergänge mit Frauen seien «indecora et prohi-
bita», «ungeziemend und verboten», bemerkt Gene-

ralvisitator Spengler zum Protokoll. 1772 klagen zwei

von der Pfarrgemeinde geschickte Männer beim De-

kan: Der Pfarrer habe aus der Pfründe 50 Gulden in

den eigenen Haushalt übernommen. Eine Konvertitin
aus Bern, eine Witwe samt Töchterlein, versehe er
seit längerem im Pfarrhaus mit Speise und Trank; sie

behaupte, dem Pfarrer das Kostgeld zu geben, das sie

mit «Medicin und Doctorey» verdiene, was Ärgernis
bei Katholischen und Reformierten hervorrufe. Der

Pfarrer gehe «gar willfährig» mit der «Doctorin»
übers Feld spazieren, da würden die Reformierten

spotten: «Sehet! Euer Herr Pfarrer geht schon wieder
mit seiner Frauen spazieren.» Während der Fronleich-

namsoktav sei er auch unterwegs gewesen und erst

um acht Uhr zur Andacht gekommen, die um sieben

hätte beginnen sollen. «Es seye der Catholischen Ge-

meinde bitterliches Begehren, daß von eurem Hoch-

würdigen Gnädigsten Officio zu Constanz dem Herrn
Pfarrer und Deputaten möchte ernstlichstens befoh-
len werden, obbemeldte Doctorin sambt ihrem Töch-

terlein aus dem Pfarrhaus abzuschaffen.» Weiter
wird gemeldet, er sei ein schlechter Ökonom, lasse

die Pfrundreben völlig abgehen und die Monstranz
immer stehen, so dass sie leicht gestohlen werden
könnte. Man habe früher schon bei den Obern Rat

suchen und ihm helfen wollen, da habe er von der
Kanzel herab mit Verbitterung gesagt: «Es laufen si-

ben Tüfel auf Frauenfeld zum Herrn Decan Müller, ihn

zu verklagen.» Zuhanden des Generalvisitators fügt
Dekan Schagg dem Bericht bei, persönlich und

schriftlich habe er den Pfarrer schon ermahnt, er solle

290 Kuhn 1/1, S. 160, nennt von diesen vier Kaplänen nur Wi-
kart, lässt ihn aber schon 1674 wegziehen!

81



die Witwe und ihre Tochter entlassen; als Entschuldi-

gung habe dieser vorgebracht, aus reiner Barmher-

zigkeit unterrichte er die Konvertitin, zugleich aber

auch, damit er wegen des Mangels einer Dienerin nicht
in tiefste Verzweiflung stürze. Nun wachse der Skandal

aber von Tag zu Tag, diese Witwe sei ein Dorn in den

Augen aller und für «unsere Religion»"' ein Ärgernis;

von den Nichtkatholiken werde sie «uxor», «Gattin»,
des Pfarrers genannt. Als 1778 Dekan Noser visitiert,
wird derselbe Pfarrer von den Pfarreiangehörigen
«mit Mass» gelobt, aber auch ausgesagt, er sei arm,
pflege Haus und Weingarten nicht und sei mit Schul-

den beschwert. Daraufhin meint der Pfarrer, jährlich
könne er etwas zurückbezahlen, aber das Beneficium

sei so mager, auch wenn er ein erbärmliches Leben

führe, könne er trotz aller Mühe nie alles lösen.

1/erbä/fn/s zu den Behörden: 1739 hat jeder Pfarrer

die Frage zu beantworten, ob er «a potestata laica»,

«von den weltlichen Behörden», in seiner Amts-

führung gehindert werde. Alle verneinen eine Behin-

derung. In den vorhandenen Visitationsakten werden
nie diesbezügliche Klagen vorgetragen. Hier kann an-

gefügt werden, dass von einer Behinderung oder Be-

einflussung der konstanzischen und dekanalen Visi-

tationen durch die Behörden nirgends die Rede ist

ausser, wie schon erwähnt, durch den Frauenfelder

Magistrat.

f/ntommen: Darüber ist nur wenig zu erfahren; es

besteht hauptsächlich aus Zehnten und aus Erträgen
der Äcker usw., die zum Pfundgut gehören. 1778 ver-
langt Dekan Noser an der Kapitelsversammlung von
allen Kapitularen, dass sie ihre Einkünfte aufschrei-
ben und die Aufstellung dem Dekan übergeben, um
eine Verminderung des Einkommens durch den Kol-

lator zu verhindern. Eine Aufzeichnung aller Ein-

künfte ist nur erhalten geblieben in den Visitations-

akten von 1661. Ein jeder gibt an, was er an Geld und

Naturalien bekommt. Einen Vergleich zu machen ist

schwierig: Da erhält einer mehr Geld, ein anderer

mehr Naturalien, bei denen aber auch verschiedene

Masse angegeben sind. Aufgezählt wird, wie viel ei-

ner an Korn, Hafer, Wein bekommt, aber auch an

Gerste, Holz; ausserdem steht einige wenige Male,

was er an Rebland hat. Mit aller Vorsicht kann man

feststellen, dass die Pfarrer von Frauenfeld,

Gachnang, Pfyn und Weinfelden wohl zu den «wenig
verdienenden», die maltesischen Pfarrer von Tobel,

Bussnang und Wängi aber zu den «gut verdienen-
den» zählen. 1666 sind zudem die Pfarrer von Leut-

merken und Weinfelden wegen des geringen Ein-

kommens nicht «pro primis fructibus», zur Abliefe-

rung eines Teils des ersten Einkommens, verpflichtet.

2.3.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Schon durch ihre geografische Nähe war es den Ab-

ten möglich, stärker als die Konstanzer Bischöfe auf
ihren Klerus einzuwirken. Im 18. Jahrhundert förder-

ten sie die Exerzitien. Bereits zu Beginn des 17. Jahr-

hunderts wurden die Geistlichen ermahnt, monatlich

wenigstens zweimal, zum Mindesten einmal zu

beichten."* Dass die Geistlichen ihre Pflichten erfüll-

ten, darüber wachten Äbte und Offiziale besonders

bei den Visitationen. Über die Pfarrer, die nicht dem

Offizialat angehörten, gibt es keine Nachrichten.
Eine ernste Sorge der Äbte war ein würdiger kleri-

kaier Lebenswandel Gegen die weit verbreitete Spiel-

und Trunksucht im 17. Jahrhundert erliessen die Äbte

strenge Vorschriften. Vor «gefährlichem Umgang mit
Frauen» wurden die Geistlichen gewarnt. Haushälte-
rinnen mussten entlassen werden, wenn sie das «ka-

nonische Alter» noch nicht erreicht hatten.*"
Einblick in das, was zu tadeln war, geben auch die

Monita, die in der «Summa» enthalten sind und den

291 «Religion»: Damals üblich für «Konfession»

292 Duft, S. 120-121.
293 Ebd., S. 117-119.

82



Kapitularen galten: Kranke Geistliche sollen sich nicht

von Mägden bedienen lassen (1692). Beim Begräbnis
darf von den Armen nicht zu viel verlangt werden

(1695). Hunde dürfen von den Klerikern nicht mit in

die Kirche genommen werden (1695, 1723). Ohne

Erlaubnis des Offizials darf niemand ausserhalb des

Pfarrhauses übernachten (1696). Trinkgelage und

Kartenspiele am Abend sind verboten, noch mehr

jene in Gasthäusern zusammen mit Weltlichen, damit

die Ehrfurcht vor dem Klerus nicht Schaden nehme

(1723). Tägliche Spaziergänge sind überflüssig, bes-

ser sei es, daheim zu studieren (1723). Der Tabakmiss-

brauch ist aufzugeben, das Rauchen freilich, wenn
es nach dem Rat des Arztes für die Gesundheit not-

wendig sei, sei mässig und verborgen im eigenen
Haus zu betreiben - sich hütend vor Brandgefahr
und darauf achtend, dass kein Skandal bei den Welt-
liehen entstehe (1723). Kleidervorschriften werden in

Erinnerung gerufen: Getadelt wird eine zu kurze Toga

(Soutane), Schuhe müssen schwarz sein, das Zingu-
lum ist nicht nur ausser-, sondern auch innerhalb des

Hauses zu tragen, ebenso das Kollar (1723). Gewarnt
wird vor der Trunksucht, gemahnt, die Schulden zu

bezahlen. Getadelt werden jene, die das Offizium ab-

kürzen, es eilig ohne rechten Geist verrichten, ohne

Vorbereitung predigen; gefordert wird, alle zwei

Jahre Exerzitien zu machen (1772).

3 Kirchliches Leben, Seelsorge

3.1 Zahl der Pfarreien und Katholiken
im Thurgau

Insgesamt zählte der Thurgau 48 Pfarreien. Im Deka-

nat Frauenfeld-Steckborn waren 31 Pfarreien, be-

treutvon 19 Säkular- und 12 Regularpfarrern, im De-

kanat Wil 5 mit Säkularpfarrern und im Dekanat St.

Gallen deren 12, davon 3 mit Regularpfarrern. Einige
Pfarreien bekamen erst im Lauf der Jahre einen am

Ort ansässigen Pfarrer: In Sitterdorf ist seit 1633 ein

Pfarrer, bis 1645 wurde Bettwiesen und bis 1735

Welfensberg von Wil aus versehen, der Klostergeistli-
che und Pfarrer von Bichelsee wohnte bis 1769 im

Kloster Fischingen. Der für Bettwiesen zuständige
Pfarrer hatte seinen Wohnsitz meist in Lommis. Ne-

ben den Pfarreien gab es eine Anzahl von Kaplaneien:
im Dekanat Frauenfeld-Steckborn in Diessenhofen,

Homburg (Ordenspriester), Sirnach, Tobel und Man-
nenbach (Pfarrei Ermatingen, wo zeitweise auch ein

Frühmesser war), in Griesenberg bis 1642; in Frauen-

feld gab es Ende des 18. Jahrhunderts die Kaplanei-

pfründen Agatha, Katharina, Georg, Michael, seit

1580 Rüpplin; eingegangen sind 1779 Jodokus und

1780 Lätare. Im Dekanat St. Gallen befanden sich Ka-

planeien in Arbon, Bischofszell, Biessenhofen (Pfarrei

Sommeri); 1743 wurde die zu Arbon gehörende Ka-

planei Steinebrunn errichtet, obwohl sich der dama-

lige Arboner Pfarrer mit allen Kräften wider-
setzte. Am Ende des 18. Jahrhunderts waren 63

Geistliche im Thurgau in der Pfarreiseelsorge tätig.
Diese Zahl deckt sich aber nicht mit der Zahl der Ka-

pitelsmitglieder: Zum Kapitel Frauenfeld-Steckborn

gehörten, zum Teil mit minderen Rechten, 21 Pfarrer

sowie der Kaplan von Mannenbach, zum Kapitel Wil
drei und zum Kapitel St. Gallen sechs Pfarrer, darun-

ter zwei bischöfliche.
Aus dem Dekanat Frauenfeld-Steckborn liegen

von 1739 bis 1792 fünf Verze/cbn/sse der P/arre/än-

gehör/gen in Visitationsberichten vor. Sie sind freilich

mit Vorbehalt zu verwerten; die Angaben stammen

von den Pfarrern, und da haben es wahrscheinlich
nicht alle so genau genommen. So sollen in Frauen-

feld 1766 rund 370 Katholiken gewesen sein, drei

Jahre später aber nur noch 239 (1765 war ein Pfarr-

Wechsel; stammen die ersten Zahlen noch vom alten

Pfarrer?). In Wängi sank ohne Pfarrwechsel im gleichen
Zeitraum die Zahl von 700 auf 600; umgekehrt stieg

294 Alle Angaben nach Kuhn 1/1 und I/2,

83



sie in Basadingen von 298 auf 370. Aber immerhin
hatte ein Grossteil der Pfarreien keine solche extremen

Schwankungen, sodass sich brauchbare Durch-

schnittswerte ergeben, die einigermassen der Wirk-
lichkeit entsprechen dürften. Demnach stieg die Zahl

der Katholiken im Dekanat Frauenfeld-Steckborn von

knapp 10000 im Jahr 1739 auf 11 500 im Jahr 1792.

Von den thurgauischen Pfarreien in den Dekanaten

St. Gallen und Wil gibt es keine Angaben; rechnet

man aber zurück von Zahlen vom Beginn des 19.

Jahrhunderts, so lebten vermutlich rund 30 Prozent

der Katholiken in diesen Pfarreien, das heisst wohl
etwa 4200 im Jahr 1739 und 4900 im Jahr 1792,
nicht inbegriffen die in einigen Pfarreien dieses Ge-

bietes zahlreichen Mitglieder aus dem St. Gallischen

wie z.B. in Arbon und Hagenwil. Für den gesamten
Thurgau ergäbe sich somit für 1792 eine Gesamtzahl

von etwa 16400 Katholiken, was wiederum zurück-

gerechnet rund 20 Prozent der Bevölkerung waren.
Im Dekanat Frauenfeld-Steckborn war Tobel mit über

1000 Seelen die grösste Pfarrei, gefolgt von Sirnach

mit knapp 1000. Mit Abstand folgen Pfarreien, die

man immer noch gross nennen kann und die zwi-
sehen 500 und 700 Katholiken zählten: Au, Bichel-

see, Dussnang, Pfyn, Tänikon, Uesslingen, Wängi.
Um 100 oder meist noch weniger Katholiken wohn-
ten in Gachnang, Hüttwilen, Klingenzell, Müllheim,
Paradies und Weinfelden; alle andern haben zwi-
sehen 150 und 350 Katholiken. Im thurgauischen Teil

des Dekanats St. Gallen waren, wie aus späteren An-

gaben hervorgeht, Arbon und Bischofszell die zah-

lenmässig grössten Pfarreien mit rund 1000 Seelen.

Nicht nur waren die Pfarreien verschieden gross,
auch der Anfe/7 der /fafhoWren in den einzelnen Ge-

bieten war unterschiedlich: Etwa die Hälfte aller Ka-

tholiken lebte in den Pfarreien südlich einer Linie Aa-

dorf-Tobel. 1754 wurde im Dekanat Frauenfe/d-Sfeck-

born bei der Visitation von allen Pfarrern verlangt, die

konfessionelle Zusammensetzung ihrer Pfarreien an-

zugeben. Demnach waren neun Pfarreien rein katho-

lisch und ihre Kirchen nicht paritätisch. Mehrheit-
lieh katholisch nannten sich sechs Pfarreien, ge-
mischt deren drei. In fünf Pfarreien war die Mehrheit

evangelisch, und in sieben bildeten die Katholiken
eine kleine Minderheit. In Steckborn wohnten nur
einige katholische Familien am Ort selber, die ande-

ren verstreut «in den Bergen». Noch 1778 sagte der
Pfarrer von Müllheim, dass im Ort selber nur zwei ka-

tholische Familien wohnten wie «Daniel in der

Löwengrube». Schwierig ist es, Pfyn in die Liste ein-

zuordnen; der Pfarrer schrieb: «Die Häuser in Pfyn

sind alle evangelisch mit Ausnahme des Pfarrhau-

ses», hingegen sei die Umgebung mehrheitlich ka-

tholisch; die meisten Katholiken würden in «Lan-

zennüferen» wohnen, eine Stunde von der Pfarrkir-

che entfernt. Die Pfarrei zählte rund 500 Seelen. Im

Dekanat Wil war Rickenbach katholisch, in den übri-

gen Pfarreien hatten die Katholiken die Mehrheit. Im

Dekanat St. Gallen war Hagenwil katholisch, in Som-

meri der Pfarrort katholisch, die Umgebung refor-

miert, in den anderen Pfarreien die Mehrheit evan-

gelisch.

295 Vgl. dazu die Volkszählung von 1813: 77 644 Einwohner,

17214 Katholiken: Hungerbühler III, S. 249.

296 Au, Bettwiesen, Fischingen, Gündelhart, Herdern, Horn-

bürg, Klingenzell, Paradies, Tänikon.

297 Basadingen, Bichelsee, Leutmerken, Lommis, Mammern
und Sirnach: stark katholisch.

298 Dussnang, Eschenz: in Tobel ist der Pfarrort selber rein ka-

tholisch.

299 Bussnang, Diessenhofen, Ermatingen, Uesslingen, Wängi.
300 Aadorf, Frauenfeld, Gachnang, Hüttwilen, Müllheim, Steck-

born, Weinfelden.

301 Für die Dekanate Wil und St. Gallen: Rückschluss von der

Volkszählung 1831.

84



3.2 Kirchliches Leben im Dekanat Frauen-
feld-Steckborn

3.2.1 Zustand der Pfarreien

1739 schreibt Dekan Rauch: «In vielen Kirchen unse-

res Kapitels ist reine Not und Armut.» 1647 ist in acht
Pfarreien das ewige Licht kein «ewiges», sondern es

brennt nur während des Gottesdienstes; 1661 ist es

so bei fünf Pfarreien, 1666 und 1674 bei zweien. Meist

wird der Mangel an Mitteln, das Öl zu kaufen, als

Grund angegeben. 1647 hat der Pfarrer von Marm-

mern in der Sakristei weder einen Tisch noch einen

Kasten. 1661 fehlt in der Pfarrei Aadorf ein eigener
Kelch; der Pfarrer muss ihn entlehnen, weil der Kolla-

tor, Zürich, keinen kaufen wolle. 1708 ist zwar ein

Kelch vorhanden, aber weder den Kelch noch die Pa-

ramente kann der Pfarrer in der Sakristei versorgen;
er habe dieses Problem den Herren Zürchern gemel-
det, sei aber auf taube Ohren gestossen. Nun wird
ihm erlaubt, mit Hilfe eines Talers aus den kleinen

Zehnten durch den Amtsmann in Winterthur Abhilfe

zu schaffen - aus zwei Übeln sei das kleinere zu

wählen. Immer wieder wird bemerkt, dass in ver-
schiedenen Pfarreien Paramente fehlen oder alt, gar
billig und schlecht erhalten seien. Auch Kirchen

sind in schlechtem Zustand. 1739 sind in Müllheim

Chor, Fenster und Altar «im erbärmlichsten Zu-

stand», was ohne Skandal nicht länger toleriert wer-
den könne. In Uesslingen sind nicht nur die Para-

mente, sondern auch der Altar und der ganze Chor

erneuerungsbedürftig. Zu Hüttwilen schreibt der De-

kan, es sei der Chor und alles Übrige im gleichen Zu-

stand wie in Uesslingen, er hoffe, dass der Prior der

Kartause, der Kollator, Abhilfe schaffe. In Ermatingen
ist der Altar «gefährlich ruinös». Auch mit den Pfarr-

häusern ist es nicht immer zum Besten bestellt: Drin-

gend eine Reparatur nötig haben die Pfarrhäuser in

Gündelhart 1647 (1674 wird das Pfarrhaus dann ge-
lobt), in Pfyn 1661, in Mammern 1674, in Hüttwilen

1708.1781 ist in Weinfelden das Pfarrhaus so ruinös,
dass es der neue Pfarrer nicht ohne Angst bewohnen
kann. In Gachnang lebt der Pfarrer in Miete, Ober-

vogt Rüpplin lässt die Pfarrei von 1693 bis 1701 von

Kapuzinern versehen. Aus dem Vorschlag des

Pfrundgutes kann er ein Haus trotz der Opposition
der Tagsatzung erwerben, das aber bald einmal

baufällig wird; 1748 wird ein neues Pfarrhaus ge-
baut.*"

3.2.2 Gottesdienst am Sonntag

Gemäss Friedensschluss von 1712 soll in paritäti-
sehen Verhältnissen die Kirche der anderen Konfes-

sion im Sommer um acht Uhr und im Winter um neun
Uhr überlassen werden. Zugleich ist die Möglichkeit
gegeben, die Zeit örtlichen Verhältnissen anzupas-
sen. Die Katholiken halten mit seltenen Ausnahmen

zuerst den Gottesdienst. Die Gottesdienstzeiten dürf-
ten wohl unterschiedlich gewesen sein, zumal in Pfar-

reien mit nichtparitätischen Kirchen. Wo aber die Zei-

ten gemäss Friedensschluss genau eingehalten wur-
den, dürfte der Gottesdienst um halb sieben Uhr be-

gönnen haben. Allerdings bringen 1756 zwei der Ers-

ten aus der Pfarrei Weinfelden bei der Visitation dem

Dekan das Anliegen vor, der Pfarrer möge im Sommer
den Gottesdienst früher beginnen, nämlich um sechs

Uhr; der Pfarrer hält dagegen: Dann kämen nur we-
nige Leute. In seiner Anmerkung ist Generalvisitator

Zelling nicht dieser Meinung: Der Pfarrer soll dann mit
dem Gottesdienst beginnen, wenn es für die Laien

günstig sei. 1766 war für die Pfarreiangehörigen von
Herdern der Fronleichnamsgottesdienst um fünf Uhr

doch zu früh, die meisten seien wegen der unge-
wohnten Stunde zu spät gekommen. Zu Beginn des

19. Jahrhunderts scheint der Beginn im Sommer um
acht, im Winter um neun Uhr üblich gewesen zu sein,

302 Kuhn 1/1, S. 169.

85



in einigen Pfarreien auch um sieben bzw. acht Uhr.
Dass verschiedene Möglichkeiten gegeben waren,
zeigt der Diessenhofener Vertrag von 1728 zwischen
dem Bischof von Konstanz und den für den Thurgau
zuständigen Orten für die Pfarreien Arbon und Bi-

schofszell im Dekanat St. Gallen: Für die Katholiken
ist in Arbon die Kirche von St. Georg (23. April) bis

St. Michael (29. September) bis neun, in der andern

Jahreshälfte bis zehn Uhr frei, in Bischofszell im Som-

mer bis neun im Winter bis halb zehn Uhr.
Der Gottesdienst beginnt mit der Pred/gf, dann folgt

die Messe. Über die Länge der Predigt gibt es in den

Akten nur eine Notiz: Bei der Generalvisitation 1781

stellt sich heraus, dass der Pfarrer von Sirnach manch-

mal zu lange predigt: eine Stunde und auch länger!
So lange zuzuhören sei für die Pfarreiangehörigen
schwierig. Der Pfarrer verspricht, die Predigt rechtzei-

tig zu beenden. Auch der Pfarrer von Dussnang er-
wähnt diese langen Predigten: Im Volk würde manch-
mal ein Gemurmel entstehen. Die Visitationen des

17. Jahrhunderts, soweit die Akten erhalten sind, ha-

ben sich nicht mit der Predigt befasst. Im 18. Jahr-

hundert lassen Pfarrer am Monatssonntag wegen der
Prozession die Predigt ausfallen, andere halten am

Sonntag abwechslungsweise Predigt und Katechese.

Dass der Gottesdienst nicht oder schlecht besucht

wird, darüber sind in den Visitationberichten keine

Klagen zu finden, nur der Pfarrer von Ermatingen
nennt es 1778 eine hartnäckige und schlechte Ge-

wohnheit, dass die Leute zu spät in die Kirche kom-

men. 1787 beschliesst das Kapitel, dass an Sonn- und

Feiertagen der Gottesdienst in der Pfarrkirche und

nicht in einer Kapelle zu halten ist, ausser es wird dort
der Weihetag oder das Patrozinium gefeiert. Über

den Kommunionempfang gibt es keine Nachrichten;
auf dem Fragebogen zur Visitation von 1670 wird
nach der Osterbeichte und -kommunion gefragt.
1705 ist im Protokoll vermerkt, dass am nächsten Ka-

pitel Beicht- oder Kommunionzettel vorzulegen
seien, die jeweils zur österlichen Zeit als Bestätigung

abgegeben werden; diese Zettel hat der Pfarrer von
Haus zu Haus einzusammeln. 1781 sind in Ermatin-

gen einige Leute mit schlechtem Ruf, welche nicht

zur Osterkommunion gehen. Wenn die Pfarrer in den
Relationen die Zahl der Kommunikanten angeben,
zählen sie die Osterzettel.

3.2.3 Feiertage

Die Feiertage sind zahlreich. Am Ende des 18. Jahr-

hunderts sind es rund 20, dazu kommen lokale Feier-

tage, Patrozinien, Kirchweihfeste. Bezüglich der

Heiligenfeste fasst das Kapitel 1770 auf Grund der Vi-
sitation den Beschluss, dass bei notwendigen Arbei-

ten die Arbeitserlaubnis gegeben werden dürfe;
dafür sollen die Betroffenen aber an einem andern

Tag, der nicht überall Feiertag ist, zur Kirche gehen.
1784 kommt die Feiertagsfrage grundsätzlich vor das

Kapitel. Es wird geklagt über das Zuviel und die Ver-

schiedenheit der Feiertage in den einzelnen Pfarreien.

Das Hinlaufen zu Feiertagen, die anderorts gehalten
werden, sei wohl kaum der Frömmigkeit wegen. Vor-

geschlagen wird, die «österreichische Norm» anzu-

303 Gemäss unvollständigen Angaben in Visitationen 1805/
1810.

304 Suter, S. 123 und 125-126.
305 Die Synodalstatuten zählen auf: Weihnachten, Stefan (26.

Dezember), Johannes Evangelist (27. Dezember), Unschul-

dige Kinder (28. Dezember), Beschneidung (1. Januar), Epi-

phanie (6. Januar), Ostern, Ostermontag, Osterdienstag,
Christi Himmelfahrt, Pfingsten, Pfingstmontag, Pfingst-
dienstag, Fronleichnam; die Marienfeste Lichtmess (2. Fe-

bruar), Verkündigung (25. März), Himmelfahrt (15. August),
Maria Geburt (8. September); die Apostelfeste Andreas (30.

November), Thomas (21. Dezember), Matthias (24. Feb-

ruar), Philipp und Jakob (1. Mai), Peter und Paul (29. Juni),

Jakob (25. Juli), Bartholomäus (24. August), Matthäus (21.

September), Simon und Judas (28. Oktober); die Heiligenfes-
te Nikolaus (6. Dezember), Georg (23. April), Erzengel Mi-
chael (29. September), Allerheiligen (1. November), Martin

(11. November), Katharina (25. November), Konrad

(26. November).

86



nehmen: Kaiserin Maria Theresia hatte 1735 für ihre

Lande mit päpstlicher Erlaubnis die Feiertage redu-

ziert, um «den Müssiggang zu steuern, billige Ach-

tung für das Nützliche und verdiente Geringschät-

zung unnützer Beschäftigung zu bewirken».** Der

Antrag, diese Norm anzunehmen, wird abgelehnt: Es

läge nicht am Kapitel, dies öffentlich zu fordern, die

Schwachen würden sonst Ärgernis nehmen.

3.2.4 Werktagsmessen

Noch im letzten Drittel des 17. Jahrhunderts ist die

tägliche Messe an Werktagen eine Ausnahme. 1661

und 1674 werden die Pfarrer gefragt, welche Ver-

pflichtungen sie auf Grund von Stiftungen an Werk-

tagen haben: 1661 ist kein Pfarrer zur täglichen
Messe verpflichtet; ob einer auch ohne Verpflichtung
zelebriert hat, ist nicht angeführt. 1674 hingegen ist

es notiert: Die Pfarrer von Diessenhofen und Mam-

mern lesen jeden Tag die Messe, jene von Ermatin-

gen, Eschenz, Gündelhart, Tobel, Uesslingen und

Wängi fast täglich, obwohl sie dazu nicht verpflichtet
sind. Nur noch einmal ist in einer Visitation von der

Werktagsmesse die Rede: 1708 wird in Basadingen
mit dem Hinweis auf die Feldarbeit gewünscht, dass

der Pfarrer die Messe früher lese, damit mehr Leute

daran teilnehmen können. So scheint sich doch die

tägliche Messe allmählich eingebürgert zu haben.

3.2.5 Taufe und Versehgang

Dem Anfang und dem Ende des Lebens gilt ein be-

sonderes Bemühen. Sobald wie möglich wird getauft,
damit kein Kind ohne Taufe stirbt, und niemand soll

sterben, ohne die Sakramente empfangen zu haben.

1683 ruft das Kapitel in Erinnerung, dass jeder Pfar-

rer einspringen müsse, wenn der Nachbar, ob legitim
oder nicht, abwesend sei und die Taufe verlangt
werde oder ein Kranker versehen werden müsse. Um

die Nottaufe spenden zu können, soll in jeder Pfarrei

eine katholische Hebamme sein, die gut instruiert ist,

was die Taufe betrifft. Nach dem Visitationsbericht

von 1778 gibt keine Pfarrei an, ohne eigene Heb-

amme zu sein; 1772 hatten Müllheim und Weinfei-
den noch keine. Allerdings ist die Hebamme nicht bei

allen Pfarreien erwähnt, in Paradies und Klingenzell
hat sie wahrscheinlich gefehlt. Angesicht der Sorge

um eine baldige Taufe ist es eigenartig, dass noch bei

der Visitation von 1708 in den Fischinger Pfarreien

Au, Dussnang und Bichelsee kein Taufstein steht; die

Kinder werden in der Klosterkirche getauft - da ist

eine gut instruierte Hebamme besonders nötig. Bei

der Visitation von 1756 steht in Bichelsee ein Tauf-

stein, der aber nur deswegen erwähnt wird, weil das

Taufbecken nicht sauber ist. 1770 erinnert Dekan

Schagg an der Kapitelsversammlung die Pfarrer an
die vorangegangene Generalvisitation, bei der ein

schwieriges Problem gelöst wurde - offenbar gab es

Spannungen, wenn nicht der Ortspfarrer, sondern ein

anderer bei Kranken und Sterbenden die Beichte ab-

nahm; vermutlich wurde die Frage gestellt, ob ein sol-

eher Pfarrer nicht unerlaubt handle. Nun, so habe der

Generalvisitator gesagt, es könne vorkommen, dass

jemand eine Abneigung gegen oder zu viel Ehrfurcht

vor dem eigenen Pfarrer habe, daher dürfe ein orts-
fremder kommen, damit niemand ohne Sakramente

sterbe. Allgemein gilt, wozu die Kapitulare 1688 er-

mahnt werden: Der Versehgang ist mit grosser Ehr-

furcht, im Chorrock, mit Licht und Glocken zu ma-
chen.

3.2.6 Firmung

Die Firmung wird meist im Zusammenhang mit einer
Generalvisitation gespendet. 1721 ermahnt der Ge-

neralvikar und spätere Weihbischof Johann Franz An-
ton von Sirgenstein die Pfarrer in einem Brief, die

Firmlinge gut vorzubereiten. Aus der Mitte des 18.

306 HBdKG V, S. 517; LThK? 4, Sp. 98: «Feste».

87



Jahrhunderts und auch aus späteren Jahren stammen

genaue Anweisungen. Die Firmung ist von der Kanzel

anzukünden, die Pfarreiangehörigen sind über den

Sinn der Firmung und deren würdigen Empfang zu
unterrichten. Zur Firmung kann nur zugelassen wer-
den, wer mindestens 14 Jahre alt ist und vorher ge-
beichtet hat. Eltern und Taufpaten können nicht Firm-

paten sein, die Paten müssen selber gefirmt und glei-
chen Geschlechts wie der Firmling sein. Kein Ge-

firmter darf nochmals gefirmt werden. Damit nicht
die Gefahr einer Wiederholung besteht, sind nur
kleinste und bescheidene Geschenke erlaubt - denn

einige würden versuchen, sich wegen der Geschenke

nochmals firmen zu lassen.*"

3.2.7 Eheschliessung

1683 steht im Kapitel das Thema Trauung auf der Ta-

gesordnung. Grundsätze werden aufgestellt, die in

die Statuten eingehen: Kein Pfarrer darf trauen aus-

ser der eigene oder ohne dessen Erlaubnis. Kommen
die Brautleute aus verschiedenen Pfarreien, gilt: Beide

Pfarrer können trauen, keiner darf die Brautleute auf-

fordern, bei ihm zu heiraten. Obwohl es sich geziemt,
dass die Sponsalien beim Pfarrer der Braut sind, soll es

dennoch der Braut überlassen sein, sich zu entschei-

den. Es ist aber darauf zu achten, dass kein Pfarrer

zurückgesetzt wird, daher soll jener, bei dem die

Hochzeit gefeiert wird, die Brautleute ermahnen,
auch den andern Pfarrer zum Mahl einzuladen, selbst

wenn dieser mit Sicherheit nicht kommt. Ebenso soll

diesem, wie dem Traupfarrer, wenn es die Braut leicht

machen kann, ein «linteum», ein «Leintuch», gegeben
werden. In den Statuten von 1796 wird die Einladung

zum Mahl nicht mehr erwähnt, und bei der Gabe

heisst es, die Braut solle beiden «linteum vel stro-

phiolum vulgo Schnupftuch», ein Lein- oder Taschen-

tuch, geben. Heiraten die Brautleute nicht dort, wo
sie nachher wohnen, muss der Bräutigam dem Pfar-

rer des zukünftigen Wohnortes «aliquam discretio-

nem», «etwas nach Ermessen», geben, und dieser

soll mit dem Gegebenen zufrieden sein, ausser der

Bräutigam ist reich. Wiederum anders ist es, wenn die

Brautleute weder am Ort der Braut noch des Bräuti-

gams heiraten, sondern in einer dritten Kirche; dann

muss jener Pfarrer dazu die Erlaubnis haben. Wün-
sehen aber die Brautleute in dieser Kirche den Pfarrer

der Braut oder des Bräutigams zur Trauung, so ist

vom Pfarrer der Hochzeitskirche die Erlaubnis ein-

zuholen; diesem gehört auch die «Oblatio», die

Gabe, die auf den Altar gelegt wird. Legen aber die

Brautleute auch etwas in das Buch, das ihnen zum
Kuss dargeboten wird, so gehört es dem Trauungs-
pfarrer, was sicher im Sinn der Brautleute ist. Und nun

folgt ohne Absatz die Bemerkung, gleich sei es auch

zu halten bei einer auswärtigen Beerdigung: die «Ob-

latio» gehöre dem Ortspfarrer, die «Discretio» dem

Beerdigungspfarrer.
An der Generalvisitation von 1781 muss General-

visitator Spengler feststellen, dass einige Pfarrer die

Vorschriften zur Eheverkündigung nicht einhalten, be-

sonders, wenn die Brautleute aus zwei verschiedenen
Pfarreien kommen. Schon bei der Visitation macht er
die Pfarrer darauf aufmerksam und wiederholt es im

Rezess: Das Ehevorhaben ist an beiden Orten dreimal

zu verkünden.

3.2.8 Prozessionen, Bittgänge, Bruderschaften

Sie spielen eine wichtige Rolle im Leben der Pfarreien.

Gemäss den Synodalstatuten sollen Prozessionen be-

wahrt und wo sie untergegangen sind, erneuert wer-
den. So weit erkennbar sind Prozessionstage Christi

Himmelfahrt, Fronleichnam, Marienfeste, Pfingst-

montag, Monatssonntage. Vor Christi Himmelfahrt

307 StATG Bd 1'30'0, 0. Diese Anweisungen sind theoretischer

Natur, die Praxis sah anders aus: Im Firmbuch der Pfarrei Ar-

bon wird 1737 und später das Alter der Firmlinge angeführt:
3- bis 12-Jährige.

88



sind die Bittgänge. Der Markustag ist ebenfalls be-

liebt, 1687 wird einmütig im Kapitel beschlossen und

1701 in die Statuten aufgenommen, dass dort, wo
keine Prozession gehalten werden kann, wenigstens
die Allerheiligenlitanei gebetet und der Gottesdienst

gehalten wird; die Pfarreiangehörigen sind zu ermah-

nen, daran teilzunehmen.
Wie aus der Relatio von 1754 und späteren Visita-

tionsakten hervorgeht, ist von den Bruderschaften am

meisten verbreitet jene vom Rosenkranz; einige Pfar-

reien haben mehrere Bruderschaften, einige aber

auch keine. Nicht immer ist die Bruderschaft in der

Pfarrkirche errichtet: In Leutmerken ist die Rosen-

kranzbruderschaft in der Schlosskapelle Griesenberg,
in Uesslingen in der Filiale Warth. Die Bruderschaften

haben eigenes Vermögen und einen Bruderschafts-

rat. Dass Bruderschaften in die Zeit vor der Reforma-

tion zurückgehen, kann nur in wenigen Fällen fest-

gestellt werden, so in Frauenfeld für die Dreifaltig-
keitsbruderschaft, in Weinfelden für die Bruderschaft

Maria Trost (ursprünglich in Bussnang) und für die zur
Reformationszeit von Steckborn nach dem Kloster

Feldbach verlegte Rosenkranzbruderschaft Mit der

Bruderschaft in Weinfelden ist Dekan Müller 1756
unzufrieden: Er verlangt, dass die gewohnten Mahl-
zeiten vermindert und bescheiden gehalten werden.

Visitator Zelling fügt hinzu, Zweck der Bruderschaf-

ten sei das geistliche Wachstum; dass deren Vermö-

gen für Gastmähler beinahe verbraucht werde, sei

Schuld des Pfarrers und des Rates. 1766 schreibt De-

kan Schagg, die Gastmähler am Jahrtag der Bruder-

schaft würden nun seit einigen Jahren zur Erbauung
des Volkes gehalten. Erstaunlich ist, dass 1754 bereits

sieben Pfarreien einen Kreuzweg haben.

3.2.9 Familien in der «Zerstreuung»

An der Kapitelsversammlung 1701 werden der Ob-

hut des Pfarrers besonders jene Familien empfohlen,
die an einem Ort wohnen, wo keine «veri pastores»,

«keine wahren Hirten», sind. Es wird statuiert: Solche

verirrte oder verlassene Schafe sind der Sorge des

nächsten Pfarrers zu übergeben oder dem, den eine
solche Familie wählt; er soll sie wie die eigenen
Schafe mit grossem Seeleneifer weiden, sie besu-

chen, für sie sorgen und ihnen alles tun, wie es sich

für einen wahren Hirten und nicht für einen Lohndie-

ner geziemt. Man will damit aber nicht verhindern,
dass ein solcher Curator für diese Arbeit und Sorge

von seinem Beneficium etwas nimmt, um ohne Nach-

teil und Vernachlässigung die verlassenen Seelen wei-
den zu können.

3.2.10 Katechese und Schule

Die Katechese, auch Christenlehre genannt, ist am

Sonntagnachmittag und für Kinder und Erwachsene

bestimmt. Öfters wird sie im Kapitelsprotokoll er-

wähnt. So teilt der Dekan 1685 mit, es sei dem Volk

immer wieder zu sagen, dass den Besuchern der Ka-

techese von den Päpsten ein Ablass erteilt werde. Vier
Jahre später werden die Pfarrer ermahnt, fleissig im

308 Wegen der grösseren Feierlichkeit wird die Markusprozes-
sion auch die «Litania maior» genannt: sie hat mit dem Fest

des hl. Markus nichts zu tun. Der 25. April war das Datum
eines heidnisch-römischen Flurumganges, den man in Rom

schon vor Papst Gregor dem Grossen (590-604) in das

christliche Brauchtum übernahm. Nach LThK^ 2, Sp. 518:

«Bittprozession».
309 Mehrere Bruderschaften: Fischingen: Rosenkranz, Ida und

Skapulier; Frauenfeld: Dreifaltigkeit und Rosenkranz; Horn-

bürg: Rosenkranz und Skapulier: in Weinfelden ist neben

Maria Trost die Rosenkranzbruderschaft wieder eingegan-

gen. Keine Bruderschaften haben: Basadingen, Bettwiesen,

Bussnang, Gachnang, Flüttwilen, Müllheim, Wängi: die

Alexander-Bruderschaft in Aadorf wurde erst nach 1754 ge-
gründet.

310 Frauenfeld: Kuhn 1/1, S. 148; Weinfelden: Kuhn 1/1, S. 370;
Steckborn: Visitation 1739.

311 Bichelsee, Eschenz, Flomburg, Klingenzell, Lommis, Täni-

kon, Tobel. Die Errichtung von Kreuzwegen begann in der

ersten Flälfte des 18. Jahrhunderts: LThK^ 6, Sp. 466-467.

89



Erteilen des Unterrichts zu sein. 1705 wird von der

Kurie verlangt, beim nächsten Kapitel einen Bericht

über die abgehaltenen Katechesen vorzulegen. Nicht

alle Visitationen geben in gleicher Weise Auskunft,
wie es mit der Katechese bestellt ist. Bei der Visitation

1739 sagen die meisten Pfarrer, sie würden die Kate-

chese nach der Norm des Bischofs halten. Der Pfarrer

von Frauenfeld wird ermahnt, sie nicht nur für Kinder,

sondern auch für Erwachsene zu halten. Der Pfarrer

von Sirnach hält sie für Kinder und Erwachsene ge-
trennt. In Müllheim steht 1756 die Kirche am Nach-

mittag wegen der «Heterodoxen» (Andersgläubigen)
nicht zur Verfügung, der Pfarrer nimmt die Kinder ins

Pfarrhaus. 1770 teilt der Dekan im Kapitel die Mah-

nung eines Visitationsrezesses mit, in paritätischen
Kirchen sei der Zugang zur Katechese sicherzustellen.

Spätere Visitationen, besonders jene von 1781, zei-

gen, dass in einer Reihe von Pfarreien die Katechese

an den Monatssonntagen ausfällt. Wo die Katechese

am Nachmittag nicht möglich scheint, wird am Vor-

mittag abwechselnd die Predigt und die Katechese

gehalten. Dem Pfarrer von Pfyn sei an einer General-

Visitation auferlegt worden, jeden Sonntagnachmit-

tag die Katechese zu halten, was der Pfarrer nicht
für möglich hält, da die Pfarreiangehörigen eine

Stunde weit entfernt wohnen. Schon 1666 meint
der Pfarrer von Steckborn, eine Katechese sei nicht

möglich wegen der kleinen Zahl Katholiken und der
weiten Distanz. 1756 wird empfohlen, die Kate-
chese am Vormittag an den Gottesdienst anzuknüp-
fen. Bis 1766 hat sich nichts getan, doch 1772 wird
bemerkt, der neue Pfarrer habe die von den Vorgän-

gern unterlassene Katechese zu neuem Leben er-

weckt. Für den Ausfall der Katechese ist in Bichelsee

und Lommis die häufige Teilnahme an Festen in an-
deren Pfarreien verantwortlich, in Au die Teilnahme

an Feierlichkeiten im Kloster. Das scheint auch an-
dernorts vorzukommen. Darauf geht der Rezess von
1781 ein: In vielen Pfarreien würden Predigt und Ka-

techese öfters ausgelassen, weil die Pfarreiangehöri-

gen auswärts zu Bruderschaftsfeiern gingen; selbst

Pfarrer täten dies und würden dadurch den eigenen
Leuten die geschuldeten geistlichen Bedürfnisse vor-
enthalten. Die Pfarreiangehörigen sollten sich von
solchen Exkursionen fernhalten; sie seien zu ermah-

nen, die eigene Kirche zu besuchen, weil etwas Will-
kürliches und Überflüssiges Gott nicht gefallen
könne, wenn das Notwendige und Vorgeschriebene

vernachlässigt werde.
Im selben Rezess von 1781 werden die Pfarrer er-

mahnt, den diözesanen Kafecb/smus'" bei der Unter-

Weisung der Jugend in Glaubens- und Sittensachen

zu gebrauchen; die Visitation hat gezeigt, dass dem

nicht in allen Pfarreien so ist. In Frauenfeld kommen
die Senatoren zum Pfarrer und bitten ihn, den Kate-

chismus nicht einzuführen, weil es sonst eine starke

Bewegung im Volk gebe; der Pfarrer bittet, die Visita-

toren sollen den Katechismus von neuem verlangen.
In Steckborn, wo am Vormittag alternativ Predigt und

Katechese gehalten wird, meint der Pfarrer, er könne
ihn nicht ohne Murren des Volkes einführen; andere

Pfarrer geben keinen Grund an.

Was die Scbu/en betrifft, ermahnt 1738 der Dekan

die Kapitulare, Schulbesuche zu machen. Die Anga-
ben der Visitationen von 1772 und 1778 zeigen, dass

in allen Pfarreien katholische Schulen sind mit Aus-
nähme von Gachnang, Klingenzell, Müllheim, Para-

dies, Steckborn und Weinfelden. Den Statuten von
1796 gemäss ist den Pfarrern übertragen, dafür zu

sorgen, dass die Eltern ihre Kinder in die katholische

Schule schicken; wo noch keine sei, solle eine solche

errichtet werden. Ausserdem seien die Schulen vom
Pfarrer oft zu besuchen.

312 1762 gab Bischof Franz Konrad von Rodt eine deutsche Be-

arbeitung des «Catechismus Romanus» heraus. HS I/2,
S. 456.

90



3.3 Kirchliches Leben in den Dekanaten
St. Gallen und Wil

Im Wesentlichen unterscheidet sich das kirchliche Le-

ben kaum von jenem im Dekanat Frauenfeld-Steck-

born, doch haben die St. Galler Äbte in den Pfarreien

des Offizialates mehr Einfluss- und Kontrollmöglich-
keiten. In die «Summa» aufgenommen sind die Mo-

nita (Ermahnungen) bei den Kapitelsversammlungen,
die für beide Dekanate gelten und sich auch mit der

Seelsorge befassen: An den Festtagen ist die Pfarrkir-

che zu besuchen (1695); die wöchentliche Beichte

und Kommunion darf Ungebildeten und Frauen nicht

gestattet werden (1723); die Predigt und die Kate-

chese sind auch an Festtagen nicht auszulassen

(1754). Überhaupt wird auf die Katechese Gewicht

gelegt: Die Jugend ist gut zu unterrichten, doch nicht

nur für die Kinder ist die Katechese zu erteilen, son-
dem auch für die Erwachsenen (1694, 1723); die

Kranken sind öfters zu besuchen, um sie auf einen

guten Tod vorzubereiten (1694/1695, 1754); für
auswärtige Trauungen soll man nicht leicht die Er-

laubnis geben (1757); bei den Hausbesuchen, wenn
die Osterzettel eingesammelt werden, sind die Glau-

bigen über die Glaubenswahrheiten zu befragen
(1694). 1772 werden im «Wiler Distrikt» Pfarrer ge-
tadelt, die in ihren Jahresberichten kaum etwas über

die Situation der Pfarreiangehörigen berichten: Sol-

che Pfarreien, in denen es nichts zu korrigieren gebe

und alles in Ruhe scheine, seien in der Regel in einem

schlechten Zustand. (Diese Monita können nur den

st. gallischen Pfarrern gegolten haben, weil nur die-

sen gegenüber der Abt das Sagen hatte.)
Das Bruderschaftswesen ist ebenfalls stark ent-

wickelt. Die Äbte fördern besonders die Rosenkranz-

bruderschaft: 1737 ist sie in 45 Pfarreien eingeführt,
1796 in 627" Anzunehmen ist, dass sie auch in den

Pfarreien, die nicht zum Offizialat gehören, verbreitet

ist. In Bischofszell und Sulgen geht sie in die Zeit

vor der Reformation zurück.*'* Die Äbte zeigen aus-

serdem «eine überraschende Sorgfalt für das Volks-

Schulwesen», das sie auch finanziell unterstützen;

von den thurgauischen Pfarreien des Offizialates hat

am Ende des 18. Jahrhunderts nur die kleine Pfarrei

Welfensberg keine eigene Schule.*"

3.4 Thurgauische Klöster

In den Relationen aus der zweiten Hälfte des 18. Jahr-

hunderts geben die Dekane auch Auskunft über die

Klöster: Vorsteher, Vorsteherinnen, Anzahl der Zu-

gehörigen. Durchschnittlich zählen die Benediktiner
in Fischingen 24 Pater und drei Frater, die Kapuziner
in Frauenfeld zwölf Pater und zwei Brüder, die Kartäuser

in Ittingen 14 Pater; die Zisterzienserinnen in Tänikon

22 Nonnen und zehn Schwestern, in Feldbach 22

Nonnen und neun Schwestern, in Kalchrain 18 Nonnen

und acht Schwestern, die Dominikanerinnen in St.

Katharinental 30 Nonnen und 14 Schwestern, die

Klarissinnen in Paradies 20 Nonnen und elf Schwes-

tern.
Einen - allerdings mangelhaften - Einblick in die

Herkunft der Ordensangehörigen geben die Listen der

Vorsteher und Vorsteherinnen aus dem 17. und 18.

Jahrhundert und einige weitere Bemerkungen: Alle

Fischinger Äbte sind Schweizer, darunter drei Thür-

gauer.*" Von den zwölf Prioren der Kartause Ittingen
sind drei Thurgauer (alle im 17. Jahrhundert), sechs

aus der übrigen Schweiz und drei Deutsche.*" Täni-
kon hat zwölf Schweizerinnen als Äbtissinnen, aber

keine Thurgauerin, die Frauen stammen meist aus der

Innerschweiz.*" Von den zwölf Äbtissinnen in Feld-

bach sind sechs Schweizerinnen, darunter eine Thür-

313 Duft, s. 189.

314 Kuhnl/2, S. 36 und 149-150.
315 Duft, S. 281-282
316 HS 111/1, S. 701-707.
317 Kuhn II, S. 236-238.
318 HS III/3, S. 945-949 und 922; Kuhn III, S. 416-417.

91



gauerin, vier Deutsche und zwei Tirolerinnen, die

Mehrzahl der Frauen stammt aus verschiedenen Or-

ten der Schweiz. In Kalchrain sind zwei Äbtissinnen

Thurgauerinnen, eine weitere Schweizerin und fünf
Deutsche; hier sind besonders deutsche Frauen zu

finden. Da die Priorinnen der Dominikanerinnen je-
weils für drei Jahre gewählt werden, zählt St. Kathari-
nental in diesem Zeitraum 21 Vorsteherinnen: elf

Deutsche, acht Schweizerinnen (meist aus Uri), zwei

Tirolerinnen, aber keine Thurgauerin. Von den 16

Äbtissinnen im Klarissenkloster Paradies sind elf

Schweizerinnen, darunter eine Thurgauerin, drei

Deutsche und zwei Tirolerinnen.'"
Neben diesen Klöstern im Dekanat Frauenfeld-

Steckborn sind im Dekanat St. Gallen noch zwei thur-

gauische: Das Augustiner-Chorherrenstift Kreuzlin-

gen zählt in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
25 bis 30 Mitglieder; unter den 58 Chorherren, die
zwischen 1735 und 1797 die Profess (die feierlichen

Gelübde) ablegten, sind nur drei Schweizer, alle übri-

gen stammen aus dem süddeutschen Raum.'" Das

Benediktinerinnenkloster Münsterlingen hat in der

zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts ebenfalls 25 bis

30 Mitglieder, zuletzt überwiegend Deutsche; ihm

standen in den beiden Jahrhunderten zehn Äbtissi-

nen vor: drei Schweizerinnen, darunter eine Thur-

gauerin (alle vor der Mitte des 17. Jahrhundert ge-
wählt), fünf Deutsche, eine Tirolerin und eine Englän-

dehn
In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts lebten

im Thurgau gegen 90 Ordensmänner (mitgerechnet
jene, die gemäss den Relationen auf Schlössern wa-
ren) und rund 190 Klosterfrauen.

3.5 Konfessionelle Verhältnisse im Thurgau

Im Thurgau hatten durch den Landfrieden von 1531

die katholischen Orte eine starke Stellung. Dies be-

günstigte die Katholiken, doch fanden die Evangeli-

sehen in Zürich eine starke Stütze. Die Niederlage der

fünf katholische Orte im Zweiten Villmergerkrieg und

der danach geschlossene frieden von 1712 änderten

die Verhältnisse: Man versuchte nun die Parität zwi-
sehen den beiden «Religionen» herzustellen und

nahm zur Stärkung der reformierten Stellung Bern in

die Mitregierung auf.
Hatten die evangelischen Thurgauer früher ge-

klagt, die Katholiken benützten die paritätischen Kir-

chen über die angesetzte Frist hinaus, so wurde nun
«geordnet, daß zur Verhütung besorglicher Ohnord-

nung für das Künftige die Kirche zu Verrichtung des

Goffesd/ensfes an Sonntag von denen, die selbige zu-
erst gebrauchen, denen so der anderen Religion sind,

vom Frühling bis in den Herbst um 8 Uhren und vom
Herbst bis in den Frühling spätestens um 9 Uhren

überlassen, es wäre denn Sache, daß sie sich unter-
einander mit beidseitigem Belieben an eint oder an-
deren Orten einer anderen Stunde verglichen hätten

und dabei verbleiben wollen». Die Evangelischen
bekamen einen eigenen Kirchenschlüssel und konn-

ten einen eigenen Mesmer verlangen. Ferner wurde
ihnen gestattet, neue Kirchen zu erbauen.

Keine Konfession sollte mehr verpflichtet sein,

die fe/erfage der anderen zu halten, und keine durfte
in ihren Kirchenbräuchen und Zeremonien be-

schimpft und beleidigt werden. Von nun an sollte

«bei gemeinen und sonderbaren Zusammenkünften,
es sei im Reden, Schreiben und dergleichen, die eine

Religion evangelisch und die andere katholisch ge-
nennet und betitelt werden». Vor 1701 war die Sa-

che mit den Feiertagen weit schwieriger: 1582 re-

319 HS Hl/3, S. 661-663 und 639; Kuhn III, S. 32-34.
320 HS III/3, S. 758-769 und 744; Kuhn III, S. 72-75.
321 Kuhn III, S. 247-249.
322 Ebd., S. 372.
323 PfA Kreuzlingen, Profess- und Totenbuch.

324 HS 111/1, S. 1874 und 1878-1881.
325 Bühler, S. 249-252.
326 Ebd., S. 250.

92



formierte Papst Gregor XIII. den julianischen Kaien-

der, der gegenüber dem natürlichen Jahr um zehn

Tage zu spät war; so folgte auf den 4. Oktober gleich
der 15. Diesem Kalender folgten die Katholiken, die

Evangelischen aber lehnten diesen «katholischen»

Kalender ab. So feierten die Reformierten Weihnach-

ten zehn Tage später, und war der Frühjahrsvollmond

vor den 31. März, folgten für sie Ostern und alle da-

von abhängigen Feste bis zu vier Wochen später. Bis

1700 war es zu einem Abstand von elf Tagen gekom-
men. Nun führten aber auch die protestantischen
Länder und Orte den neuen Kalender ein, wie im Ka-

Preisprotokoll von 1701 vermerkt wurde: «Acatholici
Calendarium Romanum acceperint».

Weiter wurde im Landfrieden bestimmt, dass «je-

der Religion ein besonderer proportionierter K/rc/t-

hof, ihre Todten nach ihrer Religionsmanier und Ue-

bung zu begraben, verwilliget sein» sollte"'. Nun

konnten die Katholiken ihren Teil des Friedhofs ein-

segnen - bei einem ungeteilten Friedhof war dies

nicht möglich. Zugleich war einem Streit vorgebeugt,
der sich wegen der Grabkreuze hätte entzünden kön-

nen, denn das Kreuz auf dem Grab war ein untrüg-
lieh katholisches Zeichen"®, zu dem Sorge zu tragen
war. 1705 wurden die Pfarrer an der Kapitelsver-

Sammlung aufgefordert, die Pfarreiangehörigen zu

ermahnen, unbefestigte, mangelhafte und beschä-

digte Kreuze zu reparieren, besonders dort, wo beide

Religionen in Übung seien. Auch der Dekan hatte

gemäss Statuten von 1796 bei den Visitationen zu

prüfen, ob die Grabkreuze in Ordnung seien. In

Gachnang kam es 1610 zu einer gefährlichen Aus-

einandersetzung «wegen Aufsteckhung der Creut-
zer»"®: verstorbene Frau, die erst vor kurzem ka-

tholisch geworden war, sollte auf dem Friedhof be-

stattet werden. Nachdem dies der evangelische Pfar-

rer widerwillig bewilligt hatte, wurde nach

katholischem Brauch ihr Grab mit einem Kreuz verse-

hen - die Gachnanger rissen es aber wieder aus. Als

ein katholisches Kind begraben wurde, wurde auch des-

sen Kreuz ausgerissen und zerschlagen. Am Pfingst-

tag - nach dem gregorianischen Kalender - kam es

deshalb zu einem Tumult: Leute aus Gachnang und

der Umgebung verwüsteten Schloss und Kapelle und

leerten den Weinkeller. Die ganze Angelegenheit
führte auch zu Auseinandersetzungen zwischen

Zürich und den fünf katholischen Orten. Erst 1613
kam ein Vergleich zustande: Die Katholiken bekamen

nun einen eigenen Teil im Friedhof"".
Anlässe zu Re/bere/en gab es aber noch andere:

beispielsweise zu viele Prozessionsfahnen in der Kir-

che"' oder Chorgitter, die «Symbole der Kluft zwi-
sehen Katholiken und Protestanten»®" (der Frauen-

felder Abschied von 1651 hatte sie erlaubt"®). Zwei-
mal gab es einen Bilderstreit: 1643 hatte der Pfarrer

von Steckborn zwei neue Altartafeln aufgestellt und

mit Pfingstrosen geschmückt. Das störte die Refor-

mierten. Gemäss einem Schiedsspruch musste in der

Folge ein Vorhang während des evangelischen Got-
tesdienstes den Altar verdecken - man nannte ihn

den «jesuitischen», weil auch in der Jesuitenkirche in

Konstanz ein Vorhang war. Der Vorhang blieb - auch
als 1766 eine neue Kirche gebaut wurde. Da er laut

Vertrag geschützt war, durfte er zudem nicht ersetzt,
sondern nur geflickt werden.®®" 1681 hängte der
Pfarrer von Ermatingen Bilder an das Chorgitter, was
die Evangelischen sehr provozierte. Der Pfarrer blieb

hartnäckig: Das Chorgitter gehöre den Katholiken.

327 Bühler, S. 250.

328 Das Kreuz als «katholisches Zeichen» ist heute noch er-
kennbar auf den Kirchturmspitzen, während die evangeli-
sehen und paritätischen Kirchen meist die Wetterfahne oder
den Flahn tragen.

329 Kuhn 1/1, S. 166.

330 Stösser, S. 13-26 und 108-110.
331 Bichelsee 1616: Kuhn 1/1, S. 46; Bussnang 1650: ebd., S. 58;

Mammern 1716: ebd., S. 245.
332 Kuhn I/2, S. 41.

333 Bühler, S. 248.

334 Kuhn 1/1, S. 302; Knittel, Werden und Wachsen, S. 341-342;
QTG 4, S. 133.

93



Daraufhin musste sich sogar die Tagsatzung mit die-

sem Fall beschäftigen."* 1760 fanden es die Arboner
Reformierten nicht rechtens, dass Pfarrer Fridolin Jo-

sef Tschudi im Chor der Kirche begraben wurde
(Tschudi war seit 1735 in Arbon). Ein Schreiben des

bischöflichen Ordinariates an Zürich und Bern setzt
sich auseinander mit einem «Badischen Abschied»

vom Jahr 1752, der solche Beerdigungen verboten
habe."* Der Vorgänger Tschudis, Pfarrer Christoph
Bechtlin (1726-1735), zuvor als Pfarrer von Pfyn De-

kan des Kapitels Frauenfeld-Steckborn, war jedenfalls
in der Kirche begraben worden; seine Grabplatte
steht jetzt in der Pfarrkirche an der Seitenwand des

Chores.

94

335 Knittel, Werden und Wachsen, S. 345.

336 StATG Bd 2'00'0, 0.







VI Die Dekanate von 1798 bis 1920

1 Umsturz und neue Ordnung"'

1.1 Der helvetische Thurgau

Der Thurgau wurde gemäss Urkunde am 3. März

1798 aus dem Untertanenverhältnis freigelassen und

zum Verwaltungsbezirk der «einen und unteilbaren

helvetischen Republik». Am 12. April trat die helveti-
sehe Verfassung in Kraft, im Mai besetzten französi-
sehe Truppen das Land, vom Mai bis September 1799

waren die Österreicher da. Zu einer gültigen Gestal-

tung des Verhältnisses zwischen Staat und Kirche

kam es in dieser Zeit nicht."®

1.2 Dekan Härders Wirken und seine Sicht
der Ereignisse

1.2.1 Zur Person

1794 wird Josef Anton Härder"® zum Dekan gewählt,
ein Jahr später leitet er eine Kapitelsversammlung.
1797 ist noch die Generalvisitation, dann fallen die

Zusammenkünfte wegen der schwierigen Zeiten aus;

mit den Kapitularen ist er durch Zirkulare®"" in Kon-

takt. Zum geistlichen Rat in Konstanz ernannt, ver-
lässt Härder 1802 den Thurgau und übernimmt die

Pfarrei Wollmatingen. 1803 stirbt er.

Kein anderer Dekan, weder vor noch nach ihm, hat

dermassen ausführliche Zirkulare geschrieben - ab-

gefasst in gutem Latein und in farbiger Sprache. Sie

geben einen Einblick in die Situation, mit der sich der
Klerus um 1800 auseinanderzusetzen hatte. Im Fol-

genden sollen sie auszugsweise zitiert oder zusam-

mengefasst werden.

1.2.2 Noch verschonte Schweiz

Die Zirkulare beginnen mit dem 2. März 1795 und

haben als Grund meist die Ansage eines Danksonn-

tags für die Verschonung vom Krieg. In seinem ersten

Zirkular schreibt er: «Es erschreckt der Geist, wenn er

sich erinnert an das bittere Unheil und die Umwäl-

zungen in der schwer geprüften gegenwärtigen Zeit,
in der so viele einst blühende Gegenden und Städte

vom rasenden Getöse der Waffen erschüttert wer-
den. Zu bedauern ist das Los und mit blutigen Tränen

zu beweinen, das sich zeigt im Feuerbrand der

Kriege, im Unheil des Volkes, in der Verheerung der

Städte, der Verwüstung der Äcker, der Verachtung
der Religion und der Gefahren allerorts. Aber wenn
wir die Augen unserem Vaterland zuwenden, werden
wir uns gewiss freuen und uns in aller Gefahr be-

wahrt fühlen. Nicht vom Blut besprengte Felder se-

hen wir, nicht vor überall hingestreckten Leichen er-
schrecken wir, nicht das Kriegsgeschrei der Kämpfen-
den und das Seufzen der Verwundeten hören wir in

unserem geliebten Vaterland.» Dies sei eine Wohltat

Gottes, und darum hätten die «Väter des Vaterlan-
des» einen Bitt- und Danktag auf den 15. März an-

gesagt.
Am 23. März 1796 wendet er sich gegen aufrüh-

rerische Schriften: «Zu keiner Zeit, auch in der ältes-

ten nicht, kamen solche gefährliche Schriften ans öf-
fentliche Licht. Aber in unserer Zeit geschieht dies im

Überfluss. Die tägliche Erfahrung zeigt es und wir se-

hen es, wie überall die Welt wie von reissenden Strö-

men überschwemmt wird von so vielen berüchtigten
Schreiben. Insbesondere zu bedauern ist, dass das

gemeine Volk, wie es verderbten Leuten gefällt, von
ihnen gelernt hat, in Gasthäusern und Konventikeln

darüber zu schwatzen. Die Autoren, besser die Archi-

337 Zu den Vorgängen in der Schweiz vgl. Dürrenmatt,
S. 366-403 (Umsturz, Helvetik, Mediation) und S. 434
(Bundesvertrag 1815); zu den Vorgängen im Thurgau vgl.

Schoop 1, S. 37-93.
338 Hungerbühler I, S. 71.

339 Geb. 28. August 1749, von Lipperswil, Pfarrer in Müllheim
seit 1778.

340 StATG Bd 1'20'1, 4.

97



tekten der Aufruhr und der Empörung, pflegen voll-

mundig von der wahren Freiheit des Menschenge-
schlechtes zu faseln. Diese Freiheit bedeutet nach

ihrem verkehrten Urteil, dass es einem jeden erlaubt
sei, nach seinem Belieben zu toben, keinen Obern an-

zuerkennen, keinen Gesetzen zu folgen, von aller

Bindung und Flerrschaft frei zu leben. Daher kommt
es, dass gegen die heilige Autorität des legitimen Ma-

gistrats wie mit giftigen Schlangenzähnen getobt
wird; sie erröten nicht, mit Mund und Feder frech zu

wüten. Und von welcher Art sind diese Menschlein?

Mit eingefärbten Buchstaben wird der Erdkreis ver-

giftet; sie sind von jener Farbe, die täuscht; nichts ist,

was fördert; vieles wird mit frecher, unverschämter

Stirn versprochen, aber nicht vieles zeichnet sie aus -
im Gegenteil: nichts. Selbst wenn die wahnsinnige,
rücksichtslose und verachtende Begier der Schreiber-

linge nur sie allein verrückt macht und sogar die Fehl-

geburt des zügellosen Geistes unter ihresgleichen be-

gräbt, durch Vergessen untergehen würde, so wird
sie es wagen, aus der Unterwelt wie eine Schlange

emporzusteigen, schmeichelhaft zwar, aber mit
ihrem giftigen Hauch wird sie alles anstecken und
ihren ekelhaften Schleim des Langen und Breiten aus-

speien.» Am Schluss seines im Original lateinischen

Zirkulars fügt er eine Verlautbarung des Konstanzer
Generalvikars auf Deutsch an: «Es war mir dieser

Tage im Namen des Herrn Landvogt die Anzeige ge-
macht, daß in dem Thurgau derley schädliche, gegen
die Verfassung der Schweitz lautende und das Volk

aufwiegelnde Druckschriften circulieren sollen, nebst

dem Ansuchen, daß, weil es die weltliche Behörde

dermal noch nicht für räthlich befinde, directe diese

Licen zu verbieten, ich bey den Pfarrherren in der

Schweitz einleiten möchte, daß diese nach ihrer Klug-

heit die Leüte von derley gefährlichen Schriften ab-

warnen.» - Was also die weltliche Behörde zu tun
sich nicht getraute, sollte der Klerus tun!

Im Zirkular vom 23. August 1796 schreibt Härder:

«In welchen Gefahren und in welchem Umschwung

aller Dinge ist der grösste Teil Europas? Seit einigen
Jahren im unheilvollen Verderben des Krieges, der sich

fast überall austobt. Keiner ist, der das nicht weiss. Im

Gegensatz zu unzähligen Menschen sehen wir, welch

glückliches Los unserem Vaterland zuteil wird. [...]

Während andere unter dem harten Joch der feindlichen

Einfälle das eigene und fremde Unglück beseufzen, aus

ihren Wohnsitzen wegzugehen gezwungen sind, ist es

uns gegeben, zu Hause ein ruhiges Leben zu führen

und einen ungetrübten Frieden zu geniessen.»
Am 5. Oktober 1796 verschickt Härder ein Schrei-

ben der bischöflichen Kurie in Konstanz. Darin teilt er

mit, der «Directoir Executif» der französischen Repub-
lik habe ein Dekret erlassen, wonach schweizerischen

Priestern das Betreten des französischen Territoriums

verboten sei.

Das Zirkular vom 12. Februar 1797 kommt
nochmals auf den Krieg zu sprechen: «Noch haben

nicht, wie viele unter Anrufung der göttlichen Hoheit

hofften, die schrecklichen Anstürme der Kriege nach-

gelassen, noch ist nicht der furchtbare Drachen zer-
schnitten oder mehr noch: die Hydra mit den nach-

wachsenden Köpfen, welche nicht irgend einen

Sumpf, sondern die reichsten und blühendsten Län-

der besetzt hat und die verderblichen Spuren ihrer

Wut hinterliess. Es scheint noch nicht genug mensch-

liches Blut geflossen zu sein.»

Um etwas ganz anderes geht es im Zirkular vom
16. Mai 1797. Härder erwähnt, dass im vorigen Jahr

in Frauenfeld eine wichtige Sache behandelt worden
sei «per Excellentissimos lllustrissimos Helvetiae Can-

tonum D.D. legatos in unum congregatos», also von
der Tagsatzung: Es geschehe nämlich im Thurgau,
dass nicht wenige Menschen für tot gehalten wür-
den, die leicht ins Leben zurückgerufen werden

könnten, wenn man nur die Methode dazu kennen

würde. Dazu zählten «Ertrunkene, am Strick Er-

hängte, Erfrorene und an was auch immer Erstickte».

Die Gesandten wollten dazu eine Schrift herausge-
ben, die von der Kanzel zu verlesen sei.

98



Am 27. August 1797 schreibt Härder seinen längs-

ten Rundbrief. Erführt Psalm 124 an, erklärt ihn und

setzt ihn in die Gegenwart. Es ist ein Psalm, der vom
Einsatz Gottes für Israel und von der Errettung aus al-

len Gefahren spricht. Darin schildert Härder die Fol-

gen der Kriege: «Vernichtete Ernten, verwüstete Saa-

ten, niedergehauene Wälder und Weinberge, ver-

armte Bauern.» Aus den Städten komme «das

Getöse der Waffen, das Schlagen der Folter, das

Wehklagen der Bürgerfamilien, die Flucht, die Tränen

der Eltern, der verwaisten Kinder, der geschändeten
Mütter und Töchter.» Er erinnert aber auch daran,
«dass das Laster im Verhältnis zur Tugend seit länge-

rer Zeit immer mehr zugenommen hat; der schändli-

che und verderbliche Unrat von Büchern ging hervor

aus der Geringschätzung und Verachtung des Heili-

gen, der Religion, der Obrigkeit. Für die Zukunft ist an

dieses traurige Beispiel zu erinnern, dass alle mensch-

liehe Weisheit ohne Religion untergeht.»
Am 23. Dezember 1797 wünscht Härder den Ka-

pitularen, «dass das Jahr, das wir aus Gottes Gunst er-

warten, glücklich, gesegnet und mit reicher Fülle aller

Güter für Leib und Seele vorübergehe.»
Das Zirkular vom 11. Februar 1798 ist ein Zeugnis

für die Aufgewühltheit jener Tage: «Es gab eine Zeit,
da wurde unter der Eiche der Dodona"' ein Gastmahl

bereitet. Aber diese Zeit ist vorbei, verschwunden.

Wir sind gezwungen, in einer anderen Zeit zu leben:

in einer glücklichen oder unglücklichen? Jeder ant-

worte, wie er will. So es den Göttern gefällt, findet
der Geschmack an Köstlicherem Gefallen, nichts wird

zugelassen, was nicht neue und auserwählte Speise

ist. [...] Die Erfahrung zeigt, dass die Neuerer der An-
sieht sind, das Alte sei abzuschaffen. Vieles ist in

Gelächter und Spott gekehrt, was einst dem Erhabe-

nen und zur Abschreckung diente. Verblüffend die

Epoche dieser Jahre. Sterblich sind wir und als Sterb-

liehe sehen wir unsere Zeit wie einen Fluss: Es gehen
die Wasser vorüber, es folgen andere und verdrängen
unwillig die ersteren, und vorbeigeströmt werden sie

nicht wieder zurückkehren. Wer kann gegen den Strom

schwimmen? [...] Seid klug wie die Schlangen und ein-

fältig wie die Tauben, das Übrige wird Gott vorsehen.»

1.2.3 Stellung zur Helvetik

Auf die Freilassung des Thurgaus am 3. März 1798

geht Härder nicht ein, hingegen in seinem Zirkular

vom 7. März auf den Krieg Frankreichs gegen die Eid-

genossenschaft: «In welchen Gefahren und in wel-
ehern Umsturz aller Dinge ist unser Vaterland zu die-

ser Zeit, da, angestiftet von gottlosen Nationen, die

Waffen feindlicher Heere sich zu seinem Verderben

erheben. Aber wie in uns christliches Blut ist, wie wir
die alte Frömmigkeit unserer Vorfahren haben, so

wollen auch wir die Religion, in der wir leben, be-

wahren. Während unsere Mitbürger mit bewaffneter
Hand den Angriffen ungebetener Feinde sich entge-
genstellen und für Haus und Heim kämpfen, so wol-
len auch wir helfen und Beistand leisten, nicht mit
Waffen, sondern mit Gebet, nicht mit Schwertern
und Lanzen, sondern mit Bitten zu Gott.» Die Pfarrer

sollten deshalb wöchentlich einen bestimmten Tag

zum gemeinsamen Gebet ansetzen.

Nach dem Fall Berns und dem Untergang der A/-

ten f/dgenossensc/iaft ruft Härder am 7. April 1798

zur Besonnenheit auf: «Es mögen schweigen die Rufe

Abels ob des blutigen, abschlachtenden Bruderfre-

vels, da zur Milde geneigt und nicht zur Rache bereit
der Gottmensch am Kreuz inständig zum himmli-
sehen Vater ruft: (Vater, vergib ihnen, denn sie wissen

nicht, was sie tun.> Nichts ist so dunkel, nichts so bit-

ter, nichts so unerwartet, als dass es die göttliche
Liebe nicht zum Nutzen zu wenden weiss. [...] Es fällt
in die Erde das Weizenkorn, damit für den Hunger
der Menschen reiche Frucht heranwächst. Mit Füssen

341 Berühmtes griechisches Orakelheiligtum des Zeus mit heili-

ger Eiche: Lexikon der alten Welt, Zürich/Stuttgart 1965, Sp.

765.

99



getreten wird die Traube, damit Wein ausgepresst
wird zum umfassenden Heil der Menschen. Der Hirt

wird zu Boden geworfen, damit er leichter die verirr-

ten Schafe auf die Schultern nehmen kann. Es wird
abgerissen die Blume des Feldes und die Lilie der

Täler, damit sie dort ihren Duft verbreiten, wo es

schlecht riecht. Es stirbt das Leben, damit wir Sterbli-
che ewig leben.»

Am 12. April 1798 erscheint die be/vef/sche 1/er-

/assung, die vielerorts bekämpft wird. Solchem Wi-
derstand will Härder entgegenwirken; am 23. ApriP"
schreibt er: «In der erstaunlichen Epoche unserer Zeit

der Revolutionen und Umwälzungen scheint bis jetzt
alles den gewohnten Gang aufgegeben zu haben.

Nicht allen schmeckt alles. Mannigfaltig ist die Be-

schaffenheit der Menschen und oft sehr entgegenge-
setzt. Niemand kann gezwungen werden, an einer

Speise, die er verabscheut, Geschmack zu finden,
aber das ist nicht die Schuld des Einkäufers für die

Küche, sondern des Zubereiters des Mahls. Es fällt
nun auf, dass ein ähnliches Schicksal der neuen hei-

vetischen Konstitution zuteil wird: An einigen Orten

wird sie mit beiden Händen entgegen genommen, an
anderen entweder zurückgewiesen oder an nicht we-
nigen beginnt sie, verhasst zu sein, hauptsächlich

deswegen, weil viele - besserer Belehrung bedürftig

- darin - ich weiss nicht warum - eine Gefahr für die

katholische Religion erkennen wollen, darin gleich-

sam ein öffentlicher Kampf gegen sie angelegt sei,

oder sie befürchten, ein schlechter Baum bringe
schlechte Früchte hervor. Wer aber die wortreiche
Schrift der Konstitution durchliest, dem steht vor Au-

gen, dass in ihr die Religion nirgends erwähnt wird,
sondern die volle Freiheit des Gewissens, d.h. der

Ausübung der Religion, festgehalten und gewährt
ist. Deshalb wollen wir mit allen Kräften danach stre-

ben, die fruchtbare Mutter der Meinungen, des Has-

ses und der Zwietracht, der Widersprüche, der ge-

genseitigen Schmähungen aus der Seele des Volkes

zu tilgen, herauszureissen, zu vertreiben, damit es

nicht von der vergeblichen Furcht durchdrungen
meint, das Fundament unseres Glaubens werde er-
schüttert. Wenn Furcht am Platz ist, dann soll sich das

Volk fürchten, dass es nicht durch ein unordentliches
Leben für die Religion, welche es bekennt, Verach-

tung heraufbeschwört, sondern vielmehr durch er-

neuten Eifer alle Sorge trägt, echte und würdige
Söhne jener Kirche zu sein, die Jesus auf festen Fels

gebaut hat. [...] Sollten aber einige an dieser Form des

gegenwärtig eingerichteten politischen Regimes we-
nig Geschmack finden, mögen sie - ich bitte darum -
bedenken: Es ist der Notwendigkeit nachzugeben
und zu gehorchen und der Klugheitsregel so viel wie

möglich zu entsprechen, dass von zwei Übeln das we-
niger üble zu wählen ist. Während sonst die Wahl frei

ist, gilt es jetzt mit Gleichmut zu ertragen, was du

nicht zu ändern vermagst. Vergeblich setzt du dich

mit Worten entgegen, wo die Kräfte des Leibes nicht

genügen. Es sollen daher schweigen dummes Ge-

schwätz und unkluge Spötterei unerfahrener,

schimpfender Menschen, die nur grösseres Übel her-

vorrufen. Eines, Mitbrüder, möchte ich von euch er-

bitten: Dem eurer Sorge anvertrauten Volk, auf das

ihr mit eurer Autorität Einfluss habt, schärft ernst und

kräftig ein: Nichts ist dem Gemeinwesen schädlicher

als zu Aufruhr und Zank aufzuhetzen.»

Am 8. Juni 1798 empfiehlt Härder eine Ko//ekfe

för/ns im Kanton Bern, das durch einen Brand schwer

geschädigt sei. Einige würden sich nun wundern und

fragen, was denn Thurgauer mit Bernern verbinde.

Härder weist nun hin auf das, was in jüngster Zeit

geschehen sei: «Das Neue folgt dem Alten nach.

So weit die Schweiz reicht, war sie früher geteilt in

verschiedene Orte mit je eigener Regierungsform
und Verfassung und nur dem Namen nach geeint.
Jetzt ist sie, durch die neue Konstitution verbunden,

342 Noch vor der «Instruktion für Regierungs-Statthalter» vom
10. Mai 1798, worin die Geistlichen aufzufordern sind,
Liebe zur Republik einzupflanzen: Gnädinger, S. 150.

100



zu einem einzigen Körper zusammengewachsen,
und zwar so, dass alle im gemeinsamen Vaterland

wohnen ohne Unterschied der Personen oder

Religionen. Wie Glieder einer einzigen Familie sind

wir gesinnt und sind Söhne des Herrn des Himmels

und der Erde, der Vater aller ist. Den Gesetzen der ge-
sunden Vernunft und der christlichen Liebe ist zuzu-
stimmen, dass, wenn ein Glied leidet, alle zu Hilfe ei-

len.» Auf Grund dieses Zirkulars könnte man meinen,

Härder sei ein Unitarier; aber die Auseinandersetzun-

gen zwischen Unitariern und Föderalisten hat ihn

kaum interessiert.

Im Zirkular vom 15. August 1798 teilt Härder ein

Reskript der thurgauischen Verwaltungskammer mit,
in welchem die Pfarrer aufgefordert werden, Aus-

kunft zu geben über ihre Kirchen und Schulen und

ermahnt werden, vorsichtig zu sein, wenn umher-

schweifende Personen heiraten wollen. Härder sei-

nerseits schreibt den Pfarrern, sie sollten Acht geben,
dass sich die weltlichen Behörden nicht in Ehesachen

einmischten; es sei Sorge zu tragen, «dass unsere ka-

nonischen Privilegien nicht untergraben werden».
Dann kommt Härder auf den vorgeschriebenen Eid

auf die Verfassung zu sprechen, zu dem es heisst, wer
ihn nicht leiste, werde mit dem Exil bestraft. Wegen
dieses Eides hat sich Härder bei der bischöflichen Ku-

rie versichert, die feststellte, dass darin nichts gegen
die Religion enthalten sei; nur der Begriff «Gleich-

heit» könne Anstoss erregen, aber man könne daraus

nichts Nachteiliges für die Religion schliessen. Zu-

gleich wird ihm ein Wort des Bischofs zur Beruhigung
versprochen."" Dieses ist auch erschienen, denn die

Kurie teilt Härder am 14. Oktober mit, der Regierungs-

Statthalter Gonzenbach*" habe den Hirtenbrief we-

gen des Bürgereides mit vollem Beifall aufgenommen
und hingewiesen auf das Zutrauen und den guten
Zustand zwischen der Staatsgewalt und dem bischöf-

liehen Ordinariat. Zugleich gibt die Kurie Härder den

Auftrag, seine Schreiben auch in den oberen Thurgau
zu senden.*" - In seinem Zirkular vom 15. August

führt Härder auch die Eidesformel in Latein an, die

rückübersetzt heisst: «Dem Vaterland zu dienen als

guter und treuer Bürger, die gute Sache der Freiheit

und Gleichheit mit aller Genauigkeit, allem Eifer und

nach Kräften zu schützen und Anarchie oder Zügello-

sigkeit mit gerechtem Zorn zu verfolgen.» Härder

fügt dem an: «Ein Eid aber ohne jede Anrufung des

göttlichen Wesens???» Trotzdem könne man diesen

Eid schon schwören, es sei aber der Vorbehalt anzu-

bringen: «Nur wenn nichts zum Nachteil der katholi-
sehen Religion geschieht.»

Am 28. August 1798 kündigt Härder einen allge-
meinen ß/tt- und Danktag für den Kanton Thurgau
an: «Gross ist es, im Unglück sich nicht fallen zu las-

sen, grösser im Glück sich nicht zu überheben, am al-

lergrössten ist es, im ewigen Wechsel des Schicksals

eine rechte Gleichförmigkeit des Geistes zu bewah-

ren, weil du nicht weisst, wie es dir zukünftig geht.
Nicht eine blinde Schicksalsgöttin ist es, welche die

Hoffnung der Sterblichen wie eine wandelbare Kugel

dreht, sondern die Vorsehung des alles lenkenden

Gottes bewirkt, dass die einen wie auf einer Leiter,

welche er selbst in der Höhe sitzend beherrscht, auf-

steigen zum Gipfel des Glücks, andere, Unglückliche,

steigen hinab in die Tiefe. Jedoch richtig sagt der

Dichter Venusius*": <Den gerechten und an seinem

Vorsatz festhaltenden Mann erschüttert nichts in sei-

nem festen Geist.» Überdenkt, ich bitte, und mit euch

erinnere ich mich selber, dass man die Geschehen

dieses einen Jahres, das noch nicht zu Ende ist, kaum

343 StATG Bb 0, 0/12.

344 Johann Jakob Gonzenbach (1754-1815), 1798-1799 Re-

gierungsstatthalter, wegen Zusammenarbeit mit der öster-
reichischen Besatzung Flucht, 1801 -1802 Mitglied der anti-
helvetischen Interimsregierung: Flammel, Flarald: «Der Bür-

ger wollte die Wahl durchaus nicht annehmen ...». Wahlen,

Wahlverweigerungen und Elitenkontinuität im Thurgau der

Helvetik, in: Gnädinger, S. 37-39.
345 StATG Bb 0,0/12.
346 Venusia ist der Geburtsort des Floraz: Lexikon der alten

Welt, Zürich/Stuttgart 1965: Sp. 3204 und 1329-1331.

101



in den ältesten Annalen findet: <Alles ist schon ge-
schehen, was ich verneinte, dass es geschehen
könnte: Die Gewässer gaben Flammen und das Feuer

gab Wasser.) Und wahrlich: Wie viel an Gutem haben
wir empfangen und gleichzeitig von wie viel Übel

sind wird bedroht, und wird vielleicht noch mehr dro-
hend über unseren Fläuptern stehen? Wie viel? Wo-
her kommt uns Hilfe? Unsere Hilfe kommt von Gott,
dem öffentlicher, gemeinsamer und unendlicher
Dank gebührt. Nie ist Gott näher, als wenn er lange
Zeit abwesend zu sein scheint.» Dann weist Härder

hin auf den Danktag. Im Hintergrund seiner Aus-

führungen könnte die Erfahrung mit der französi-
sehen Besetzung stehen.

Anlass des Zirkulars vom 14. Oktober 1798 ist die

Bitte Gonzenbachs, die Schrift mit dem Titel «Vo//cs-

b/att» zu abonnieren, welche in Zürich herausgekom-
men sei, um das helvetische Regime zu erklären. Dazu

schreibt Härder eine lange, grundsätzliche Einleitung:
«Nichts ist vernunftgemässer, als dass zwischen Staat

und Religion ein gegenseitiger Bund ist. Die Staaten
sind der Religion dienstbar, umgekehrt ist die Religion
die stärkste Behüterin und Beschützerin des Staates.

Zu wem anders gehören die Reiche der Sterblichen
als zur ewigen und unsterblichen Herrschaft, welche
Gott über die Menschen ausübt? Daraus, dass Gott
den Erdkreis lenkt, folgt, dass er von den Menschen

verehrt wird, auf welche Weise auch immer können
wir nicht wissen. So muss das höchste Ziel aller Staa-

ten und Regierenden sein, den Kult zur Ehre Gottes

zu erhöhen und zu befördern, das heisst: die Aus-

Übung der Religion auf alle Weise zu fördern. Wenn
die Regierenden mit Eifer vorstehen, dann ist Gott mit
diesen Dienern, damit ihre Herzen geschützt sind,
ihre Autorität und Würde erhöht wird, freilich ver-
bunden mit seiner und unserer Autorität, Würde und
Ehre. Darum, Mitbrüder, ist die öffentliche Ruhe und
die Ordnung aller Dinge das einzige und solideste

Fundament jedes Staates, das für das Glück der Völ-
ker geeignetste und für die Sicherheit der Regierung

nützlichste. Diese Ruhe, diese Ordnung, dieses Glück,
diese Sicherheit können nur Gesetze herstellen, för-
dem und bewahren. Aber wenn diese Gesetze den

Kopf des Volkes übersteigen? Eine eingewurzelte
Meinung des Menschen kann man nur schwer her-

ausreissen. Es gibt nämlich Politisches, dessen Sinn

und Recht das Volk nicht erfasst und versteht. Es

stimmt schon, was Anaxagoras*" sagt: <Mit einem,
der behauptet, der Schnee sei schwarz, disputiertst
du vergeblich über dessen Weisse.) Damit aber die

Gesetze, die Glück und Sicherheit des Vaterlandes

beabsichtigen, geschützt werden vor dem Unrecht

gewisser Leute, welche deren Sinn nicht durchdringen
und daher mit lästernder Zunge herabzureissen pfle-

gen», dazu sei die Schrift «Volksblatt» herausgekom-

men. Tatsächlich haben dann alle Pfarrer subskribiert.

Im September 1798, also schon vor dem obigen
Zirkular, haben die Franzosen im Auftrag der helveti-

sehen Regierung Mdwa/den angegriffen. Ob ge-
nauere Kunde davon erst spät in den Thurgau ge-
langte? Jedenfalls schreibt Härder am 22. Oktober

wegen der Kollekte für Nidwaiden ein Zirkular, das

seine tiefe Betroffenheit zeigt und die eher positive
Einschätzung der Helvetik relativiert: «Ihr habt gehört
und gelesen, welches nicht genug zu bedauernde
Schicksal Nidwaiden widerfahren ist. Um die ganze
Reihe der Übel auszumalen, genügen alle Farben

nicht. Ich betrachte im Geist die Männer, deren Leben

vom wilden Schwert des Mars verschont blieb, aber

wehe! Wie sind sie niedergedrückt durch die schwere

Last des Elends: von Grund auf zerstörte Häuser, Ver-

lust der Güter, vereinsamte Familien, vom Blut der

Getöteten überschwemmtes Vaterland, unbegra-
bene Leichen der Bürger, die in ihrem Blut schwim-

men, durch Waffen und Flammen zu Asche gewor-
dene Leichen, alles erfüllt mit Trauer: Das drängt zu
weinen mit blutigen Tränen. Ich sehe zitternde

347 Ionischer Naturforscher um 50CM25 v. Chr.: Lexikon der al-

ten Welt, Zürich/Stuttgart 1965, Sp. 155.

102



Greise, die schon in die Grube fallen, von der Stütze
des Alters und aller Hilfe verlassen. Ich höre das trau-

rige Wehklagen der Witwen, welche die unheilvolle

Ermordung ihrer Gatten und Söhne bejammern. Ich

erblicke die unschuldigen Tränen der Kinder und Wai-

sen, die um Brot bitten und suchen, wer sich ihrer er-
barmt. Es schreien die stöhnenden Stimmen der Ver-

wundeten, sie seufzen, ob nicht eine freundliche

Hand Abhilfe leistet und sich ihrer Wunden erbarmt.
Es zeigen sich mir die vielen, deren Heim zerstört ist,

die aus Angst vor Gefahren entweder in schrecklicher

Einsamkeit in den Wäldern umherirren oder sich in

Höhlen verstecken. Sagt: Wer wird diesen Unglückli-
chen mit Dach, Nahrung und Kleidung zu Hilfe kom-

men, wenn das kalte Wetter hereinbricht? Mitbrüder,

was ist eure Meinung, eure Empfindung? Sie, die be-

kleidet sind mit weissem Gewand - und mit dem ro-

ten: Wer sind sie, woher kommen sie? Es sind unsere

Brüder, allen Erbarmens würdig, Neffen und treueste
Nachkommen jener unsterblichen Helden, die zuerst
das Fundament der Freiheit der Schweiz legten. Wir
suchen daher, von ihrem schlimmen Los bewegt, mit
allen Kräften zu bewirken, dass sie mit Freude die Zei-

chen unserer Liebe und Barmherzigkeit tragen.»
In dieser wirren Zeit muss der Aberg/aube, be-

sonders die Wahrsagerei, sehr verbreitet gewesen
sein. Im Zirkular vom 11. Dezember 1798 erinnert
Härder an Dekrete, welche die Bischöfe Hugo Da-

mian von Schönborn und Franciscus Konrad von Rodt

erlassen hatten. «Auch in unserer Zeit, in der wir ge-
hofft haben, es leuchte ein klareres Licht, sind so
dumme und in der Finsternis der Unwissenheit sit-

zende Menschen, welche durch altweiberhafte Fa-

beln bewegt, der schlechtesten Überzeugung sind, es

gebe gewisse dienstbare Geister, die durch be-

stimmte Gebete - mit Geheimzeichen als Mittel - be-

schworen werden, dass sie Geld herbeischaffen von

irgendwo her zum Vorteil der Beschwörenden und

Bittenden.» Dann kommt ein Problem zur Sprache,
das den Klerus noch Jahre beschäftigen wird: Die ma-

fen'e//e A/ot der Ge/sf//chen, hervorgerufen durch die

Abschaffung verschiedener Einkünfte. Diesbezüglich

muss ein in den Akten nicht vorhandener Brief des

Ministers Stapfer"® zu den Pfarrern gekommen sein;

Härder schreibt: «Ihr habt den ermahnenden und trös-

tenden Brief des Ministers der Künste und Wissen-
schatten gelesen. Ihr werdet sagen: Nicht die beste

Kunst und Wissenschaft. Unterstützen soll man jene,
denen es schlecht geht, nicht mit schönen Worten,
sondern mit Taten. Geduld, Geduld, Geduld!» Zum
Schluss seines Zirkulars kommt er noch auf ein Drit-

tes, das auch auf eine Abkühlung des Verhältnisses

zur Regierung schliessen lässt: «Ich verwundere mich,
dass die so gelobte Schrift «Volksblatt» noch nicht in

meine Hände gekommen ist, sie wird daher auch

kaum in euren Händen sein. Das Verzeichnis aller Mit-
brüder, die subskribiert haben, übergab ich ohne Zö-

gern dem Nationalpräfekten Gonzenbach, nicht

zweifelnd, dass er, der diese Schrift empfohlen hat,
sie besorgt. Aber weil das nicht geschah, will ich die
Sache nicht weiter befördern. Ungebetene lassen

sich nicht Begünstigungen nachwerfen.»

1.2.4 Die Frage der Entschädigung

Nur mit kurzem Zirkular lässt Härder am 20. März
1799 die Heiligen Öle verteilen. Aus der Zeit der

österreichischen Besetzung vom Mai bis September
sind keine Zirkulare vorhanden. Dann verschickt er
ein Schreiben der Verwaltungskammer des Thurgaus
vom 9. November «an den Bürger Decan Härder» mit
der Überschrift «Freyheit-Gleichheit». Durch die Ab-

Schaffung des Zehnten haben die Geistlichen ihr Ein-

kommen verloren."® Nun wird eine «Fruchtunterstüt-

348 Philipp Albert Stapfer (1766-1840), 1798 helvetischer Minis-

ter der Künste und Wissenschaften, 1800-1808 Gesandter

in Paris, gest. in Paris.

349 Vgl. Svec, Milena: «Ich bin gar der Mann nicht, der von der
Noth klagt.» Klagende Pfarrer im Thurgau der Helvetik, in:

Gnädinger, S. 129-146.

103



zung aus den Zehendenfrüchten» angekündigt; auf
die vorgelegten Fragen sollen die Geistlichen kurze

Antworten geben. Dieses Schreiben soll «per Ex-

preßum bey allen cathol. Geistlichen unseres Cantons
herum gehen» und bis zum nächsten Mittwoch wie-
der «in unseren Händen sein»; jeder Tag vermindere

«den Zehenden Vorrath und erschwehrt die Unter-

Stützung.» «Die Kosten für den Expreßer, der das Cir-

cular herumträgt, werden von der Kammer zurücker-

stattet.» Nun war der 9. November ein Samstag, d. h.,

der «Expreßer» hätte bis zum Mittwoch im ganzen
Kanton herumkommen sollen I Dieses Ziel erreichte er

jedoch nicht: Gemäss den «accepit» der Pfarrer be-

endete er die Tour erst am nächsten Samstag. Dem

Schreiben der Verwaltungskammer fügte Härder

hinzu: «Niemand, der zur See fährt, will immer auf
See sein, niemand lernt zu kämpfen, um immer zu

kämpfen, niemand nimmt Arbeit an, um für immer in

der Arbeit aufzugehen. Sondern wer zur See fährt,
sucht den Hafen, wer kämpft den Sieg, wer arbeitet
Ruhe und Müsse. Aus aller Arbeit will Lohn hervorge-
hen. Es beschwichtigt den Kummer, wenn man durch

die Mühen hindurch den Vorgeschmack der Freude

hat. Das Erbe der Arbeit ist der Schatz grösseren
Glücks. Kein Vernünftiger wird es anrüchig finden,
dass der Arbeiter seines Lohnes würdig ist.»

Bereits am 21. November 1799 erhielt Härder

wieder ein Schreiben der Verwaltungskammer. Darin

wird eine Kommission erwähnt, welche das Entschä-

digungswesen untersuchen und besorgen soll, «da-

mit der Antheil an der von der Regierung zur Bezah-

lung der Religionslehrer in Helvetien einstweilen as-

signierten Geldsumme auch für unsern Canton

gehörig bestimmt werde». Dazu haben die Pfarrer

Angaben zu machen über Geld oder Früchte, die sie

schon empfangen haben. Ausserdem: «Für die Ze-

henden Pfründen: Was hat er [jeder Pfarrer] für Ze-

henden bezogen? Wie viel an Garben? Wie viel an

Fäsen mit Bestimmung des Maßes, obs Konstanzer
oder Wyler etc. Maß sey? Wie viel an Strohe?» und

anderes mehr. Wieder soll das schnell geschehen. Das

Schreiben schliesst mit «Republikanischem Gruß und

Achtung». Härder verschickt es ohne Kommentar.
Am 7. Januar 1800 findet ein Staatsstreich statt,

in dessen Folge ein Vollziehungsausschuss eingesetzt
wird. Darauf reagiert Härder am 17. Februar mit ei-

nem langen Rundschreiben. Er unterstreicht die Be-

deutung der Religion als «geliebte[r] Tochter des Hirn-

mels»: «Beseitigt die Religion oder deren freie Aus-

Übung, bleibt nur Dunkelheit zurück und der erste und

einzige Schutz des Gedeihens und seine Zierde wird,
wie das Lösen des Gordischen Knotens, mit einem

einzigen Streich vernichtet.» Er wendet sich gegen
eine falsch verstandene Freiheit: «Abscheulich und

mit blutigen Tränen zu betrauern ist eine Freiheit,

welche nicht die Religion, sondern den Frevel fördert,
die nicht verderblichen Sitten, sondern dem Himmel

und der christlichen Sache den Kampf ansagt.»
Darum sei es notwendig, «dass zwischen Religion
und Staat ein gegenseitiger und heiliger Bund» be-

stehe, wenn zur Leitung des Staates «solche Männer
berufen werden, denen als höchstes Ziel ihrer Arbeit

vor Augen steht, die Ehre Gottes zu vermehren, den

Kult und die Ausübung der Religion zu befördern und
auf alle Weise und mit allem Eifer des Geistes sich ins

Mittel zu legen und - was dem gesunden Verstand

folgerichtig ist - die Diener der Religion zu fördern
und nach Kräften zu schützen und sich zu bemühen,
deren angemessene Würde und Autorität zu mehren,
damit nicht - o Schmerz - die schon vorhandene Ge-

ringschätzung der Priester auf die Religion selber

übergeht; daher ist dieses schändliche und erbärmli-

che Verhängnis gleichsam ins Grab zu legen, um be-

graben zu verschwinden. Darum dürfen wir uns nicht

wenig freuen und uns glücklich schätzen, wie sich die

helvetische Regierung gewandelt hat zu solchen

Männern, welche sich mit offenem Beifall ein gewal-
tiges Feld eröffnet haben, auf dem ihre Kraft, Klug-
heit und Gerechtigkeit nach der Meinung aller von
Neuem und mutig hervorgeht». Diese positive Ein-

104



Schätzung der neuen Verwaltungskammer in Bern

können nicht alle teilen. Es ist zwar nur das Zirkular

mit den «accepit» der nicht zum Dekanat Frauenfeld-

Steckborn gehörenden Pfarrer vorhanden, doch da

melden sich auch kritische Stimmen: «Ob vom

schlechten helvetischen Baum gute Früchte kom-

men?»; und: «Ob für die Religion etwas zu gewinnen
ist, wird erst die Zukunft zeigen.»

1.2.5 Das Schreiben an Minister Stapfer

Zur Frage der Besoldung hat Minister Stapfer eine

«Druckschrift» herausgegeben; um sich mit ihr aus-

einanderzusetzen, bildet Härder eine Kommission,

der er selbst, Kammerer Dudli vom Dekanat Wil (Pfar-

rer in Heiligkreuz), Pfarrer Hofer von Tobel und Pfar-

rer Ulrich Pfeiffer von Klingenzell angehören. Sie ver-
fasst die Schrift «ßesu/faf der n/edergesetzten Com-

m/ss/ön der Kaf/iofec/ien Ge/stf/c/ike/'f des Kantons

Tfturgau über d/'e derse/ben vorge/egfe Druckschrift
des ß. M/n/sfers Stapfe/; bef/'fe/t über d/'e ßeso/dung
der K/rcbend/ener», datierend vom 5. Mai 1800,

adressiert an den «Bürger Minister Stapfer in Bern»,

gedruckt in Bischofszell im Juli 1800."'
Im ersten Abschnitt «Vertheidigung des Zehend-

rechtes und der Grundzinse» wird Stapfer gelobt:
«Die Commission macht es sich zur ersten Pflicht,

gleich Anfangs und zum Voraus ohne Schmeicheley

zu bemerken, daß sie in dieser ihr vorgelegten Druck-

schrift manche Stelle vorgefunden habe, welche den

bekannten tiefen Einsichten des B. Ministers so wohl
als seiner redlichen Offenheit wahre Ehre macht und

lautesten Dank abfordert.» Zu diesen Stellen rechnet

die Schrift «seine freymüthigen Aeusserungen von

Rechtmäßigkeit der Zehenden und Grundzinse, von

dem hülflosen Zustand der Geistlichen in Ansehung
ihres Unterhaltes, die leeren Worte miteingerechnet,
die man uns auftischte». In der Folge wird Stapfer
ausführlich zitiert mit dem einleitenden Kommentar:
«Die eigenen Worte des würdigen Verfassers liefern

dem nur obenhin aufmerksamen Leser eine überzeu-

gende Probe hiervon.»

Im zweiten Abschnitt über die «Entschädigung
der Religionsdiener» wird Kritik an Stapfers Plan

geübt: «Die Looskauffung der Zehnten und Grund-

zinse nach dem vorgelegten Plan geht einen dornich-
ten ungebahnten Weg, ohne den Zweck zu errei-

chen.» Die Verfasser «sind geneigt, uns hierüber

nach aller Möglichkeit zu erklären und der belobten
Schriften des B. Ministers zur besseren Beleuchtung
der Sache, Schritt für Schritt zu folgen.» Im Plan des

Ministers sei nicht einzusehen, wie ein grosser Teil der

Geistlichen eine hinreichende «Congrua», d. h. genü-
gend zum Leben, habe. Die Loskaufsumme werde

berechnet nach dem Mittelwert der Jahre

1775-1789, die «sehr wohlfeil» gewesen sei; auch

seien die wichtigen Kleinzehnten ausser Acht gelas-

sen. Zudem soll von dieser Summe alles, was bisher

vom Staat geleistet wurde, an den Staat zurückge-
hen. Ferner machen die Verfasser auf die Teuerung
aufmerksam: Der Religionsdiener verliere % bis 56 sei-

nes Lohnes. Ob er sich auf die Gutherzigkeit der

Leute verlassen solle? Aber «dann ist der Geistliche

doch gewiß übel besorgt, wenn er sich die Guther-

zigkeit der Leute gleichsam zu erbetteln gezwungen
sieht; nichts von dem zu melden, daß auch die

Freyheit seines Amtes dadurch ungemein gehemmt
wird.» Sollen nun die Geistlichen «einstweilen auf

ein neues darben und schmachten?» Von dem, was

während der letzten zwei Jahren von der Regierung
verordnet worden sei, sei nichts vollkommen zu-
Stande gekommen. «0 wie stumpf dörften unterdes-

sen manchem Religionslehrer vor allzu langem War-

ten die Zähne werden! I» Die Kommission nimmt sich

350 Johann Nepomuk Hofer (1760-1831) von Rottweil, Pfarrer

in Tobel seit 1788, später Nachfolger Härders.

351 Weder im Kommissariats- (StATG Bb) noch im Dekanatsar-

chiv (StATG Bd) ist diese Schrift erhalten geblieben, hinge-

gen im Archiv des ehemaligen Dekanats Wil (BiASG Rubr. 8,

B 91, 5e), ebenso in derThurg. Kantonsbibliothek (L 570-S).

105



«dahero die Freyheit, nach einigen Prämissen ihre

Gedanken näher zu bestimmen». Die Verfasser glau-
ben, «es Gott, der Religion, der Kirche und der

ganzen helvetischen Nachkommenschaft schuldig zu

seyn, daß wir gegen den vorgeschlagenen Looskauf-

fungs-Plan feyerlich protestieren», gehen auf die von
Stapfer aufgeführten Schwierigkeiten bei der Wie-

dereinführung des «geistlichen Zehnten» ein und

lehnen sie als nichtig ab; denn «wie der herrliche'"
Verfasser in seiner Schrift selbst sagt, es sey beynahe

nur eine Stimme in ganz Helvetien für die Wiederein-

führung des Zehenten.» Dann folgen «Petizion und

Vorschlag der Kommission». Darin heisst es unter an-
derem, die Regierung hätte bis jetzt keine Mittel, die

Gemeinden zu überzeugen, «daß es ihr wahrer Emst

und nicht ein blosses Kompliment sey, ihre Diener zu

versorgen und nicht dem Hungerstode Preis zu ge-
ben. [...] Überzeugt endlich von der Rechenschaft des

B. Minister Stapfers, [...] bittet [die Kommission] den-

selben [...], sich bey der Regierung dahin bestens ver-
wenden zu wollen, auf daß die Religionslehrer sich

für jetzt und in Zukunft eines angemessenen und si-

ehern Unterhaltes zu erfreuen haben mögen.»
Im dritten Abschnitt «Ueber Kirchengüter»

«scheint uns hier der Ort zu seyn, wo die uns vom B.

Minister empfohlene uns aufgeforderte Freymüthig-
keit nicht zaudern darf, die Frage zu stellen: Mit wel-
chem Recht können Klostergüter Nationalgüter wer-
den?» Keine weltliche Regierung könne entscheiden,

ob die Klöster «wesentlich oder zufällig, entbehrlich
oder unentbehrlich» seien. «Wenn das Gesetz die

Klöster des Rechtes, Eigenthum auf diese oder jene
Art zu erwerben, berauben kann, kann es auch rück-
wärtswirken und das schon Erworbene ohne Verbre-

chen wegdekretieren? Wie ärgert sich die Welt,

wenn der Prozeß des Schuldigen mit der Execution

angefangen wird? Wie erst dann, wenn des Schuld-

losen? Wenn aber das Kapital-Verbrechen der Klöster

ihr Reichthum ist, so ist ihre Aufhebung und die Weg-
nähme ihres Eigenthums eine Straffe, die einer Seits

gerade wider den Zweck des Gesetzgebers läuft, an-
derer Seits das katholische Helvetien härter als die

Klosterpersonen bestraft.» Denn die Abgaben der

Klöster hätten mehr eingetragen «als die Wegnahme
und Ableitung des ganzen Eigenthumes durch

Kanäle, welche ...?» (Die Kanäle auszudenken ist

Stapfer überlassen!) Ausserdem hätte das katholi-
sehe Helvetien neben dem geistlichen auch den zeit-

liehen Nutzen gefunden: Unterricht, Beamtungen,
Lehen mit geringen Zinsen und «viele hundert Fami-

lien hatten Brod, dessen Verlust sie und ihre Enkel tief
fühlen werden. - Welche Erscheinung auf die Katho-
lischen einen violenten Eindruck machen muß, wenn
man uns nicht für gefühllose Kienstöcke und elende,
der Dummheit verkaufte Sklaven hält.»

Der vierte Abschnitt befasst sich mit den «Wahlen

der Pfarrer u.s.w.» Die Kommission wäre nicht von
sich aus auf diesen Punkt eingegangen, «allein, weil
ihn der B. Minister wieder aufs Tapet bringt, so ma-
chen wir uns ein Vergnügen daraus, unsere Meynung
darüber zu eröffnen». Dass der Staat «einen merkli-

chen, direkten Einfluß auf die Pfarrwahlen haben

solle, wie der B. Minister wünscht, scheint uns ein po-
litisches Irrlicht zu seyn, welches zwar leuchtet, aber

nicht dem Wege nach, sondern jene, die ihm folgen,
irreführt.» Vor allem geht es der Kommission um das

freie Ernennungsrecht des Bischofs.

Im fünften Abschnitt «Kirchendisciplin» wird jede
Einmischung in die Glaubenslehre der Kirche abge-
wiesen. «Ein einziges Dogma wegschalten wollen,
hieße die Grundlagen der Katholizität, die Untrüg-
lichkeit der Kirche untergraben und aufheben. [...]

352 Dieses «herrlich» dürfte ironisch gemeint sein; am 9. August
1798 hat Härder an den Kammerer geschrieben: «Der Minis-

ter der Künste und Wissenschaften soll ein ganz herrlicher
Mann sein, seine Berichte Meisterstücke von hinreissender

Gelehrsamkeit, voll der Achtung für die Unterstützung, die

den Religionslehrern gebührt. Ist er etwa nur Cicero pro
domo sua, oder denkt die übrige Regierung auch so???»:

BiASO A 2317.

106



Diese Bemerkung müssen wir dem B. Minister nach-

drücklich empfehlen, weil es da und dort einen

Mode-Katholiken, einen Wolfe im Schaafbelze giebt,
der aufgeklärt zu seyn affektiert und auf das Phan-

tom seiner Weisheit vertrauend, sich einen eigenen,

von der Kirche abweichenden Glauben schnitzelt.»

Die Kommission zieht den Schluss, «daß es offenbare

Unmöglichkeit sey, eine Kirchendisciplin festzuset-

zen, die den Katholischen und Reformierten gemein

sey».
Im sechsten Abschnitt über das «Organisations-

Gesetz für die Geistlichkeit» können es die Verfasser

dem Bürger Minister «nicht verhehlen, daß wir bey

dem blossen Namen eines Organisationsgesetzes für
die Geistlichkeit zurückschaudern». Kirchenzucht sei

von jeher eine kirchliche und bischöfliche Sache, im-

mer sei der Bischof «unser unmittelbarer Oberer».

Im siebten Abschnitt «Bürgerpflichten u.s.w.»
wird zuerst die Schrift Stapfers zitiert, in der die Rede

ist von einem Bürger, der «unter dem Vorwand der

Religion seine Bürgerpflichten unterlasse oder neben

dem Staat eine geistliche oder weltliche Macht aner-

kenne, deren Befehlen er die Gesetze seines Vater-

landes hintansetze.» Dagegen erklären die Verfasser

«rückhaltlich», dass sie sich mit allen Katholiken an

die Gesetze halten, «in so fern sie dem Gesetz Gottes

und seiner Religion nicht widersprechen»; sollten sie

zum Halten solcher «zuwiderlauffenden» Gesetze

angehalten werden, würden sie zur Antwort geben:
«Wir müssen Gott mehr als den Menschen gehör-
chen.»

Im letzten Abschnitt «Religiöse Zusammen-

künfte, Uebungen und Gebräuche» stösst sich die

Kommission an der Aussage: «[...] wenn er [der Staat]

religiöse Zusammenkünfte, Uebungen und Gebräu-

che nicht duldet, die mit der Landesverfassung oder
mit dem Zweck der fortschreitenden Veredelung der

Menschheit streiten.» Das sei zu unbestimmt und

lasse «den Religionsfeinden, den sogenannten Philo-

sophen und Neuerungssüchtigen, ein zu weites Feld

offen». Die Verfasser weisen darauf hin, dass bei der

Annahme der helvetischen Konstitution die freie Reli-

gionsausübung garantiert worden sei, stellen Stapfer
die Sittenlosigkeit in Frankreich vor Augen und fra-

gen, «wie sie mit den angepriesenen Fortschritten

der Veredelung der Menschheit kontrastiere». Wie
eine Schlussfolgerung aus dem Ganzen fügt die

Kommission an: «So tolerant übrigens und parthey-
los in jeder Hinsicht der B. Minister ist, so trugen doch
alle bisher von ihm und der Regierung herausgekom-

menen, ins Religionswesen einschlagenden Verord-

nungen das Gepräge nichtkatholischer Verfasser

sichtbar an ihrer Stirne; dieß ist ihm aber nicht zu ver-

argen, denn weil der B. Minister nicht von unseren

Grundsätzen ist, kann er auch nicht von unserem Geis-

te seyn. Aber ein Beweis ist dieß, was erst von into-
leranten, feindseligen partheyischen Männern zu

fürchten ist.» Und ganz am Schluss heisst es: «Wir

enden mit den schönen Worten des B. Ministers: <Der

Kirche ihr Gesetzbuch abfassen, den Lehrbegriff be-

stimmen oder verändern, das Verhältniß der Glieder

untereinander und zu den Lehren der Kirche festset-

zen, darf der Staat so wenig als jeder andern Gesell-

schaft.>» Die Kommission nimmt also den Bürger
Stapfer beim «schönen Wort» und stellt ihm die un-
schöne Wirklichkeit gegenüber. «Mit vielem Vergnü-

gen» hat Härder die Denkschrift dem Regierungs-
Statthalter übergeben zur Weiterleitung an Stapfer.

Von dieser Schrift gibt Härder im Zirkular vom
1. Juli 1800 dem Klerus Kunde: «Schon seit zwei Jah-

ren und immer weiter fliesst die Zeit, arbeiten wir uner-
müdlich im Weinberg des Herrn, tragen wir die Last

der Tage und die Hitze mit grosser Geduld, ohne dass

wir den täglichen Denar, d. h. den jährlichen Lohn,

erhalten haben, der uns geschuldet ist und dessen

wir sowohl nach natürlichem wie göttlichem Recht

würdig sind. Was uns von der Administrationskom-
mission zwei Mal als ein bisschen Linderung gewährt

353 StATG 1'15'0.

107



wurde, ist gänzlich gering und hat fast kaum einen

Wert, weil sie selbst für die Hälfte der jährlichen Kos-

ten längst nicht genügt. Hinzuzufügen sind die

enormen Ausgaben, die zu machen wir ständig ge-

zwungen wurden, in der Hauptsache für das Militär
und die Einquartierungen.» Religionsdiener beider
Konfessionen aus vielen Kantonen hätten Eingaben

an die helvetische Regierung gemacht. «Aus gemein-

samem Antrieb und in Übereinstimmung, da der Kle-

rus des Kantons Thurgau nicht nur müssiger Zu-

schauer sein will, hat gereizt und herausgefordert

vom Bürger Stapfer eine Spezialkommission aus vier

Mitgliedern eine ungeschminkte Schrift aufgesetzt»
und sie Stapfer übergeben. «Die Freiheit der Kirche

zu verteidigen, die bischöflichen Rechte zu schützen,

die Unverletzlichkeit unserer Erträge zu beanspru-
chen, dafür haben wir uns eingesetzt, auch wenn
eine gerechte Sache nicht immer zu siegen pflegt.
Nachdem also die gemeinsame Stimme aus aller

Mund die Forderungen eines jeden bekannt gemacht
hat, wer würde da nicht mit bestem Recht erwarten

dürfen, dass jene, die Verwalter der Gerechtigkeit
sind, Ohren haben und nicht zögern, der gerechtes-

ten Eingabe Genugtuung zu leisten? Aber ach! Bis

jetzt war vergeblich unsere Arbeit, unsere Klage. Nun

stehen wir ungehört vor verschlossener Tür und wie-
der und wieder müssen wir betteln um den Lohn, der

uns gehört.» Einige Mitbrüder hätten nun gebeten,
eine Abordnung nach Bern zu schicken, die so lange

dort bleiben solle, bis sie eine gültige Antwort er-
halte. Härder ist der Meinung, dass jetzt nicht der

richtige Moment sei, und zudem die Sache mit nicht

geringen Kosten verbunden wäre. «Sicher ist, dass

schon andere empfangen wurden, die mit schönen

und tröstlichen Worten entlassen, leer nach Hause

zurückkehren mussten. Sagt, ich bitte: Wenn Schrif-

ten, die bleiben, nichts nützen, sollen Worte, die ver-

fliegen, nützen?» Die Entscheidung aber überlässter
dem Urteil seiner Mitbrüder. Nur einer der Pfarrer ist

daraufhin der Meinung, eine Abordnung würde sich

lohnen. Am 30. Juli schreibt Härder an den Statthalter

wegen zu zahlender Abgaben: «Wunderbar, mit ei-

ner Hand verstopft uns der Staat die Quelle, aus der
wir schöpfen und zahlen konnten, und mit der ande-

ren Hand gebiethet er uns zu zahlen.»""
Nachdem im August 1800 bereits wieder ein

Staatstreich stattgefunden hat, keimt neue Hoffnung
auf. Am 4. September kommt Härder auf sein Zirku-

lar vom 1. Juli zu sprechen, in dem er von einer Ge-

sandtschaft nach Bern abgeraten hat: «Aber da neu-
lieh nach dem Wechsel aller Dinge die Hoffnung jetzt
sicherer aufscheint, dass die neue Regierung etwas
bewirken wird zum Wohl der Kirche und unserer Sa-

che, sind am 2. September 12 Mitbrüder in Weinfei-
den zusammengekommen - um die Kosten zu spa-

ren, wollte ich nicht noch mehrere zusammenrufen -,
damit sie dieses Geschäft reichlich überlegen.» So

wird einmütig beschlossen, Pfarrer Hofer nach Bern

zu schicken; ihm werden «40 Ludovici aurei zur Be-

streitung seiner Aufgaben übergeben.» Härder gibt
ihm ein Schreiben mit, dem auch die Landkapitel Wil,
St. Gallen und Bremgarten sich anschliessen. «Auch

die nichtkatholischen Diener, nämlich die thurgaui-
sehen, zürcherischen und bernischen, sind zur Zeit

nicht müssige Zuschauer, sondern, wie ich aus einem
Brief des Zürcher Antistes Hess erfahren habe, wer-
den sie mit uns kämpfen und jeden Stein in Bewe-

gung setzen.»
Am 14. Dezember 1800 - erst jetzt, da er Kosten

sparen will! - schreibt Härder: «Ohne Zweifel wün-
sehen nicht wenige Mitglieder zu wissen, was unsere
neulich zur helvetischen Regierung geschickte Ge-

sandtschaft für das Gut der Religion und nicht minder

für die Festigkeit und Sicherheit unser Einkünfte er-
reicht hat.» Nichts sei sicher, nichts bestimmt und

nichts sei beschlossen worden. «Sicher kann nicht ab-

geleugnet werden, dass die Abgesandten sich mit al-

ler Kraft für die gute Sache einsetzten und ihren Auf-

354 StATG 1'15'0,

108



trag vorzüglich und höchst lobenswert ausgeführt
haben.» Hier unterschreibt Härder erstmals als

«Geistlicher Rat».

1.2.6 «Plazet-Streit»

Im Sommer 1800 beginnt eine Auseinandersetzung

ganz anderer Art: Der «Plazet-Streit» zwischen der

Regierung und Härder. Am 5. Februar 1800 wurde
das Plazet eingeführt für alle Hirtenbriefe und Wei-

sungen des Bischofs und der Dekane"*; d. h. diese

mussten der Regierung vorgelegt werden, welche die

Erlaubnis zur Veröffentlichung gab oder verweigerte.
Nun verbot die bischöfliche Kurie zwei gegen das

Mönchtum gerichtete Schriften, ohne das Plazet ein-

zuholen. Härder liess diese Weisung zirkulieren. Nun

wird er von der Regierung «bey meiner Verantwor-

tung» zur Rechenschaft gezogen. Am 4. August
macht Härder sein «aufrichtiges, ungeheucheltes Ge-

ständnis»: Er habe vier Abschriften publiziert. Er legt
dem Regierungsstatthalter seine «Rechenschaft» vor:
«Wenn schon der erste Anschein meine Handlung

vor Ihren Augen als ahndungswürdig etwa darstellen

sollte, so sagt mir doch mein Gewissen laut zu mei-

nem Tröste und zu meiner Beruhigung, daß ich hie-

rein falls gegen kein helvetisches Gesetz gesündigt
habe: 1° nicht gegen den Beschluß vom Vollzie-

hungsausschusse ddt° 4 julij, weil dieser Beschluß am
1"" Junius, wo ich das Konstanzische Circular he-

rumbieten ließ, nicht einmal existierte, und also für
mich keine Verbindlichkeit haben ebenso wenig aus-
wirken konnte. 2"*° Nicht gegen den Beschluß der

Vollziehungsgewalt vom 5. febr. 1800. Dieser Be-

Schluß liegt in meinen Händen, aber auch neben zwei
NB die Erläuterung ddo Bern, den 2'®" Merz 1800, wo
die Formulierung wörtlich also lautet: [Unterstrichen]
<Der Beschluß vom 5'®" febr. 1800 betrifft ausschließ-

lieh diejenigen Schreiben, welche bestimmt sind, an

öffentlichen Orten, an den Kirchenthüren angeschla-

gen oder von Pfarrern einer bischöflichen Diözese,

oder eines Antistes, einer Klasse, oder irgend eines

Kirchenrathes, von der Kanzel verlesen zu werden.)

Nun, Bürger Regierungstatthalter!, wage ich es, Sie

aufzufordern, belieben Sie mir zu melden, an wel-
chen öffentlichen Orten, an welcher Kirchenthüre ist

das Rescript vom 24. May angeschlagen, und von
welcher Kanzel verkündet worden?» Er werde «nach

ihrem Verlangen» den Erlass des Vollziehungsaus-
schusses vom 4. Julij unter den Geistlichen zirkulieren

lassen, was am 4. August mit Zirkular auch tatsäch-
lieh geschieht. In diesem Erlass wird das Verbot, das

bischöfliche Schreiben in Umlauf zu bringen, «unter

Androhung gesetzlicher Strafen» ausgesprochen."®
Ein Schreiben hatte die Distriktstatthalter aufge-

fordert, Zuwiderhandelnde anzuzeigen.'" Darauf

schreibt Pfarrer Hofer am 9. August einen gehar-
nischten Brief an den «Bürger Regierungs Statthai-

ter». Er nimmt zuerst Bezug auf eine Proklamation

vom 24. Januar, in welcher eingeladen wurde, «ihnen

unsere Gedanken und Beobachtungen mitzutheilen,
welche die verschiedenen Umstände dieser be-

schränkten Zeit mit sich brächten, ich folge dieser

Einladung mit gegenwärtiger Zuschrift». Die Strafan-

drohung habe ihn «unangenehm» überrascht. «Wie,
dachte ich bey dieser Nachricht, ists möglich, daß

auch dieser Mann, gegen den ich bis anhin als gegen
einen wahrhaft duldsamen, einen völlig unparteyi-
sehen, einen wirklich wohlmeinenden Mann so viel

Schätzung trug, er, der bey Antritt seines Amtes uns

geschrieben und verbreitet den Geist der Duldung
und Liebe - ausgerottet werde aller Haß, alle Bitter-
keit und Verfolgung, daß auch er die Masque endlich

abzieht, und in einer andern Gestalt auftritt? So muß

uns die tägliche Erfahrung immer mehr überzeugen,
daß alle die glatten Worte, alle die gedruckten

355 Hungerbühler I, S. 100; das Plazet galt auch für Verlautba-

rungen der reformierten Kirchen. Nach der Helvetik wurde
das Plazet beibehalten.

356 StATG 1'15'0.
357 StATG 5'070'* (Bezirksamt Weinfelden).

109



Schmeicheleyen nur Schlangengift und Schaafpelz
sind, wodurch man uns einschläfern, uns ruhig, si-

eher machen will, um uns desto gewisser den Garaus

zu machen?» Hofer kommt auf das bischöfliche Re-

skript zu sprechen und fragt, wo hier ein Eingriff (in die

Verfassung) sei. «Es ist hier förmlich die Rede von irri-

gen Religionslehren, die Regierung wird sich doch
das Recht nicht anmaßen, zu entscheiden, was in der

Religion recht oder irrig gelehrt werde. [...] Wer den

Befehl des geistlichen Rathes befolgt, der ist von ih-

nen strafbar. Ich bin ein Religionsdiener, und als sol-

eher meinen geistlichen Obern in Angelegenheiten
der Religion Gehorsam schuldig, sie aber wollen mich

ihnen denselben zu leisten hindern; ich bin ein Hirt,
und sehe den Wolf kommen und soll die Herde nicht

warnen; ich erblicke ein giftiges Kraut auf der Weide

und wenn ich es nicht achte, so macht mich der

Oberhirt aufmerksam darauf, damit ich es ausreisse,

sie aber wollen es nicht gestatten, wagt ich es, so

wollen sie mich strafen.» Sollten die verbotenen
Schriften in die Hände des Volkes kommen, «so erklär

ich mich feyerlich, daß ich meine Schuldigkeit thue.
[...] Mögen sie mich nun auf diese Erklärung als der

Widerspänstigkeit, des Frevels oder vielleicht gar des

Hochverrates schuldig zur Verantwortung ziehen,

mögen sie mich von Annas zu Kaiphas, von Pontius

zu Herodes führen, kurz mögen sie mich von Gericht

zu Gericht schleppen lassen, wenn dort noch ein

Recht ist, werde ich es finden, wo keines mehr ist, so

werde ich Verfolgung leiden, und es wird mir ein süs-

ses Vergnügen seyn. [...] Man kann mich einkerkern,
des Landes verweisen, mein Trost wird seyn, meiner
Pflicht getreu gewesen zu seyn.» Er schliesst den

Brief: «Im übrigen versichere ich sie meiner ge-
bührenden Hochachtung und eines bereit willigen
Gehorsams in allem was nicht wider Pflicht und Ge-

wissen läuft.»"®

1.2.7 Predigtzensur?

Pfarrer Dudli von Heiligkreuz, der Mitverfasser der

Denkschrift an Stapfer, wird wegen seiner Predigten

angeklagt. Darauf antwortet er am 22. August 1800:

Am 27. Juli sei er in der Predigt ausgegangen von Au-

gustinus und dem Konzil von Trient. Wer den Zehn-

ten nicht geben wolle, sei in geistlichem Bann, soll er

gesagt haben. Er sei missverstanden worden - aus

Bosheit? Am 3. August habe er vom Evangelium her

von den über das Vaterland gekommenen Drangsa-
len gesprochen als Heimsuchungen Gottes zum Heil,

vom Zehnt sei nicht die Rede gewesen. «Dieß ist in

meinem Leben das erste Mahl, daß ich wegen gepre-
digten Christlichen Wahrheiten Rechenschaft zu ge-
ben gezwungen bin. [...] Die Staatsklugen und

Rechtsgelehrten, die christlichen und weisen Män-

ner» hätten den Anspruch des Zehnten bejaht. «In ei-

nem Land, wo die Freyheit der Religions Übung fey-
erlich stipulirt und wiederholt zugesichert ist, kann es

kein Verbrechen seyn, die Mittel, die dieser Aus-

Übung unentbährlich sind, auf jenigem Weg zu su-

chen, der noch der einzige und durch kein Gesetz

verbothen ist.»"®

1.2.8 Nochmals die Entschädigungsfrage

Die Zirkulare im Jahr 1801 befassen sich zwar nicht
mehr mit der Entschädigungsfrage, aber am 21. Sep-

tember 1801 teilt Härder mit, er habe dem Bischof

von Konstanz diesbezüglich Bericht erstattet und ihm

die Lage dargestellt. Mit einem Schreiben vom 1. Ok-

tober antwortet der Bischof, er habe Generalvikar

Wessenberg beauftragt, die Interessen des Klerus bei

der Regierung in Bern wahrzunehmen. Es betrifft ins-

besondere die Herausgabe des Kirchengutes. Als eine

Nebenbemerkung fügt Härder auf Deutsch hinzu:

358 StATG 5'070'* (Bezirksamt Weinfelden).
359 StATG 5'070'* (Bezirksamt Weinfelden)

110



«Des Herrn von Wessenberg Hochwürden und

Gnade, welchen Ich persönlich und durch Correspon-
denz zu kennen die Gnade habe, ist ein Mann, der

die gründlichste Gelehrtheit und die tiefsten Einsich-

ten mit eben so viel Affabilität und Herablassung ver-

gesellschaftet. Noch kürzlich vor seiner Abreise nach

Bern schrieb mir unter anderem Hochderselbe: Ich

freüe mich zum voraus auf die Zeit, wo Euer Hochw.

unseren Geistlichen Rathssitzungen werden beywoh-

nen können und wir gemeinschaftlich für den Wein-

berg des Herrn in Helvetien arbeiten werden. Inzwi-

sehen habe ich nur noch eine Bitte an Euer Hochw.:

Daß Sie mir nämlich ihr Vertrauen schenken mö-

gen.»' Am 27. Dezember verschickt Härder sein

letztes (erhaltenes) Zirkular.

Vom 26. Dezember 1801 liegt ein Bittschreiben

vor: «Den hohen und verehrtesten Stellvertretern des

helvetischen Volkes, Landammann und Senatoren in

Bern». Es geht ein auf die Eigentumsrechte der Kir-

che. Ihre Güter dürften nicht gegen ihren Zweck ge-
braucht werden. Ärgernis sei entstanden wegen des

Eingriffs der weltlichen Macht in Ehesachen, das

kränke die kirchlichen Rechte und beleidigte die

Gläubigen. «Ist es der Regierung wahrer Ernst, die

Religion zu cultivieren?» Bemängelt wird die Aufhe-

bung der Paritätsrechte, die auf dem Landfrieden von
1712 beruhen. Vor Gerichten seien die Katholiken

benachteiligt, ebenso bei Einquartierungen. Die Reli-

gionsfreiheit sei gefährdet, wenn die bürgerlichen
Rechte wegen der Religion leiden müssten. Dann

kommt das Schreiben auf die Entschädigung der

Geistlichen, die unter kläglichen Umständen lebten.

Die Verwaltung des angrenzenden Kantons Säntis

sorge väterlich für die Geistlichen, in die thurgauische
Verwaltungskammer habe man das Zutrauen verlo-

ren. Die willkürliche Zehntenschatzung von 1801 sei

ein neuer Beweis undenkbarer Verachtung gegen die

Religion und ihre Priester."'

1.2.9 Um die Nachfolge Härders

Bereits am 17. Dezember 1801 schlägt Härder dem

Bischof und dem Geistlichen Rat mögliche Nachfol-

ger im Amt vor. An erster Stelle nennt er ohne Korn-

mentar Pfarrer Franz Xaver Meyenfisch von Sirnach,

ihm folgt Pfarrer Johann Josef Hungerbühler von
Weinfelden - aber dieser traue seinen Kräften zu we-
nig zu und habe eine gewisse Furchtsamkeit. An drit-

ter Stelle steht Pfarrer Nepomuk Hofer von Tobel,

dem er den Vorzug vor den anderen gibt, allerdings
mit einigen Bedenken: Als (maltesischer) Pfarrer von
Tobel sei er eigentlich gar nicht wählbar und der

Regierung nicht angenehm; er sei «gegen der Re-

gierung mit zu wenig vernünftiger Nachgiebigkeit
und hingegen mit zu vielem Trotz, oder wie es andere

verdolmetschen, mit zu vielem Stolz». So habe er der

Entschädigungskommission geschrieben: «Ihr spielet
mit den Gesetzen wie die Buben mit den Nüssen.» So

viel Wahres in diesem Vergleich sei, meint Härder, so

mangle doch «das Salz der Klugheit», er sei nichts an-
deres als Erbitterung und persönliche Abneigung.
Dann fügt Härder eine Mahnung an, die aufzeigt,
wie er selber sein Amt sieht: «Mögen doch die eifri-

gen und sich klug dünkenden Herren den wichtigen
Grundsatz nie aus ihrem Auge verlieren: es gebe zwi-
sehen einer sträflichen Nachgiebigkeit und einem
ebenso sträflichen Trotz oder Paroxismus, alles durch-

setzen zu wollen, eine vernünftige Mittelstraße! Die

Pastoralklugheit hat mich gelehrt, diesen Mittelweg
einzuschlagen, habe mich immer gut dabei gefun-
den, mich durch manche Stürme glücklich durchge-

360 Suter, S. 79 und 81, weiss nichts von der Berufung Härders

in den Geistlichen Rat, er schreibt hingegen: Hofer scheint

«an der Kurie ein Übergewicht erhalten zu haben, gegen
Dekan Härder. Ob vielleicht die Resignation Härders und
sein Verlassen des Kantons eine Folge hievon war, bleibt hier

unberührt!» Der Brief Wessenbergs an Härder beweist das

Gegenteil.
361 StATG Bb 2, 2/15.

111



arbeitet, die Achtung, Liebe und Freundschaft der er-
sten Authoritäten unseres Kantons ununterbrochen

genossen und alles, was ich mit Gradheit und Offen-
heit aber doch mit Bescheidenheit nachsuchte, erhal-

ten.» Am 12. Januar 1802 folgt die Wahl auf schrift-
lichem Weg, da eine Kapitelsversammlung einzube-
rufen schwierig ist. Am 19. Januar liegt das Ergebnis

vor: Von 23 Stimmen erhält Hofer 14, Meyenfisch sie-

ben, die Pfarrer von Frauenfeld und Uesslingen je
eine. Am 21. Januar folgt die bischöfliche Ernennung
Hofers zum Dekan.^

1.3 Der selbständige Thurgau

1.3.1 Verhältnis zu den Konfessionen

Am 19. Februar 1803 erhielt die Schweiz durch Na-

poleon eine neue Verfassung, die «Mediation».** Der

Thurgau wurde eigenständiger Kanton. Auf Grund
der neu erworbenen und sorgfältig gehüteten Sou-

veränität forderte er die Oberhoheit über beiden

Konfessionen, wollte für sie die gleiche rechtliche

Stellung und hielt es für seine Pflicht, Religion und
Sittlichkeit unter seine Aufsicht zu nehmen und zu

stärken. Er «beanspruchte eine ausgedehnte Kir-

chenhoheit, die bereits den Keim zu einem Staatskir-
chentum in sich trug».** Als es galt, die staatlichen

Behörden zu bestimmen, griff man die Parität auf. Da

der Anteil der Katholiken damals rund 20 Prozent

war, hatte der Kleine Rat, die Regierung, sechs evan-

gelische und drei katholische Mitglieder, der Grosse

Rat 80 evangelische und 20 katholische Mitglieder,
jeweils gewählt von der Gesamtheit der Bürger; beide

Räte trennten sich je in einen evangelischen und ka-

tholischen Teil, wenn Belange ihrer Konfession be-

handelt wurden. Der Proporz änderte sich später
leicht, blieb aber bis zur Verfassung von 1869 beste-
hen.**

1804 errichtete die Regierung den par/fäf/scben
K/rchenraf mit vierzehn Laien und zwölf Geistlichen,

je hälftig aus beiden Konfessionen, zum Teil Mitglie-
der von Amtes wegen, zum anderen Teil von den

konfessionellen Grossen Räten auf Dreiervorschlag
des konfessionellen Kleinen Rates gewählt. Zugleich
bildeten die Mitglieder die je konfessionellen Kir-

chenräte.**

1.3.2 Wessenberg, Anderwert, Hofer

Als Anfang 1800 Bischof Karl Theodor von Dalberg
das Bistum Konstanz übernahm, berief er /gnaz He/n-

rieh von Wessenöergf" als Generalvikar an die

bischöfliche Kurie; 1802 wurde Dalberg auch Erzbi-

schof von Mainz und Bischof von Worms, wo er vor-
her Koadjutor war. Nach der Übertragung des Main-

zer Erzstuhls im Jahr 1803 nach Regensburg erhielt

Dalberg den Titel «Fürstprimas». Die Geschäfte in

Konstanz überliess er weitgehend Wessenberg. Die-

ser stand während der Helvetik in gutem Kontakt mit
Dekan Härder, nach deren Zusammenbruch suchte er

den Kontakt auch mit der neuen thurgauischen Re-

gierung, wünschte einen verfassungsmässigen
Schutz der katholischen Konfession und forderte die

Unterstützung der Regierung für sein Reformpro-

gramm. 1806 übergab er der Regierung den Entwurf
eines Konkordates zwischen der bischöflichen Kurie

und dem Thurgau, doch trat die Regierung darauf
nicht ein.**

362 BiASO A 2317.

363 Vgl. Schoop 1, S. 63-66.
364 Hungerbühler I, S. 143.

365 Verfassung 1814: 75 : 25; 1831: 77 : 23: Schoop 1, S. 90.

366 Hungerbühler II, S. 5-15; katholischer Kirchenrat: ebd.,
S. 54-62.

367 Ignaz Heinrich von Wessenberg-Ampringen (1774-1860),
1785 niedere Weihen, 1802 Generalvikar und Präsident des

Geistlichen Rates, 1812 Priesterweihe, 1817-1827 Bistums-

verweser: HS I/2, S. 479-494; BvK 1, S. 421-433.
368 Dazu mit Entwurf des Konkordates: Suter, S. 22-37.

112



Auf staatlicher Seite stand /osep/t Anderwe/f®,
katholisches Mitglied des Kleinen Rates, «in seiner

Überzeugung ein treuer Katholik, doch zurückhal-

tend, massvoll, weltoffen und tolerant», auch in

gutem Kontakt mit Wessenberg. Seine Stellung war
schwierig: Er stand einer protestantischen Mehrheit

gegenüber und musste eine Lösung finden, welche

die Rechte der Kirche respektierte.
Auf kirchlicher Seite war /Vepomuk Hofer der

wichtigste Mann. An der ersten Kapitelsversamm-

lung nach einer Pause von sieben Jahren, 1802, legte
Hofer zwar sein Amt in die Hände des Kapitels zurück,

er sei wegen der Zeitumstände gewählt und ernannt

worden, als maltesischer Pfarrer wäre er eigentlich

gar nicht wählbar gewesen. Das Kapitel bestätigte
ihn dennoch in seinem Amt. 1807 wurde die Korn-

mende Tobel aufgelöst. Bis zu seinem Tod im Jahr

1831 war er der Wortführer der katholischen Geist-

lichkeit. Wie im Gesetz über den Kirchenrat vorgese-
hen, wählte der katholische Kleine Rat 1804 Dekan

Hofer zum Cömm/'ssarius; auf evangelischer Seite

stand der Antistes. Wessenberg anerkannte Hofer

zwar als Mittelsmann und staatlichen Kommissar, er-
nannte ihn aber nicht zum bischöflichen."' Hofer war
gleich gesinnt wie Härder, verfocht die Rechte der Kir-

che aber massiver und weniger diplomatisch. Als er
einen Entwurf für den katholischen Kirchenrat auf-
stellen sollte, tat er dies zwar, aber nur um den

Wunsch der Regierung zu erfüllen; er selber empfand
diesen Rat für unnötig, da die Katholiken den Bischof

hatten und den von ihm bestellten Geistlichen Rat, zu

dem das ganze Kirchenwesen gehörte. Die protes-
tantische Mehrheit hielt an ihrem Plan einer einheitli-
chen Kirchengesetzgebung fest.

1.4 Untergang des Klosters
und des Offizialates St. Gallen

1798 zog der helvetische Staat die Abtei St. Gallen

ein. Der letzte Abt, Pankraz Vorster, bemühte sich um

die Rettung des Klosters, das er sich aber ohne Herr-

schaftsrechte nicht vorstellen konnte. So verwarf er
1803 einen Versuch, das Kloster unter Preisgabe der

politischen Rechte zu retten. Am 8. Mai 1805 hob der

St. Galler Grosse Rat das Kloster auf. 1798 trug
Minister Stapfer dem Bischof von Konstanz an, die

kirchliche Jurisdiktion über das Gebiet des Offizialates

zu übernehmen - darauf geht ein Schreiben der Kon-

Stanzer Kurie vom 31. Januar 1799 - noch unter Bi-

schof Maximilian von Rodt - ein, dessen Adresse

nicht mehr vorhanden ist (an Härder gerichtet?): Die

helvetische Regierung habe erklären lassen, dass die

«geistlichen Verrichtungen» gemäss Konkordat dem

Abt oder einem «substituierten Mandatario» im Kan-

ton Säntis nicht mehr gestattet seien. «So haben sich

Se. hochfürstl. Gnaden von bischöfl. Amtes wegen
aufgerufen gefunden, für die betreffenden katholi-
sehen Pfarreyen des ehemaligen st. gallischen Gebie-

thes, welche nach deutlichem Wortlaut des Vertrages
von 1748 gleichwohl Angehörige des hiesigen
Bisthums Konstanz geblieben sind und noch sind,

einstweilen provisorie einzuschreiten, und dahin für-

zusorgen, daß es diesen Diözesanen bei jenem, was
zur Seelsorge erforderlich seyen möge, nicht gebre-
chen soll.» Da der Bischof verhüten wollte, dass zwei-
erlei Verordnungen nebeneinander existierten, trug
er auf, «in der Nähe des st. gallischen Gebieths zwey
Geistliche zu commißionieren, daß selbe auf alles,

was von Seite des gefürsteten Abbtens oder dessen

substituierten Mandatarii vorgehen dürfte, damit
nun von Ordinariats wegen schiklich eingeschritten
werde, wo die Umstände wirklich zu Verhütung eini-

369 Joseph Anderwert (1767-1841), 1798-1802 Mitglied ver-
schiedener helvetischer Räte, 1803-1841 Regierungsrat: His-

torisches Lexikon der Schweiz (HLS) 1, Basel 2002,
S. 333-334.

370 Vgl. Hungerbühler I, S. 145; Suter, S. 81.
371 Hungerbühler I, S. 127; II, S. 66-67 und 70.

372 Ebd., S. 159; Suter, S. 37^12.
373 HS 111/1, S. 159; von Arx 3, S. 664-665; Duft, S. 54-56.

113



ger Mißfolgen erheischen mögen». Das Schreiben

bezog sich dann noch auf Dispensen während der
Fastenzeit."" Am 22. September 1800 sagte Bischof

Dalberg zu, die Jurisdiktion über das st. gallische Ge-

biet zu übernehmen"*; am 4. Dezember folgte die

Übertragung der Jurisdiktion durch den Papst.

Am 24. August 1807 löste die Konstanzer Kurie die

alten und grossen Dekanate St. Ga//en und 144/ auf
und gliederte das st. gallische Gebiet neu in die De-

kanate St. Gallen, Gossau, Untertoggenburg, Ober-

toggenburg und Rheintal; Appenzell wurde bischöfli-
ches Kommissariat."®

1.5 Gründung des Dekanats Arbon"'

Ein Schreiben vom 5. März 1807 sieht die Vereini-

gung der thurgauischen Pfarreien der Kapitel Wil und

St. Gallen mit dem Dekanat Frauenfeld-Steckborn

vor; am 19. August 1807 vollzieht sie Wessenberg,
aber dennoch will sie nicht zustande kommen. Am

28. Januar 1808 schreibt Hofer an die Kurie, Ander-

wert habe bei ihm «geklagt, daß die so lange verzö-

gerte Eintheilung der Pfarrherren des oberen Thür-

gäus in ein Kapitel Unordnung verursache und mich

nach der Ursache dieser Verzögerung gefragt.» Als

Ursache nennt Hofer Schwierigkeiten wegen der

Auszahlung des Anteils an den Kapitelsfonds, welche
die St. Galler Regierung verweigere. Am 7. März

1808 geht Wessenberg von einer Vereinigung ab, «in

Erwägung, daß der ganze Kanton Thurgau für ein

einziges Kapitel zu weitschichtig wäre». Daher will er
aus den Pfarreien, «die vormals Bestandtheile der

nunmehr aufgelösten Kapitel St. Gallen und Wihl wa-
ren [...], zur Beförderung guter kanonischer Ord-

nung» [...] ein eigenes abgesondertes Kapitel mit der

Benennung Kapitel Arbon» bilden. Gemäss bischöfli-

eher Verordnung, ebenfalls vom 7. März, soll das De-

kanat errichtet werden, «um die heilsame Ordnung in

Hinsicht der geistlichen und seelsorgerlichen Angele-

genheiten nach dem Geist der Kirchenverfassung
und in Rücksicht auf die jetzigen Zeitbedüfnisse

zweckmäßig zu fördern». Nur Rickenbach kommt zu

Frauenfeld-Steckborn. Am 9. Juni meldet Hofer nach

Konstanz, einige Pfarrer seines Kapitels hätten den

Wunsch geäussert, das neue Dekanat solle nicht «Ar-

bon», sondern «Bischofszell» heissen. Arbon bleibt

aber «Haupt- und Namensort», damit es kein Ver-

wechslung mit dem Stift Bischofszell gebe. Am 16.

Juli ersucht Dekan Hofer den Kleinen Rat um das Pia-

zet zur Gründung. Dem Kapitel eingegliedert sind

aber nicht nur die Pfarrer, die vorher zu einem der bei-

den Kapitel gehörten, sondern auch die bislang kapi-
telsfreien Pfarreien Bischofszell, Sulgen, Berg, Güttin-

gen, Wuppenau, Wertbühl, sowie die beiden Kloster-

pfarreien Kreuzlingen und Münsterlingen und die

noch offiziell zur Pfarrei St. Stefan in Konstanz

gehörende Kaplanei Bernrain/Emmishofen. Wegen
Hagenwil kommt es zu Schwierigkeiten; der Thurgau
und St. Gallen streiten um die Hoheit. Konstanz ver-
ordnet zwar, dass Hagenwil, bevor es definitiv zuge-
teilt werden kann, dem Dekanat Frauenfeld-Steck-

born «subordiniert» sei. Die Thurgauer Regierung
aber erlässt ein Mandat, wonach der Hagenwiler
Pfarrer zur ersten Versammlung des Kapitels Arbon

einzuladen sei; zwar erscheint er nicht - es war da-

mals gerade ein Pfarrwechsel -, aber Hagenwil

gehört fortan unbestritten zum Kapitel Arbon.

Am 9. August 1808 beginnt zu Bischofszell um

neun Uhr die konstituierende Kapitelsversammlung.
Dekan Hofer, den Wessenberg beauftragt hat, ver-
liest das bischöfliche Zertifikat zur Leitung der Ver-

Sammlung, das bischöfliche Dekret zur Errichtung des

Kapitels und das Plazet der Regierung. Als Dekan ge-

374 StATG Bb 6, 0/12.

375 Duft, S. 55.

376 HS 1/2, S. 1001 und 1045.
377 Zur Gründung und Konstituierung des Dekanats Arbon:

StATG Bd 3'00'0, 0; StATG Bd 3W0, 1; BiASO A 2318,

A 2319.

114



wählt wird Pfarrer Johannes Pfister von Sommeri; er

leistet den Eid in die Hand Hofers (nur mit viel Mühe
hätte Pfister zur Übernahme des Amtes überredet
werden können, schreibt Hofer der Kurie). Wessen-

berg bestätigt die Wahl des Dekans sowie des Kam-

merers Pfarrer Dudli von Heiligkreuz, ebenso der

Kleine Rat. Als Patron wählt das Kapitel den heiligen
Karl Borromäus. In der Folge wird das Kapitel Arbon
meist das «obere», das Kapitel Frauenfeld-Steckborn
das «untere» genannt.

Die Gründung des Kapitels kostete mehr als 200
fl. Allein die Ausstattung des Pedells mit Kleidung,
Hut, Regenschirm und Kokarde ergab eine Auslage

von 46 fl 49 x; das Kapitelsschild, das der Pedell trug,
kostete 34 fl 49 x. Noch genauere Auskünfte über die

Ausstattung des Pedells gibt die Rechnung von 1816,
als ein neuer Pedell bestellt werden musste: «Man-

ehester, grauer Barchet, hellblaues und weißes Tuch,

Goldpörtle, schwarze Bandelein für Cocarde, gelbe,

verguldete und blaue Knöpf sowie Stifel und Hut»,
inklusive Macherlohn, 61 fl 40 x."®

1.6 Die Kollaturen

Der neue Kanton beanspruchte auch das Kollatur-
recht - das Recht, die Pfarreien zu besetzen -, was zu

Auseinandersetzungen mit den bisherigen Kollatoren
führte. Erhalten blieben auf katholischer Seite die

Kollaturen der Klöster (auch der auswärtigen), wel-
che die Pfarrstellen mit eigenen Konventualen be-

setzten, der Frauenklöster mit den Beichtiger-Pfarrern,
der Gemeinde für die Pfarrei Diessenhofen, Zürichs

für Aadorf sowie des Grafen von Beroldingen für
Gündelhart; der st. gallische katholische Administra-
tionsrat konnte sich, als Inhaber der Kollaturrechte
der Abtei, durchsetzen und die Kollaturen von

Hagenwil, Rickenbach und Sitterdorf behalten, weil
hier viele Pfarreiangehörigen im St. Gallischen wohn-
ten. Die Verfassung von 1831 übergab das Kollatur-

recht dann den Pfarrgemeinden. Die Klöster bewahr-

ten ihre Rechte bis zu ihrer Aufhebung. Zürich trat
das Recht 1842 ab, der st. gallische Administrations-
rat und der Graf von Beroldingen 1869. Nur das

Kloster Einsiedeln hat bis heute das Kollaturrecht für
Eschenz behalten."®

1.7 Dekan Hofers Wirken

1.7.1 Bittschrift des Klerus

Nach dem Untergang der Helvetik war alles noch im

Fluss. Hofer glaubte wohl, dass Änderungen zu Guns-

ten der Katholiken möglich seien. Das steht jedenfalls
klar hinter der Bittschrift des Klerus von 1804 an die

Adresse «Hochgeachtete, Hochzuverehrende Herren

Herren Regierungs- und Kantons-Räthe», in der

gleich zu Beginn der Hoffnung Ausdruck verliehen

wird, dass «der hochbeglückte zu Paris geschlossene

Bundesvertrag auch in unserer Kantonskirche in den

Genuß dieser vertragsmäßigen Freyheit eingesetzt
werde». Es wird die volle uneingeschränkte Religi-
onsfreiheit verlangt, die gemäss der Mediationsakte

garantiert sei. «Wenn Religionsangelegenheiten von
der allzeit überlegenen Mehrheit einer andern Con-
fession abhangen, so wäre dieß ein lächerliches

Wortspiel, ein flüchtiger Schatten von Freyheit.» Die

Religion müsse «frey, unabhängig, uneingeschränkt

seyn». Dazu gehörten wesentliche und nicht wesent-
liehe Dinge und Mittel. Dann wird aufgezählt: «Öf-

fentliche religiöse Prozessionen, öffentliche Verwah-

rung der Kranken, öffentliche Versammlungen zum

Gottesdienst, Gloggen, Kirchen-Paramenten, geistli-
che Stiftungen der Pfründen, Bruderschaften, Klöster,

Gelübde in Klöstern, Auszeichnung der priesterlichen

Kleidung, Fasten- und Feyertagsgebote, Patronat-

378 StATG Bd 3'40'0, 0.

379 Vgl. Hungerbühler III, S. 60-81; Liste der Kollaturen: Anhang 3.

115



und Wahlrechte der Geistlichen, Ehehindernisse.»

Die Regierung gestatte der Religionsübung keine

volle Freiheit, sondern nur Toleranz. Ein wesentlicher
Teil der Freiheit sei die Unverletzbarkeit des kirchli-

chen Eigentums, die uneingeschränkte Selbstverwal-

tung; jede Konfession müsse ihre geistlichen Stiftun-

gen ausschliesslich allein besitzen, verwalten und

nutzen. Einst hätten die hochweisen Väter den Land-

frieden von 1712 und seine Parität eingeführt, daher

würden nun «zweckmäßige Paritätsgesetze» ver-

langt, «über die katholische Männer wachen, die von
ihnen selbst gewählt werden». Wenn es Streit gebe,

wie könne dann die Rechtspflege unparteiisch sein,

wenn die Wahl des Richters von einer Partei allein,

nämlich von der überlegenen Mehrheit der einen
Konfession abhängig sei? Dann weist die Bittschrift
hin auf die Zehnten, die Teil der geistlichen Stiftung
seien. Verlangt wird ein Loskauf zum wahren Wert,
denn Eigentum sei ein unveräusserliches Menschen-
recht. Das Kleinzehntenrecht sei nirgends so bedeu-
tend wie im Thurgau. «Wann wird endlich und von

wem bezahlt?» Unterschrieben ist die Bittschrift im

Namen der vereinigten Kapitel Frauenfeld-Steckborn

von Dekan Hofer und Kammerer Meyenfisch, sowie
im Namen aller Pfarrer des obern Thurgaus von Pfar-

rer Dudli.
Diese Bittschrift wird Anderwert zugestellt; in sei-

nem Brief an den Kammerer vom 13. Mai bedauert er

es «ungemein», dass der Kammerer und der Dekan

nicht persönlich vorbeikamen. Anderwert will «im

Vertrauen gestehen», dass die Petition «weit mehr

Nachtheil als Nutzen verspreche». Er weist darauf

hin, dass eine «Seperation beider Religionstheile in

Wahlen» von der ganzen Schweiz festgesetzt werden

müsste, was aber, wie es sich gezeigt habe, unmög-
lieh sei. Was das Klostervermögen betreffe, wolle er
das Verlangen nicht «dem zu % protestantischen
Großrath» vortragen. Auch beim Kleinzehnten weist
er auf die protestantische Mehrheit hin und fügt bei:

«Ich halte mich im Gewissen verpflichtet, Ihnen zu er-

klären, daß ich jeden Schritt dieser Art - nach unserer

gegenwärtigen Lage - geradezu nachtheilig und ge-
fährlich betrachte. Die Verhältnisse zwischen Katholi-
ken und Protestanten lassen sich gewiß nicht in ei-

nem beinahe ganz protestantischen Kanton von sich

aus bestimmen.» Anderwert schliesst seinen Brief

folgendermassen: Ich versichere «Sie meiner steten

Bereitwilligkeit, die Sache unserer Kirche und ihrer

Diener in Schutz zu nehmen und ihr Wohl zu beför-

dem, wofür ich mir aber die Auswahl derjenigen Mit-
tel unter allen Umständen vorbehalten muß, die mir
die angemessenen scheinen»*".

1.7.2 Obsignaturstreit

1803 kommt es zu einem heftigen Zusammenstoss

zwischen Regierung und Hofer wegen des Rechts auf
die Obsignatio, die von alters her ein streng gehüte-
tes kirchliches Recht ist. Auf eine Anfrage hin hatte
der Kleine Rat mit Mehrheit - wohl der evangelischen

Mitglieder - am 7. Mai 1803 beschlossen, die Obsig-

natur sei von den weltlichen Behörden vorzunehmen;
ein Entscheid, der nicht offiziell promulgiert wurde.
Beim Tod des Pfarrers von Diessenhofen im Mai 1803
befiehlt nun Regierungspräsident Morell, die Obsig-

natur gemäss diesem Beschluss durchzuführen; Wes-

senberg protestiert, wenn auch ohne Erfolg.*" Im

Juni 1803 stirbt der Pfarrer von Basadingen; nach

380 StATG Bb 2, 2/15.
381 Ebd.; Suter, S. 56, spricht vom «staatlichen Drängen nach

Übergriffen in das Kirchenregiment [...] ganz besonders, da

damals ein freisinniger Katholik, Josef Anderwert von Em-

mishofen, Präsident der Regierung im Kanton Thurgau

war». Der hier angeführte Brief zeigt dagegen, dass Ander-

wert sich für die Sache der Kirche einsetzte, aber die Mög-
lichkeiten realistisch einschätzte. Rätselhaft ist, warum An-
derwert seinen Brief nicht an Dekan Hofer richtete, sondern

an Kammerer Meyenfisch, den er, wie er schreibt, persönlich
nicht kannte.

382 Dazu und zum Folgenden auch Hungerbühler I, S. 176-186;
Hofer nennt den 4. Mai als Tag des Beschlusses.

116



Frauenfeld kommt die Meldung, Hofer habe die Ob-

Signatur vorgenommen. Der Kleine Rat ist der Mei-

nung, «das Katholische Dekanat habe ganz inkom-

petent gehandelt» und schreibt am 2. Juli an Hofer,

er habe mit «Misslieben» vernehmen müssen, dass

Hofer sich unterfangen habe, gegen den Beschluss

vom 4. Mai die Obsignation vorzunehmen. «Der vor-

eilige Schritt verdient ernstliche Mahnung und nur
Ihren früheren Verdiensten, auf die wir zu Ihren Guns-

ten Rücksicht nehmen, haben Sie es zu verdanken,
daß die selbe für diesmal unterbleibt. Jedoch wollen
wir Sie wohl meinend nicht ungewarnt lassen, sich

künftig vor ähnlichen Vergehen zu hüten, da ansons-

ten gegen Sie die ernstlichen Maßregeln eintreten
müssen.»*" Das lässt sich Hofer nicht zweimal sagen,
er fühlt sich im Recht. Am 11. Juli schreibt er zurück:
«Sie verweisen es mir in sehr ernsthaften Aus-

drücken, daß ich dem Regierungsbeschlusse vom 4""
May zuwider zu Basadingen, zwar nicht selbst obsig-
niert habe, wie sie vielleicht unnächst sind berichtet

worden, sondern durch den H. Deputaten Lenz von

Uesslingen habe obsignieren lassen, was aber, ich ge-
stehe, in der That auf eins hinausläuft.» Man werfe
ihm vor, «dem mir bekannten Regierungsbeschluß
zuwider gehandelt» zu haben. «Ich bitte um Verge-

bung, dieser Beschluß ist mir niemal officiell bekannt

gemacht worden; da doch bey Akten gesetzgeben-
der Stellen und nach allem rechtlichen Examen eine

Verordnung keine bindende Kraft hat, wenn sie nicht

promulgiert ist, das ist denn, so sie etwas gebietet
oder verbietet, Rechte ertheilt oder beschränkt.» We-
der Bischof, «der doch unter uns Katholiken keine so
unbedeutende Behörde ist, noch ich, sein Verordne-

ter» seien «einer Benachrichtigung gewürdigt wor-
den, daß wir eines so lange besessenen und ruhig
ausgeübten Rechtes auf einmal sollen verlustig wer-
den. [...] Gesetzt auch, ich hätte es gewusst, kann

eine Regierung auch nur an einem Privaten, viel we-
niger an einem Beamten ahndungswürdig finden,

wenn er Rechte behauptet, welche zu behaupten er

Eid und Pflicht auf sich hat?» Hofer kommt nun auf
das uralte Recht der Obsignation und die abneh-
mende Achtung für die Religion «in unseren trübseli-

gen Zeiten und mit unserem schönen Zeitgeist» zu

sprechen. Nach dieser «nothwendigen Abweichung,
hochgeachtete Herren» kehrt er «wieder zu ihrem

hochverehrten Schreiben zurück». In Diessenhofen

habe er «vor dem Präsidenten des Kleinen Rathes

Protestation» im Namen des Bischofs gegen die Ob-

signation durch die Munizipalität eingereicht und die

Mitteilung gemacht, die Kantons- und die bischöfli-
che Regierung sollten sich gütlich einigen; darauf sei

weder ein Verbot noch sonst etwas gekommen, da-

her habe er in Basadingen das Recht zur Obsignation
gehabt. Nun werde er beschuldigt, dem Beschluß zu-

widergehandelt zu haben. «Erlauben sie mir zu fra-

gen: welchem Beschluß? Von wem ist dieser Be-

Schluß gemacht worden? Das aber ist dem Dekanat

unbekannt. [...] Mein gutes Bewußtseyn überzeugt
mich im übrigen, daß ich immer nach Vermögen zum
allgemeinen Wohl beygetragen habe, was ich

konnte, [...] aber es ist traurig, dafür nichts besseres

zu erwarten zu haben, als immer tiefere Herabwürdi-

gung, wie es der Ton, der in ihrem hochverehrten
Schreiben angestimmt ist, allzudeutlich an Tag gibt.
Ich habe dasselbe mehreren wahren katholischen

Männern zu lesen gegeben, und sie haben sich in der
That geärgert.» Sollte er gehindert werden, das zu

Basadingen Begonnene weiterzuführen, werde er

zwar der Gewalt weichen, aber «ich muß allzeit ge-
gen dieselbe protestieren, ich muß die meinem Amte
anvertrauten Rechte verfechten, und ich werde es mit
Standhaftigkeit thun, und es im Tiefgefühl thun, daß

ich nichts als meine Schuldigkeit thue. Ich bin es mei-

nem Gewissen, ich bin es meinem Bischof, ich bin es

meinen Kapitelsbrüdern, ich bin es der ganzen helve-

tischen und auch der nachkommenden katholischen
Geistlichkeit schuldig. Wollen sie mich für meine

383 StATG 3'21*1, S. 239 und 541

117



Amtstreue strafen, ich muß es leiden, wollen sie mich

vom Dekanat entsetzen, wenn es in der Befugnis des

Kleinen Rathes liegt-von Herzen gern. Widerwillen
nahm ich es an, mit Willen gebe ich es wiederum her,

und das um so lieber, wenn man demselben nichts als

das Beschwerliche, nur dem Namen oder dem Schat-

ten nach lassen will, und ein Dekan nichts mehr an-
deres ist als ein Staats- oder bischöflicher Bothe seyn
soll, der die hohen beiderseitigen Verordnungen al-

leruntertänigst herumzubieten die strenge Pflicht auf

sich hat. [...] Im Land der Freyheit sollte ja die Freyheit
vielmehr Schutz finden als unterdrückt werden.»*"

Am 13. Juli befasst sich der Kleine Rat mit diesem

Brief und bezeichnet ihn als «eine in sehr unanstän-

digen Äusserungen und mit Missachtung aller der Re-

gierung gebührenden Achtung» abgefasste Rückant-

wort. Die Sache wird der Commission des Innern

übergeben, «welche gutachtlich vorschlagen wird,
welche Ahndung gegen den Dekan Hofer diesfalls

zweckmäßig seyn möchte».*®* In der Folge aber

kommt der Kleine Rat nicht mehr darauf zu sprechen;
Hofer hatte das Recht auf seiner Seite.

1.7.3 Eklat im Kirchenrat

Am 13. Juli 1810 kommt es im paritätischen Kirchen-

rat zu einem Eklat. Am 30. November teilt der Antis-

tes im evangelischen Kirchenrat mit, «daß an der

letzten Sitzung des paritätischen Kirchen-Rathes Herr

Geschäftsführer Hofer ohne von Jemand durch ir-

gend eine Äußerung gereizt oder beleidigt zu wer-
den, ganz laut und bestimmt gesagt; Es habe noch
keine katholische Parthey vor dem paritätischen Kir-

chen-Rath ihr Recht gefunden». Sämtliche evangeli-
sehen Mitglieder finden, «daß sie durch eine solche

Beschuldigung sehr beleidigt, und dadurch alle ihre

Achtung und Zutrauen verloren. Es soll auf die Ab-

setzung des Herrn Commissarius gedrungen wer-
den».*®* Am 28. April 1811 spricht der katholische

Kirchenrat in einem Missiv dem evangelischen sein

«aufrichtiges Bedauern» wegen des «übel gewählten
Ausdrucks» aus. Hofer habe nach seiner eigenen Er-

klärung niemand beleidigen wollen, es sei nicht Zeit

gewesen zum Überlegen und Abwägen des Aus-

drucks; um der Zwietracht entgegenzuwirken,
schlägt der Kirchenrat eine Zusammenkunft von je
zwei Mitgliedern vor.*®' Am 1. Juli antwortet der

evangelische Kirchenrat, er sei zu einer Zusammen-
kunft erst nach dem Rücktritt Hofers bereit. Fast zwei

Jahre, bis zum Rücktritt Hofers, findet nun keine Sit-

zung des paritätischen Kirchenrates mehr statt: Im

Protokoll folgt auf die 29. Sitzung vom 13. Juli 1810
die 30. Sitzung vom 13. März 1812, an welcher der

neu als Kommissar gewählte Johann Sebastian

Längle, Pfarrer in Sirnach (ab 1822 in Heiligkreuz),
teilnimmt.*®®

1.7.4 Rund um die Verfassung von 1814/
Restauration*®*

Am 4. Juni 1814 schreibt Dekan Pfister an Hofer und

schlägt eine Bittschrift an den Nuntius vor, unter-
zeichnet von «den Ersten der beiden Kapitel», um
eine Vorstellung bei der Tagsatzung zu erwirken. Er

weist hin auf die traurige Lage der Katholiken und

des geistlichen Standes, auf die Überflügelung durch

die Reformierten und dass von Seiten der Kantonsre-

gierung keine Hoffnung auf Linderung sei. Pfister

wünscht, dass der Landfrieden von 1712 aufs Neue

bestätigt werde, die Güter der kirchlichen Korpora-
tionen, Stifte, Klöster nicht höher als andere Kan-

tonsbürger besteuert, die reformierten Pfründen

nicht aus katholischem Fonds und den Klostergütern

384 StATG 4'994'0.
385 StATG 3'00'1, S. 324-325.
386 StATG Aa, ohne genauere Sign.: Protokoll des Evangelischen

Kirchenrates.

387 StATG Ba 1'10'0.
388 StATG 4'972'2.
389 Vgl. Schoop 1, S. 83-90.

118



verbessert werden. «Aufhören möchten die der

bischöflichen Gewalth zuwiderlaufenden Kammern

wie Kirchenrath, Schulrath, Ehegericht» sowie der
Einfluss der Reformierten auf die Schulen. Schon am

8. Juni antwortet Hofer, er habe sich beim Empfang
des Briefes sofort Gedanken gemacht: «Zwar muß

ich Ihnen aufrichtig gestehen, daß ich, von den Re-

formierten ausgestoßen, von den Katholiken verlas-

sen"°, wenig Lust mehr hatte, mich fürs Allgemeine
zu interessieren; indessen gieng ich doch die zeither

mit dem Gedanken um, eine Zusammenkunft und

Berathschlagung der ersten Vorsteher beider katholi-
scher Kapitel vorzuschlagen und das von Ihnen Erhal-

tene scheint mir dieselbe um so nothwendiger.» So

folgt noch im gleichen Monat eine Eingabe an den

Nuntius. Hofer plädiert für volle Parität nach dem Bei-

spiel des Kantons Glarus, ebenso sollen katholische

Beamte nur von Katholiken gewählt werden."' In der

Arboner Kapitelsversammlung meldet Dekan Pfister,

die Vorstände beider Kapitel seien in Wertbühl zu-

sammenkommen, um dem Nuntius und der Kurie

ihre Auffassung zur neuen Verfassung darzulegen;
dies sei geschehen wegen «der Drückung der Refor-

mierten gegen die Katholischen». Eine Antwort des

Nuntius ist nicht vorhanden - was hätte er auch tun
können?"'

Die Verfassung der Restauration von 1814 hat am

konfessionellen Verhältnis wenig geändert. Der pa-
ritätische Kirchenrat wurde aufgelöst, die konfessio-

nellen Gremien blieben bestehen und wurden nun
«Administrationsräte» genannt mit jetzt sechs Laien

und fünf Geistlichen (Geistliche: der staatliche Korn-

missar, die beiden Dekane, Kammerer Jakob König

von Arbon und Prior Frölicher von Fischingen)."' Für

Hofer setzte sich Anderwert ein, weil er «uns schon

so viele Beispiele thätiger Theilnahme an dem Wohl

unserer Kirche und unseres Kantons» gegeben habe,

«dessen Einsichten und Erfahrung sowie seine er-

probte Gesinnung uns die beste Garantie geben, daß

auch bischöflicherseits für ein gutes Einverständnis

zwischen geistlicher und weltlicher Behörde sowie

auf ein friedliches und duldsames Betragen mit uns
werde hingewirkt werden»."* Anderwert hat Hofer
also trotz allem geschätzt!

1.8 Sprachwechsel

Waren bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts sämtli-
che Protokolle, Visitationsberichte und Zirkulare latei-

nisch geschrieben, so wird jetzt das Latein von der

deutschen Sprache abgelöst. Dekan Hofer schrieb

noch sowohl lateinisch wie deutsch; seit 1810 sind

die Protokolle des Kapitels Frauenfeld-Steckborn in

Deutsch verfasst. Die «Acta»"' Dekan Pfisters sind

noch lateinisch. Die Konstanzer Kurie hingegen ver-
fasste Erlasse schon früher in Deutsch.

Einen Sprachwechsel ganz anderer Art zeigt die

Verordnung Wessenbergs vom 13. Februar 1810: Wo
in der Liturgie gebetet wurde «Pro Imperatore no-

stro», soll es nun heissen: «Pro Republica, Senatu et

Regimine nostro»"*. «Unseren Kaiser» gibt es ja
nicht mehr!

1.9 Untergang des Bistums Konstanz

1.9.1 Abtrennung der schweizerischen Quart

Überlegungen, die schweizerischen Gebiete vom Bis-

tum Konstanz abzutrennen, gab es schon zu frühe-

ren Zeiten; sie intensivierten sich zu Beginn des 19.

390 Wohl eine Reaktion auf seinen unfreiwilligen Rücktritt als

Kommissar; fühlte er sich von Anderwert nicht unterstützt?
391 StATG Bb 2, 2/15: Briefe Pfister und Hofer.

392 StATG Bb 2, 2/15: Brief an den Nuntius.

393 Fritsche 2, S. 69.

394 Ebd., S. 97.

395 StATG Bd 3'00'0, 1.

396 StATG Bb 0,0/12.

119



Jahrhunderts."' Die Trennung von Konstanz wollten

vor allem die Innerschweizer Kantone. Während sich

Luzern während der Mediationszeit für einen Ver-

bleib bei Konstanz aussprach, befürwortete die neue

Regierung 1814 den Austritt. Treibende Kraft war un-
ter anderem Nuntius Testaferrata, der im Juli 1814
nach Rom schrieb, er habe die Schweiz, Bischof Dal-

berg und Generalvikar Wessenberg von Grund auf
kennen gelernt wie auch die schlechten Prinzipien,
die von Deutschland her verbreitet würden; allein die

Abtrennung von Konstanz könne die Religion beim

Schweizervolk retten."® Am 1. Januar 1815 ernannte
der Nuntius gemäss erhaltener Apostolischer Breven

den Propst von Beromünster, Franz Bernhard Göldlin,

zum Apostolischen Adminstrator der von Konstanz

abgetrennten schweizerischen Quart. Da diese Er-

nennung und die Trennung von Konstanz ohne Rück-

spräche mit den Regierungen geschah, wurde dies

von einigen Kantonen, darunter auch vom Thurgau,
als Eingriff in ihre Souveränität betrachtet, schliesslich

aber Göldlin doch anerkannt."® In Konstanz musste

man «das Abenteuer der Schweizertrennung von
Konstanz» ahnungslos den Zeitungen entnehmen.®°°

Göldlin starb 1819, die Administration wurde dem

Churer Bischof Karl Rudolf von Buol-Schauenstein

übergeben.®"'

1.9.2 Untergang

Über tausend Jahre hatte der Thurgau zum Bistum

Konstanz gehört und stand, nur schon wegen der

Nähe zum Ordinariat, in enger Verbindung mit ihm.

Daher darf sich der Blick auch auf das weitere Schick-

sal der Diözese wenden. Mit der Ablösung der

schweizerischen Quart von Konstanz war der erste

Schritt zur Auflösung des Bistums getan. Bis 1818
wurden abgetrennt die in Bayern, Württemberg und
Österreich gelegenen Teile; nur noch die Pfarreien im

Grossherzogtum Baden und in Hohenzollern blieben

beim Bistum. Bischof Dalberg war am 2. Januar 1817

gestorben; Wessenberg wurde Bistumsverweser,

aber als solcher von Rom nicht anerkannt. Dieser Vor-

gang hat Spuren hinterlassen im Archiv des Kommis-
sariats, wo die Kopie eines Schreibens vom 24. Juni

1817 aufbewahrt wird, das von Hermann von Vicari,
dem Offizial®"', stammt und das allen Geistlichen mit-
zuteilen war: «Seine königliche Hoheit, der durch-

lauchtigste Großherzog von Baden, haben unter
dem 16ten dieses [Monats] die höchste Ent-

Schließung gefasst, daß dem - gegen den bisherigen
Generalvikar des Bisthums Konstanz - Freyherrn

von Wessenberg erschienenen sowohl seiner Form,
als seines Inhalts, ganz irregulären Pabst Breve keine

Folge geleistet werden könne noch solle, vielmehr

Freyherr von Wessenberg bis zur nachfolgenden

neuen Kirchen Einrichtung als Verweser des Bisthums

angesehen und auf alle mögliche Weise zu schätzen

sey.»®°® Am 21. August 1821 erliess Papst Paul VII. die

Bulle «Provida solersque»®"®, welche die Bistümer der

oberrheinischen Kirchenprovinz (Freiburg, Rotten-

bürg, Mainz) umschrieb und in der es auch heisst:

«Nach einvernommenem Rat einiger unserer ehrwür-

digen Brüder, Kardinäle der Heiligen Römischen Kir-

che, unterdrücken, zernichten und vertilgen wir da-

her mit sicherer Erkenntnis und reifer Überlegung
und kraft der Fülle der apostolischen Gewalt den Ti-

tel, den Namen, die Natur, das Wesen und den

ganzen Bestand der erledigten bischöflichen Kirche

zu Konstanz samt ihrem Kapitel.» Damit war das Bis-

tum Konstanz de jure aufgehoben; de facto kam sein

Ende aber erst am 21. Oktober 1827, als der erste

397 Vorgeschichte: Bischof, S. 337-375.
398 Ebd., S. 380.

399 Ebd.; zum Ganzen: ebd., S. 376-398.
400 Ebd., S. 401.
401 Zur Administratio Constantiense: HS I/2, S. 215-218.
402 Offizial 1816-1827, 1842/43 erster Erzbischof der Erzdiö-

zese Freiburg im Breisgau, gest. 1868: HS I/2, S. 604-641.
403 StATG Bb 0, 0/12.

404 Bischof, S. 515-516.

120



Erzbischof von Freiburg geweiht wurde. Bis dahin lei-

tete Wessenberg die Geschicke des Restbistums. Am

Tag der Weihe des neuen Erzbischofs erliess er ein Zir-

kularschreiben und einen letzten Hirtenbrief. So

wurde nach 1200 Jahren seines Bestehens das Bistum

Konstanz «rühm- und würdelos» aufgehoben."®

1.10 Beitritt zum Bistum Basel

Andenwert hoffte noch, dass die Stadt Konstanz zur
Schweiz komme und Bischofssitz bleibe. Er schrieb

1815: «Die Acquisition dieser Stadt wird jetzt für die

Schweiz ein wahres Bedürfniß, seitdem die Schweiz

von der Konstanzer Diöcese - auf ein wirklich voreili-

ges Andringen mehrerer Stände - getrennt ist, ohne
vorher über eine neue Diöcesan-Einteilung ein Projekt
entworfen zu haben, so daß wir in kirchlicher Hinsicht

dem gleichen Fehler wie früher im Politischen unter-
worfen würden, da wir die bestehenden Gebäude

niederrissen, ehe wir über die neu aufzuführenden
einverstanden waren! [...] Konstanz eignet sich zur
Hauptstadt vom Thurgau und zum Sitz des Bischofs

für die östliche Schweiz. [...] Ein Bischof in Konstanz

wird eher als an jedem andern Ort in demjenigen
Sinne wirken, der zur Harmonie zwischen beiden

Konfessionstheilen, die vor Allem in's Auge gefasst zu
werden verdient, wohlthätig beitragen kann.»"®

Aber Konstanz blieb beim Grossherzogtum Baden.

Die Verhandlungen, die 1828 zur Neuordnung
des Bistums Basel führten, waren schwierig. In die-

sem Jahr wurde das /Conkordaf zwischen Rom und
den Ständen Luzern, Bern, Solothurn und Zug ge-
schlössen. Im Thurgau waren die Verhandlungen in

der Bistumsfrage Sache des gesamten Kleinen Rates,

der den katholischen Administrationsrat nur konsul-

tierte; der Klerus wurde nicht gefragt. Am 11. April
1829 schloss sich nach dem Aargau auch der Thür-

gau dem Bistum Basel an; am 3. Juni genehmigte der

Grosse Rat den Beitritt.""' Sowohl Dekan Hofer wie

auch Dekan König äusserten Bischof Salzmann ge-
genüber ihre Freude über die Zugehörigkeit zum Bis-

tum Basel. Der Bischof antwortete Hofer am 28. Ok-

tober 1830: «Wir schmeicheln uns mit Recht des in-

nigen Verbandes einer so würdigen Geistlichkeit mit
unserem Bistum und setzen mit Grund unsere Hoff-

nung darauf, daß sie fortfahren werde, durch gleich

gute Gesinnung, durch gleich gewissenhaften und
frommen Eifer zum Heil der uns anvertrauten Gläubi-

gen das Beste zu wirken.» Am gleichen Tag dankte
der Bischof Dekan König für sein Schreiben, «worin
Sie uns in den gefühlvollsten Ausdrücken Ihre Freude

über den Anschluß Ihres hochlöblichen Kantons an
das neue Bistum Basel, nebst der Versicherung Ihrer

treuen Anhänglichkeit und Ergebenheit an dasselbe,

sowie mit besonderer Ihrer aufrichtigen Liebe und des

vollen Zutrauens zu Unserer Person so lebhaft und

überzeugend an Tag zu legen beliebt hatten».
Als erster thurgauischer Dom/ierr wurde auf

Empfehlung Anderwerts Dekan Hofer bestimmt. Die

wichtigste Aufgabe eines Domherrn ist die Mitwir-
kung bei der Wahl eines Bischofs. Dazu kam Hofer
nicht mehr, denn Bischof Salzmann war bereits am
10. Dezember 1828 gewählt worden. Die Stände Lu-

zern, Bern und Aargau haben neben zwei nicht resi-

dierenden einen in Solothurn residieren Domherrn,
Solothurn deren drei. Die übrigen Stände stellen je ei-

nen, der im jeweiligen Kanton wohnt. Der thurgaui-
sehe Domherr hat von seinem Amt her keinen Ein-

fluss auf die Kirche im Kanton. Die dem Konkordat
angeschlossenen Kantone bilden die D/özesankonfe-

reriz, in der jede Regierung mit zwei Mitgliedern, die

nicht katholisch sein müssen, vertreten ist; vor einer
Bischofswahl hat ihr das Domkapitel eine Sechserliste

vorzulegen.

405 Bischof, S. 516.

406 Zit. nach Mörikofer, S. 146.

407 Zum Beitritt des Thurgaus siehe Fritsche 2, S. 38-59.
408 StATG BbO, 0/13.

409 StATG Bd 3'20'0, 3.

121



1.11 Die Verfassung von 1831 /
Regeneration"'"

Im Januar 1831 stirbt Kommissar Hofer; vielleicht hat

er vorher noch mitgewirkt an der Eingabe zur Verfas-

sungsrevision vom Februar, die sich gegen die Schul-

Vereinigung ausspricht, denn dadurch sei die religiöse

Bildung der Jugend gehemmt und der Religionsfriede
gestört."" Ende November 1831 schlägt Dekan Meile
dem Arboner Dekan König wegen des neuen Steuer-

gesetzes eine Zusammenkunft aller fünf Kapitel vor:
der beiden katholischen und der drei evangelischen!
Es kommt zu einer Eingabe gegen das «Abgaben-Ge-
setz», unterzeichnet von den beiden katholischen
und zwei evangelischen Dekanen; nur der evangeli-
sehe Frauenfelder Dekan hat nicht unterschrieben.
Darin wird vermerkt, Kirchengüter seien seit jeher
steuerfrei, die Geistlichen hätten ein äusserst karges
Einkommen.""

Am 4. Mai 1831 verschickt Dekan König ein Zir-

kular des Grossen Rates vom 2. Mai, «in welchem es

der Geistlichkeit zur Pflicht gemacht wird, am nächs-

ten Sonntag, den 8. May, in der Predigt die Wichtig-
keit des Eides in Beziehung auf die am gleichen Tage

bevorstehende Eidesleistung für die Verfassung und
Wahl des zu erneuernden Großen Rathes dem Volke

mit Ernst und Nachdruck ans Herz zu legen.» Gemäss

einem Zirkular von Dekan Meile vom Dezember 1832

müssen diesen Eid auch «sämtliche in Pastoralge-
Schäften Angestellte beyder Confessionen» leisten -
das werde zwar nicht allen einleuchten, aber der Bi-

schof habe kein Veto eingelegt."" Mit der neuen Ver-

fassung kommt der alte Name «Kirchenrat» wieder

zur Geltung, mit nunmehr vier Laien und drei Geistli-

chen. Der Kommissar ist nicht mehr von Amtes we-
gen Mitglied; wird er nicht in den Rat gewählt, wohnt
er dennoch den Sitzungen mit beratender Stimme

bei; auch die Dekane sind nicht mehr Mitglieder."'"

2 Kapitularisches Leben

2.1 Statuten

Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn behält weiterhin
die 1796 von Dekan Härder zusammengestellten Sta-

tuten. Für das Kapitel Arbon verfasste sie 1809 Dekan

Pfister""; sie unterscheiden sich nicht wesentlich von
Ersteren.

Der «Commissionalbericht über die Revision der

Statuten des Capitels Arbon»"'", vorgetragen an der

Kapitelsversammlung von 1840 durch Pfarrer Georg
Meierhans"", Sommeri, und der Bericht an das

bischöfliche Ordinariat vom Jahr 1860"'®, ebenfalls

von Meierhans, zeigen den langen Weg vom ersten

Antrag auf Revision bis zu den Statuten von 1861.

1836 wird an der Versammlung des Kapitels Arbon
die Frage einer Revision gestellt und eine Kommis-
sion mit fünf Mitgliedern eingesetzt. In seinem

«Commissionalbericht» begründet Meierhans die

Notwendigkeit einer Revision: Für die Statuten von
1809 sei keine bischöfliche Bestätigung eingeholt
worden, unverändert könnten sie jetzt nicht dem Bi-

schof vorgelegt werden. Es bereite Mühe, in den Sta-

tuten den wesentlichen Inhalt zu finden, die in Form

410 Vgl. Schoop 1, S. 129-138; zu weiteren Beitritten zum Kon-
kordat vgl. Hopp, Anton: Im Dienst des Heiles, Solothurn

1979, S. 13-15.
411 StATG Bb 2, 2/15.
412 StATG Bb 2, 2/15.
413 Zirkular König: StATG Bd 3'20'1, 4; Zirkular Meile: StATG Bd

1 '20'2, 7.

414 Suter, S. 84-85.
415 StATG Bd 3'50'0, 0.

416 Wortlaut im Protokoll.
417 Geb. 19. März 1806, von Bussnang, 1829/30 Vikar in Tobel,

1831 Pfarrer in Sommeri, 1845 in Arbon, 1860 Kommissar

und Domherr, 1861 Dekan des Kapitels Arbon, gest. 1870:

StATG Bd 3'50'0, 2.

418 Alle Akten Kapitel Arbon zur Statutenrevision 1861: StATG

Bd 3'50'0, 0.

122



und Inhalt auf denen von Frauenfeld-Steckborn ba-

sierten, welche durch die Aufnahme früherer Be-

Schlüsse auch keine gehörige Form hätten. Statuten
sollten kurz und deutlich sein. Zudem habe sich seit

der Entstehung der Statuten im Kirchenwesen vieles

verändert, was berücksichtigt werden müsse, wenn
man nicht etwas Unzweckmässiges aufstellen wolle.
Schon 1809 seien die Statuten um mehr als zehn

Jahre veraltet gewesen. Zugleich wolle man gemein-

same Statuten mit dem anderen Kapitel. Aber die

ganze Sache bleibt liegen. Im Bericht an das bischöf-
liehe Ordinariat wird der Grund dafür angegeben: Es

wird befürchtet, die damals im Kanton St. Gallen

herrschenden Tendenzen"" könnten auch auf den

Kanton Thurgau übergreifen; dann wären Statuten
im kirchlichen Sinn und Geist wegen der Einmischung
des Staates nicht zu erwarten gewesen. - Für das Ka-

pitel Arbon ist ein undatierter und nicht vollständiger
Statutenentwurf von Pfarrer Meierhans erhalten ge-
blieben.

1848 wird im Kapitel Frauenfeld-Steckborn die

Statutenrevision angesprochen. 18S1 heisst es, ein

Entwurf sei gemacht, aber noch nicht zur Prüfung be-

reit gestellt. 1856 findet ein Entwurf «abermals keine

Gnade», aber dem andern Kapitel sei mitzuteilen,
man wünsche gemeinsame Statuten. Nun wird eine

Kommission eingesetzt. Zuerst sind nur Dekan Josef

Anton Meile und Pfarrer Meierhans Mitglieder. Sie

machen zwar einen gemeinsamen Entwurf, Meile

aber verlangt, dass auch der Arboner Dekan Jakob

Pankraz Wigert sich beteiligen müsse. Schliesslich

kommt noch Pfarrer Josef Zweifel von Plagenwil

dazu." Ein gemeinsamer Entwurf geht nun in die Ka-

pitel mit der Empfehlung zu unveränderter An-
nähme. Arbon nimmt im Oktober 1860 mit nur einer

Gegenstimme die Statuten an und erklärt, sollte Frau-

enfeld im November ablehnen, bleibe Arbon dabei.

Nach langer Diskussion mit verschiedenen Abände-

rungsvorschlägen lehnt das Kapitel Frauenfeld-Steck-

born unter dem neuen Dekan Josef Anton Heuberger

die Statuten ab. Aber damit nicht genug: Auch die

Regierung versagt die Genehmigung und verlangt
die Streichung des Paragraphen, der die Abkurung
und Visitation dem Dekan zuweist.

Weil der Wunsch nach neuen und gemeinsamen
Statuten beider Kapitel dennoch vorherrscht, Frauen-

feld-Steckborn aber erst in drei Jahren wieder eine

Versammlung habe und auch dann noch eine An-
nähme fraglich sei, kommt man überein, die Diffe-

renzen dem Bischof vorzulegen. Das geschieht durch
Carl Arnold-Obrist. Meistens nimmt er die Vorschläge
des Kapitels Arbon an. Und endlich am 18. Februar

1861 unterzeichnen Dekan Heuberger für Frauen-

feld-Steckborn und der vor knapp einem Monat neu

gewählte Dekan Meierhans für Arbon die neuen Sta-

tuten; am 28. Juni genehmigt sie Kanzler Duret im

Namen des Bischofs.

Bemerkenswert ist, dass es die ersten Statuten in

deutscher Sprache sind mit Ausnahme der Eidesfor-

mel des neuen Kapitulars und der Aufnahmeformel
des Dekans. In seinem Entwurf hat Pfarrer Meierhans

auch diese Texte in Deutsch vorgesehen.
1896 gibt das Kapitel Frauenfeld-Steckborn den

Auftrag, die Statuten zu revidieren und sie den Diö-

zesanstatuten anzupassen; am 3. Juli 1899 werden
sie verabschiedet. Zum Entwurf"' wird bemerkt, er
sei «nur für das Capitel Frauenfeld-Steckborn be-

rechnet. Bei Capitelsstatuten sollen nicht die Kan-

tonsgrenzen in Betracht sein, sondern einzig der Ca-

pitelsbezirk, jeder Verein macht nur Statuten für sich

selbst. Wollten wir mit dem Capitel Arbon gemein-

same Statuten machen, so würden wir noch viel we-

419 Das 1833 radikal gewordene Katholische Grossratskolle-

gium hatte einseitig die Verbindung mit dem Bistum Chur

aufgehoben; das 1835 wieder konservativ gewordene Kol-

legium anerkannte zwar den neuen C hurer Bischof als Apos-
tolischen Administrator, aber die Regierung verbot dem

Klerus die Beziehung zum Bischof: HS I/2, S. 1005-1006.
420 StATG Bd 1'50'0, 1.

421 StATG Bd 1'50'0, 2.

123



niger zum Ziel kommen, und das gleiche wäre der

Fall, wenn später wieder Abänderungen nötig sind.

Wir bleiben nicht desto weniger gute Freunde und
haben nichts dagegen, wenn das obere Capitel eben-

falls für sich Statuten revidiert od. mutatis mutandis
die unsrigen übernimmt.» Die Statuten kommen
aber doch vor das Arboner Kapitel und werden von
diesem am 20. Juli einstimmig angenommen und von
Bischof Haas am 8. August genehmigt.

2.2 Mitgliedschaft

2.2.1 Kapitel Arbon

Alle Pfarrer und Kapläne sind Mitglieder; die Ordens-

pfarrer und Kapläne haben aber nur das aktive
Stimmrecht. 1814 werden die Statuten insofern kor-

rigiert, als Ordensgeistliche, die Pfarrer sind, auch als

Deputaten und Sekretäre gewählt werden können.""
An der Versammlung des Kapitels 1912 äussert

der Arboner Pfarrer Leonz Wiprächtiger den Wunsch,
«daß auch die deutschen Vikare ins Kapitel resp. in

den Emeritenfond aufgenommen werden können»

(in Arbon wurden statt der Kaplanei 1908 zwei Vika-
riate geschaffen; unter den «deutschen» Vikaren sind

die deutsch- im Unterschied zu den italienischspra-

chigen"" gemeint). 1916 beschliesst der Kapitelsvor-
stand, an der nächsten Versammlung die Statuten

von 1899 zu diskutieren, die nur die ausnahmsweise

Aufnahme von Geistlichen ohne definitives Benefi-

cium vorsehen, aber ohne Anspruch auf den Emeri-
tenfonds. Das Kapitel ändert nun die Statuten: Wer
«ein ständiges Vikariat besitzt und die bischöfliche

Bestätigung erhalten hat, ist mit allen Rechten und
Pflichten Mitglied des Kapitels.» 1919 werden die

beiden Arboner Vikare und jener, der zur Zeit in Em-

mishofen ist, nicht «ausnahmsweise», sondern re-

gulär ins Kapitel aufgenommen.

2.2.2 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

1810, anlässlich der Aufnahme eines Kaplans in das

Kapitel, spricht Dekan Hofer die Hoffnung aus, dass

bald auch die Kapläne von Frauenfeld dem Kapitel
beitreten würden, obwohl die katholische Kommis-

sion von Frauenfeld ihnen den Beitritt noch nicht ge-
statte. Vom Ordinariat aufgefordert, gibt die Korn-
mission nach, wie es bei der Aufnahme dieser Kap-
läne 1813 heisst. Im Visitationsbericht von 1841 be-

dauert Dekan Meile, dass in seinem Kapitel die

Ordenspfarrer nicht Mitglieder sind. Unter dem Vor-

wand kirchlicher Exemtion seien sämtliche Regulär-

pfarrer ausserhalb des Kapitelsverbandes mit
Ausnahme von Homburg (Muri) und Mammern
(Rheinau), «was wohl als ein Übelstand bezeichnet
werden muß.» Der bisher kapitelsfreie Pfarrer von

Klingenzell wurde schon 1810 ins Kapitel aufgenom-
men, Paradies wurde 1836 aufgehoben, die Fischin-

ger Pfarrer traten nach der Aufhebung des Klosters,

wie von Bischof Salzmann verordnet, dem Kapitel bei.

Wegen Eschenz und Tänikon schreibt der Bischof
1849 an Kommissar Meile: Diese Pfarrer «konnte ich

in das Dekanat nicht aufnehmen, weil bestehende

mit Einsiedeln und Wettingen (dessen Abt in Wurms-
bach noch existiert) gemachte Konkordate des Ordi-

nariates respektiert bleiben müssen. Vielleicht könn-

ten Sie die Geistlichen in Eschenz und Dänikon über-

reden, sich freywillig in den Kapitelsverband einver-

leiben zu lassen.»"" Tänikon ist seit 1854 von einem

Weltgeistlichen besetzt."" Ob und in welcher Weise

der Einsiedler Pfarrer von Eschenz am Kapitel teil-
nahm, ist nicht ersichtlich; 1898 wird bei einer Deka-

nenwahl erklärt, er sei nicht stimmberechtigt.

422 StATG Bd 3'00'0, 1.

423 Vor dem Ersten Weltkrieg gab es italienische Missionen in

Arbon, Amriswil und Kreuzlingen.
424 StATG Bb 0, 0/1S.

425 Kuhn 1/1, S. 320; der erste Pfarrer ist Kuhn selber.

124



2.2.3 Ramsen und Schaffhausen""

Das Verhältnis dieser beiden Pfarreien zum Dekanat

Frauenfeld-Steckborn ist eine schier «unendliche Ge-

schichte». 1817 meldet Dekan Hofer dem Adminis-

trator Göldlin, trotz der Abtrennung der schweizeri-

sehen Quart vom Bistum Konstanz werde der Pfarrer

von Ramsen noch als dazu gehörend betrachtet; er
sei zur Dekanenwahl im bisherigen Kapitel eingela-
den worden, Ramsen aber gehöre zum schweizeri-

sehen Bistumsteil und sollte dem Kapitel Frauenfeld-

Steckborn angeschlossen werden. Göldlin scheint

darauf nicht geantwortet zu haben, jedenfalls gibt es

keine Nachricht, dass ein Anschluss erfolgte. 1839

wird in Schaffhausen die Pfarrei gegründet und der

erste Pfarrer gewählt, der seine Stelle aber erst 1841

antreten kann, nachdem der Bischof von Chur die

Pfarrei dem Bischof von Basel unterstellt hat."" 1844,
nach dem Amtsantritt des zweiten Pfarrers Kaspar Jo-

sef Fäh, stellt Bischof Salzmann die Pfarrei unter die

Jurisdiktion des Kapitels Frauenfeld-Steckborn. Aber

auch Ramsen, obwohl noch zu Chur gehörend, will
sich anschliessen. Beide Pfarrer gelangen an das Ka-

pitel mit der Bitte um Aufnahme. Im gleichen Jahr be-

schliesst das Kapitel, die beiden Pfarrer hätten je 30

Gulden als Teilhabe am Kapitelsfonds von 3000 Gul-

den zu bezahlen. Ramsen bezahlt, obwohl dem Ge-

such Pfarrer Wunderlins nicht entsprochen wurde,
die 30 Gulden zurückzuerstatten, sollte er vom Kapi-
tel wieder getrennt werden. Pfarrer Fäh aber meldet
1847 dem Kammerer, die Schaffhauser Genossen-

schaft zahle die Summe nicht, ihr Vermögen sei zu

gering, es gehe ja nur darum, die Kapitelssatzungen

zu halten und «nichts weiter». Er protestiert und

fragt, ob denn die neugegründete Pfarrei Warth so-

wie die ehemalige Klosterpfarrei Paradies einen Ein-

kauf bezahlen mussten. Dekan Meile schreibt ihm

zurück, das Kapitel habe nicht ohne Grund Beden-

ken, das Dekanat sei sehr ausgedehnt, auch könnte

ein Schaffhauser Pfarrer über Bedingungen, Ge-

bühren und den Anteil am bedeutenden Kapitels-
fonds mitentscheiden. 1848, an der nächsten Ver-

Sammlung, nimmt das Kapitel missbilligend zur
Kenntnis, dass der Kirchenstillstand"" von Schaffhau-

sen gegen die Einkaufstaxe protestiert hat. Dekan

Meile erklärt daher das Schaffhauser Gesuch als «sus-

pendiert». Als sich Pfarrer Wunderlin wegen eigen-

mächtiger Verwaltung und Erblindung mit der Pfarrei

überwirft, bekommt Dekan Meile vom Bischof von
Chur den Auftrag, im Fall Ramsen Ordnung zu schaf-

fen und die Resignation und Pensionierung des Pfar-

rers in die Wege zu leiten; zugleich meint der Bischof,

es sei ungewiss, zu welchem Bistum Ramsen gehöre,
und wünscht die Einverleibung ins Bistum Basel.""

Denn bist jetzt war der Ramsener Pfarrer in einer

Doppelstellung, «die u.a. auch darin zum Ausdruck

(kam), dass der Pfarrer von Ramsen die Erlasse beider

Ordinariate entgegennahm und davon zu veröffentli-
chen pflegte, was ihm gut schien.»"" 1860 wird an

der Versammlung gefragt, ob sich Resignat Wunder-
lin ins Kapitel eingekauft habe. 1863 will der neue
Pfarrer wissen, ob er nicht als Kapitelsmitglied be-

trachtet werde, da er keine Einladung erhalten habe.

Die Antwort lautet: Da der Eintritt bezahlt wurde,
könne eine Teilnahme nicht in Frage gestellt werden.
Aber 1866 wird erneut gefragt: Kann Pfarrer Renggli

von Ramsen aufgenommen werden? Und man
kommt überein: «Der Bischof soll die Angelegenheit
regulieren.» Dieser schickt die Anfrage zur Begutach-

tung an Kommissar Meierhans, der antwortet, Pfarrer

Wunderlin habe sich damals nicht selber unter die Ju-

risdiktion des Bischofs von Basel stellen können und
sei ohne kirchliche Zustimmung ins Kapitel aufge-

426 Zu den Vorgängen: StATG Bd 1 '50'0, 9; siehe auch Kapitels-

Protokoll Frauenfeld-Steckborn.

427 Schaffhausen, S. 96-98.
428 Alter Name für «Kirchenvorsteherschaft», auch im Thurgau

1811-1819 so genannt: Pritsche 2, S. 99-101.
429 StATG Bb 10, 10/9.

430 Schaffhausen, S.100.

125



nommen worden. Er kritisiert auch die einstige Ein-

kaufstaxe für Schaffhausen. Es sei unbillig gewesen,
sie von einer armen Pfarrei zu verlangen, das Kapitel
sei nicht eine Verbindung von Pfarreien, sondern von

am Ort wirkenden Geistlichen, da genüge der In-

gress, wie das auch bei den Ordenspfarrer der aufge-
hobenen Klöster gewesen sei. Die jetzige Stellung

von Ramsen und Schaffhausen stehe im Widerspruch
zur Idee der kirchlichen Zugehörigkeit, so könne von
der Zweckmässigkeit und Notwendigkeit des An-
Schlusses keine Rede sein."' Eine Antwort ist nicht
erhalten. Der Pfarrer von Ramsen bleibt Mitglied.
1890 wird ein Regress erwähnt. Erst 1906 wird das

Dekanat Schaffhausen errichtet.""

2.3 Kommissar

Dekan Hofer wird 1815, gleich nach der Abtren-

nung der schweizerischen Quart von Konstanz, von
Administrator Göldlin zum bischöflichen Kommis-

sar, zu seinem Stellvertreter im Kanton, ernannt"";
Längle bleibt staatlicher Kommissar, aber nach des-

sen Tod 1828 wählt die Regierung keinen Nachfol-

ger. Längle wird bezeichnet als «Vorsteher der ka-

tholischen Geistlichkeit des Kantons, durch welchen
die Regierung und das Katholische Kleine Ratskolle-

gium ihre Verfügungen an die gesamte katholische
Geistlichkeit erlässt»."" Gewissermassen «Brief-

träger», ist er nie besonders hervorgetreten. In der

Verfassung von 1831 fallen die staatlichen Ämter
des Kommissars und Antistes weg. Auch von Bischof

Salzmann wird Hofer als Kommissar bestätigt.""
Nach dem Tod Hofers 1831 ernennt Bischof Salz-

mann den Sirnacher Pfarrer Johann Pankraz Keller

zum Kommissar. Im Februar 1831 schreibt der

bischöfliche Kanzler an Keller: «Das Commißariat
bleibt vom Capitel getrennt»; bei der Wahl des neuen
Dekans für das Kapitel Frauenfeld-Steckborn sei «der

Commißar aber nicht stimm- und wahlfähig»."" Als

Dekan wird Josef Anton Meile"" gewählt, den der Bi-

schof nach dem Hinschied Kellers 1841 zum Korn-

missar ernennt. Als nun Meile gemäss bischöflicher

Weisung das Amt des Dekans niederlegen will, wehrt
sich das Kapitel; der Bischof gibt nach und so sind

beide Ämter wieder vereint. Auch der 1860 nur

knapp ein Jahr wirkende Kommissar Johann Pankraz

Wigert war Dekan. 1860 wird Josef Georg Meierhans

kurz nach seiner Ernennung zum Kommissar vom Ka-

pitel Arbon als Dekan gewählt. 1870 ist Conrad

Kuhn"" von Frauenfeld schon Dekan, 1901 wie-
derum wird Alois Zuber als neuernannter Kommissar
auch Arboner Dekan. Nach dessen Tod 1902 trennt
Bischof Leonhard Haas beide Ämter wieder und er-

nennt den Direktor des Kinderheimes Fischingen, Jo-

sef Schmid, zum Kommissar, der das Amt bis 1919 in-

nehat. 1920 wird Fridolin Suter, Pfarrer von Bischofs-

zell, sein Nachfolger.""
Die Kommissare waren nicht nur Mitglieder des

KVrc/ienrafes, sondern bis 1870, mit einem kurzen

Unterbruch, auch dessen Präsidenten. Nach dem

Rücktritt Dekan Meiles als Präsident war 1858 bis

1863 Regierungsrat Johann Baptist Streng an dieser

Stelle; ihm folgte Kommissar Meierhans nach."""

431 StATG Bb 2, 2/8.

432 Schaffhausen, S. 221.

433 Suter, S. 141; Fritsche 2, S. 95-97, als Quelle ist das Archiv
des Kommissariates angegeben; das Stück fehlt aber heute.

434 Fritsche 2, S. 94.

435 StATG Bb 0, 0/13.

436 StATG Bb 0, 0/14.

437 Geb. Sept. 1802, von Dussnang, 1824 Pfarrer in Sommeri,
1831 in Tobel, 1831 Dekan, 1841 Kommissar, 1845 Dom-

herr, gest. 19. Juli 1860: Kuhn 1/1, S. 333-334.
438 Geb. 1829, von Gündelhart, 1854 Pfarrer in Tänikon, 1866

in Frauenfeld, 1867-1898 Dekan, 1870 Kommissar und

Domherr, gest. 1901: Personalverzeichnisse. Kuhn war Ver-

fasser der «Thurgovia sacra»; wenn auch heute in manchem

zu korrigieren und zu ergänzen, war das Werk damals doch

eine herausragende Leistung.
439 Nach den Kapitelsprotokollen.
440 StATG Ba 1 '00'13 und Ba 1 '00'15. Suter nennt in: Das Bistum

Basel 1828-1928, Solothurn 1928, S. 328, zwar die Präsi-

126



Die Revision der Kantonsverfasssung von 1869

bringt auch eine neue Organisation der Landeskirche,

die 1871 die 5ynoc/e einführt, welche aus % Laien und
'4 Geistlichen besteht. Kommissar Kuhn nimmt we-

gen des Organisationsreglements und der Verord-

nung Kontakt mit Bischof Eugen Lachat auf. Im Brief

vom 6. Oktober 1870 möchte der Bischof einige Arti-
kel unbestimmter und zurückhaltender sehen. Am
17. Oktober wünscht er in einem Zusatzartikel die

Anerkennung der bischöflichen Rechte."' Bei den Be-

ratungen an der Synode will eine Minderheit der Mit-

glieder den Kommissar nicht im Kirchenrat. Am 25.

Juni 1871 schlägt das bischöfliche Ordinariat vor:
«Wenn der bischöfliche Kommissar nicht Mitglied
des Kirchenrathes ist, so kann er doch den Sitzungen
desselben mit beratender Stimme beiwohnen.» Im

Brief vom 26. Juni 1871 ist der Bischof erfreut über

Verbesserungen, bedauert aber jene Bestimmungen,
die mit dem Kirchenrecht nicht vereinbar seien, doch

ist er wegen des Einflusses von «Persönlichkeiten mit

würdiger katholischer Gesinnung [...] der Befürch-

tung ledig, daß Collisionen entstehen».

2.4 Die kapitularischen Ämter

2.4.1 Wählbarkeit

Im Vorfeld der Statutenrevision von 1861 schlägt das

Kapitel Frauenfeld-Steckborn vor, alle Kapitulare,
auch die Kapläne, sollten in alle Ämter gewählt wer-
den können. Dem widerspricht Arbon: Wenn Geistli-

che untergeordneten Ranges wählbar seien, könnte

derjenige, der des andern Diener sei, zum Herrn sei-

nes Herrn werden. Die Statuten beschränken

die Wählbarkeit der Kapläne oder Pfarrverweser auf
die Deputaten- und Sekretärenstelle. Die Regularkleri-
ker werden nicht mehr erwähnt; sie sind mit Aus-

nähme von Eschenz auch nicht mehr als Pfarrer ein-

gesetzt. Gemäss den Statuten von 1899 ist dann je-
der Kapitular für jedes Amt wählbar.

2.4.2 Dekan

In seinem «Commissionalbericht» von 1840""
schreibt Pfarrer Meierhans, die Verhältnisse hätten
sich so geändert, «daß man sich bald fragen dürfte,

wozu Capitel und ihre Officianten noch brauchbar

wären? In früherer Zeit galt der Dekan als Stellvertre-

ter des Bischofs, durch ihn wurden alle wichtigen Ge-

schäfte behandelt und geleitet, es stand ihm zu, Strei-

tigkeiten unter den Geistlichen zu vermitteln und die

fehlbaren zurechtzuweisen, in Ehestreitigkeiten war
er vom Pfarramt hinweg die Mittelinstanz zwischen

ihm und dem Bischof, er hatte beim Absterben von
Geistlichen das Geschäft der Theilung und die Ab-

rechnung über die Pfrundeinkünfte, er war unter der

1814er-Verfassung von Amts wegen Mitglied der

obersten weltlichen Kirchenbehörde u.s.f. Und was
ist er jetzt? Die Vermittlung zwischen Clerus und der

Curie ist an das Commissariat übergegangen, Ehe-

Sachen sind gesetzlich dem Commissariat übertra-

gen. Der Commissar ist von Amts wegen Mitglied des

Kirchenrathes, Abkurungssachen gehen nach und

nach in die Hände des Kirchenrathes über, seiner Ju-

risdiction werden fehlbare Geistliche und alle Verge-
hen in kirchlicher Beziehung unterworfen; ja in seine

polititschen Institutionen kamen kein Capitel, kein

Dekan mehr, so daß die ganze Function des Dekanats

noch darin besteht, etwa einen Pfarrherrn im Namen
des Bischofs, der gewöhnlich auch nichts davon

weiß, zu installieren, den Geistlichen die Leichenrede

zu halten und das Capitel zu präsidieren. Das sind

Verhältnisse, wie sie einmal factisch bestehen und

wenn sie so fortdauern und um sich greifen, so wer-

denten, lässt Meile bis 1860 wirken, führt aber Meierhans

nicht auf.

441 StATG Bb 0,0/16.
442 StATG Bb 0,0/17.
443 StATG Bb 0, 0/17. Vgl. zum ganzen Abschnitt: Suter,

S. 90-91.
444 Im Protokoll des Kapitels Arbon.

127



den sie die Existenz der Capitel selbst untergraben.»
Das ist, wohl aus den damaligen Umständen heraus,

zu pessimistisch gesehen. In den Statuten von 1861

kommt dem Dekan doch eine Reihe von /tu/gaben
zu, unter anderem: «Er hält Aufsicht über die Kir-

chendisziplin, Gottesdienstordnung, Predigt und

Christenlehrvorträge, Administration der hl. Sakra-

mente und die ganze Amtsführung, sowie das sittli-
che und religiöse Betragen der Geistlichen.» Er hat
Übelstände wahrzunehmen, fehlbare Geistliche vor
sich zu bescheiden und zurechtzuweisen, Streitigkei-
ten unter den Kapitularen oder zwischen ihnen und

den Pfarreien zu schlichten. 1899 werden den Diö-

zesanstatuten gemäss einige weitere Kompetenzen
angeführt: Das Benedizieren von Paramenten und

liturgischen Gefässen, die Dispens von Eheverkündi-

gungen, die Absolvierung von bischöflichen Reservat-

fällen und die Gestattung der Bination in dringen-
den Fällen. Eine weitere Aufgabe des Dekans ist die

Einsetzung eines Pfarrers, die «Pfarrinstallation». 1861

findet das Kapitel Arbon, bei vermehrten Installatio-

nen am Sonntag könnte es für den Dekan schwierig
werden; ein Beschluss wird nicht gefasst. Im Kapitel
Frauenfeld-Steckborn beantragt Dekan Conrad Kuhn

1876, Installationen am Sonntag vorzunehmen, weil
dies andächtiger und feierlicher sei. Ab 1880 zahlt
das Kapitel Frauenfeld-Steckborn dem Dekan ein Ge-

halt von hundert Franken.
Die Versammlung, in der ein Dekan zu wäb/en ist,

beginnt wie bisher mit dem Hochamt «de Spiritu
Sancto» und wird mit dem «Te Deum» beendet. Die

Wahl leitet der Kommissar. Anschliessend wird die

bischöfliche Bestätigung eingeholt und nach deren

Eintreffen dem Kirchen- und dem Regierungsrat An-

zeige gemacht. Die Taxen für die Bestätigung betra-

gen in Konstanz 18 fl, in Beromünster 15 fl, in Chur
22 fl, in Solothurn 11 fl oder Fr. 22.80.

2.4.3 Kammerer

Seine Aufgaben sind dieselben wie in früherer Zeit.

Alljährlich bis Ende Januar hat er die Rechnung der

Kapitelsvorsteherschaft zur Prüfung zu unterbreiten.
Für Schäden und Verluste, die dem Kapitelsfonds aus

seiner Schuld oder Nachlässigkeit entstehen, ist er

persönlich haftbar. Für den Einzug der Zinsen und Ge-

bühren bekommt er gemäss Statuten fünf Prozent als

Entschädigung.

2.4.4 Deputaten

Das Kap/te/Aröon hat gleich zu Beginn das Dekanat
in drei Regiunkeln aufgegliedert und aus jeder einen

Deputaten gewählt: Arbon, Bischofszell, Münsterlin-

gen. Diese Deputaten sind, wie es in den Statuten

heisst, «Gehülfen und Rathgeber des Dekans»; sie

werden «bei allen wichtigen Angelegenheiten zu
Rathe gezogen, sie überwachen zunächst die Amts-

führung und das Betragen der Geistlichen ihrer Regi-

unkel, berichten über wichtige Vorfälle an das Deka-

nat».
Das Kap/'fe/ Frauenfe/d-5fecfcbom zählte von al-

ters her vier Deputaten, 1810 kommt ein fünfter
hinzu; zugleich bekundet der Kapitelssekretär sein

Missfallen, dass auf eine vakante Deputatenstelle im-

mer der Sekretär nachrücken soll - also kommt man
davon ab. 1834 erachtet man wieder vier Deputaten
als genügend, und der Dekan lässt auf die vakante

Stelle «ohne Wahl nach alter Gewohnheit» den Se-

kretär nachrücken. Im gleichen Jahr werden zwar aus

einem anderen Grund vier Regiunkeln gebildet, aber

erst 1860 wird bei einer Wahl gefordert, auf sie Rück-

sieht zu nehmen.

445 Wenn ein Geistlicher am gleichen Tag zwei Messen feiert.

446 StATG Bd 1'40'0, 2.

447 Aufgeführt jeweils in den Kapitelsrechnungen.

128



2.4.5 Kapitelssekretär

Neben der Protokollführung fertigt und unterzeich-

net der Sekretär mit dem Dekan alle Beschlüsse und

amtlichen Missive, sorgt für einen würdigen Gottes-
dienst bei den Kapitelsversammlungen und führt ein

genaues Verzeichnis der auswärtigen Kapitulare. Als

jährliche Entschädigung bekommt er fünf, 1899 zehn

Franken.

2.4.6 Pedell

Gemäss den Statuten von 1861 hat sich an den Auf-
gaben des Pedells kaum etwas geändert, nur be-

kommt er jetzt statt der jahrhundertelang üblichen

sieben Kreuzern «von jedem Kapitularen nebst allfällig

nöthiger Erfrischung an Speise und Trank 40 Rap-

pen». Auch sind weitere Entschädigungen aufge-
führt: fünf Franken bei einer Installation, zehn bei ei-

ner Beerdigung, drei nebst Kost bei den Kapitelsver-

Sammlungen. Das fixe Jahresgehalt wird von den Ka-

piteln bestimmt. Dass sich die Zeiten geändert haben,

zeigen die Statuten von 1899: Hier ist nur mehr die

Rede von der Begleitung des Dekans bei Installatio-

nen und Beerdigungen, wofür er jeweils fünf Franken

erhält, sowie von der Verteilung der heiligen Öle:

Dafür bekommt er, «nebst freier Verköstigung, von

jeder einzelnen Pfarrei 60 Rappen auf Rechnung des

Kirchenfonds».

2.5 Aufnahme ins Kapitel

Die Aufnahme geschieht nach althergebrachter
Weise, nur wird sie noch genauer geschildert. In den

Statuten von 1861 heisst es: «Der der Wahl nach äl-

teste Deputat verliest ihre [d. h. der Kandidaten] Na-

men und stellt sie in angemessener Ansprache dem

Kapitel zur Aufnahme vor, worauf sich die sämtlichen

Ingredienten um den Tisch reihen, auf welchem ein

Kruzifix und zwei brennende Leuchter stehen. Indem

sich alle Kapitularen von den Stühlen erheben, spricht
der Kapitelssekretär folgende Eidesformel: <lch ver-
spreche vor Gott dem Allmächtigen, der seligen all-

zeit jungfräulichen Maria und dem Patron unseres Ka-

pitels (Josef -Karl) und allen Heiligen, dir, Herr Dekan,
und deinen Nachfolgern schuldige Ehrfurcht und Ge-

horsam, ich werde den Nutzen des Kapitels fördern
und Schaden abwenden, auferlegte und noch aufzu-

erlegende Aufträge treu erfüllen, nichts unterneh-
men zum Nachteil meines klerikalen Standes und die-

ses ehrwürdigen Kapitels, seine Rechte, Statuten und

Dekrete nach Kräften bewahren und schützen, ohne
List und Trug>. Hierauf wird von jedem Ingredienten
die Hand auf das auf dem Tisch liegende Evangelien-
buch gelegt und einzeln gesprochen: <So mir Gott
helfe und diese heiligen Evangelien Gottes.)» Die

Aufnahmeformel des Dekans ist dieselbe wie früher,
ebenfalls der Brauch, nach der Aufnahme jedem Ka-

pitularen den «Osculum pacis», den «Friedenskuss»,

zu geben. Zwar wird in den Statuten von 1861 und

1899 nicht erwähnt, dass der Aufzunehmende in den

Ausstand treten muss, während drinnen diskutiert
und abgestimmt wird, doch ist es weiterhin üblich:

1879 wird darüber im Kapitel Frauenfeld-Steckborn

diskutiert und beschlossen, daran festzuhalten. Bei

der Statutenrevision von 1861 entzündet sich ein

Streit um die Frage, ob ein Pfarrer oder Kaplan ins Ka-

pitel aufgenommen werden muss, das heisst, ob in

den Statuten stehen soll: «Jeder Geistliche, der ein

Beneficium besitzt, /sf mit allen Rechten und Pflichten

Kapitelsmitglied», oder: «Jedermann [...] Kapitelsmit-
glied sein». Frauenfeld-Steckborn will die fakultative

Fassung aus der Befürchtung heraus, es könnte sonst
«ein unwürdiges Subjekt» Mitglied werden. Damit
will sich das Kapitel das Recht sichern, eine Auf-
nähme auch zu verweigern - ein Rückgriff auf ural-

tes, im Charakter der Bruderschaft begründetes

448 Lateinischer Text in Anhang 2

129



Recht, das auch in der Aufnahmeformel des Dekans

zum Ausdruck kommt: «de consensu capitularium»,
«im Einverständnis mit den Kapitularen». Der Bischof

lehnt dieses Begehren ab"® In keinem Kapitel ist je
die Verweigerung einer Aufnahme überliefert.

Der Aufgenommene zahlt weiterhin den /ngress:
im Kapitel Frauenfeld-Steckborn gemäss den Statuten

von 1796 3 fl, dann umgerechnet Fr. 6.30; im Kapitel
Arbon nach den Statuten von 1809 5 fl 30 x ein Pfar-

rer, 2 fl 45 x ein Kaplan, umgerechnet zehn bzw. fünf
Franken. Die Statuten von 1861 und 1899 verlangen
einheitlich sechs Franken.

Neben dem Eintritt in das Kapitel steht der Aus-
tritt, der Egress oder Regress. In den Statuten des Ka-

pitels Frauenfeld-Steckborn von 1796 ist er nicht un-

ter diesem Begriff erwähnt, doch gilt das Mortuarium
dafür. Die Arboner Statuten von 1809 haben dafür

«Egressus vel mortuarium»; er beträgt 1 fl 30 x. In

den Statuten von 1861 beträgt das «Regressgeld»

fünf, in jenen von 1899 zehn Franken. Durch diesen

Beitrag bleibt der Wegziehende im Kapitelsverband
und hat auch die vorgeschriebenen Suffragien zu ver-
richten. 1899 wird noch präzisiert: «Wer wegen
Krankheit oder Altersgebrechen das Kapitel verlässt,

ohne ein Beneficium anzutreten, bleibt Mitglied des

Kapitels, auch wenn er kein Regressgeld bezahlt.»

Hinter dieser Regelung steht die Auffassung des Ka-

pitels als Bruderschaft: Auch wer nicht mehr im Kapi-
telsbezirk lebt, kann dennoch in der Bruderschaft
bleiben. Dass ein Wegziehender ein «testimonium vi-

tae» zu erbeten hat, wird in den gemeinsamen Sta-

tuten nicht mehr erwähnt und ist wohl schon früher
nicht mehr Brauch gewesen.

2.6 Kapitelsversammlungen

Bis zur Statutenrevision von 1899 kommen die Kapi-
tel alle drei Jahre zusammen. Der Beginn ist wie bis-

her üblich um acht Uhr, zum letzten Mal im Kapitel

Arbon im Jahr 1912. Zuerst ist, wie schon immer, der

Gottesdienst: Nokturn und Laudes des Totenoffi-

ziums, Namen der seither Verstorbenen, Seelamt bis

zum Offertorium, gesungen vom Dekan, dann still

weiter gelesen, während der Kammerer das Lobamt

beginnt, zum Abschluss Totenvesper und Hymnus
«Veni Creator Spiritus». Zwar wird das «usque ad of-
fertorium» beim Seelamt in den Statuten von 1861

nicht mehr erwähnt, es ist aber doch beibehalten

worden. Mit der Zeit beginnt sich aber das liturgische
Gewissen zu regen. 1877 kommt ins Kapitel Frauen-

feld-Steckborn der Antrag, auf den aber nicht einge-
treten wird: Die Nokturn soll weggelassen, dafür das

ganze Seel- und das ganze Lobamt gesungen wer-
den. 1881 diskutiert die Regiunkel Arbon lebhaft
über den «Abusus des verstümmelten Seelamtes» -
er Verstösse gegen den Ritus der katholischen Kir-

che." 1885 nimmt das Kapitel den Antrag an, ins-

künftig das ganze Seelamt zu singen, das Lobamt
aber wegzulassen. 1888 hält sich das Kapitel an die-

sen Beschluss, kommt aber 1891 darauf zurück und

bestimmt neu, ein ganzes Seel- und ein ganzes Lob-

amt zu feiern. Nach dem Gottesdienst ziehen die Ka-

pitulare «prozessionsweise in den Kapitelssaal, und

zwar nach Ordnung des Eintritts ins Kapitel: zuerst
die Kapläne, dann die Pfarrer und endlich die Kapi-
telsvorsteher: Sekretär, Deputaten, Kammerer, De-

kan»; so schreibt Dekan Lienhard 1853 in der Einla-

dung zur Kapitelsversammlung."®'
Die Statuten von 1899 bringen Neuerungen: Ka-

pitelsversammlungen sollen in der Regel alle zwei
Jahre sein, nach jeweils vier Jahren in feierlicher
Weise. Aber auch diese «feierliche Weise» hat sich

verändert: Verlesung der verstorbenen Kapitulare,
Nokturn und Laudes des Totenoffiziums, Seelamt

449 StATG Bd 3'50'0, 0.

450 «Halbe Ämter» werden von Bischof Haas verboten: Appen-
dix.

451 StATG Bd 3'20'2, 13.

130



«cum absolutione ad turbam»; das Lobamt wird

weggelassen, das «Veni Creator Spiritus» erst zu Be-

ginn der «Kapitelsverhandlung» gebetet, der feierli-
che Auszug wird nicht mehr erwähnt. Mit den «alle

zwei Jahre» nehmen es aber die Kapitel nicht so ge-
nau.

Nach den Statuten von 1861 und 1899 sind aus-
serordentliche Versammlungen einzuberufen bei der

Erledigung der Dekanen- oder Kammererstelle und

«auf das Gutfinden des Dekans oder wenn die Mehr-
heit des Kapitelsvorstandes es notwendig findet oder

ein Dritteil der Kapitularen» es schriftlich verlangt.
An die Versammlung schliesst sich das gemein-

same Mittagessen an, das meist die Kapitelskasse be-

zahlt. Eine erhaltene Rechnung des Kapitels Frauen-

feld-Steckborn von 1887"" zeigt dafür einen Ge-

samtbetrag von Fr. 136.40 an, der sich wie folgt zu-

sammensetzt: 39 Essen ä 2 Franken, 40 Halbliter

Tischwein ä 70 Rappen, dito 10 Liter ä 1.40, 8 Liter

Schwandegger ä 1.60, 3 Dutzend Cigarren ä 10 Rap-

pen - d. h. 36 Cigarren auf 39 Teilnehmer! Waren nur
drei Nichtraucher, oder hat der eine oder andere zwei

genossen? 1895 wird wegen Defizits und Zinsreduk-

tion beschlossen, dass Wein und Cigarren jeder selbst

bezahlen muss. Die Arboner Confratres leben etwas
bescheidener. Ein Beschluss von 1811 verlangt ein

frugales Mahl: «Suppe, Voressen, Rindfleisch mit
Gemüse, eine Ehrenspeise, Braten und Salat; zum
Nachtisch Schinken oder Zungen nebst etwa einer

kalten Speise und Früchte; ausländische Weine sind

untersagt.» Eine detaillierte Abrechnung von 1860""
zählt auf: 19 Mittagessen ä 1.70 Franken, 19 Tassen

Kaffee ä 20 Rappen, 2 Mass Wein ä 1.60 Franken.

1855 sind es noch 6 Mass für «22 Herren» ä 2 Fran-

ken. Dazu kommen jeweils weitere Kosten. In den

Kapitelsrechnungen sind Beträge aufgezeichnet für

Kirchenbeleuchtung, Mesmer, Ministranten, Musi-

kanten, Trinkgeld in die Küche. In früheren Jahren be-

kam auch der Blasbalgtreter seinen Teil. Ab der Jahr-

hundertmitte gibt Arbon den Kirchensängern 6.30

bis 10 Franken, Frauenfeld 18 bis 30 Franken, beide

dem Mesmer zwischen 2 und 3 Franken und als Trink-

geld in die Küche 5 Franken.

Bevorzugte Orte der Versammlungen sind im Ka-

pitel Frauenfeld-Steckborn die Schlösser: Sonnen-

berg und bis zu den Klosteraufhebungen Klingen-

berg und Herdern, ab 1860 meist Frauenfeld. Die Ka-

pitulare von Arbon treffen sich zuerst in Sommeri und

Bischofszell, von 1847 bis 1895 in Hagenwil, ab 1898

wegen der durch die Eisenbahn veränderten Ver-

kehrsverhältnisse in Romanshorn.

Bei den Bussen für unentschuldigtes Fernbleiben

zeigt sich eine wohl seltene Kontinuität: 1701 und
1796 ist in Frauenfeld-Steckborn 1 Gulden zu bezah-

len, ebenso 1809 in Arbon; bei der Umstellung auf

Franken wird etwas aufgerundet auf 3 Franken; der

gleiche Betrag steht noch in den Statuten von 1942!

2.7 Pastoralkonferenzen

2.7.1 Im Bistum Konstanz

Generalvikar Wessenberg wollte einen gebildeten
Klerus. Ein in die «Acta» Dekan Pfisters aufgenomme-

ner Erlass vom 10. Juli 1804 ist ein Zeuge dieser

Bemühungen. Wessenberg beklagt den Mangel an
Kenntnissen der heiligen Schrift, er will ihr Studium
fördern und verlangt daher bei der Erneuerung der

Admissio (Zulassung) zur Seelsorge eine Prüfung: Je-

des Mal soll eine Stelle aus dem Neuen Testament er-
klärt und schriftlich an ihn eingesandt werden. In sei-

nem Entwurf eines Konkordates mit dem Kanton

sieht Wessenberg Prüfungen der Geistlichen vor, die

sich um eine Pfarrstelle bewerben. Eine «Kompetenz-
fähigkeit» für fünf Jahre sollen nur jene erlangen, die

bei den Prüfungen «der ersten Klasse würdig befun-

452 StATG Bd 1'40'0, 3.

453 StATG Bd 3'40'0, 4.

131



den werden», besonders «in der Predigt- und kate-

chetischen Übung»; wer weniger gut abschneidet,
erhält die Kompetenzfähigkeit für zwei oder drei

Jahre, wer durchfällt, wird für «unfähig erklärt».""
Zur Ausführung kam die Sache aber nie.

Um allgemein eine bessere Bildung des Klerus zu

erreichen, führt Wessenberg 1802 in der Diözese die

Pastoralkonferenzen ein. Zwar stehen sie in der Nach-

folge der «Conferentiae casuisticae», aber Wessen-

berg geht viel energischer vor und ordnet sie neu.
1804 teilt er das Dekanat Frauen/e/d-Sfecköorn in

fünf Regiunkeln ein. In jeder sollen jährlich drei Kon-

ferenzen abgehalten werden, möglichst in allen Regi-
unkeln in der gleichen Woche. Daran haben auch die

Regularpfarrer teilzunehmen. Für diese Konferenzen

bekommen die Kapitel «Fragen und Aufgaben über

wichtige Gegenstände der Pastoral [Seelsorge] zum
Behuf der Kapitelskonferenzen im Bisthum Kon-

stanz»: insgesamt 274 Themen in 15 Teilen. Sie ge-
ben Zeugnis vom Einsatz Wessenbergs für eine zeit-

gemässe Seelsorge und die geistliche und Charakter-

liehe Bildung des Klerus. Von den Verhandlungen
aber sollen «dogmatische und kirchenrechtliche Fra-

gen ausgeklammert bleiben, erstere, um eine müs-

sige Diskussion spekulativer Spitzfindigkeiten zu ver-
meiden, letztere, um von vornherein eventuelle Ver-

Wicklungen mit staatskirchlichen Auffassungen aus
dem Weg zu gehen und so die Konferenzen bei den

Behörden nicht verdächtig zu machen»."" Das Kapi-
tel hat in der Folge solche Konferenzen durchgeführt
und, wie vorgeschrieben, die Arbeiten an Wessen-

berg geschickt. Zwei «Conferenz-Rezesse» aus dem
Jahr 1812 sind erhalten geblieben. Wessenberg zeigt
sich zufrieden, wünscht aber, dass wenigstens zwei
Konferenzen gehalten würden und mehr Mitglieder
Arbeiten lieferten, damit die Konferenzen noch lehr-

reicher würden. Er äussert aber auch die Zuversicht,
dass alle wetteifern würden: «Der schönste Erfolg

wird diese gemeinsamen Bemühungen krönen, die

Anstalten des Gottesdienstes werden ihren erhabe-

nen Zweck, der in der Beförderung der Gottseligkeit
und Tugend besteht, allgemeiner und beständiger er-
reichen. Die Mit- und Nachwelt wird die Seelsorger

dankbar dafür segnen. Alle Widersprecher des Guten
werden verstummen, wenn sie unter den Seelenhir-

ten Einmüthigkeit und gleichen klugen Eifer in Durch-

führung deßen, was der Bischof anordnet und emp-
fiehlt, wahrnehmen.» Zugleich schreibt Wessenberg
die Einführung von Lesezirkeln vor. Im Dezember

1812 muss er deswegen Dekan Flofer mahnen:
«Noch immer fehlen uns Berichte über die Aus-

führung und Einrichtung des allgemein vorgeschrie-
benen Lesezirkels der Geistlichen aus dem Kapitel
Frauenfeld. Jetzt, nachdem die Pfründen aufgebes-
sert worden sind, ist die einzige Einwendung, die da-

gegen von Einzelnen gemacht werden könnte, von
selbst aufgehoben. Übrigens sind die Beyträge der

Einzelnen, die die bischöfliche Verordnung fordert, so

mäßig und gering, daß die Verweigerung derselben

einen völligen Kaltsinn für berufsmäßige Bildung ver-
rathen würde.» An der Kapitelsversammlung 1813

kommt die Weisung Wessenbergs zur Sprache, dass

jedes Kapitel eine Lesebibliothek einrichten und Zeit-

Schriften anschaffen solle. Man findet die Absicht

zwar gut gemeint, aber schwierig durchzuführen, will
ihr dennoch in etwa nachkommen und bestellt einige
Zeitschriften je nach Regiunkel, was Wessenberg
auch berichtet wird. Im Mai 1813 schreibt er: «Zum

wahren Vergnügen gereicht es uns, daß mehrere

würdige Seelsorger lehrreiche und gründliche Werke

über Berufsgegenstände in Umlauf setzen. Vollstän-

dig aber wird dadurch ihr Zweck als Lesezirkel noch

nicht erreicht. Damit die FJ. Fl. Seelsorger mit den be-

sten neuesten Erscheinungen im Gebithe der theolo-
gischen Literatur von Jahr zu Jahr bekannt werden, ist

es nöthig, daß die besten Zeitschriften durch gemein-

same Beiträge angeschafft werden.» Noch im Okto-

454 Suter, S. 31-32
455 BvK 1, S. 425.

132



ber 1814 wird das Kapitel aufgefordert, die «Beant-

wortung der Pastoralkonferenzen Fragen möglichst
bald» einzusenden. Mit der Abtrennung der

schweizerischen Quart vom Bistum Konstanz 1815

gehen die Konferenzen ein.
In der Verordnung vom 7. März 1808 zur Grün-

dung des Kapitels Arbo/r heisst es: «Die Pastoralkon-

ferenzen sollen in dem Kapitel Arbon ohne Verzug
nach der Vorschrift der bischöflichen Verordnungen
in Gang gebracht werden. Bei der Abtheilung des

Kapitels in Regiunkeln oder Distrikte ist auf das Beste

der Konferenzen besonders Rücksicht zu neh-

men.»"" Die Einteilung geschieht zwar, aber Konfe-

renzen werden höchstens sporadisch durchgeführt,
wie einige wenige Arbeiten erkennen lassen.

2.7.2 Wiedereinführung

Kap/fe/ Frauenfe/d-Sfeckborn.- Vielleicht war es eine

Erinnerung an die Konstanzer Zeit, dass 1831 das Ka-

pitel beschliesst, Pastoralkonferenzen einzuführen
und dazu eine Kommission einsetzt unter der Leitung
Kommissar Kellers, der ein eifriger Förderer dieser

Konferenzen ist. 1834 nimmt das Kapitel die Konfe-

renzstatuten an und teilt das Dekanat in vier Regiun-
kein ein: Frauenfeld, Diessenhofen, Müllheim und

Sirnach. Auch die Regularkleriker sollen nach Ver-

ständigung mit den betreffenden Klostervorständen

zum Besuch verpflichtet sein. Die Statuten bestim-

men: Jede Regiunkel wählt geheim mit absolutem

Mehr den Direktor und den Sekretär für je ein Jahr

(bald werden es zwei und drei Jahre); jährlich sind

zwei Konferenzen an einem Mittwochnachmittag.
Als Zweck ist angegeben: Fortbildung, praktische Fra-

gen der Seelsorge, Beratung über die Mittel zur Be-

förderung der Religiosität und der Sittlichkeit. Ge-

genstände sind: Dogmatik, Moral, Pastoraltheologie,
Kirchenrecht, Exegese, Pädagogik - dies alles in Be-

zug auf die Praxis. Zur Eingabe schriftlicher Arbeiten
sind alle der Reihe nach verpflichtet." Am 21. Feb-

ruar 1835 genehmigt Bischof Salzmann die Statu-

ten «mit größtem Vergnügen»."®' Sogleich beginnen
die Konferenzen in allen Regiunkeln. Bei der Eröff-

nung der Konferenz in der Regiunkel Sirnach be-

gründet Kommissar Keller die Notwendigkeit der
Konferenzen mit dem Mangel an gebildetem Um-

gang für den Dorfpfarrer. Für die Wahl der Deputaten
spielen diese Regiunkeln noch keine Rolle - erst 1860
wird bei einer Wahl gefordert, auf sie Rücksicht zu

nehmen. Mit der Errichtung der Konferenzen wird die

«Oktober-Konferenz» eingeführt: Die vier Direktoren
treffen sich fast alljährlich, um über die Regiunkeln zu

berichten und Erfahrungen auszutauschen, bis 1847

festgestellt werden kann, dass sich die Pastoral konfe-

renzen gefestigt haben.

Kap/fe/Arbon: Im Anschluss an die Kapitelsversamm-

lung von 1828 schreibt Kammerer Matthäus Lien-

hard, Pfarrer in Romanshorn, an Dekan König: Nebst

Aufnahmen und Sachgeschäften geschehe in den

Kapitelsversammlungen wenig Erhebliches, sie soll-

ten mehr Gewicht und Bedeutung haben. Er schlägt

vor, wenigstens einmal im Jahr nicht ein eigentliches
Kapitel, sondern eine Konferenz abzuhalten «mit die-

sem oder jenem Pastoralfach». Minder wichtige Ver-

eine hätten alle Jahre Zusammenkünfte, die Ehre des

Kapitels fordere, Geist und Leben zu fördern. Man
könne einwenden, dies sei nicht möglich, weil die Ka-

pitulare zu weit von einander entfernt wohnen, aber

456 Pastoralkonferenzen im Bistum Konstanz: StATG Bd 1' 10'O,

0; Rezesse in: StATG Bd 1'10'0, 1.

457 StATG Bd 3 WO, 0.

458 StATG Bd 3'10'0, 0.

459 Wo in der Folge diese Orte ohne Zusatz «Pfarrei» oder «Ka-

pitel» genannt werden, ist immer die betreffende Regiunkel

gemeint; das gilt auch für die Regiunkeln des Kapitels Ar-
bon. Siehe auch Karte 6.

460 Statut im Protokoll.
461 StATG Bd V11'0, 0.

462 Berichte über diese Konferenzen jeweils in den Regiunkel-

Protokollen.

133



zur Kapitelsversammlung seien auch alle gekommen.
«Aber es gibt Kosten», könne man sagen. Das hänge

von jedem Einzelnen ab, die meisten würden schon

einverstanden sein, sich mit wenigem zu begnügen,
«indem sie ohnehin schon an Entbehrung gewöhnt
sind.» Für «unseren wichtigen Verein» seien die Ko-

sten nicht so hoch wie für Mitglieder anderer Vereine

bei ihren minder wichtigen Zusammenkünften.'""
Aber es bleibt bei dieser Anregung; sie kommt an kei-

ner Kapitelsversammlung zur Sprache, weil bis 1836
keine stattfindet. Im September 1835 schreibt Dekan

König dem Kapitelsvorstand, schon seit mehreren

Jahren sei kein Kapitel gewesen; er habe nicht darauf

gedrängt, weil diese Versammlungen den Kapitula-
ren und dem mageren Kapitelsfonds bedeutende

Kosten verursacht hätten und sich meist beschränkt

hätten auf Wahlen und Aufnahmen neuer Mitglieder,
die aber durch die bischöfliche Admissio sowieso

schon Mitglieder seien; ein weiterer Grund seien die

bewegten Zeiten. Da aber Dekan Meile in seinem Ka-

pitel Pastoralkonferenzen wieder ins Leben gerufen
habe, gebiete es Ehre und Pflicht, gleichen Schritt zu

halten.""
Im August 1836 ist die Versammlung, in der über die

Einführung von Konferenzen verhandelt wird. In der

Abstimmung sprechen sich zehn dafür, aber elf da-

gegen aus: Man solle abwarten, bis vom Bischof eine

Anregung kommt. Aber Pfarrer Meierhans stellt den-
noch den Antrag, eine Kommission einzusetzen, die

Statuten entwirft. Die Mehrheit stimmt zu. In die

Kommission werden gewählt: Dekan König, Kamme-

rer Lienhard, Pfarrer Meierhans und - von den Geg-

nern - die Pfarrer von Berg und Heiligkreuz."" Die

Kommission trifft sich im Mai 1837 zur Verabschie-

dung des Entwurfs; die Pfarrer von Berg und Heilig-
kreuz nehmen daran nicht teil, protestieren aber im

Juni zusammen mit den Pfarrern von Welfensberg,
Wertbühl und Wuppenau: Eine unbedeutende Mehr-
heit habe die Statuten angenommen, die Opposition
sei abwesend gewesen, sie seien «gegen ein so bin-

dendes und illiberales weitschichtiges Reglement».""
An der nächsten Versammlung im Jahr 1840 emp-
fiehlt Dekan König wiederum die Einführung der

Konferenzen und wird dabei unterstützt vom neu ins

Kapitel eingetretenen Kommissar Keller, nun Pfarrer

in Wertbühl, der von guten Erfahrungen im Kapitel
Frauenfeld-Steckborn berichten kann. Jetzt wird der

Einführung mehrheitlich zugestimmt und zugleich
nochmals eine Kommission eingesetzt, die 1843 ei-

nen Entwurf vorlegt; eine Mehrheit ist dafür, auf die-

sen einzutreten. Nach artikelweiser Beratung wird
das Reglement «endlich mit verschiedenen Zusätzen

und Abänderungen angenommen.» Zweck im Allge-
meinen ist: «Mündliche und schriftliche Besprechung

von Gegenständen, welche sich auf den seelsorgerli-
chen Beruf und auf Hebung des kirchlichen Lebens

beziehen»; zum Mündlichen gehört die «gegensei-

tige Mittheilung und Beratung schwieriger Pastoral-

fälle»."" Für die Abhaltung der Konferenzen werden

nicht die bisherigen drei Regiunkeln genommen -
im Entwurf zu Kapitelsstatuten um 1840 sah dies

Pfarrer Meierhans noch als Möglichkeit -, doch blei-

ben sie als Regionen, aus denen ein Deputat zu

wählen ist. Für die Konferenzen werden neu die Re-

giunkeln Arbon und Bischofszell gebildet."" 1874 fin-
det ein Tausch statt: Sitterdorf, bisher bei Arbon,
kommt zu Bischofszell, umgekehrt Emmishofen von
Bischofszell zu Arbon; bei Emmishofen ist der Grund

angegeben: Es sei «durch die Eisenbahn näher

gerückt». Ab 1899 heisst die eine Regiunkel «Arbon-

Münsterlingen» - aus ihr werden nun zwei Deputa-
ten gewählt. Als Tag für die Konferenzen ist bestimmt

je der Mittwoch nach Abschluss der österlichen Zeit

463 StATG Bd 3'11 0, 0.

464 StATG Bd 3'20'1, 4.

465 Im Protokoll nicht enthalten (Lücke), aber als Einzelstück:

StATG Bd 3'30'0, 2.

466 StATG Bd 3'11'0, 0.

467 Statut im Protokoll.

468 Siehe Karte 6.

134



und nach Maria Himmelfahrt, Beginn ist jeweils vor-

mittags um neun, später auch um zehn Uhr, wie spä-

ter auch zum Teil der Tag wechselte. Direktor und Ak-

tuar sind mit absolutem Mehr für zwei Jahre zu

wählen. Erster Konferenzdirektor der Regiunkel Ar-
bon ist Pfarrer Meierhans, der es ununterbrochen

bleibt bis zu seinem Tod im Jahr 1870. Ab 1844 be-

ginnen die Konferenzen. Sie werden meist in Pfarr-

häusern gehalten. Gleich an der ersten Konferenz

bestimmt die Regiunkel Arbon das Mittagessen:
Suppe, Rindfleisch, Gemüse mit Auflage, Braten

und Salat neben einem Glas Wein; jedes Mitglied
zahlt 30 Kreuzer, hingegen kein Trinkgeld.

ß/sfc/m ßase/: Die Pastoralkonferenz im Kapitel Frau-

enfeld-Steckborn entstand 1834 aus eigener Initia-

tive; das darf auch für Arbon angenommen werden.
Erwähnt wird in den Synodalstatuten von 1896, dass

die Konferenzen bischöflicher Ordnung gemäss im

ganzen Bistum am 24. Mai 1838 eingeführt wurden
und ausserdem bemerkt, man solle bedenken, dass

sie bereits durch ein Mandat des Konstanzer Ordina-

riates im Jahr 1803 errichtet worden seien.In Wirk-
lichkeit scheint die Einführung der Konferenzen

schwierig gewesen zu sein: 1844 gibt es nochmals

eine Verordnung, die in den Kantonen Luzern,

Aargau und Solothurn die Konferenzen einrichtet,
um den «allgemeinen und verehrlichen Wünschen

(der Geistlichen) zu entsprechen». Sie sieht Zu-

sammenkünfte mindestens dreimal im Jahr vor."
1857 muss Bischof Karl Arnold-Obrist den Solothur-

ner Klerus mahnen, die Konferenzen zu besuchen.""
Der gleiche Bischof verlangt bei der Genehmigung
der Statuten von 1861 beim Abschnitt über die Pas-

toralkonferenzen Änderungen: Die Pflicht, schriftli-
che Arbeiten zu liefern, hört nun mit dem 60., die

Pflicht zur Teilnahme mit dem 70. Altersjahr auf; der
Dekan ist in seiner Regiunkel der Direktor, die Abän-

derungen von Regiunkeln stehen unter dem Vorbe-

halt der bischöflichen Genehmigung"" (Letzteres fällt

1899 weg). Die Amtsdauer des Direktors und des Se-

kretärs wird auf drei Jahre festgelegt. Eine «Ins-

truktion für die Regiunkel-Konferenzen» aus dem
Jahr 1898"" enthält eingreifende Weisungen auf
Grund der neuen Diözesanstatuten.

2.7.3 Durchführung

Zwar sind gemäss Statuten im Thurgau jährlich zwei
Konferenzen vorgesehen. Seit Beginn halten die Re-

giunkeln im Dekanat Arbon aber nur eine ab, wenn
im gleichen Jahr die Kapitelsversammlung ist. Im De-

kanat Frauenfeld-Steckborn werden die Konferenzen
bis Ende der 1840er-Jahre statutengemäss gehalten.
1856 heisst es in Sirnach, nach herkömmlichen
Brauch würde die zweite Konferenz ausfallen, wenn
im selben Jahr Kapitel sei (aber so alt war damals die-

ser Brauch nicht!). Ab 1860 ist dem in allen Regiun-
kein so. Das ändert sich mit der Instruktion von 1898,
die vorschreibt, jährlich zwei Konferenzen zu halten.

An den Konferenzen nehmen auch die Ordens-

geistlichen teil, doch scheint bei jenen, die nicht Pfar-

rer sind, das Interesse gering gewesen zu sein. Dies-

senhofen stellt 1842 fest, dass die Beichtväter von
Feldbach und Kalchrain schon längere Zeit fehlen. Im

Allgemeinen ist der Besuch der Konferenzen gut. Am
meisten Schwierigkeiten hat es in der Regiunkel Dies-

senhofen gegeben, waren doch manchmal nur fünf
Mitglieder anwesend. 1840 wird gerügt, einige Her-

ren seien öfters ohne Entschuldigung abwesend;
1870 fallen einige «notorische Schwänzer» auf.
Noch 1902 steht im Protokoll die Klage, dass sich die
schlechte Gewohnheit einschleiche, ohne Grund und

Entschuldigung fern zu bleiben. Dass der Eifer nicht

469 Appendix zu den Diözesanstatuten von 1896.

470 BvB, S. 81-82: hier wird die Verordnung von 1838 nicht er-
wähnt.

471 Ebd., S. 112.

472 StATG Bd 3'50'0, 0.

473 Im Protokoll Frauenfeld-Steckbom.

135



immer im gewünschten Mass vorhanden ist, zeigt
auch eine Bemerkung im Kapitelsprotokoll Arbon von
1863: In Arbon sei der Besuch ein pflichtgemässer,
und es herrsche ein schriftlicher Wetteifer; in Bischofs-

zell hingegen lasse der Besuch zu wünschen übrig
und die Teilnehmer zeigten nur ein vages Interesse,

doch sei zu hoffen, «daß auf die mageren Jahre fette
folgen».

An den Konferenzen der Regiunkel Diessenhofen

nehmen auch Schaff/iauser Ge/sf//che teil, der Pfarrer

von Ramsen gleich nach seiner Aufnahme ins Kapitel,
die ersten Jahre auch Pfarrer Fäh von Schaffhausen

trotz seiner Nichtaufnahme ins Kapitel. Sein Nachfoi-

ger, Pfarrer Josef Bohrer, kommt zwar nicht, lädt aber

zwei Mal die Konferenz nach Schaffhausen ein. Seit

1885 sind immer wieder Schaffhauser Geistliche

zum Teil regelmässig dabei und halten Vorträge -
auch nachdem Schaffhausen 1906 Dekanat gewor-
den ist. Als Tagungsorte kommen immer wieder
Schaffhausen und Ramsen vor, später auch Wiesholz
und Stein am Rhein.

Die einzelnen Mitglieder haben, zum Teil in al-

phabetischer Reihenfolge, schriftliche Arbeiten vor-

zutragen. Das Thema kann der Referent selber

wählen, oder es ergibt sich aus einer vorangegange-
nen Diskussion. Grosses Gewicht wird vor allem auf
die Praxisnähe gelegt. 1844 bedauert die Oktober-
konferenz der Regiunkeldirektoren, dass einzelne

Vorträge zu wenig praktisch seien. 1844 muntert
Müllheim dazu auf, «sich mehr auf das praktische
Feld zu wagen». Ein Bedauern klingt durch, wenn es

1850 in Arbon nach einem Referat über die religiös-
wissenschaftlichen Verhältnisse heisst, der Aufsatz
verdiene zwar allgemeine Anerkennung, biete aber

wegen seines mehr wissenschaftlichen Inhaltes we-
nig Stoff zur Diskussion. Ein Jahr später wird bei einer

«geschichtlichen Behandlung der Mischehe» für die

Fortsetzung der Arbeit mehr Kürze und Weglassung
unwesentlicher Punkte verlangt. 1855 zollt die Regi-

unkel dem Vortrag «Das Dogma der Trinität» zwar

Anerkennung, fordert aber, dass die Referate in Zu-

kunft mehr auf das Praktische auszurichten seien.

Diessenhofen will 1857 gar auf Vorträge verzichten
und dafür konkrete Fälle und Erlebnisse behandeln.
Alle Regiunkeln besprechen immer wieder auch ein-
zelne Pastoralfälle, die leider meist nur kurz protokol-
liert sind. Im Anschluss an ein Referat wird diskutiert,

ergänzt, auch widersprochen. Dass aber Kritik nicht
immer gut ankommt, muss in der zweiten Hälfte der

1830er-Jahre ein Pfarrer der Regiunkel Diessenhofen

erfahren, der 1839 erklärt, er habe nicht kränken

wollen, wenn er jeweils als Einziger gegenteiliger
Meinung gewesen sei. Wie eine Bemerkung von
1837 zeigt, hat in dieser Regiunkel jedes Mitglied der
Reihe nach Stellung zu nehmen. Das scheint sich lange

durchgehalten zu haben; 1909 wird dem Antrag zu-
gestimmt, diesen Brauch fallen zu lassen. Die Regiun-
kel Sirnach fasst 1885 den Beschluss, jedem Referat

ein Korreferat folgen zu lassen und hält es so bis

1895; einem gleichartigen Antrag in Frauenfeld 1891

wird nicht Folge geleistet.
Die Instruktion von 1898 schreibt vor: Jede Kon-

ferenz hat mit Gebet und Exhorte zu beginnen und

mit dem Gebet und der Adoratio Sanctissimi zu en-
den. Zudem hat der Aktuar anfangs Dezember einen

Bericht an das Ordinariat abzuliefern mit genauen
Angaben über Ort und Zeit, Thema der Exhorte, den

«religiösen Akt», die Namen der an- und abwesen-
den Mitglieder und die Titel der behandelten Thesen.

Diese Bestimmungen werden in die Statuten von
1899 aufgenommen. Was aus freier Initiative ent-
stand, ist nun genau geregelt.

Bischöfliche Thesen werden seit Beginn der

1880er-Jahre behandelt. In Latein verfasst, geben sie

Themen vor zu allen Bereichen der Theologie, der Pas-

toral, der Kirchengeschichte, darunter auch ganz
«unpraktische». Gemäss der Instruktion von 1898
sollen in der Regel bei jeder Konferenz zwei schriftlich

ausgearbeitete bischöfliche Thesen vorgelesen wer-
den, andere Themen aber nur ausserordentlicher

136



Weise. Nach den Statuten von 1899 gelten andere

Themen als erlaubt, wenn sie «den Zeitbedürfnissen,

z. B. dem katholischen Vereinswesen, der Armenpflege
etc. förderlich sind.» An die Vorschrift, zwei Thesen in

einer Konferenz zu behandeln, halten sich die Regi-
unkeln nur mehr oder weniger. Während Frauenfeld

unter Leitung von Dekan Kuhn schon ab 1883 zwei

Thesen auf einmal behandelt, beim Ausfallen einer
Konferenz auch vier, und auch Sirnach unter Dekan

Johann Baptist Kornmeier ab 1899 je zwei Thesen an

einer Versammlung erörtert, begnügen sich die an-
deren meist mit einer einzigen oder wählen ein freies

Thema. Frauenfeld wechselt 1903 zu einer These,

1910 zu zwei, lehnt 1918 den Antrag ab, nur eine zu

behandeln, «um einer Rüge des Ordinariates zu ent-

gehen». Eine solche Rüge fürchteten andere Regiun-
kein offenbar nicht.

2.8 Kapitelsbibliotheken und Zeitschriften

In späteren Bibliotheksverzeichnissen des Kapitals Ar-

bon heisst es immer: «gegründet im Jahr 1811». In

diesem Jahr ist protokolliert, dass Dekan Pfister den

Grundstock für die Bibliothek gelegt hat. Das Kapitel
Frauenfeld-Steckborn kommt erst 1831 gemäss Kapi-

telsbeschluss zu einer Bibliothek, testamentarisch er-

möglicht durch Dekan Flofer. Standorte der Bibliothe-
ken sind Sommeri, 1845 Bischofszell, und Frauenfeld.

Die Statuten von 1861 und 1899 enthalten auch Be-

Stimmungen über die Bibliotheken: Geäufnet werden

sie durch Neuanschaffungen und durch Bücherverga-

bungen der Kapitulare. Wird dies unterlassen, steht

dem Dekan das Recht zu, aus der Bibliothek des Ver-

storbenen ein Werk auszuwählen, dessen Wert dreis-

sig Franken nicht übersteigen darf; 1899 können

statt eines Buches zwanzig Franken verlangt werden.
1861 wird angeführt, welcher Art die anzuschaffen-
den Bücher sein sollen: «vorzüglich theologischen In-

halts, klassischen Werthes und von der Art, daß sie

von den einzelnen Kapitularen wegen Kostbilligkeit
nicht angeschafft werden können». Die Auswahl
treffen Dekan, Kammerer und Bibliothekar, Vor-

Schläge können die Regiunkeln machen. Diese Be-

Stimmungen fehlen 1899, was darauf schliessen

lässt, dass die Bibliotheken an Bedeutung verloren

haben. Die Bibliothek des Kapitels Arbon zählt 1874
rund 340 Bände, jene des Kapitels Frauenfeld-Steck-
born hingegen 1895 etwa 770."'" Über die Benüt-

zung der Bibliotheken und die Zahl der verlangten
Bücher gibt es keine Notizen.

Mit der Errichtung der Pastoralkonferenzen wer-
den Zeitschriften abonniert, die in Zirkulation gehen.
Das Kapitel Arbon hält Zeitschriften für beide Regi-

unkeln gemeinsam; 1879 kommt man davon ab und

überlässt es jeder Regiunkel, Zeitschriften zu abonnie-

ren; nur die Regiunkel Arbon tut dies weiterhin. Im

Kapitel Frauenfeld-Steckborn sucht sich jede Regiun-
kel von Anfang an ihre Zeitschriften aus. Abonniert
werden vor allem die «Historisch-politischen Blät-

ter»"'® und der «Katholik»."'® Die «Tübinger theologi-
sehe Quartalschrift», hervorgegangen aus der «Tü-

binger katholischen Schule"", wird vom Kapitel Ar-
bon abonniert"'®, 1863 aber gekündigt, weil sie aus-
schliesslich von wissenschaftlichem Interesse sei und

die Mehrheit Praktisches wolle. Gegen Ende des Jahr-

hunderts kommen andere Blätter in Umlauf, beson-

ders die «Stimmen aus Maria Laach» (die heutigen
«Stimmen der Zeit»). Um 1880 hat Frauenfeld be-

gönnen, Jahrgänge der Zeitschriften zu versteigern
und auch an die Kapitelsbibliothek zu verkaufen. Wie
ein roter Faden zieht sich die Klage über mangelnde
Zirkulation durch.

474 Katalog Arbon: StATG Bd 3'50"l, 7; Katalog Frauenfeld-
Steckborn: StATG Bd 1 '50'0, 5.

475 LThKä 5, Sp. 170.

476 Ebd. 5, Sp. 1338.
477 Ebd. 10, Sp. 287-290.
478 Die Abonnemente der Zeitschriften sind den Rechnungen

zu entnehmen.

137



2.9 Finanzen

2.9.1 Kapitel Arbon

Nach der Errichtung des Dekanats bekommt das Ka-

pitel Arbon vom Kapitel St. Gallen 360 Gulden in zwei

Raten mit 76 Gulden Zins, vom Kapitel Wil 480

Gulden, wovon 100 ans Kapitel Frauenfeld-Steck-

born für Rickenbach abzugeben sind; die Kapitulare
steuern zum Kapitelsfond 149 fl 49 x hinzu. Bis zum
Mai 1813 betragen die Einnahmen 1208 fl 45 x, die

Ausgaben 546 fl 55 x, was 661 fl 50 x als Kapitels-
fonds ergibt. Aber nach dem Tod des verdienten
Kammerers Dudli ergibt sich ein Fehlbetrag von 398

fl 35 x. Dieses Manko beschäftigt das Kapitel

während einiger Jahre. Beim «Kammerer selig» wird
nun ein Kapitalbrief vorgefunden lautend auf Peter

Truniger in Bütschwil; sollte er nicht in Kraft und Gül-

tigkeit sein, habe die Erbmasse des Kammerers den

Fehlbetrag zu ersetzen. Aber der Schuldbrief von Tru-

niger betrifft das alte Kapitel Wil: In den Wiler Akten
wird 1813 erwähnt, es stünden von 1812/13 die Zin-

sen für das Kapitel von 300 Gulden aus. Nun ist die

Rede von Kosten und Unkosten «wegen der «dudler-
sehen Geschäfte» oder «wegen des verlorenen Capi-
tals». 1814 bekommt der neue Kammerer Zeiger die

Vollmacht, alle rechtlichen Schritte zu unternehmen;
von Erben, die bezahlen sollen, ist keine Rede. 1816

gibt Dekan Pfister bei seinem Rücktritt die 100 Gul-

den, die ihm nach der Gründung für seine Arbeit im

Dekanat übergeben wurden, trotz Protest des Kapi-
tels zurück; die Annahme von weiteren 300 Gulden,
die Pfister geben will, weil er zu viel Vertrauen in den

Kammerer hat, verweigert das Kapitel. Im selben Jahr

bezahlen die Kapitulare insgesamt 52 fl 30 x für die

Kommissionskosten, 1818 zur Deckung der Prozess-

kosten 31 fl 12 x. Endlich wird 1826 ein Schuldbrief

gefunden: Am 7. August «erlegte Jakob Bommer auf
den erfolgten Tod seines Vaters dem löblichen Capi-
tel das schuldige Capital von 280 fl, jedoch ohne alle

Zinsen». So beträgt der Kapitelsfond 1826 650 Gul-
den. Zusammengerechnet kostete die Suche nach

dem verlorenen Kapital um die 80 Gulden. 1903

kommt der Kapitelsfonds nochmals in Bedrängnis:
Der frühere Kammerer und für nur kurze Zeit Dekan

und Kommissar Zuber in Bischofszell hat nach seinem

Tod möglicherweise Schulden oder nicht erfüllte Ver-

pflichtungen hinterlassen. Die Armenverwaltung
Hauptwil fordert nun vom Kapitel Arbon 2070 Fran-

ken. Genaueres lässt sich den Briefen Dekan Finks

nicht entnehmen. Das Kapitel erklärt zwar, streng

genommen sei es nichts schuldig, zeigt sich aber

bereit, in Rücksicht auf Pfarrer Zuber selig ein Drittel
der Summe zu bezahlen"®'; diese Summe von
690 Franken wird dann auch beglichen. 1916 geben
die Kapitulare zur Deckung des Defizits insgesamt
130 Franken. 1920 beträgt der Kapitelsfond
Fr. 2985.45.

2.9.2 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Von ähnlichen Schicksalsschlägen wie das Kapitel Ar-

bon bleibt Frauenfeld-Steckborn verschont. 1865 er-
lässt es einem in die Klemme geratenen Pfarrer 500
Franken von der unverzinslichen Kapitalschuld von
1000 Franken. Um einen Skandal wegen Unterschla-

gung zu vermeiden, gibt es 1893 der geschädigten

Schutzengelbruderschaft in St. Gallen 1000 Franken

- ein Rückschlag, der erst 1913 aufgeholt ist. 1920

besitzt das Kapitel ein Vermögen von Fr. 15 384.85.

479 BiASG Rubr. 8, B 91 5c.

480 Die einzelnen Beträge sind aufgeführt im Rechnungsbuch
StATG Bd 3'40'0, 2.

481 StATG Bd 3'20'2, 11.

482 StATG Bd 8'20'0, 0.

483 StATG Bd 1'40'0, 4.

138



2.10 Visitationen

Noch zur Zeit des Bistums Konstanz, 1797, fand die

letzte Generalvisitation durch Pfyffer von Altishofen

statt; 1805 und 1810 waren noch zwei dekanale Vi-

sitationen. Dazu gab Generalvikar Wessenberg einen

Bogen mit 50 Fragen heraus. Während der Adminis-
trationszeit unterblieben sie.

Nach dem Eintritt des Thurgaus in das Bistum Ba-

sei visitieren die beiden Dekane 1831/32 die Pfar-

reien.*" Generalvisitationen im alten Sinn durch

einen bischöflichen Visitator gibt es nicht mehr. Der

Bischof ordnet die Visitationen an, der Dekan führt sie

durch. Ebenfalls fallen die ausführlichen Visitations-

Protokolle, wie sie im 17./18. Jahrhundert üblich wa-

ren, weg. Hingegen schreiben zusammenfassende
Berichte 1831/1833 und 1841 Dekan Meile, 1880

Dekan Kuhn. Die Pfarrer füllen Fragebogen aus, nur
1831/32 beschreiben sie ausführlich ihre Pfarreien.

Schwierigkeiten bei den Visitationen scheint es keine

gegeben zu haben. Nur Dekan Meile meldet 1831,
Tänikon betrachte eine alte Kapelle als Pfarrkirche,

der Beichtiger bringe gemäss der Instruktion des Ab-

tes «Ciborium und Taufbesteck» hierher; eine eigent-
liehe Visitation der Kirche, die als exempt betrachtet

werde, sei nicht gestattet. Es hat sich seit dem voran-

gegangenen Jahrhundert also nichts geändert.
Um die Visitationen gibt es bei der Statutenrevi-

sion von 1861 eine Auseinandersetzung mit der Re-

gierung, die, wie bereits erwähnt, 1860 die Geneh-

migung der Statuten verweigerte, weil Abkurungen
und Visitationen nicht Sache der Dekane, sondern
des Kirchenrates seien. Näheres dazu ist den Berich-

ten Kommissar Meierhans' zu entnehmen: Die Kan-

tonsverfassung von 1849 weise in § 58 den beiden

Kirchenräten als Aufgaben zu: «Die Aufsicht über alle

Gegenstände des kirchlichen Kultes; die Aufsicht
über die Bildung der Geistlichkeit sowie über die

Amtsführung und den sittlichen Lebenswandel der

angestellten Geistlichkeit; die Aufsicht über den Reli-

gionsunterricht der Jugend; die Aufsicht über die Kir-

chenvorsteherschaften; die Prüfung der Kandidaten

für das Predigtamt und die Erklärung ihrer Wahl-

fähigkeit; die Obsorge für eine den Erfordernissen

entsprechende Seelsorge in den Kirchgemeinden.»
Diese verschiedenen «Aufsichten» aber, mit Aus-

nähme jener über die Kirchenvorsteherschaften, sind

wesentliche Gegenstände einer Visitation. Weiter be-

richtet Meierhans, nur in Spezialfällen habe der Kir-

chenrat bis jetzt die Aufsicht wahrgenommen, sei

aber wiederholt aufgefordert worden, das Gesetz

auszuführen. Eine Mehrheit der Geistlichen sei einer

solchen kirchenrätlichen Visitation abgeneigt: «Es ist

leicht möglich, daß ein Kirchenrath radikalster Fär-

bung kommt, der seine Oberhoheit die Geistlichen

nur allzu sehr fühlen lassen könnte»; anderseits aber

werde befürchtet, der Staat könnte selber die Visita-

tionen durchführen. Die Dekane Meile und Wigert er-

kennen, dass ein Widerstand unnütz ist. Am 7. No-

vember 1861 erlässt der Kirchenrat eine Visitations-

Ordnung, die sich auf ein Minimum beschränkt. Aber
diese Ordnung hat «gewaltig Staub aufgewirbelt»,
besonders im Kapitel Frauenfeld-Steckborn. Für Sir-

nach ist das Vorgehen des Kirchenrates eine «josefi-
nische Verletzung des Kirchenrechts». Meierhans
schreibt weiter: «Dekan Heuberger ist es bei der Ge-

schichte nicht wohl»; er habe früher, als er noch nicht
Dekan gewesen sei, sich «laut und überall gegen die

kirchenräthliche Visitation» ausgesprochen. Er habe

dann zugestimmte, weil sich der Kirchenrat nur auf
das rein Äusserliche beschränke. Dadurch sei er aber

«in eine schiefe Stellung gekommen»; gegen ihn sei

«eine Hetze losgelassen namentlich von jenen Geist-

liehen, die schon bei der Feiertagsverminderung von
1858 grossen Widerstand geleistet hätten. Dekan

Heuberger wünscht nun «ein officielles Urtheil» über

die Visitationsordnung, aber Meierhans bemerkt ihm

484 Kapitel Frauenfeld: StATG Bd 1'30'1, 5; Kapitel Arbon
StATG Bd 3'30'0, 1.

139



gegenüber, dass man dies nicht erwarten könne.""*

Die Abkurungen führen nun die Dekane im Auftrag
des Kirchenrates durch. Bei den Visitationen wird un-
terschieden zwischen einer kirchenrätlichen und ei-

ner bischöflichen Visitation. Noch bevor das «Project
einer gemischten Visitation» steht, ist im Oktober
1861 eine Visitation angesagt und wird auch durch-

geführt. In den Statuten von 1899 steht: Der Dekan

«visitiert alle drei Jahre die einzelnen Pfarreien seines

Dekanats. Wenn er dabei findet, dass in Bezug auf
Gottesdienst, Predigt, Christenlehre, Religionsunter-
rieht, Archiv, Zustand der Kirche, Paramente und hl.

Gefässe dies oder jenes der Aenderung oder Verbes-

serung bedürfe, so berichtet er hierüber an das

bischöfliche Ordinariat, wenn er nicht von sich aus die

wünschenswerte Verbesserung bewirken kann.» Von

der Abkurung heisst es, sie soll in Gegenwart eines

Mitgliedes der Kirchenvorsteherschaft vorgenommen
werden.

2.11 Die Sorge um den Mitbruder

Ganz allgemein ist 1861 und 1899 die Verpflichtung
statutiert, «gegen den Mitkapitularen liebevoll,
freundlich und dienstfertig zu sein». Die früheren Er-

mahnungen, einen kranken Kapitularen zu besuchen

und ihm beizustehen, werden nicht mehr angeführt.
Nur vom Dekan heisst es 1899, er soll bei gefährlicher
Erkrankung einen Kapitularen besuchen und dafür

sorgen, dass er rechtzeitig mit den hl. Sakramenten

versehen werde. Geblieben aber ist, ähnlich wie
schon im Mittelalter, die Verpflichtung, für einen ver-
storbenen Mitbruder drei Messen zu lesen und das

Totenofficium zu beten; nach den Statuten von 1899
kann statt des Officiums eine weitere Messe gelesen

oder «ein Psalter resp. drei Rosenkränze» gebetet
werden. Ebenso ist jeder verpflichtet, jährlich eine

heilige Messe zu lesen und das Totenofficium zu be-

ten für die verstorbenen Kapitularen und Wohltäter.

Während früher für eine Beerdigung eine Mindest-
zahl von teilnehmenden Kapitularen statutarisch fest-

gelegt war, lassen dies die neuen Statuten offen.
1861 heisst es, der Dekan setze die übrigen Kapitels-

mitglieder in Kenntnis; 1899 lädt er sie zur Teilnahme

ein. 1861 ist festgehalten, dass der Dekan Vorsorge
treffe für die Beerdigung «mit Abhaltung einer Lei-

chenrede, der jeweils die Abhaltung der einschlägi-

gen Nokturn aus der Seelenmette sammt Laudes vor-
angeht und Seel- und Lobamt samt Seelenvesper

nachfolgt.» 1899 sind nur noch die «Exequien», d. h.

das Seelamt und die Beerdigung, erwähnt, die der

Dekan entweder selber leitet oder ein anderes Mit-
glied der Kapitelsvorsteherschaft damit beauftragt.

2.12 Diözesansynode 1896

Vom 14. bis 16. April 1896 findet die schon einige
Male erwähnte erste Diözesansynode unter Bischof

Haas im neuumschriebenen Bistum Basel statt. Da-

raus gehen die «Constitutiones Synodales», die «Diö-

zesanstatuten», hervor; zusätzlich kommt ein Appen-
dix heraus, der weitere Bestimmungen enthält. Alle

Kapitel haben sich mit den neuen Vorschriften zu be-

fassen, was manche Umstellung erfordert. Die Diöze-

sanstatuten sind der Abschluss einer langen Entwick-

lung, wie im Abschnitt VI 5 aufzuzeigen ist. Bischof

Haas will damit die Einheitlichkeit im Bistum errei-

chen, denn «er war ein Mann der Gesetze und Reg-

lemente, wobei römische Vorschriften als Massstab

galten. Seine Devise lautete <Ein Glaube, eine Taufe,

ein Gesetz, ein Opfer, eine Liturgie»).*'*

485 StATG Bd 2, 2/8; vgl. Suter, S. 86.

486 BvB, S. 207.

140



3 Konflikte mit dem Staat

3.1 Badener Konferenz-Artikel

Die Konferenz von Baden, beschickt von den Ständen

des Siebner-Konkordates"®' und Basel-Land, be-

schloss im Januar 1834 eine Reihe von Artikeln, die
das Verhältnis des Staates zur katholischen Kirche

regeln sollten: Errichtung eines schweizerischen Erz-

bistums, obrigkeitliches Plazet für sämtliche kirchli-
chen Erlasse auch rein dogmatischer Natur, Einseg-

nung gemischter Paare auch ohne Dispens durch den

katholischen Geistlichen, Verminderung der Feier-

tage, Oberaufsicht des Staates über Priesterseminare

und eine Kommission, die prüft, ob ein Kandidat die

erforderliche Ausbildung besitzt, Aufhebung der Ex-

emption der Klöster, Treueid der Geistlichen."®®

Wegen dieser Artikel setzte das Kapitel Frauen-

feld-Steckborn eine Kommission von fünf Mitglie-
dem ein, die eine Petition an den Grossen Rat verfass-

te."®® Die Kommission habe «eine sehr gut motivierte
Petition der kath. Geistlichkeit unseres Kantons an

das Hochlöbliche Großraths-Collegium in Betrif der

Badener Conferenzial-Anträge» erlassen, schrieb De-

kan König am 12. Dezember 1834 seinen Kapitularen
und forderte zur Unterschrift auf; «im Landkapitel
Frauenfeld werden wohl alle unterschreiben»"®",

hoffe er. Am 17. Dezember nahm der Grosse Rat die

Artikel an; dazu bemerkte Dekan König: «Wenn auch

der Zweck unserer einstimmig unterzeichneten Peti-

tion nicht erreicht werden konnte, so erwarte ich

doch zuversichtlich, sie werde nicht ohne Nutzen für
unsere hl. Kirche sein.»"®' In einem Memorandum

zeigte Landammann Joseph Anderwert, dass die An-
nähme der Artikel mit einigen Vorbehalten versehen

war: Der Plazetartikel sei zu weitgehend, der bishe-

rige kantonale Grundsatz könne genügen, die inter-
kantonale Vereinbarung sehe keinen Zwang zur Ko-

pulation gemischter Ehen vor, die Prüfung der Geist-

liehen stehe dem Kirchenrat im Einverständnis mit der

bischöflichen Behörde zu, ebenso die Abnahme des

Eides. «Die Interpretation im Sinne Anderwerts

zeigt auf, dass dort, wo die Artikel über thurgaui-
sches Gesetz und einheimischen Gebrauch hinaus-

gingen, der Kleine Rat die Zustimmung versagte oder
die Wirkung des betreffenden Artikels auf schon be-

stehendes Gesetzesmass beschnitt.»"®® In seinem

Visitationsbericht von 1841 schrieb Kommissar Meile,
die Badener Konferenzartikel seien zwar angenom-
men worden, die katholischen Mitglieder des Gros-

sen Rates und die gesamte Geistlichkeit hätten aber

eine dringende Gegenvorstellung eingereicht und

mit entschiedenem und beharrlichem Mut die Rechte

der Kirche verteidigt; die Beschlüsse seien nun zwar
in der offiziellen Gesetzessammlung, aber auf förmli-
che und genaue Vollziehung werde noch nicht ge-
drungen.

3.2 Klosteraufhebung

Die Aufhebung der Klöster im Jahre 1848 beruht auf

einer Vorgeschichte, die auf ein langsames Absterben

der Klöster hindeutet. Die Helvetik war den Klöstern

nicht wohlgesinnt: Abgaben und Plünderungen
schwächten die finanzielle Basis, die Aufnahme von
Novizen war untersagt."®" Der angestrebten Aufhe-

bung der Klöster setzte die Mediation ein Ende. Das

thurgauische Klostergesetz von 1806"'® garantierte
den Fortbestand mit Ausnahme des hochverschulde-

ten Klosters Paradies. Es stellte die Klöster unter die

487 Die liberalen Kantone Zürich, Bern, Luzern, Solothurn,
St. Gallen, Aargau, Thurgau; Zürich nahm an der Konferenz

nicht teil.

488 Schwegler, S. 269-272.
489 StATG Bb 2, 2/15.
490 StATG Bd 3'20'1, 4.

491 StATG Bd 3'20'1, 4.

492 Angehrn, S. 134-138.
493 Ebd., S. 138.

494 Schwager 1, S. 22-25.
495 Text Schwager 2, S. 213-216.

141



Oberaufsicht des Staates und erlaubte die Novizen-

aufnähme unter einigen Bedingungen: Kantonsbür-

ger seien vorzuziehen, übrige Schweizer Bürger hät-

ten eine Mitgift von wenigstens 600, Ausländer min-
destens 1200 Gulden mitzubringen, ein Viertel davon
sei dem Staat abzuliefern. Grosses Verdienst am Er-

halt der Klöster hatte Landammann Andenwert, der
sich auch bemühte, die Klöster zu gemeinnütziger
Tätigkeit anzuhalten."® Im Geist der Zeit lag es, auf
die Nützlichkeit Wert zu legen, für ein kontemplatives
Leben war wenig Verständnis. Noch gab es nur we-
nige Eintritte, das besserte sich aber in der Restaura-

tionsperiode ab 1815.
Bei der Verfassungsrevision von 1831 kamen die

Klöster erneut zur Sprache; Thomas Bornhauser""

hielt die Zeit für die Aufhebung der Klöster für noch

nicht gekommen, dazu müssten die Katholiken die

Initiative ergreifen. Im März 1836 wurde ein Entwurf
des revidierten Klostergesetzes dem Grossen Rat vor-
gelegt. Die Verhandlung verlief ohne Überraschung,
bis der katholische Arzt Dr. Franz Waldmann aus Ar-
bon sich zu Wort meldete und den Antrag stellte, vor
der Beratung des Entwurfes die Frage zu erörtern, ob

die Klöster nicht aufzuheben seien."® Damit war die

Forderung Bornhausers erfüllt, Katholiken müssten

die Initiative ergreifen; «in kraftvollen, angriffigen,
teilweise zynischen und polemischen Worten»"®

sprach er sich nun für die Aufhebung der Klöster aus:

«Unwissenheit und Aberglaube, Trägheit und roher
Genuss herrscht in ihren Mauern». Für die Klöster

setzten sich im April und Mai 1836 mit Petitionen

3897 katholische Bürger ein; wahrscheinlich hatten
sie Laien initiiert, denn der geographische Bereich

was unabhängig von der Dekanatseinteilung und

richtete sich nach den Bezirken. Wegen des Bun-

desvertrages von 1815 kam es jedoch nicht zur Auf-
hebung (Ausnahme: Paradies), aber gemäss dem Ge-

setz vom 14. Juni 1836 durften die Klöster keine No-

vizen und Novizinnen mehr aufnehmen; zudem

wurde das Vermögen der Klöster unter die Verwal-

tung des Staates gestellt.®' Dagegen legten die Klös-

ter am 21. Juni eine «feierliche Protestation» ein.
Durch den Verkauf von Liegenschaften und durch

schlechte Verwaltungen verschlimmerte sich die fi-
nanzielle Lage immer mehr.

1841 hob der Aargau die Klöster auf und ver-
letzte dadurch den Bundesvertrag von 1815; in der

entscheidenden Sitzung des Grossen Rates sagte Au-

gustin Keller unter anderem: «Stellen Sie einen

Mönch in die grünsten Auen des Paradieses, und so

weit sein Schatten fällt, wächst kein Gras mehr»®'.

Die Abneigung gegen die Klöster verband sich mit je-
ner gegen die Jesuiten; selbst im Thurgau, wo keine
Jesuiten waren, bildete sich ein Anti-Jesuiten-Komi-

tee, das 1845 eine Petition für die Ausweisung der

Jesuiten mit 10 700 Unterschriften eingab.

496 Schwager 1, S. 44-47 und 60-65.
497 Ebd., S. 66; Thomas Bornhauser (1799-1855), Pfarrer,

Führer der thurg. Regenerationsbewegung 1830: Schoop 1,

5. 125.

498 Schwager 1, S. 92-93. Es gehört zur Ironie des Schicksals,

dass Kantonsrat Waldmann am 30. März 1837 zum Verwal-

ter des Klosters Münsterlingen gewählt, aber schon am
6. Oktober 1838 suspendiert wurde als einer, «welcher sich

durch seine Handlungsweise als übler Haushälter bewies

und eine entschiedene Unfähigkeit an den Tag gelegt»
hatte: Schwager 1, S. 80; Waldmann «zog bitterlich wei-
nend von Münsterlingen fort 19. März 1839»; Kuhn III,

S. 292.

499 Schwager 1, S. 93; ganzer Redetext: ebd. 2, S. 227-231.
500 16. April aus den Bezirken Tobel und Weinfelden 2054,

1. Mai aus den Bezirken Diessenhofen, Frauenfeld, Steckborn

1091, 4. Mai aus den Bezirken Arbon, Bischofszell, Gottlie-
ben 752; vgl. Schwager 1, S. 109-111; Kuhn 11/1, S. 106.

501 Schwager 1, S. 126-127; Kuhn 11/1, S. 99-100.
502 Text: Kuhn 11/1, S. 101-102.
503 Schwegler, S. 293-294; Augustin Keller (1805-1883),

1856-1881 aargauischer Regierungsrat, «ein nimmermü-
der Rufer und Anführer im Kampf gegen Rom und alles Rö-

mische», später Führer der Altkatholiken: Schwegler, S. 273,
Anm. 1.

504 Schoop 1, S. 155. Schon 1836 kam eine von 4415 Bürgern
unterzeichnete «Bittschrift für Aufhebung der Klöster» zu-
stände: Schwager 1, S. 112.

142



Durch den bundesvertragswidrigen Vorgang im

Aargau kam auch der Thurgau wegen seiner Kloster-

politik immer mehr unter Druck. Am 5. September
1843 wurde ein neues Novizengesetz erlassen mit so

hohen Auflagen, dass nur Feldbach vier und St. Ka-

tharinental sechs Eintritte verzeichnen konnten. Die

Bedingungen waren: zurückgelegtes 22. Lebensjahr
beim Eintritt, keine Ausländer, Bewilligung der Auf-
nähme von Kantonsbürgern durch die Regierung,

von übrigen Schweizern durch den Grossen Rat, Mit-
gäbe bei Kantonsbürgern 200 bis 500, bei den übri-

gen 800 bis 1200 Gulden, bei «Mannspersonen»
Ausweis über wissenschaftliche Bildung und Prüfung
durch eine staatliche Kommission.*

1848 entbrannte die Debatte um die Aufhebung
aufs Neue. In einer Petition beider Kapitel vom 8. Juni

setzte sich der Klerus für den Erhalt der Klöster ein,

insbesondere für Fischingen und die Kapuziner in

Frauenfeld: Fischingen wegen seiner Schule, das Ka-

puzinerkloster wegen der Aushilfetätigkeit.' In ähn-

licher Weise erfolgte eine Eingabe von 4013 katholi-
sehen Bürgern.' Es war den Katholiken bewusst,
dass nicht mehr alle Klöster gerettet werden konnten

- sie nannten die beiden, die sie erhalten wollten. Als

ein Zeichen der Solidarität kann gesehen werden,
dass die Regiunkel Arbon 1847 sich im Kloster Müns-

terlingen versammelte und sechs Wochen vor der

Aufhebung im Stift Kreuzlingen, wo die Konventua-
len «nach geschehener Einladung an den Verhand-

lungen freundlich Antheil nehmen». Am 27. Juni

1848 tagte der Grosse Rat und stimmte über den Vor-

schlag der Regierung ab.' Diese beantragte die Wei-

terexistenz von St. Katharinental und Kalchrain, dem

ärmsten aller Klöster, eine Mehrheit setzte sich für
den Fortbestand von Fischingen wegen dessen

Schule ein, eine Minderheit für das Kapuzinerkloster.
In der Abstimmung aber hob der Grosse Rat alle Klös-

ter auf mit Ausnahme von St. Katharinental: Wegen
des Epavenrechtes' wären bei der Aufhebung die

Güter des Klosters jenseits des Rheins, besonders der

grosse Staffelwald, entschädigungslos an das Gross-

herzogtum Baden gefallen. Kalchrain wurde mit
einem Mehr von nur drei Stimmen, Fischingen mit ei-

nem von sechs Stimmen aufgehoben.* Es ist zu be-

merken, dass eine Minderheit der Katholiken für und

eine Minderheit der Protestanten gegen die Aufhe-

bungen stimmte. Im Oktober 1848 gedachte Dekan

Meile in der Regiunkel Sirnach «der rücksichtslosen

und gewaltthätigen Aufhebung der Klöster unseres

Kantons». 1849 heisst es in der Regiunkel Müllheim,
«daß uns im vorigen Sommer durch die Aufhebung
unserer Klöster eine tiefe, unheilbare Wunde ge-
schlagen ist. Interessen und Einfluß der Katholiken
sind dadurch verloren, deren Verlust mit der Zeit auch

fühlbar wird.»
Bald mussten die Männer ihre Klöster verlassen.

Die Mehrzahl der Patres von Fischingen und der

Chorherren von Kreuzlingen ging in die Pfarreiseel-

sorge, die Karthäuser zerstreuten sich in alle Winde.
Die Klosterfrauen durften sich mit regierungsrätlicher
Erlaubnis zwar noch in den Klöstern aufhalten ausser
die Kalchrainer Nonnen, die nach Feldbach gewiesen

wurden; aber dort war die Benützung der Klosterkir-

che, da sie keine Pfarrkirche war, verboten. So zogen
die Feldbacher Nonnen zu den Schwestern nach Tä-

nikon, die Kalchrainer konnten sich im ehemaligen
Kloster Paradies, jetzt in Privatbesitz, niederlassen.

1853 kauften die Tänikoner Schwestern das Kapuzi-
nerkloster Frauenfeld, für die Feldbacher wurde das

Schloss Mammern erworben. Der Konvent von Kalch-

505 Text bei Schwager 2, S. 241.

506 Text: StATG Bb 2, 2/15.
507 Schwager 2, S. 161.

508 Zu den Verhandlungen im Grossen Rat: Kuhn 11/1,

S. 118-126.
509 Das Epavenrecht erlaubt es dem Landesherrn, bei der Auf-

hebung geistlicher Stiftungen über deren Besitzungen zu

verfügen, soweit sie in seinem Territorium liegen: Fuchs,

Konrad; Raab, Heribert: Wörterbuch zur Geschichte, Bd. 1,

München 1972, S. 232-233.
510 Abstimmungsergebnisse: Schwager 2, S. 181.

143



rain musste Paradies 1856 verlassen; ein Teil ging zu

den Feldbacher Nonnen nach Mammern, ein anderer
nach Gwiggen in Vorarlberg. 1861 und 1864 folgten
ihnen die Feldbacher Ordensfrauen nach, 1863 kam

der Rest der Kalchrainer dazu und 1869 die noch

lebenden Tänikoner Frauen. Seither blüht dort das

Zisterzienserinnenkloster Gwiggen, deren Vorste-
herin den Titel trägt: «Äbtissin der vereinigten
Abteien Kalchrain, Feldbach und Tänikon, Priorin von
Mariastern». Die Benediktinerinnen von Münsterlin-

gen Hessen sich, als ihnen der weitere Wohnsitz nicht

mehr zugesichert wurde, auf der Insel Reichenau

nieder.®" Mit Ausnahme der Kapuziner bekamen die

«entlassenen» Ordensleute eine jährliche Pension.®"

3.3 Paritätische Schulen

Helvetik, Mediation und Restauration Hessen die kon-
fessionellen Schulen bestehen: 1818 gab es 58 katho-
lische Schulen mit fünf Geistlichen als Inspektoren,
1821 wurde Pfarrer König aus Arbon Schuldirektor,

1826 gab er seinen Rücktritt wegen anderweitigen
Verpflichtungen und angegriffener Gesundheit.®"

Dann änderte sich die Situation: 1833 führte der

Erziehungsrat paritätische Lehrerkonferenzen ein

und beschloss, die Aufsicht über die Schulen durch

staatliche Inspektoren vorzunehmen. Dagegen
wandte sich eine von 3115 katholischen Bürgern un-
terzeichnete Bittschrift, die vom Erziehungsrat eine

Erklärung forderte, konfessionelle Schulen nur auf

Verlangen der katholischen Schulgemeinden zu ver-

einigen, katholische Schulen nur von katholischen Ins-

pektoren zu prüfen und katholische Lehrer nicht zur
Teilnahme an paritätischen Lehrerkonferenzen zu ver-
pflichten.®'" Trotzdem entstand seit dieser Zeit eine

Reihe paritätischer Schulen.

1856 genehmigte der Grosse Rat ein Gesetz, das

die grundsätzliche Aufhebung der konfessionellen
Schulen vorsah, ihm folgte eine Verordnung des Re-

gierungsrates, die die Schulen in neue Kreise ein-
teilte. Wie die Diskussionen in den Regiunkeln zei-

gen, reagierte der Klerus darauf mit Bestürzung und

beklagte die negativen Folgen: alles Mögliche sei da-

gegen zu unternehmen, auch ohne Aussicht auf Er-

folg (Arbon); dem Katholischen sei durch das Gesetz

aufs Empfindlichste und Feindseligste in den Weg ge-
treten worden (Bischofszell); nach Belieben würden

nun Schulkreise und Schulorte bestimmt, dem katho-
lischen Schulfonds, der auch in paritätischen Schulen

grösstenteils konfessionell sei, und der katholischen

Erziehung durch die Schule werde der Todesstoss ver-
setzt (Müllheim); auch gegen den Willen beider Kon-
fessionen würden Schulen gewalttätig aufgehoben,
zudem sei kein Platz mehr für den Religionsunterricht
(Diessenhofen), Darum sei, wie die Regiunkel Arbon
meldet, eine Konferenz der Kapitelsvorsteher nach

Wertbühl einberufen worden, um gemeinsame
Schritte zu überlegen, aber die Bemühungen seien

ohne Erfolg geblieben. Wegen des Religionsunter-
richts wurde gewünscht, dass er nicht auf den Sams-

tagnachmittag, sondern auf einen Vormittag in Ver-

bindung mit der Schulmesse gelegt werde. In Sirnach

leitete Dekan Meile sein Votum ein mit einer «Dar-

Stellung der traurigen Lage, in welcher die katholi-
sehe Jugend in Folge der Mischschulen sich befinde,
da ihrer gegenwärtigen gewaltthätigen Einführung
durch unsere gefeierten Culturhelden keine andere

Tendenz zu Grund liege, als nach und nach alles ka-

tholische Leben zu ertödten, die Kinder der Kirche zu

entfremden oder wenigstens für dieselbe und ohne

Forderung gleichgültig zu machen. Sollte nun bei der

gewaltigen Krisis noch alles zu Grunde gehen, so
dürfe am allerwenigsten der katholische Geistliche

511 Zu den einzelnen Klöstern siehe Kuhn II und III; Gwiggen; zu

den Zisterzienserinnenklöster HS III/3; zu Münsterlingen HS

111/1

512 Schwager 2, S. 174 und 182.

513 Fritsche 2, S. 82-87.
514 Angehrn, S. 144.

144



zusehen, sondern es sei für ihn ernste Pflicht, ja eine

Gewissenssache, dem religiösen Unterricht und auch

der biblischen Geschichte alle Aufmerksamkeit zuzu-

wenden»; der Kirchenrat habe in einer Eingabe einen

halben Tag für den Religionsunterricht gewünscht.
Zwischen Hoffen und Bangen war Pfarrer Meierhans,

einziges katholisches Mitglied des Erziehungsrates:
Im August 1856 meldete er in Arbon, alle Vorstellun-

gen des Kirchenrates seien erfolglos, auf die katholi-
sehen Geistlichen werde keine Rücksicht genommen.
Im Mai 1857 liess er einen Hoffnungsschimmer
leuchten: In den Verhandlungen des Kirchenrates sei

zwar wegen des Religionsunterrichts noch nichts ent-
schieden worden, doch gebe es Anzeichen, dass sich

die Angelegenheit zum Besseren wende. Aber bereits

im April 1858 musste er mitteilen, alle unternomme-
nen Schritte hätten zu keinem Erfolg geführt. Da er-

wog die Regiunkel eine Volkspetition bezüglich der

Schulsache; sie kam mit gegen 4000 Unterschriften

zustande*'*, hatte aber keinen Erfolg. Gegen die Ein-

mischung des Staates in kirchliche Angelegenheiten

war 1859 auch der Vortrag von Pfarrer Johann Ruck-

stuhl in Sommeri über die «Freiheit und Selbständig-
keit der Kirche» in seiner Regiunkel gerichtet: Der

Staat gewähre den Bürgern und «allen möglichen
Vereinen und Societäten» Freiheit. «Warum sollte die

Kirche nicht auf das gleiche Recht Anspruch haben?»
Es gelte, unablässig für die Freiheit der Kirche zu

kämpfen. «Das anfängliche Schutzrecht des Staa-

tes», so ein Diskussionsteilnehmer, habe «sich nach

und nach in Zwang umgewandelt.» Inzwischen hatte
Pfarrer Meierhans resigniert den Rücktritt aus dem Er-

ziehungsrat gegeben: «Ich bedaure, dass der Gang
des Erziehungswesens diese Wendung nahm, um der
Sache selbst willen. Durch Zwang kann der Schule

wohl eine äussere Gestalt gegeben werden, aber die-

ser äusseren Gestalt fehlt das innere Leben und die

Freudigkeit in der Sache. Was die Schule geben sollte,

Bildung und Erziehung, wird bei der unnatürlichen

Vermischung von ungleichartigen Elementen, welche

nebeneinander und gesondert ganz gut gedeihen,
nie erzielt werden. Auch wird Friede und Toleranz

zwischen den Konfessionen, gerade wie zwischen

Privaten, nur dann blühen, wenn jede die Rechte und

Gefühle der andern achtet; jeder Zwang gegen eine

Minderheit, sei es welche es wolle, lässt das Gefühl

bitterer Kränkung zurück; statt sich anzunähern,
werden die Gemüter selber entfremdet.»*" «Die

Mehrheit [scheint] die Anliegen der Minderheit nicht
verstanden zu haben. Das Schulwesen war für die Ii-

berale Majorität klar eine Sache des Staates, welches
als paritätische Schule den konfessionellen Frieden

befestigen sollte. Dazu kamen bei gewissen Befür-

wortern der Schulverschmelzung antiklerikale Mo-
tive, es ging darum, die Pfarrer aus dem Bildungswe-
sen zu verdrängen.»*" Das zeitliche Problem mit dem

Religionsunterricht blieb, jedoch wurden die Pfarrer

von Amtes wegen Mitglieder der Schulvorsteher-
schaft. Da dürfe man, so 1873 die Regiunkel Bi-

schofszell, keine Apathie haben, sondern müsse die-

ser Aufgabe genügen. Es gäbe auch in den paritäti-
sehen Schulen positiv christgläubige protestantische
Lehrer, welche die Pfarrer gerne in der Schule sähen;
nie solle man sich gegen Lehrer abstossend beneh-

men.

3.4 Katechismusverbot

1859 gab Bischof Karl Arnold-Obrist einen neuen Ka-

techismus heraus, den ersten diözesanen, den er als

obligatorisch erklärte. Der Kirchenrat wollte ihn noch
nicht anschaffen, aber der Bischof bestand auf sofor-

tiger Einführung, die Meile positiv wertete: «Es soll

damit der höchst nachteiligen Vervielfältigung der
Katechismen ein Ende gesetzt werden.»*" Der Kir-

chenrat meldete Meile im Januar 1860, die Regierung

515 StATG Bb 2, 2/15; StATG Bd 3'50'1, 6.

516 Angehrn, S. 180.

517 Ebd., S. 179-180.
518 Mitteilungen an Dekan Wigert, Arbon: StATG Bd 3'20'2, 13.

145



habe das Plazet zur Einführung des Katechismus ver-

weigert und jede Vorkehrung zur Einführung verbo-

ten; Meile seinerseits teilte dem Arboner Dekan Wi-

gert mit, die Regierung habe Kenntnis gegeben, dass

der Katechismus «in katechetisch-pädagogischer, re-

ligiös-sittlicher und selbst in konfessioneller Bezie-

hung mehrfach Bedenken errege» (die Prüfung war
von einem evangelischen Pfarrer vorgenommen wor-
den).*" Der Thurgau war nicht der einzige Kanton,
der die Einführung verbot. Im April 1861 schrieb
der Bischof an Kommissar Meierhans und ersuchte

ihn, nochmals Schritte zu tun, damit von Seiten der

Regierung kein weiterer Widerstand komme. Er solle

darauf aufmerksam machen, dass jene Stellen im Ka-

techismus, welche als intolerant bezeichnet wurden,
grundsätzlich gleich seien wie in den im Thurgau er-
laubten Katechismen; zudem sei keine direkte Pole-

mik gegen die reformierte Konfession vorhanden,
während der reformierte Katechismus gegen die ka-

tholische Lehre polemisiere."' Im Mai 1861 meldete
Kommissar Meierhans, er habe Gelegenheit gehabt,
mit Regierungsrat Sulzberger über die Katechismus-

frage zu sprechen. Dieser habe sich anerboten, das

Möglichste für ein Plazet zu tun, wenn da und dort
eine mildere Redaktion gewählt würde.*" Darüber

sprach Meierhans 1862 auch im Kapitel Arbon: Er

habe die Unterredung mit Sulzberger gehabt, weil er

vom Bischof den Auftrag bekommen habe, «auf Ent-

fernung der Hindernisse wegen Einführung des

neuen Catechismus möglichst zu wirken». Sulzber-

ger habe «indeß nachher ein Gutachten an die Re-

gierung abgefasst, das keine Grundlage zu einer Ver-

ständigung bieten könne». So blieb es beim Verbot.

1864 richtete die Diözesankonferenz an Bischof

Lachat den dringenden Wunsch, er möchte «sich für
einen neuen zweckmäßigen Katechismus ernstlich

bethätigen, für die Abfassung eines solchen nach ei-

ner geeigneten Persönlichkeit sich umsehen und den

neuen Katechismus, bevor er eingeführt wird, den

Ständen zur Einsicht mittheilen».*"

Fast wäre es noch zu einem anderen Ungemach

gekommen. 1861 schrieb Kommissar Meierhans: «Die

Existenz des herwärtigen kath. Kirchenrathes wurde
in unserem letzten Großen Rath ernstlich angefoch-
ten und die Unterordnung des ganzen kath. Kirchen-

wesens unter den paritätischen Regierungsrath ange-
strebt. Einzig die Competenz des bischöfl. Commißa-
riates wollte der Antragsteller (ehemal. Regierungs-
rath Labhart, unser Augustin Keller) noch

gewährleisten. Wie gnädig!? Aber die Reformierten
wollten davon selbst nichts hören und so brachte es

der Antrag nur auf 27 / andere sagen nur auf 17 /
Stimmen»"".

3.5 Verbot des Peterspfennigs und des
Fastenmandates

Am 26. Oktober 1864 kündigte Bischof Lachat den

Einzug des Peterspfennigs an."* Die Regierung ver-

weigerte das Plazet, weil die Ankündigung des Peters-

Pfennigs «ohne vorhergehende Gutheißung der Re-

gierungen der Diözesankantone» geschah."* Rück-

blickend schrieb Meierhans in einem Zirkular den Ka-

pitularen wegen der Verweigerung des Plazets: «An

die Motivierung durch die (Maßregeln gegen Bettler

und Vaganten) schließt sich die endliche Ablehnung
würdig an. Das bischöfliche Commißariat wurde mit
seiner Eingabe als allgemeiner Petent kapiert, auch

ihm in Gnaden der Beschluß <ohne Kosten) zuge-
stellt.»*" Vorgesehen war der Einzug des Peterspfen-

519 StATG Bd 3'20'2, 13.

520 BvB, S. 106-107.
521 StATG Bb 0, 0/16.

522 StATG Bb 2, 2/8.

523 StATG Bb 0,0/16.
524 StATG Bd 3'20'2, 9.

525 StATG Bb 0, 0/16.

526 StATG Bb 0, 0/16.

527 Zirkular vom 13. April 1865: StATG Bd 3'20'2, 9.

146



nigs an Weihnachten. Das Verbot wurde umgangen.
Die Regierung teilte am 25. März 1865 dem Kirchen-

rat mit, er gehe nicht mehr auf den Einwand des

Kommissars ein, weil «nach Berichten [...] der beab-

sichtigte Zweck auf dem Privatweg» erreicht worden
sei."® In der Versammlung vom 9. März freute sich

das Kapitel Arbon: Es sei zur allgemeinen Erbauung

gewesen, auf welche Weise das Verbot der Regie-

rung umgangen worden sei; das Verbot habe seinen

Zweck ganz verfehlt und eher zur Erhöhung der

Beiträge geführt. Schon am 29. Dezember hatte Bi-

schof Lachat dem Kommissar in einem lateinischen

Brief geschrieben, die Einstellung und Entrüstung des

thurgauischen Klerus über dieses widerrechtliche

Verbot sei Balsam für sein Herz."®

Gleichzeitig kam es zu einem anderen Konflikt.

Papst Pius IX. veröffentlichte am 8. Dezember 1864

die Enzyklika «Quanta cura», zusammen mit dem

«Syllabus», einer Verurteilung der «Zeitirrtümer», be-

sonders des «modernen Liberalismus». In mehreren

Ländern erregte der «Syllabus» heftige Gegenwehr.""
Daher veröffentlichte Bischof Lachat zwar die Enzyk-

lika, nicht aber den «Syllabus». Dennoch verweigerte
der Thurgau im Verein mit dem Aargau und mit
Basel-Land das Plazet zum Verlesen des bischöflichen

Fastenmandates, das auch auf die Enzyklika ein-

ging."'
An der ausserordentlichen Versammlung des Ka-

pitels Arbon 1865 wurde die Verweigerung des Pia-

zets als kaum gehörte Tatsache der thurgauischen
Kirchengeschichte und als eine Bedrohung der Frei-

heit der katholischen Konfession bezeichnet. Es kam

zu einer von allen Kapitularen unterzeichneten «Pro-

testation», die auch das Kapitel Frauenfeld-Steck-

born übernahm, obwohl einige Mitglieder der Mei-

nung waren, sie sei in einem zu wenig energischen
Ton abgefasst. Auf dieses Schreiben hin bekamen die

beiden Dekane am 15. März 1865 als Antwort den

«Auszug aus dem Protokoll des Regierungsrathes des

Cantons Thurgau § 560: Auf die Eingabe der katholi-

sehen Geistlichkeit vom März®", worin dieselben sich

der Verwahrung ihres Hochw. Oberhirten gegen den

Regierungsbeschluß, wonach die Verkündigung des

dießjährigen bischöflichen Fastenmandats mit dem

Rundschreiben des heiligen Vaters untersagt wurde,
anschließt und die Bitte damit verbindet: es möge der

Regierungsrath dafür sorgen, daß die mit der Gewis-
senfreiheit und mit einer wahren Toleranz unverein-

baren, in andern Staaten längst abrogierten
Grundsätze über das Placetum, wenn nicht gerade
aus der Verfassung entfernt, doch vorläufig durch die

Gesetzgebung so modificirt werden, daß die Freiheit

der Kirche eine Wahrheit werde; wird beschlossen:

Der katholischen Geistlichkeit ist im Bescheid zu er-

theilen, daß, da das Placetum auf einer Bestimmung
der Verfassung beruhe, der Regierungsrath sich nicht
für competent erachte, von demselben irgend wie

abzugehen.»®" Anlässlich der Firmreise von 1866

lobte Bischof Lachat die Haltung des Thurgauer Kle-

rus und fand sie «im stillen Vergleich mit andern

Diözesankantonen bewundernswert», berichtet
Bischofszell.

3.6 Neue Verfassung und Aufhebung
von St. Katharinental

Zur Vorbereitung der Revision der Kantonsverfassung
wurde 1868 ein Verfassungsrat konstituiert, Fridolin

Anderwert®" als Präsident gewählt und ins Programm

528 StATG Bb 9, 9/0.

529 StATG Bb 0,0/16.
530 LTh<3 9, Sp. 1153; HBdKG VI/1, S. 750-755.
531 BvB, S. 141-142.
532 StATG Bd 3'50'1, 6.

533 StATG Bd 3'50'1, 6.

534 Fridolin Josef Anderwert (1828-1880), 1868 Nationalrat,
1869-1875 Regierungsrat, 1874 Bundesrichter, 1876-1880
Bundesrat: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS) 1, Basel

2002, S. 333.

147



sogleich die Aufhebung St. Katharinentals aufge-

nommen. Das Epavenrecht des Grossherzogtums Ba-

den war weggefallen; die Besitzungen, vor allem der

grosse Staffelwald bei Gailingen, hatte der Kanton

gegen den Willen des Klosters bereits verkauft. 1866
wurde im Grossen Rat ein Antrag auf Aufhebung des

Klosters zwar noch verworfen, aber bereits bei der ers-

ten Lesung im November 1868 beschloss der Rat mit
56 gegen 43 Stimmen die Aufhebung, in der zweiten

Lesung im Januar 1869 mit 63 gegen 36 Stimmen. Im

Zusammenhang mit der Verfassungsrevision soll «der

thurgauische Nationalrat Fridolin Anderwert an einer

Volksversammlung in Münchwilen zur Empfehlung
der Revisionsannahme gesagt haben: <WirThurgauer
haben die Bischöfe nicht mehr zu fürchten, da wir
schon fertig sind mit ihnen; wir müssen aber sorgen,
auch andere frei zu machen von dieser finsteren

Macht»>, so der Bericht in der Regiunkel Bischofszell

im April 1872. Die revidierte Verfassung, in welche
die Klosteraufhebung eingepackt war, kam am 28.

Februar 1869 zur Volksabstimmung und wurde mit
11 581 Ja gegen 6741 Nein angenommen; als einzi-

ger Bezirk lehnte der mehrheitlich katholische Bezirk

Tobel ab. Alle Wehr gegen die Aufhebung war verge-
bens gewesen, auch die 3722 Unterschriften aus den

Pfarreien, die sich für das Kloster einsetzten.""
Mit der neuen Verfassung von 1869 wurde auch

die Parität aufgehoben, d. h. die anteilmässige Vertei-

lung der Sitze im Grossen Rat auf die beiden Konfes-

sionen. Das kommentierte Bischofszell im April 1872

anlässlich der Wahlen in den Grossen Rat: Die Aufhe-

bung der Parität trage ihre «bitteren Früchte»; bei

den Wahlen werde «gegen überzeugungstreue ka-

tholische Männer aggressiv vorgeschritten» und nur
solche hätten «noch Gnade gefunden, die das Ver-

trauen des guten katholischen Volkes am allerwenigs-

ten genießen und verdienen». Im Weiteren führte die

Verfassung die Zivilehe ein.

3.7 Der Kulturkampf

3.7.1 Aufhebung des Priesterseminars

Im Konkordat von 1828 war die Eröffnung eines diö-

zesanen Priesterseminars vorgesehen, aber dazu kam

es lange nicht. Nach schwierigen Verhandlungen
konnte Bischof Karl Arnold-Obrist 1860 das Seminar
in Solothurn eröffnen."'' 1869 polemisierte der Aar-

gauer Augustin Keller gegen im Seminar gebrauchte
Lehrbücher der Moraltheologie. In der Folge be-

schloss 1870 die Diözesankonferenz die Aufhebung
des Seminars."" In einem Schreiben an die Regierung
und den Grossen Rat protestierte der Klerus beider

Kapitel wegen des Rücktritts von der Seminarkon-
vention."® Der .Kirchenrat verlangte von der Regie-

rung, dass die Wahl der Abordnung an die Diözesan-

konferenz in Zukunft ihm überlassen werde, was der

Regierungsrat am 12. Mai 1871 ablehnte."" Der Kir-

chenrat brachte nun die Sache am 3. Juli vor die Sy-

node, verlas das Schreiben des Regierungsrates und

stellte den Antrag: «Die Vertretung bei Verhandlun-

gen der Diözesankonferenz des Bisthums Basel in

ihrem ganzen Umfange [...] steht der kathol. Konfes-

sion für den Stand Thurgau zu», der Kirchenrat wähle
dazu die Abordnung."" Das teilte der Kirchenrat am
11. September dem Regierungsrat mit, der am 21.

September antwortete: «Das Verfahren des Kirchen-
rathes [...] trägt in hohem Grade den Charakter nicht

zu duldender Anmaßung und Widersetzlichkeit in

sich»; es wurde beschlossen: Es «sei der kath. Kir-

chenrath in eine Disziplinarbuße von Fr. 100 verfällt,

535 Baumer-Müller, Verena: Der letzte Konvent der Dominikane-
rinnen zu St. Katharinental, in: TB 131 (1994), S. 5-140, hier
S. 74-83 (Aufhebung): Kuhn III, S. 222-239.

536 BvB, S. 104.
537 Ebd., S. 142-143; Schwegler, S. 321.
538 StATG Bd 3'50'1, 6.

539 Beschwerdeschrift, S. 33-34.
540 Ebd., S. 35-36.

148



welche dessen Mitglieder persönlich zu tragen ha-

ben.»*"
Die Seminaraufhebung war der Anlass dafür,

dass der Kammerer des Kapitels Zug zu einer Zusam-

menkunft von Geistlichen aus allen Bistumskantonen

aufrief; beide Thurgauer Kapitel nahmen den Aufruf
positiv auf und wählten Delegierte. Zum ersten Mal

trafen sich die Abgeordneten am 18. April 1871 in

Ölten. Darauf konstituierte sich am 7. September
1871 die «Thurgau/sche Fre/konferenz»*", die sich

Statuten gab. Neben der Aufhebung des Priesterse-

minars, wozu ein Protest beschlossen wurde, be-

schaftigte sich am 28. November 1871 in Ölten das

«Generalcomite der freien kantonalen Priesterkonfe-

renzen» mit der Frage der Revision der ßuncfesverfas-

sung. Je nach den Verhältnissen in den einzelnen

Kantonen wurden verschiedene Vorgehensweisen

aufgezeigt. Darüber berichtete ein Teilnehmer am 9.

April 1872 an der «Thurgauischen Freikonferenz»: Es

sei nicht zu raten, auf der Kanzel Stellung zu nehmen,
im paritätischen Kanton könnte das Gegenteil be-

wirkt werden, wenn Geistliche selber agitierten. Hin-

gegen wurde auf die Broschüre Dr. Segessers*" ver-
wiesen, die unter das Volk gebracht werden könnte,
doch wisse jeder selber, was das Beste sei, das Klos-

terverbot und die Zivilehe seien schon in der kanto-

nalen Verfassung und das Jesuitenverbot bereits in

der Bundesverfassung von 1848. Im Weiteren wurde
vorgeschlagen, sich auch mit katholischen Laien auf
dem Boden des Vereinswesens zu verbinden, beson-

ders eigne sich der Piusverein als allgemeiner katholi-
scher Volksverein.

3.7.2 Absetzung von Bischof Eugen Lachat

1869/70 nahm Bischof Lachat am Ersten Vatikani-

sehen Konzil*" teil, dessen wichtigstes und umstrit-
tenstes Ergebnis die Dogmatisierung des unfehlbaren
Lehramtes des Papstes war. Lachat hielt diese zwar
für nicht opportun wegen der Auswirkungen auf

seine Diözese, stimmte aber am 18. Juli 1870 zu. Erst

am 6. Februar 1871 publizierte er die Konzilsbe-
Schlüsse. Als der Pfarrer von Starrkirch, Paulin

Gschwind, einer der ersten, der altkatholisch (vgl. S.

151) geworden war, öffentlich und scharf gegen die

Konzilsbeschlüsse auftrat, suspendierte ihn der Bi-

schof im Oktober 1872. Der Solothurner Kantonsrat
schützte Pfarrer Gschwind, der Konflikt eskalierte.
Am 19. November erstellte die Diözesankonferenz

mit Ausnahme der Kantone Luzern und Zug eine An-
Klageschrift gegen den Bischof wegen Missachtung
des Treueides, offener Auflehnung gegen staatliche
Beschlüsse und konspirativer Tätigkeit im Ausland:
Die «Unfehlbarkeit» werde von ihr nicht anerkannt,
der Bischof habe keine Bevollmächtigung, gegen
Priester vorzugehen und sie abzusetzen. Sie verlangte
von ihm, innerhalb einer Frist von drei Wochen sich

für sein Verhalten zu rechtfertigen und die Absetzung
des Pfarrers rückgängig zu machen.*"* Der Bischof

weigerte sich*"®, worauf ihn die Diözesankonferenz

am 29. Januar 1873 absetzte (wieder mit Ausnahme

von Luzern und Zug). Im April wurde er polizeilich

ausgewiesen und ging ins Luzernische ins Exil. Das

Domkapitel war nicht bereit, einen neuen Bischof zu
wählen.*" Schon am 28. Januar, am Tag vor seiner

Absetzung, hatte Bischof Lachat Kommissar Kuhn

zum Generalvikar für den Thurgau ernannt. Am 31.

Januar verlangte der Regierungsrat vom Kirchenrat,
«die von der Diözesankonferenz gefassten Be-

541 StATG 3W138: RRB Nr. 1719vom 21. September 1871.
542 StATG Bd 1'00'0, 4; darin auch die Berichte über die Ver-

handlungen in Ölten.

543 Philipp Anton Segesser (1817-1888), Luzern, 1848 erster

katholisch-konservativer Nationalrat: Schwegler, S. 302-
303.

544 LThK^ 10, Sp. 556-561.
545 StATG 4'991 '8.

546 StATG 4'991'8; Lachat hat die Zuschrift am 26. November
erhalten und antwortet am 16. Dezember.

547 Zum ganzen Vorgang: BvB, S. 143-147.
548 StATG Bb 0, 0/17.

149



Schlüsse zu vollziehen, den amtlichen Verkehr mit
dem Hrn. Eugen Lachat abzubrechen und ebenso der
kath. Geistlichkeit unter Mittheilung der Diözesanbe-

Schlüsse den amtlichen Verkehr zu untersagen, [...]
bei Vermeidung persönlicher Haftbarkeit keine Zah-

lungen mehr an den Hrn. Bischof Lachat zu leisten,

uns innert der Frist von 14 Tagen von der Art und
Weise der Vollziehung dieser beiden Verfügungen in

Kenntniß zu setzen. Für den Fall, daß der einen oder
andern dieser Anordnung keine Folge geleistet wer-
den sollte, behalten wir uns die weiteren Maßregeln

zur wirksamen Vollziehung derselben vor.»"® Am

gleichen Tag bekam auch Kommissar Kuhn ein

Schreiben des Regierungsrates: Die Diözesankonfe-

renz habe «sich veranlasst gefunden, die dem Hrn.

Eugenius Lachat von Mervelier unterm 30. November
1863 ertheilte Bewilligung zur Besitzergreifung des

bischöfl. Stuhles der Diözese Basel zurückzuziehen

und damit die Amtserledigung auszusprechen»"".
Darauf forderte Kuhn in einem Zirkular ausserordent-
liehe Versammlungen der beiden Kapitel"'; am 5. Feb-

ruar fanden sie statt. Noch aus den Protokollen ist

der Unmut des Klerus über die Haltung der Regierung
zu spüren: Verletzung der «vielgepriesenen verfas-

sungsmäßig garantierten Glaubens- und Gewissens-

freiheit, der Toleranz», Willkür «in der schönen freien
Schweiz» (Protokoll des Kapitels Arbon). Ähnlich das

Kapitel Frauenfeld-Steckborn: Man werde sich nicht

fügen, weil die Regierung die Verfassung und den

Diözesanvertrag verletzt habe; mit Namensaufruf
stellten sich die Kapitulare hinter den Bischof: «Wir
kennen keinen anderen.» Das Kapitel Frauenfeld-

Steckborn reichte am 15. Februar, das Kapitel Arbon

am darauffolgenden Tag ein Protestschreiben an die

Regierung ein: Durch einen feierlichen Eid hätten sich

die Geistlichen bei der Priesterweihe dem Bischof

zum Gehorsam verpflichtet. «Wir können es nicht
glauben, daß eine hohe Landesregierung, vor der

kein Ansehen der Person gelten soll, der ganzen ka-

thol. Geistlichkeit des Kantons, die bis anhin alle ihre

Bürgerpflichten gewissenhaft erfüllte, die Eidbrüchig-
keit gegen den hochw. Bischof zumuthen wolle»"®.
Der Kirchenrat berief am 10. Februar die Synode ein,
die beschloss, auf das Verbot des amtlichen Verkehrs

nicht einzutreten und diesen Beschluss dem Referen-

dum des katholischen Volkes zu unterstellen; dazu

sollten sich sämtliche Kirchgemeinden am 16. Feb-

ruar versammeln."® Darauf erwiderte der Regie-

rungsrat am 11. Februar: Die Massnahme der Regie-

rung sei getroffen worden «zur Wahrung der Rechte
des Staates und der öffentlichen Ordnung, sowie zur
Abwehr gegen die fortgesetzte Auflehnung des vor-

maligen Bischofs Lachat gegen die staatliche Auto-
rität»; er erklärte den Beschluss der Synode «als null

und nichtig». «Unter persönlicher Verantwortlich-
keit» hätten die Mitglieder des Kirchenrates dafür zu

sorgen, «daß die in Aussicht genommene Abstim-

mung des kath. Volkstheiles unterbleibe»; sollten
aber doch Versammlungen stattfinden, würden die

Mitglieder des Kirchenrates an den Strafrichter über-
wiesen."" Nun wandten sich «die stimmfähigen Ka-

tholiken des Kantons Thurgau» an den Kirchenrat

und protestierten gegen die Verfügung der Regie-

rung: Die Katholiken der Diözese Basel würden von
ihrem rechtmässigen Bischof losgerissen, die freie

Meinungsäusserung an öffentlichen Kirchgemeinde-

Versammlungen sei unmöglich gemacht worden; sie

erklärten, dass sie «in kirchlichen Angelegenheiten
nur dem rechtmässigen Bischof kirchlichen Gehör-

sam und Ergebenheit» bewiesen: «Unterschriften:
4339 von 4759 Stimmfähigen». Dies teilte der Kir-

chenrat der Regierung am 17. Februar mit und
brachte ihm zur Kenntnis, «daß wir im Auftrage der

Synode, im Namen des kathol. Volkes und in eigenem

549 StATG 3W141: RRB Nr. 219 vom 31. Januar 1873.

550 StATG 3'21 '89: RR-Missiv vom 31. Januar 1873.
551 StATG Bd 1'20'3, 10.

552 StATG 4'991 '8.

553 StATG Ba O'OO'O.

554 StATG 3W141: RRB Nr. 265 vom 11. Februar 1873.

150



Namen bei den hohen Bundesbehörden Schutz unse-

rer Rechte und der verfassungsmäßigen Garantien

unserer religiösen Überzeugungen suchen werden».

«Unter Bestreitung der Kompetenz des Regierungs-
rathes und der materiellen Berechtigung» werde man
für einstweilen «die Gehaltsauszahlung sistieren wol-
len»7" In seiner Antwort vom 1. März stellte der Re-

gierungsrat fest, dass der Kirchenrat die Zahlungen

einstelle; er nahm Bezug auf die Unterschriften und

die Eingaben der beiden Kapitel und erwog: «Die

Amtsentsetzung des Herrn Eugen Lachat als Bischof

von Basel ist als unabweisbare Folge einer Reihe von

Konflikten, in denen derselbe alle Rücksicht auf die
Rechte und Befugnisse des Staates beiseite setzte

und den Vorstellungen der Diözesanstände beharrli-

chen Widerstand entgegenstellte. [...] Die Entfer-

nung eines widersetzlichen Priesters von seinem Kir-

chenamt berührt den Glauben selbst nicht, und es er-

scheint somit die Beschwerde über Verletzung der

Gewissensfreiheit als durchaus grundlos; die kathol.

Geistlichkeit kann, ohne daß sie die religiösen Inte-

ressen irgendwie beeinträchtigt, durch das Vorbild re-

publikanischer Unterordnung unter die Verfassung

und Gesetze Vieles zur baldigen und friedlichen Lö-

sung des ausgebrochenen Streites beitragen.»
Nochmals machte die Regierung auf das Verbot des

amtlichen Verkehrs mit dem Bischof aufmerksam."®

Weil Kommissar Kuhn das bischöfliche Fastenmandat

an die Pfarrer verschickte und es selber verkürzt vor-
gelesen hatte, musste er sich am 28. Februar vor dem

Departement für Kirchen- und Erziehungswesen ver-
antworten."' Am 1. März fand der Regierungsrat das

Vorgehen Kuhns «eine disziplinarwidrige Nichtbe-

achtung einer an ihn erlassenen amtlichen Weisung»
und auferlegte ihm eine «Disziplinarstrafe» von 50

Franken mit der «Androhung verbunden, daß er bei

weiterer Zuwiderhandlung [...] an den Strafrichter
überwiesen würde». Aus dem Schreiben geht hervor,

dass auch der Verkehr mit der bischöflichen Kanzlei

verboten war."® Am 13. März wurde an der Freikon-

ferenz die Frage gestellt, ob nochmals protestiert
werden solle. Einige forderten einen Protest aus Ge-

Wissenspflicht. Kommissar Kuhn meinte, aus «unnüt-
zem Protestieren» könne «politisches Kapitel» ge-
schlagen werden. Nach der Diskussion kam man über-

ein, der schon eingereichte Protest genüge, ebenso

genüge es, dem Volk zu erklären, «daß wir zum Bi-

schof stehen». Gefragt wurde auch, wie es sich ver-

halte, wenn ein einzelner Geistlicher direkt und privat
mit dem Bischof verkehre und deswegen bestraft
werde; einstimmig wurde geantwortet, dass die da-

raus erwachsene Geldbusse solidarisch getragen
werde. Gegen das Vorgehen des Regierungsrates ver-
fasste der Kirchenrat am 23. April die «Beschwerde-

schritt des kath. Kirchenrathes des Kts. Thurgau an
die hohe schweizerische Bundesbehörde»"®, welche
die verschiedenen Verlautbarungen und Verbote der

Regierung aufzählt, gegen sie aus rechtlichen Grün-
den Stellung nimmt und darin eine Verletzung der

Freiheit des Gewissens sieht.

3.7.3 «Unfehlbarkeit»

Die wichtigste Ursache für den Kulturkampf war die

Erklärung des Konzils über die Unfehlbarkeit des

päpstlichen Lehramtes. Der Streit darüber führte zur

Gründung der alt- oder christkatholischen Kirche. Be-

vor nun die Stellung des Klerus zu dieser Lehre auf-

zuzeigen ist, lohnt es sich anzuführen, wie Geistliche

Jahre zuvor gedacht haben.

1836 hält der Bussnanger Pfarrer Joseph Huber in

Müllheim einen Vortrag über die «Untrüglichkeit der

Kirche». Er geht von der Frage aus, was zur wahren,

untrüglichen Lehre Christi gehöre und was nicht,

555 StATG 4'991 '8.

556 StATG 3W141: RRB Nr. 377 vom 1. März 1873.

557 StATG 4'991 '8.
558 StATG 3W141: RRB Nr. 378 vom 1. März 1873.

559 StATG 4'991'8: mit Beilagen, Frauenfeld 1873, und Kan-

tonsbibliothek.

151



nach welchem Massstab ihre Echtheit und Reinheit

zu messen sei. Darüber «ist der Kampf noch nicht
vollends beigelegt, wenn auch redliche Katholiken
hierüber im Reinen sind und sich an das halten, was
in Gemäßheit der Lehre, der Ansprüche und der Ver-

Ordnungen seit jeher verkündet und von allen Christ-

gläubigen zu allen Zeiten und an allen Orten ge-
glaubt wird.» Dennoch müsse gefragt werden: «Ist

denn die Kirche Jesu auf Erden frei von jeder Täu-

schung, so wahr in ihrem Leben etc. als Gott selbst?»

Darum eine weitere Frage: «In welchem Besitz ist

wohl die Gabe der kirchlichen Untrüglichkeit, wie
weit versteht sich dieselbe?» Der Referent antwortet:
«Papst, Bischöfe, alle rechtmäßigen Nachfolger der

Apostel theilen unter sich das hl. Amt, die Kirche

Gottes zu regieren: keinem allein, auch dem Papst

nicht, kommt die Gabe der Untrüglichkeit zu, sie neh-

men dieselbe in corpore ein.» Der römische Bischof

sei «der höchste Priester, nach der Sprache geübter
Dogmaticer: primus inter pares, in primatu honoris et

jurisdictionis, aber dessen ohngeachtet der Täu-

schung und selbst der Unwahrhaftigkeit fähig».
Diese Untrüglichkeit der Kirche «ist gesetzt mit der

Stiftung des apostolisch-kirchlichen Lehramtes und
steht mit ihm in unzertrennlicher Verbindung. Jesus

Christus hat dieser Einheit seinen und seines Heiligen
Geistes Beistand versichert, auf daß sie frei bleibe von

jedem Schein des Irrthums.» Die Untrüglichkeit liege
«nicht in dem Gebithe des Wandelbaren, sondern im

Gebithe des Ewigen. Wir beschränken sie mit Recht

auf die evang. Glaubens- und Sittenlehre und was mir
ihr in innigstem Verbände steht.» Über die anschlies-

sende Diskussion bemerkt der Protokollant: «Über

die Abhandlung trat man prüfend ein, und weil man
ihrem Inhalt weder Wesentliches geben oder nehmen
könne: mit Beifall.» In der Auffassung des Autors wi-

derspiegelt sich «die ablehnende oder zurückhal-
tende Stellungnahme der deutschen Theologie zur

päpstlichen Unfehlbarkeit».^

Auch zehn Jahre vor dem Konzil sind die Mei-

nungen noch verschieden. In einem Referat vor der

Regiunkel Arbon sagt 1859 Pfarrer Theodor Angehrn aus

Münsterlingen, das Medium zur Bewahrung der Ein-

heit und Unfehlbarkeit der göttlichen Lehre könne

nur eine unfehlbare Autorität sein, und diese Auto-
rität sei Gott durch den Heiligen Geist gemäss den

Verheissungen. Aber «durch wen übt der Heilige
Geist die unfehlbare Authorität?» Nicht durch jeden
Einzelnen, nicht durch alle zusammen, ebenso wenig
durch einen Einzigen; «denn wozu dann die Konzi-

lien?» Also wirke der Heilige Geist durch die allge-
meinen Konzilien, denn der Heilige Geist sei nicht nur
einem einzigen, sondern allen Aposteln gesandt. Die

anschliessende Diskussion geht auf die Sache nicht

ein, es werden «praktische Winke» vermisst, die An-
lass zu einer Besprechung geboten hätten. Der Refe-

rent erscheint hier wie ein verspäteter Vertreter des

Konziliarismus - der Lehre, dass ein Konzil über dem

Papst stehe.

Soweit den Protokollen entnommen werden

kann, melden sich während des Konzils an Kapitels-

Versammlungen und Regiunkelkonferenzen bezüg-
lieh der Unfehlbarkeit keine ablehnenden Stimmen.
Über die Vorgänge in und um das Konzil berichtet am
ausführlichsten Regiunkeldirektor Pfarrer Alois Zuber

von Bischofszell in seinen Eröffnungsworten bei den

Konferenzen. Noch vor Beginn des Konzils am 8. De-

zember 1869 spricht er von der grossen Hoffnung,
dass unter der Wirkung des Heiligen Geistes «eine

großartige Wendung der Dinge eintreten könnte».
Im Mai 1870 erwähnt er «religiöse Fragen, welche die

ganze Welt beschäftigen und einen integrierenden
Theil der Tagespresse bilden». Aber es sei «selbst in

unserem Vaterland ein Streit entstanden, der viele be-

unruhiget. Es hat sich dieser Streit scheinbar ent-

spönnen und fortgesetzt im Lager der Katholiken,

560 So die Überschrift eines Abschnitts in Pottmeyer,
S. 182-187.

152



während der Zankapfel, fein und klug berechnet,
durch die Freimaurer unter die Katholiken geworfen
wurde. Die heftige Opposition gegen die Unfehlbar-
keit des Papstes war ein Köder nur, durch den sich

viele leichtgläubige Katholiken fangen ließen.» Selbst

gutmütige Katholiken würden aus Unkenntnis der

Unfehlbarkeit eine Tragweite geben, an die nicht zu
denken sei. Ein Zusammenhalten von Klerus und

treuen Laien sei notwendig, um «sich durch die infer-

nalische List und Bosheit der Glaubensfeinde nicht
täuschen» zu lassen. Bereits am 31. Januar hatte Bi-

schof Lachat aus Rom in einem Brief an Kommissar

Meierhans von Widerständen und Beschuldigungen
geschrieben durch Katholiken, katholische Zeitungen
und auch Priester, und bemerkt, es sei nicht alles

glaubhaft, was die Zeitungen berichten.^' Im Okto-
ber 1870 bezieht sich Zuber auf die am 18. Juli er-

folgte Definition der Unfehlbarkeit des päpstlichen
Lehramtes durch das Konzil: «Wogegen so viel ge-
sprachen und geeifert wurde in verschiedenen La-

gern, ja was selbst eine beträchtliche Minoritätspartei
der versammelten Väter als wenigstens inopportun
betrachtete, das hat dem hl. Geist und der immensen

Mehrheit von Bischöfen gefallen zu beschließen und

zum Dogma zu erheben, nämlich, daß der hl. Vater
als Stellvertreter Christi, als wahrer Nachfolger Petri

und oberster Hirt der kath. Herde, wenn er in Sache

des Glaubens und der Moral ex cathedra spricht, in-

fallibel sei.» Im Mai 1871 nimmt Zuber Stellung zur
sich abzeichnenden Gründung von «Nationalkir-
chen»: «Eine neue Reformation» richte sich «formell

gegen das Dogma der Infallibilität des Papstes, mate-
riell gegen die Einheit der kath. Kirche, fasle man

doch schon von s.g. Nationalkirchen». Kein Bischof,
auch nicht einer der «heftigen Opponenten während
des Konzils», würde die antikirchlichen Bestrebungen
mitmachen und die weitaus grössere Zahl der katho-
lischen Priester stehe zu ihren Bischöfen.

Bald nach dem Konzil kommen auch die andern

Regiunkeln in zustimmendem Sinn auf die Unfehl-

barkeit zu sprechen, dabei sind aber keine Übertrei-

bungen in Richtung einer überspannten Auslegung
des Dogmas zu erkennen. So kann gelten, was alt

Stiftsdekan Konrad von Kleiser aus Kreuzlingen an

der ersten kantonalen Priesterkonferenz 1871 «räth,
in Verkündigung des Dogmas klug zu sein und wohl
zu überlegen, was man darüber predigt, weil nicht
mehr in dasselbe hineingelegt werden darf, als was
darin enthalten, aber auch nicht verschwiegen wer-
den darf, was darin liegt».

3.7.4 Firmungen von 1875 und 1881

Der «abgesetzte» Bischof Lachat durfte nicht in den

Thurgau kommen, aber es war nötig, dass bald eine

Firmung stattfand. Im Juni 1875 wurden Kinder aus

dem Thurgau vom St. Galler Bischof Karl Johann

Greith in Wil, Steinach und Muolen gefirmt, dem, wie

es im Kapitelsprotokoll Frauenfeld-Steckborn heisst,

«die Thurgauer Regierung nachträglich Unannehm-
lichkeiten bereitet hat».

1881 wurde die eigenartigste und in der Ge-

schichte einmalige Firmung gefeiert, über welche die

Protokolle der beiden Kapitel ausführlich berichten.
Ein «Laien-Comite» hatte sich gebildet, «nicht vom
Kirchenrath, nicht von der Synode, nicht von den Ka-

piteln, sondern von katholischen Hausvätern, Eltern

und Vormündern». Den Vorsitz im Comitö hatte «als

Privatperson» der Präsident des Kirchenrates August
Wild; jeder Bezirk war mit einer Vertrauensperson
vertreten. An einer Versammlung erklärten die anwe-
senden «Rechtsgelehrten», laut Kantons- und Bun-

desverfassung könne «die Spendung der Firmung im

Kanton durch Bischof Lachat privat geschehen, nicht
als Bischof von Basel, sondern als rechtmässiger rö-
misch-katholischer Bischof». Daher verlangte das Co-

mite auf Grund der Verfassung, die Glaubens- und
Gewissensfreiheit gewährleiste, von der Regierung,

561 StATG Bb 0, 0/16

153



die Firmung zuzulassen - ein Verlangen, das mit 1185
Unterschriften*" bekräftigt wurde (unterschreiben
durften nur jene, welche Kinder im Firmalter hatten).
Darauf ging die Regierung gar nicht ein. «Der Regie-

rungsrath hat» die Eingabe «auf bekannte, das ka-

tholische Volk kränkende Weise zurückgeschickt»,
berichtet das Kapitel Frauenfeld-Steckborn; das Kapi-
tel Arbon überliefert ähnlich: «Das Comite wurde
aber keiner Antwort gewürdigt, sondern unter Rück-

Sendung der Eingabe einfach schnöde abgewiesen.»
Nun suchte das Comitä einen auswärtigen Firmort.

Das St. Gallische kam wohl nicht mehr in Frage, Sin-

gen, Konstanz, Mehrerau mussten absagen, enttäu-
sehend war die Weigerung Winterthurs, das «un-
dankbar [...] die ökonomische und geistliche Hilfe

aus dem Thurgau» vergessen habe, bis dann «endlich
das freundliche Zug willkommen Aufnahme bot, zu

verdanken dem Stadtpräsidenten und Nationalrat
Schwerzmann und dem Stadtpfarrer».

Das Protokoll des Kapitels Frauenfeld-Steckborn
berichtet ausführlich über die Vorbereitungen. Als

Firmtage wurden bestimmt der 5., 6. und 7. Septem-
ber; man reiste an mit je einem Extrazug der Nord-

ostbahn: Thurtallinie ab Romanshorn, Seelinie ab

Emmishofen und Linie ab Wil: «Drei imposante Züge
mit mindestens 3700 Reisenden». Der erste Firmtag
musste allerdings vom 5. September auf den 13. ver-
schoben werden, weil die Thurtallinie wegen der

«Thurgröße» unterbrochen war. Zur Firmung mit-
kommen konnten alle Kinder ab der ersten Beichte,
die Paten mitzunehmen wurde empfohlen, aber frei-

gestellt. Um die Pfarreien zusammenzuhalten, sollte

jede eine «Standarte» haben. Der Firmgottesdienst
begann um zehn Uhr. Für den Klerus galt die Devise:

«Das Benehmen der mitfahrenden Geistlichen sei

und bleibe bei der ganzen Firmspendung ein Privates,

um nicht den zürnenden Staatsgöttern Anlaß zu bie-

ten, ihrem Zorn den Lauf zu lassen und Ausdruck zu

geben.» So hielten sich die Geistlichen formell an das

Verbot des amtlichen Verkehrs mit dem Bischof. Die

Regierung - die «Staatsgötter» - hätte die Firmzüge
kaum verbieten können, da sie von einem Laien-Co-

mite organisiert waren; die Laien aber betraf das re-

gierungsrätliche Verbot nicht. Vorsicht zeigte sich bis

ins Kleinste. Auf dem Firmzettel durfte kein Stempel
des Pfarramts sein, der Kirchrat bezahlte die Firman-

denken nicht. Für das leibliche Wohl wurde gesorgt:
Eine Erfrischung gab es während der Fahrt, ein einfa-
ches Mittagessen der Pfarreien fand in verschiedenen

Wirtshäusern statt «mit Suppe, zwei Fleischspeisen
nebst etwas Gemüse ohne Wein, nicht höher als ei-

nen Franken».®"

Von der zweiten Firmung in Zug berichtete, von
den Thurgauern begeistert, die «Neue Zuger Zei-

tung»: «Die Thurgauer kommen! flog es von Mund

zu Mund und wie von einem elektrischen Funken

gerührt, kommt Alles in lebhafte Erregung», sogar
«die Juristen lassen ihre Geschworenen im Stich, um
das ungewohnte Schauspiel anzusehen.» Nach der
Firmfeier und dem Mittagessen «können die weni-

gen Gondeln die Seefahrtslustigen kaum fassen; das

Carossel dreht unaufhörlich immer neue Insaßen in

die Runde. [...] Besonders viele Liebhaber fanden die

farbigen Ballons, welche an dünnen Faden gehalten
sich lustig in den Lüften wiegten». Die Thurgauer Re-

gierung habe das «ehrfurchtsvolle Gesuch», dass Bi-

schof Lachat die Firmung in den Pfarreien spende,
«schroff und höhnisch» abgewiesen. Aber «was hat

nun die Regierung mit ihrer Rücksichtslosigkeit er-
reicht?» Eine Bekehrung zum altkatholischen Bi-

schof? Dass die Gläubigen aus lauter Furcht die reli-

giösen Pflichten versäumten? «Nichts von Allem

562 Die Unterschriftenbogen befinden sich neben weiteren Ak-
ten zu dieser Firmung in StATG Ba 4'30'0.

563 In einem Brief der bischöflichen Kanzlei an Wild wird noch

befürchtet, wenn der Thurgau allein komme, könnte es

Schwierigkeiten geben, «da die Stadtbehörden liberal

sind»; dieser Brief und weitere zum Firmort in: StATG Bb 0,

0/17.

564 Zu diesem Abschnitt: Protokoll Frauenfeld-Steckborn.

154



dem, was man im Regierungsgebäude zu Frauenfeld

erwartete, ist geschehen. [...] Einen guten Erfolg hat
das Verfahren der Thurgauer Regierung nur für die

zugerischen Wirthe und Geschäftsleute gehabt, wel-
che eine hübsche Summe thurgauischen Geldes ein-

nahmen.»**

3.7.5 Das Ende des Kulturkampfes

Die Situation war so verfahren, dass ein Kompromiss

gesucht werden musste, dessen Opfer Bischof Lachat

wurde. Für das Tessin wurde eine eigenes «Apostoli-
sches Vikariat» geschaffen und Bischof Lachat 1884

dorthin versetzt; er starb am 1. November 18887®

Da kein Domkapitel mehr bestand, erfolgte die Er-

nennung des neuen Bischofs nach Absprache mit
dem Bundesrat durch Papst Leo XIII. Am 17. Mai

1885 wurde Friedrich Fiala zum Bischof von Basel ge-
weiht.®'

Mit dem Ende des Kulturkampfes war auch ver-
bunden das Ende der Auseinandersetzungen zwi-
sehen der katholischen Kirche im Thurgau und dem

Staat - eine über 80-jährige Geschichte hatte ihren

Abschluss gefunden, wenn auch die Geschehnisse

dieser Jahre noch lange nachwirkten. Noch 1928

schrieb Kommissar Suter wegen der Klosteraufhe-

bung: «Es ist keine Grosstat für eine Mehrheit,
schwache Frauen, gelehrte Männer aus ihren stillen

Klosterzellen zu vertreiben und im Alter und Krank-

heit herzlos in ein hartes Schicksal hinauszuwerfen,
noch viel weniger gereicht es zur Ehre, einen Besitz zu

behaupten, der nicht rechtmässig erworben ist. Res

clamat ad dominum. Wenn auch das katholische

Thurgauer Volk nicht revolutionär denkt, so tun ihm

doch heute noch die Wunden weh, welche ihm die

Vergangenheit geschlagen hat.»®®

4 Klerus

4.1 Thurgauisches Staatsexamen

Wer im Thurgau Pfarrer oder Kaplan werden wollte,
musste sich einem Examen unterziehen. Die Durch-

führung hatte die Regierung dem Kirchenrat übertra-

gen. Eine Verordnung aus dem Jahr 1836®®® gab ge-
naue Anweisungen: Geprüft wurden Weihekandida-
ten nach vollendetem Theologiestudium bzw. vor
dem Eintritt ins Priesterseminar und Geistliche, die im

Thurgau eine Stellung annehmen wollten. Die Prü-

fungskommission bestand aus dem Kommissar und

zwei Geistlichen; die Mitglieder des Kirchenrates hat-

ten das Recht, am Examen teilzunehmen. Die Kandi-

daten wurden dreifach geprüft: 1. Philologisches Exa-

men: deutsche, lateinische und griechische Sprache,

ein Aufsatz zur Probe des Stils. 2. Philosophisches
Examen: allgemeine und vaterländische Geschichte,

Naturkunde, theoretische und Moralphilosophie,
Pädagogik, ein Aufsatz zu einem freien Thema. 3.

Theologisches Examen: Dogmatik, Moral, Pastoral,

Kirchengeschichte, Kirchenrecht, ein Aufsatz zu ei-

nem freien Thema. Wer durchfiel, konnte sich nach

einem Jahr nochmals melden. Wie lange auf solche

Weise geprüft wurde, ist nicht bekannt. Ein Regle-

ment aus dem Jahr 1903®'° bestimmte: Die Prüfungs-
behörde besteht aus drei Mitgliedern und einem Sup-

pleanten, welche vom Kirchenrat und der Geistlich-

keit zu wählen sind; examiniert werden Theologiestu-
denten, welche das Studium abgeschlossen haben

und nun ins Seminar bzw. in den Weihekurs eintre-

ten, und Geistliche aus anderen Kantonen, die in den

Thurgau kommen. Zur mündlichen Prüfung gehören

565 Zeitungsausschnitt in StATG Ba 4'30'0.
566 BvB, S. 157.

567 BvB, S. 178.

568 Das Bistum Basel 1828-1928, Solothurn 1928, S. 344-345.
569 StATG Bb 9, 9/1.

570 StATG Bb 9, 9/1.

155



folgende Fächer: Einleitung in die Heilige Schrift,

Dogmatik, Moral, Kirchengeschichte mit Patrologie,
Kirchenrecht, Pastoral mit Homiletik und Katechetik.

In der schriftlichen Prüfung wird in der Dogmatik eine

Klausurarbeit verlangt, in der Homiletik die Synopsis
einer Predigt mit Ausführung des Einganges und des

Schlusses. Die Examinatoren erstellen über das Resul-

tat einen Bericht an den Kirchenrat, auf dessen

Grundlage der Rat beschliesst, ob dem Geprüften die

Wahlfähigkeit für eine thurgauische Pfründe erteilt
werden kann. Geistlichen, die schon längere Zeit aus-

serhalb des Kantons wirken, wie auch Kaplänen, die

im Kanton angestellt sind, kann das Examen aus-
nahmsweise erlassen werden. Wählbar sind nur
Schweizerbürger.

Vor der Eröffnung des Priesterseminars in Solo-

thurn im Jahr 1860 war ein Vorbereitungskurs auf die

Priesterweihe von 5 bis 6 Wochen zu besuchen. Nach

dem Rücktritt der Diözesankonferenz von der Semi-

narkonvention im Jahr 1870 unterhielt Bischof Lachat

ebenfalls in Solothurn ein provisorisches Seminar.

1876 eröffnete er das Seminar in Luzern, verbunden

mit der theologischen Lehranstalt. 1907 verlangte die

Studienordnung als Voraussetzung für das Theolo-

giestudium die Matura mit Griechisch und Philoso-

phie."' Über die theologische Haltung der Geistlichen

ist wenig bekannt; sie bevorzugten praktische The-

men. Anzunehmen ist, dass sie nach der Jahrhun-

dertmitte die bald vorherrschende neuscholastische

Theologie erlernten. In der Kapitelsbibliothek sind

aus früherer Zeit einige bedeutende Werke der ka-

tholischen Tübingerschule erhalten geblieben®", nur
kann daraus nicht unbedingt auf die Bibliotheken der

einzelnen Geistlichen geschlossen werden; die Mehr-
zahl der theologischen Werke im weiteren Sinn in der

Bibliothek sind auf die Praxis ausgerichtet.

4.2 Klerikales Leben

Vorträge aszetischer Art gehen unter anderem darauf

ein, wie ein Priester leben und sich verhalten soll. Ge-

warnt wird vor Lauheit im geistlichen Leben, welche,
wie die Erfahrung aufdecke, sich zeige in der Flüch-

tigkeit bei kirchlichen Funktionen, in der Vernachläs-

sigung des Breviergebets und der geistlichen Klei-

dung, im seltenen Gebrauch des Sakraments der Ver-

söhnung und im Ekel vor jeder aszetischen Schrift

(Sirnach 1836). Die «häuslichen Tugenden» werden

angemahnt: einerseits die «Abgeschiedenheit von
der Welt», andererseits die Gastfreundschaft (Müll-
heim 1837). 1837 referiert Dekan Meile in Sirnach,

«Verachtung, Satyre und offenen Spott von söge-
nannten Gebildeten über die Geistlichen» fördere
auch der Staat durch sein Misstrauen gegen die

Geistlichkeit, aber Geistliche hätten selber «Reiser

zum Brand» getragen. «Zeitgeistiges Streben» solle

der Klerus brandmarken, darum stehe er da: «tadel-
los für seinen Bruder sich hingebend, begeisternd für

Gott, hinzeigend in die Ewigkeit, aufhaltend wie Salz

das Fäulnis des Unglaubens, erhellend die Nacht der

Lüge, erwärmend die Herzen der Pflegebefohlenen
wie die Leuchte des Evangeliums.» Auch solle sich

der Geistliche fortbilden in der Wissenschaft: Er

«rette sich vor Verachtung des in vielseitiger Bildung
vorwärts schreitenden Zeitalters», befliessen sei er
auf dem Gebiet der Theologie und selbst in der

Kenntnis der profanen Literatur. Die Zweifelsucht und

«die reizende Sprache mit Seelengift geschwollener
Tagesblätter» sollen durch «kernhafte Vorträge» be-

schwichtigt werden. Zugleich mahnt er: «Sei vorsieh-

571 Schmidlin, L. R.: Geschichte des Priesterseminars im Bistum

Basel, Luzern 1911, S. 18, 95, 131, 144 und 147.

572 LThK3 7, Sp. 779-782.
573 Drey, Apologetik (Mainz 1838-47); Hirscher, Katechetik (Tü-

hingen 1831); ders., Die christliche Moral (Tübingen 1835);

Kuhn, Dogmatik (Tübingen 1858); Möhler, Symbolik (Mainz
1834); StATG Bd 1'50'0, 5.

156



tig, daß du dich in die politischen Gärungen dieser

Zeit nicht einmischest, Rache nehme ansonst die

Staatsgewalth.» In der anschliessenden Diskussion

gibt das «Entferntsein von Sachen der Politik» zu re-

den; man einigt sich dahin: Wo es um das Recht der
Kirche geht, darf die Geistlichkeit «zum mindesten

vorbeugend und gleichsam defensiv sich verhalten».
In der gleichen Regiunkel wählt 1853 Pfarrer

Pankraz Rütti von Sirnach das Thema: «Sind Geistli-
che nicht oft selbst Schuld und Ursache, wenn ihnen

nicht genügend Achtung von Seiten ihrer Pfarreian-

gehörigen gewährt wird?» Im Geist der Zeit liege es,

«der Hochachtung gegen Beamte im Allgemeinen
keine Rechnung zu tragen», auch gegen den Geistli-

chen sei die Achtung gesunken, was ihm nicht gleich-

gültig sein dürfe, vor allem solle er darauf achten,
dass er nicht selber daran schuld sei. Daher verlangt
der Referent «berufsmäßiges Studium», dann wür-
den «seine guten Predigten und seine geordneten
Katechesen gefallen» und die Pfarreiangehörigen sa-

gen mit Achtung: «Er hat das Seine gelernt und thut
es noch.» Er warnt vor «Eigennutz, Stolz und Heu-

chelei». Achtung verschaffe sich der Geistliche durch

«auf Gottes- und Nächstenliebe gegründeten Amts-
eifer». Vom Geistlichen sei eine «größere Gewissen-

haftigkeit in seinem Betragen gefordert, keine Un-

Wahrheit soll er sich erlauben, keine Ungerechtigkeit
beschützen» und «in der Rechnungsführung nicht

gewissenlos» sein. Er «fliehe niemand, schließe nie-
mand von seinem Umgang aus, wenn es der Anstand
oder die Pflicht erfordert, jedoch ist es sehr rathsam,
in der Auswahl der Gesellschaft vorsichtig zu sein.»

Die Gefährlichkeit der häuslichen Umgebung «wird
durch konkrete Fälle veranschaulicht». Vielleicht
berührte der Referent einige heissen Eisen; denn von
der Diskussion heisst es, man habe sich im Allgemei-
nen anerkennend ausgesprochen; «weniger war
man zufrieden mit der Sprache. Auch glaubten einige

Mitglieder, der Aufsatz hätte positiver gehalten wer-
den sollen, weil er so von größerem Nutzen und wür-

digerer Haltung gewesen wäre und auch minder Ver-

anlassung gegeben hätte, daraus Anspielungen ab-

zuleiten, welch letztere der Verfasser zwar entschie-
den in Abrede stellt.» 1906 fordert Diessenhofen die

berufliche Weiterbildung der Priester: Sie gehöre zur

richtigen Erfüllung ihrer Pflichten, dadurch verschaff-

ten sie sich Achtung und Vertrauen.
Aus konkretem, nicht erwähntem, aber allen be-

kanntem Anlass richtet Dekan Kuhn 1877 an sein Ka-

pitel eine eindringliche Mahnung und Warnung vor
dem Wirtshausbesuch: Zeit und Geld gehe verloren,
ebenso die Lust zum Studieren und die Achtung der
Laien. Er weist hin auf traurige Beispiele im Pfarrkle-

rus: «Lauter solche, welche das Wirthshaus liebten.»
Eine Frage ganz anderer Art behandelt 1867 Ar-

bon: «Wie sollen und dürfen die geistlichen Ein-

künfte verwendet werden, um den Absichten der Kir-

che zu entsprechen?» Sie dienten, sagt der Referent,

zum Unterhalt der Geistlichen, auch «congrua» ge-
nannt. Der Geistliche «aber, um ein Recht zu diesem

Gebrauch zu haben, [sei] verpflichtet, seine Amts-
und Standespflichten zu erfüllen, das geistliche Kleid

zu tragen und das Brevier zu beten.» Was zum Un-

terhalt nicht nötig sei, «superflua» genannt, solle der
Geistliche «der geziemenden Ausschmückung des

Gotteshauses und der Unterstützung der Armen alle

Rücksicht schenken, und zwar thut er besser, diese

Verwendung zu Lebzeiten vorzunehmen». Der Refe-

rent scheint noch einige ganz konkrete Anweisungen
gegeben zu haben, denn Dekan Meierhans fragt in

der Diskussion, ob in den heutigen Verhältnissen die

kanonischen Bestimmungen jetzt noch buchstäbliche

Geltung hätten. Kammerer Josef Zweifel geht auf die

Aussage ein: Wer auch nur einen Teil des Breviers aus-
lasse, sei zur Restitution, d. h. zur Rückgabe eines

Teils seines Lohns, verpflichtet. Dazu meint er, der Re-

ferent habe bei solcher Strenge an die Vernachlässi-

gung von Predigt und Christenlehre nicht gedacht,
«ihm erscheine Letzteres doch wichtiger als die Un-

terlassung einer Höre oder eines Theils des Offizi-

157



ums». Andere sagen, es sei schwer, spezielle Regeln
über congrua und superflua aufzustellen. Der Dekan

bemerkt zum Schluss, man solle «einen allfälligen
Überschuß nicht undankbaren Erben zur Verwen-

dung hinterlassen». Die Regiunkel Frauenfeld meint
1868, ein Geistlicher, der nicht sicher sei, dass das

ihm von der Kirche zugeflossene Vermögen der Kir-

che zurückerstattet werde, habe die Pflicht, durch

letztwillige Verfügung dies zu sichern.
Über sittliche Verfehlungen einzelner gibt es in

den Protokollen keine Bemerkungen - mit Ausnahme

von Müllheim, wo 1847 gesagt wird: «Wem hat das

Herz nicht geblutet, als der unglückliche N. N. ausge-
wiesen wurde.» Auf Verfehlungen weist die oben er-

wähnte Aussage Dekan Kuhns hin über jene, die das

Wirtshaus liebten. In den Akten des Kommissariates

unter «Personelles»"" sind zwar viele Schriften, aber

meist handelt es sich um Stellenbesetzungen, Anfra-

gen an den Kommissar, Spannungen zwischen dem
Pfarrer und Pfarreiangehörigen (eingeschlossen Ver-

dächtigungen, die sich als Verleumdungen heraus-

stellen). Eher selten muss sich ein Kommissar mit sitt-
liehen Verfehlungen und mit Trunksucht befassen.

4.3 Residenzpflicht

In den für das Kapitel Frauenfeld-Steckborn gültigen
Statuten von 1796 heisst es, mehr als drei Tage dürfe
ein Kapitular nicht ohne Erlaubnis des Dekans abwe-
send sein, für längere Abwesenheit sei der Generalvi-

kar zuständig. Die Statuten des Kapitels Arbon von
1809 geben vier Tage an. Wie sich aus der Diskussion

vor der Herausgabe der Statuten von 1861 ergibt,
waren diese Bestimmungen damals längst überholt:
Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn will eine Abwesen-

heit von 14 Tagen als erlaubt wissen, Arbon hingegen
findet, acht Tage genügten, was dann auch in die

Statuten kommt: «Jeder Kapitular ist verpflichtet,
ohne Erlaubnis des Dekans nie länger als 8 Tage sein

Domizilium zu verlassen.» 1883 behandeln zwei Re-

giunkeln eine bischöfliche These über die Residenz-

pflicht. Frauenfeld findet, dass ein Priester durch zu

häufige Abwesenheit sich nicht gehörig für Predigt
und Christenlehre vorbereite und in den Augen der

Pfarrei als «Lebemann» gelte. Arbon spricht von der

Versuchung, wegen der Verkehrsverhältnisse den

Posten aus Vergnügen zu verlassen. Aber «der Dekan

beruhigt sich für seinen Aufsichtskreis mit der mehr
als wasserklaren Thatsache, daß die Gehälter seiner

Untergebenen sowieso geeignet sind, vor odysse-
ischen Irrfahrten zu bewahren.» Die Diözesanstatuten

von 1896 schreiben vor, wer auch nur einen Tag ab-

wesend sei, müsse für Ersatz sorgen, bis drei Tage

brauche es keine Anzeige beim Dekan, bis zu einer
Woche aber dessen Erlaubnis und bei längerer Ab-
Wesenheit jene des Ordinariates. Die vom Bischof be-

stätigten Statuten von 1899 schreiben nur von acht

Tagen, die der Dekan erlauben muss.

4.4 Exerzitien

Zwar haben schon Generalvisitatoren in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts von den Geistlichen ver-

langt, an Exerzitien teilzunehmen, doch scheint dies

vergessen gegangen zu sein. 1846 geben zwei Geist-

liehe der jüngeren Generation den Anstoss, über Ex-

erzitien nachzudenken. In der Regiunkel Sirnach hält
der 32-jährige Kaplan Xaver Gründler einen Vortrag
«über das innerliche Gebet und die Geistes Übun-

gen». Er sagt, das tägliche innere Gebet unterbleibe
oft wegen hindernden Umständen. «So gleiche unser
Seelenzustand nicht selten jenem Zustand, in dem

sich ein Mensch befinde, welcher nach erschöpften
Leibeskräften einer Erholung bedarf, um nachher

seine vielen und schweren Arbeiten wieder fortsetzen

zu können. So wie nun für einen solchen die leibliche

574 StATG Bb 3, 3/0-3/9.

158



Erholung als Bedürfnis anerkannt wird, so darf gewiß
auch eine geistige Erholung als Bedürfnis erachtet

werden. Als solche Erholung werden nun die geistli-
chen Übungen, Exercitien, bezeichnet; denn entfernt
von allen Geräuschen der Welt redet da Gott vorzüg-
lieh und vernehmlich zu des Menschen Herz.» Er

schliesst «mit dem Wunsch, daß solche jährlichen
Exercitien auch unter uns eingeführt werden möch-

ten». Der Vortrag, «der bei manchen den Wunsch zur

Befriedung längst gehegter Gefühle aufs Neue wie-
der hervorrief», veranlasst «zur Berathung, wie allfäl-

lig die geistlichen Exercitien auch in unserem Kanton

könnten eingeführt werden». In der Regiunkel Dies-

senhofen ist es der 35-jährige Pfarrer Fäh von Schaff-

hausen, der in seinem Vortrag «über die geistlichen
Exercitien» zum Schluss kommt: «Es sollten sich die

einzelnen Mitglieder der Capitel, jedes freiwillig, zu-

sammenthun, um Exercitien zu halten und Fischingen

zum Ort für dieselben auswählen.» Eine Diskussion

ist nicht aufgezeichnet. Im gleichen Jahr wird von der

Oktoberkonferenz der Regiunkeldirektoren berichtet,
der Wunsch nach Exerzitien habe Anklang gefunden,
doch über den Ort der Durchführung habe man sich

nicht einigen können. Dabei blieb es vorerst.

1850 macht Arbon auf Exerzitien in Weingar-
tenAA/ürttemberg aufmerksam. 1854 greift Dekan

Meile in Sirnach den Vorschlag von 1846, Exerzitien

durchzuführen, wieder auf: «Er hebt in Kürze ihre

Nothwendigkeit und Vortheile hervor, er wünscht
sie nach dem Vorgange im benachbarten Bisthum

St. Gallen auch für den hiesigen Canton, in welchem
sich bei geräuschloser, vorsichtiger Abhaltung keine

erheblichen Schwierigkeiten darbieten dürften.»
Man müsse davon absehen, Jesuiten als Exerzitien-

meister zu berufen. Meiles Motion zur Abhaltung von
Exerzitien auf Schloss Sonnenberg mit Kapuzinern
«fand allgemein Anklang», sie wird nun an alle Regi-

unkeln des Kantons weitergeleitet. Der Hinweis auf

eine vorsichtige Abhaltung könnte auf einen der

Gründe hindeuten, warum nicht schon bald nach

1846 Exerzitien gehalten wurden: die Furcht vor
Schwierigkeiten, die der Staat machen könnte.

Arbon ist einverstanden, möchte aber Patres aus

Einsiedeln statt der Kapuziner. Auch die Regiunkel Bi-

schofszell will «die Kapuziner in Ruhe lassen» und

wünscht statt dessen Jesuiten oder Ligorianer (Re-

demptoristen); dass wegen der Jesuiten das konfes-
sionelle Verhältnis gestört werden könnte, weist sie

von sich: «Es wäre traurig, wenn die katholischen
Geistlichen im Thurgau nicht so viel Freiheit hätten.»
Der Vorschlag, Exerzitien durchzuführen, begeistert
nicht alle Geistlichen. Im Protokoll der Regiunkel
Diessenhofen steht: «Bezüglich der heiligen Exerci-

tien seyen in der hierortigen Regiunkel abweichende

Ansichten über deren Nützlichkeit und Zweckmäßig-
keit hervorgetreten. Diese Meinungsverschiedenheit
walte auch in den übrigen Regiunkeln. Was jedoch
sehr zu bedauern ist.»

Der Erfolg, den die Ausschreibung der Exerzitien

hat, überrascht selbst Dekan Meile: Im Januar 1857
schreibt er seinem Arboner Mitbruder, es seien zu

viele Anmeldungen eingegangen. Nun werden die

Kurse doppelt durchgeführt: je ab dem 6. und 13. Juli

von Montag bis Freitag auf Schloss Sonnenberg mit
dem Exerzitienmeister P. Theodosius Florentini."*
Dazu muss Dekan Meile 12 bis 15 Betten samt Bett-
Stätten zusätzlich bereitstellen."*

Diese gemeinsamen Exerzitien sind ein einmaliges
Unternehmen. Nur Sirnach nimmt 1864 nochmals

gemeinsam an Exerzitien teil. An der Freikonferenz im

Juli 1878 wird eine Bemerkung des Bischofs mitge-
teilt: «Warum so wenige thurgauische Geistliche an
den Exerzitien in Zug teilgenommen haben?» Als

Antwort wird gegeben, die Lage des Ortes sei nicht

575 Florentini (1808-1865) war wohl der bekannteste Kapuziner
des 19. Jahrhunderts, «unternehmungslustig», «grosser
Menschenfreund, Sozialreformer und Caritasapostel»,
Gründer der beiden Schwesternkongregationen von Men-

zingen und Ingenbohl: Schwegler, S. 289, S. 310-311.
576 StATG Bd 3'20'2, 13.

159



anziehend, die Geistlichen würden in Feldkirch, Meh-

rerau und Chur die Exerzitien besuchen. Das Kapitel
Frauenfeld-Steckborn gibt die Orte an, wo Exerzitien

gehalten werden: Mehrerau, Zug, Schwyz, Chur,

Feldkirch, Einsiedeln, Ölenberg im Elsass. 1882 regt
im Kapitel Arbon ein Mitglied an, dafür zu sorgen,
dass Exerzitien fleissiger besucht werden. Diese Anre-

gung wird zwar von Dekan Johann Ruckstuhl unter-

stützt, aber er muss hinzufügen, vom Kapitel aus
könne kein moralischer Zwang ausgeübt werden.
Rektor Kaiser vom Knabenpensionat St. Michael in

Zug lade im August wieder zu Priesterexerzitien ein,

teilt 1883 der bischöfliche Kanzler mit; Regens Mou-

fang"' von Mainz werde sie halten."® Fast gleichzei-

tig schreibt Dekan Ruckstuhl an Dekan Kuhn, es gäbe

genug Gelegenheiten für Exerzitien, er habe deren
Besuch letztes Jahr angeregt, aber nur jene seien ge-

gangen, die auch sonst teilgenommen hätten; Exerzi-

tien sollten von oben angeordnet werden. «Ich meine

überhaupt, die Bischöfe seyen gesetzt, die Kirche zu

regieren. Thun sie es nicht und wollen sie sich hinter
eine Conferenz verschanzen, so ist es mit allem Be-

schließen bald aus.»"® 1896 müssen die Dekane den

Kapiteln mitteilen, alle hätten ihnen anzuzeigen, dass

sie Exerzitien besucht hätten. Die Diözesanstatuten

von 1896 verlangten, dass die Priester jährlich oder
mindestens alle drei Jahre Exerzitien besuchten. Der

Dekan habe die Namen der Teilnehmer dem Bischof

zu melden.

4.5 Hilfspriester

Die Kapuziner in Frauenfeld halfen in der Seelsorge

aus bei Vakanzen, in Krankheitsfällen, an Feiertagen.
Mit der Aufhebung des Klosters 1848 fiel diese

Dienstleistung weg. Der Grosse Rat sprach darum
30000 fl für ein Hilfspriesterinstitut. Zwar erlässt der

Kirchenrat schon 1849 Statuten für ein solches Insti-

tut, die vom Kapitel Arbon beraten werden. Aber

1853 meldet das Kapitel Frauenfeld-Steckborn, trotz
Ausschreibung und Empfehlung wolle sich kein Insti-

tut ergeben. Daher wird vorgeschlagen, ein Kapuzi-

nerhospiz zu gründen. 1861 nimmt das Kapitel Ar-
bon diesen Vorschlag wieder auf. Als Orte werden
Frauenfeld oder Bischofszell gesehen, aber dazu

müsse die grossrätliche Erlaubnis eingeholt werden,
die wegen der Haltung (Fridolin) Anderwerts kaum zu

erlangen sei. Man fragt darum, ob nicht im Kapuzi-
nerkloster Wil zusätzliche Patres für den Thurgau
freigestellt werden könnten. Zwei Jahre später folgt
die Mitteilung, die Sache habe bei den Kapuzinern in

Wil keine Geneigtheit gefunden.
Dann gibt es aber doch jeweils zwei oder drei

Hilfspriester. 1874 verlangt die Regiunkel Arbon, dass

einer von ihnen seinen Wohnsitz im Dekanat habe

und gibt als Grund an, warum es so schwer sei,

Hilfspriester zu gewinnen: Trotz gut dotierter Stelle

sei es der Mangel eines ständigen Wohnsitzes, der die

Führung eines eigenen Haushaltes ermögliche. Als

1903 die Stelle im Kapitel Arbon wieder einmal va-

kant ist, zeigt sich Dekan Alfred Fink in einem Brief an
den Kirchenrat überrascht, dass ein Thurgauer Neu-

priester, auf den er als Hilfspriester hoffte, als Vikar
nach Allschwil ging: Der Neupriester habe nicht des-

wegen thurgauische Stipendien erhalten, damit er
auswärts eine Stelle annehme; es wäre besser gewe-
sen, ihn zu «aquirieren» als «uns nachher eine zwei-
feihafte Persönlichkeit gefallen zu lassen».

1911 taucht im Kapitel Frauenfeld-Steckborn der

Plan wieder auf, ein Kapuzinerhospiz in Frauenfeld zu

gründen mit zwei oder drei Patres. Ein Jahr später

577 Franz Christoph Ignaz Moufang (1817-1890), Regens und
Professor: «Ein idealer Priesterbildner, mannhafter Verteidi-

ger der Rechte und Freiheit der Kirche und der Katholiken»,
auch sozialpolitisch tätig, 1871-1876 Mitglied des Deut-
sehen Reichstags: LThK^ 7, Sp. 664.

578 StATG Bdl'20'3,9.
579 StATG Bd 1'20'3, 9.

580 StATG Bd 3'20'2, 11.

160



wird dieses Projekt von einer kantonalen Konferenz
«mit einiger Mehrheit» nicht empfohlen. Das Kapitel
Frauenfeld-Steckborn will aber «gegen einige Oppo-
sition das Projekt nicht als begraben betrachten». Es

gelangt an den Kirchenrat, der das Kapitel Arbon an-

fragt, das antwortet: Die Kapuziner seien zwar be-

liebt, aber es sei nicht richtig, Weltpriestern die Stelle

wegzunehmen, solange noch welche zu finden
seien. Mancher sei froh darum, wenn er beim Verlas-

sen des Priesterseminars hier eine offene Stelle finde.
Man solle aber einen besseren Lohn geben. Das Ka-

pitel lehnt mit 13 Nein gegen 7 Ja bei einer Enthai-

tung das Projekt ab. 1919 gründen die Redempto-
risten in Bernrain das «Hilfspriesterhaus»"' Noch in

den 1930er-Jahren sind Weltgeistliche als Hilfspries-

ter tätig.

4.6 Priestermangel

In den Jahren 1876 bis 1890 sinkt die Zahl der jährli-
chen Priesterweihen unter den Durchschnitt, nämlich

jährlich rund 13 statt 17. Der Thurgau spürt dies

kaum. Das Kapitel Arbon bemerkt 1888 mit Freude,

trotz Priestermangels seien im Thurgau alle Stellen

besetzt. Wiederum unterdurchschnittlich ist die Zahl

der Weihen in den 191 Oer-Jahren: jährlich 16 statt
19.*" Eine bischöfliche These ist 1913/14 Anlass, sich

in den Regiunkeln mit dem Problem zu befassen. Als

Gründe für den Mangel nennt Bischofszell die kon-
fessionslose Schule, die finanziellen Opfer und die

prekäre Lage der Geistlichen, Arbon den modernen
Familien- und Schulgeist, das Vereins- und Sportwe-

sen, das moderne Zeitungswesen und die Mittellosig-
keit. Der Referent fügt hinzu: «Wenn ein Priester-

mangel auch weniger Nachteile im Gefolge hat als

ein Überfluss, so kann der Mangel doch zu fühlbar
und dann nachteilig werden.» Dekan Fink meint zum
Schluss, von einem Priestermangel könne im Bistum

eigentlich keine Rede sein, da keine sechs Pfarreien

vakant seien. 1918 muss der Mangel dann doch spür-

barer geworden sein: Frauenfeld bezeichnet «die

Frage des Nachwuchses für den Priesterstand» als

«eine Lebensfrage für die katholische Kirche».

4.7 Priestervereine

Das Vereinswesen machte auch vor dem Klerus nicht

halt; es zeigte sich insbesondere in Form von frommen

Vereinigungen. 1889 macht Bischofszell auf die «Con-
fraternitas adorandi Sanctissimi» («Priester-Anbetungs-

verein») aufmerksam; sie zähle im Thurgau 15, im

St. Gallischen 30 Mitglieder. Diese Vereinigung scheint
besonders im Kapitel Arbon verbreitet gewesen zu sein,

auch die Regiunkel Arbon empfiehlt den Beitritt 1892

und wiederum 1900. Die Regiunkeln des Dekanats

Frauenfeld-Steckborn bleiben in dieser Hinsicht stumm.

1913 regt in Arbon Pfarrer Johann Baptist Amrein

von Romanshorn die Gründung marianischer Pries-

terkongregationen an. 1914 wird eine solche in

Diessenhofen als selbstverständlich vorausgesetzt.
1927 erscheint die Kongregation als längst bestehend

und voll durchorganisiert und in drei Bezirke einge-
teilt: Oberthurgau, Untersee und Hinterthurgau.

4.8 Emeritenfonds

1818 nimmt das Kapitel Frauenfeld-Steckborn er-
freut Kenntnis von der Gründung des Emeritenfonds
durch Landammann Anderwert und Kommissar Ho-

fer und erklärt einstimmig die Mitgliedschaft. Der

Zweck ist die Unterstützung der Priester, die krank-
heits- oder altershalber aus dem Dienst geschieden
sind. Die Statuten des Fonds werden laufend erneu-
ert und die Rechnungen den Kapiteln vorgelegt. Ver-

581 Nünlist, Guido: Wallfahrtskapelle Heiligkreuz auf Bernrain,

Kreuzlingen 1988, S. 66.

582 Vgl. Bistum Basel, Personalprognose 1978, Bischöfliches Or-
dinariat Solothurn, 1978.

161



handlungen darüber erscheinen immer wieder in den

Protokollen. Als es absehbar wird, dass das Stift Bi-

schofszell aufgehoben werden wird, fragt 1846 Dies-

senhofen an, ob es nicht zweckmässig wäre, eine Pe-

tition an den Grossen Rat zu stellen, um wenigstens
etwas vom Stift für den Emeritenfonds zu retten; man

wolle aber nicht den Anschein geben, als wäre man
mit der Aufhebung des Stiftes einverstanden. Dekan

Meile bespricht sich darüber mit Dekan Lienhard und
meldet der Regiunkel, man könne noch nicht petitio-
nieren, es sei noch nicht alle Hoffnung verloren, ei-

nige Pfründen retten zu können. 1852 wird das Stift

aufgehoben und ein Teil des Vermögens dem katho-
lischen Konfessionsteil zugesprochen. Über dieses

Vermögen haben nun 1853 die Kapitel zu befinden.
Frauenfeld-Steckborn beantragt, die eine Hälfte der

Geistlichkeit zuzusprechen, die andere für Armen-
zwecke zu gebrauchen; eine Verschmelzung mit dem

Emeritenfonds wird abgelehnt, weil dann die Staats-

aufsieht über den Fonds zu befürchten sei. Arbon be-

dauert, dass der Wunsch der Geistlichen, das Stift in

eine Emeritenanstalt umzuwandeln, nicht berück-

sichtigt wurde und stimmt der Bildung eines Unter-

stützungsfonds für hilfsbedürftige Geistliche zu, der

vom Emeritenfonds zu trennen ist. Wegen dieser

Fonds gibt es 1884 eine Spannung zwischen beiden

Kapiteln: Frauenfeld-Steckborn mit 33 Pfarrern und

neun Kaplänen komme gegenüber Arbon mit 19

Pfarrern und drei Kaplänen zu kurz, da Arbon den

Unterstützungsfonds ausgiebig für seine Mitglieder
in Anspruch nehme, hingegen «den Wünschen und

Schlussnahmen des herwärtigen Kapitels keine billige
Rechung» trage; man will daher eine «gerechtere

Vertretung» in der Emeritenfondskommission.

4.9 Thurgauisches Studentenpatronat

Die Freikonferenzen hatten ihren Höhepunkt 1873
bei der Absetzung von Bischof Lachat. Während den

nächsten beiden Jahren fallen sie aus, dann wenden
sie sich der «Studentenfrage» zu und gründen eine

Institution, die noch heute besteht: 1877 werden Sta-

tuten erstellt für den «Verein zur Unterstützung rö-
misch-katholischer Studenten des Kantons Thür-

gau»; in Kraft sollen sie treten, sobald wenigstens
zwei Drittel der Geistlichen Mitglieder sind. Dies ge-
lingt nicht auf den Anhieb, kommt aber bald darauf

doch noch zustande. Wenig später wird der Verein

umbenannt in «Thurgauisches Studentenpatronat»;
gespiesen wird er von jährlichen Kirchenopfern. Da in

den Freikonferenzen meist nur noch die Rechnungen
des Studentenpatronats behandelt werden, löst
sich die Freikonferenz 1894 auf und übergibt die

Rechnungsführung einer Kommission.

4.10 Thurgauische Bischofskandidaten

Bezüglich der Bischofskandidatenliste, welche das

Domkapitel den Diözesanständen vorlegt, haben sich

letztere ein Streichungsrecht vorbehalten. Opfer die-

ses Rechtes wurden auch Thurgauer. Von der Liste

vom 26. Mai 1854 wurden alle Kandidaten gestri-
chen, darunter Domherr und Kommissar Meile.

Nachdem von der Liste vom 24. Februar 1863 alle bis

auf einen gestrichen wurden, kam auf die zweite Lis-

te Domherr und Kommissar Meierhans, der aber

auch keine Gnade fand. Dasselbe Schicksal erlitt am

10. Juli 1888 Domherr und Kommissar Kuhn. Es muss

angenommen werden, dass die Streichungen auf
Initiative der thurgauischen Regierungsvertreter ge-
schahen. Nicht mehr gestrichen, aber auch nicht ge-
wählt wurden 1906 Domherr und Dekan Kornmeier
sowie 1925 Domherr Hagen.^

583 BvB, S. 419-421. Der einzige Thurgauer auf dem Bischofs-

stuhl, Franziskus von Streng, wurde als Basler Pfarrer ge-
wählt. Seit der Bischofswahl 1925 wurde kein Kandidat
mehr gestrichen, bis 1994 dieses Recht gegenüber Rudolf

Schmid, Luzern, wieder auflebte: Ebd., S. 423; dazu: Protest
der Dekane des Bistums in StATG Bd 7'30'0, 7.

162



4.11 Stellung zur Gesellschaft

4.11.1 «Gute alte Zeit?»

1852 schildert in Arbon P. Augustin Dinkel von Altnau
die Vorzeit «in überaus günstigem Licht und entwirft
ein freundliches Lichtbild von dem Glauben, von der

Frömmigkeit, von der Biederkeit und Rechtschaffen-

heit, von den ländlichen Tugenden des damaligen
Geschlechts, von der hohen Achtung, die der katho-
lische Seelsorger genoß». Dazu stehe die Neuzeit «in

vollkommenem Gegensatz» als «eine grundsätzlich
verdorbene Zeit». Das Wirken der Seelsorger werde
«mit Widerspruch, Hohn und Spott, Haß und Verfol-

gung vergolten». Mit dieser Schwarz-Weiss-Schilde-

rung ist die Konferenz jedoch nicht völlig einverstan-
den. Es wird hingewiesen auf «manche schlechte,
das seelsorgerliche Wirken hindernde Seite der alten

Zeit, so wie auf manche vortreffliche und der Kirche

günstige der neuen». Es wären daher «die Licht- und

Schattenseiten beider» nachzuweisen. Beim Vortra-

genden, einem Chorherrn des Stiftes Kreuzlingen,

mag die Verletzung durch die Klosteraufhebung mit-

gespielt haben, aber er traf mit seinen Ausführungen
auf weit gehendes Verständnis.

4.11.2 «Liberaler Zeitgeist»

Das oft negative Urteil über die moderne Zeit grün-
dete weitgehend auf negativen Erfahrungen mit dem
liberalen Staat und seiner Gesellschaft. Hauptkri-
tikpunkt ist der «Indifferentismus», die Gleichgültig-
keit gegenüber dem Religiösen. Als deren Mitursache
wird unter anderem die liberale Presse bezeichnet.
1836 beklagt Sirnach die «Religionsgleichgültigkeit»,
den «seichten Deismus», den «Indifferentismus» und

spricht vom «Giftbecher verführerischer Blätter».
1842 wird in Müllheim gesagt, es werde «bei der be-

stehenden Pressefreiheit in öffentlichen Blättern, die
auch in des Landmanns Hütte wandern, der katholi-

sehe Glaube befehdet». Die gleiche Regiunkel be-

zeichnet 1845 als Haupthindernisse der Seelsorge:

Unglaube, Aberglaube, eine verkehrte Aufklärung,
die begünstigt würden von den «Feinden des Lieh-

tes»; «gegen diese Licht- und Glaubensfeinde hat

nun der Geistliche das Gottesschwerdt zu führen».
Im Dekanat Frauenfeld-Steckborn sieht 1848 Dekan
Meile die Niederlage der katholischen Orte im Son-

derbundskrieg «als unglücklichen Ausgang der vater-
ländischen Wirren», der tief in kantonal-kirchliche
Verhältnisse hineinwirke; die auf die innere Schweiz

gesetzten Hoffnungen seien enttäuscht worden.
1849 ist in Arbon die Rede vom «Vorschub, welcher
der Entchristlichung und Irreligiosität des Volkes

durch die zügellose Presse geleistet wird». In Bi-

schofszell kommt 1859 unter dem Titel «Kampf und

Gegenkampf» der Materialismus zur Sprache, der
sich besonders zeige in den Schulen, in der Abschaf-

fung der Feiertage sowie «im Einzelleben, wo man
die wichtigsten Lebensfragen nach der pekuniären
oder gewinnbringenden Seite entscheidet». Sirnach

nennt 1861 «als Tendenz der gegenwärtigen Presse

die Zerstörung des positiven Christenthums, die Be-

förderung des Unglaubens und des Indifferentis-

mus». Im gleichen Jahr sagt ein Referent in Arbon:
«Der Unglaube erhebt sich mehr als sonst, seine An-
hänger sind zahlreich, seine Angriffe gelten nament-
lieh dem Glauben der katholischen Kirche. Die Waffe
des Unglaubens ist hauptsächlich die Presse und eine

Wirkung des Kampfes sind der Indifferentismus und
die Abnahme von Glaube und Sitte.» 1872 heisst es

in Diessenhofen: «Die schlechte Presse, die keine
höhere Authorität als sich selber kennt, hat sich zur
Aufgabe gemacht, alles Göttliche zu verlästern. Sie

bethört das Volk und schaut auf den Beifall der

Masse.» 1874 beklagt Arbon «das Überhandnehmen
des Materialismus, gegen welchen ebenso gekämpft
werden sollte wie gegen den Indifferentismus».

Die Ablehnung des Liberalismus kommt auch

zum Ausdruck in der bischöflichen These von 1897:

163



«Es soll der Nachweis geführt werden, dass das We-

sen des religiösen, politischen und sozialen Liberalis-

mus nicht mit der katholischen Lehre vereinbart wer-
den kann.» Nur zwei Regiunkeln behandeln die

These: Gemäss Frauenfeld berücksichtigt der Libera-

lismus nur das Irdische, der liberale Staat erkläre sich

als absolut, «als höchster, unumschränkter Herr», in

sozialer Beziehung sei «jeder Mensch ein Werkzeug
in der Staatsmaschinerie». Der Arboner Referent

nimmt Stellung zum religiösen Liberalismus, sagt
aber auch, eine der «wahnsinnigsten Folgen» des Li-

beralismus sei unter anderem, «daß dem Einzelnen

verkündet werde die Religions- und Cultusfreiheit,
und damit werden alle Religionen, die Wahrheit und

die Lüge, als gleichberechtigt erklärt». Diese Aussage
ist insofern erstaunlich, als sich die Katholiken gerade
im Kulturkampf - bei der Absetzung von Bischof

Lachat und bei der Firmung von 1881 - auf die Glau-

bens- und Gewissensfreiheit berufen hatten. Der Re-

ferent, ein junger Hilfspriester, hat das nicht miter-
lebt. Von der anschliessenden Diskussion ist nur mit-

geteilt der Dank an den Verfasser für seinen Fleiss,

«die kräftige Überzeugung und die Wärme des Vor-

trags». Es könnte mitgespielt haben, dass die Anru-

fung der Glaubens- und Gewissensfreiheit im Kultur-

kämpf vergeblich war - ebenso vergeblich wie die

Proteste, Unterschriftensammlungen und Bittschrei-
ben.

Ganz anders tönt es 1902 in Diessenhofen zum
Thema «Die katholische Kirche und die moderne Ge-

Seilschaft». Der Referent beurteilt Errungenschaften
wie bürgerliche Freiheit, demokratische Einrichtun-

gen und Pressefreiheit trotz des möglichen Miss-

brauchs positiv. Zur Kultus- und Gewissensfreiheit

meint er, sie habe «sich der Gesellschaft als eine Not-

wendigkeit aufgedrängt, es handelt sich um eine Tat-

sache, nicht um ein Prinzip. Gott gegenüber gibt es

keine Gewissensfreiheit. Anders verhält es sich dem

Staat gegenüber. Nichts berechtigt den Staat, mir

vorzuschreiben, was ich zu glauben habe. Von den

Schattenseiten abgesehen, welche keineswegs zu
ihrem Wesen gehören, ist die moderne Gesellschaft

unstreitig die am wenigsten unvollkommene, sie steht

gewiss höher als das christliche römische Reich unter
Konstantin und Theodosius, höher als die feudale Ge-

Seilschaft des Mittelalters.» Der Vortrag wird «allsei-

tig bestens verdankt». Der Referent war der Schaff-
hauser Vikar Ignaz Weber. Die grundsätzlich positive

Einschätzung der Zeit durch den Referenten zeigt
wahrscheinlich auch den Mentalitätsunterschied auf
zwischen einem Geistlichen aus der Diaspora und je-
nen aus den «alten» Pfarreien desThurgaus.

4.11.3 Armut, Trunksucht

1849 führt Arbön die Armut zurück auf den über-

hand nehmenden Luxus, die Arbeitsscheu, eine falsch

verstandene Humanität, die Abschaffung der Todes-

strafe, «wodurch die Zahl der Verbrechen steigt und

infolgedessen die Zahl der Armen vermehrt wird»,
auf gewisse falsche Grundsätze der neueren Gesetz-

gebung, welche unschuldige und selbstverschuldete

Arme ohne Unterschied der Gemeinde aufbürde. In

der gleichen Regiunkel wird 1872 auch die Trunk-

sucht als eine der Ursachen der Armut bezeichnet, sie

wird angeprangert als «tief eingewurzeltes Laster, als

ein Übel für Leib und Seele, ein böses Schicksal für
Weib und Kind». Sie mache unfähig zur Arbeit, so-
dass das Hauswesen zugrunde gehen müsse. Ein Re-

ferent in Bischofszell will 1890, dass auch von der
Kanzel herab gewarnt werde vor der «Hässlichkeit

der Trunkensucht», mit einer «direkten Ermahnung
an die Wirthe, schwache Seelen an ihre Familienpf-
lichten zu erinnern und ihnen nicht mehr zu reichen,
als Anstand und Billigkeit erheischen». Ihm wird ent-

gegnet, zwar fehlten die Wirte viel und schwer, sie

würden die Gesetze nur oberflächlich beachten. Aber
«ein Mahnwort an den Wirth von Seiten des Seelsor-

gers läßt sich oft nur schwer in passender Weise an-

bringen und müßte man sehr oft riskieren, vom Re-

164



gen in die Traufe zu kommen.» Die gleiche Regiunkel
wendet sich 1894 gegen die «fixe Idee», geistige Ge-

tränke könnten ernähren: «Das beste Bier ist als Nah-

rungsmittel achtmal theurer als Brod»; sie meint aber

auch, «die Fabrikherren sollten den Zahltag nicht am

Samstagabend ansetzen».

4.11.4 Soziale Frage

Als 1882 Frauenfeld die Ursachen der Armut auf-

zählt, kommen der Wirtschaftsliberalismus und die

soziale Frage ins Blickfeld: Neben der «Gleichgültig-
keit in religiösen Dingen» und der Genusssucht wer-
den als Armutsursachen eruiert die Fabriken, die

«vollständige Gewerbefreiheit», der «Schwindel-

geist», die «Herzlosigkeit der Reichen, Capitalismus,
Bank- und Wucherwesen» und in der Folge «der Haß

der Armen gegen die Reichen, der verbündet auftritt
in Socialismus und Nihilismus». Dekan Kuhn will in

der Diskussion das Fabrikwesen nicht unbedingt als

Ursache der Armut sehen, «für manche Gegend sei

dieselbe eine Wohlthat, es komme darauf an, was für
eine Ordnung und Geist darin herrsche». Das gleiche
Gremium spricht 1898 über die Sozialdemokratie: Sie

beruhe auf materialistischer Grundlage, Karl Marx sei

jeder Religion feind, was aus praktischen Gründen oft
verschwiegen werde. Auch Lobenswertes ist er-
wähnt: der Einsatz der Sozialdemokraten für die ge-
setzliche Ruhezeit, den Arbeitslohn. 1917 meint De-

kan Fink in Arbon, man habe Grund genug, das Ende

des Krieges zu erhoffen, denn dieser ebne der Sozial-

demokratie den Weg, verrohe die Gemüter und

stumpfe die christlichen Ideale ab.

In der Frauenfelder Regiunkel nennt 1904 ein Re-

ferent als Gründe der «sozialen Frage» die «durch die

Erfindung der Maschine veränderte Produktions-

weise, die Gewerbefreiheit, wonach der Größere den

Kleineren und der Größte den Größeren auffrisst, so

entstanden zwei einander entgegenstehende Gesell-

schaftsklassen: die Kapitalisten und die Proletarier,

zwischen welchen der Klassenkampf besteht. Die Ar-
beit wird zu einer Ware herabgewürdigt, welche sich

nach Angebot und Nachfrage richtet». In Arbon geht
es 1906 um die soziale Frage unter dem Gesichts-

punkt der Aufgaben des Seelsorgers. Erwähnt wer-
den die Organisationen der Arbeiter zur wirtschaftli-
chen Flebung, die Gesetzgebung zum Arbeiter-
schütz; als Aufgaben des Klerus werden genannt: die

«sociale Bildung» der Arbeiter, ihre Belehrung über
die gesetzlichen Rechte und die Zurückweisung der
falschen Theorien besonders des Sozialismus. Emp-
fohlen werden, wie in andern Regiunkeln auch, die

Arbeiter- und Arbeiterinnenvereine. In der gleichen
Regiunkel spricht 1911 ein Referent in wohlwollen-
der Weise über die Fleilsarmee und ihr karitatives Wir-
ken, aber ein Mangel sei, dass sie «für das gewaltige
Ringen der ganzen Arbeiterklasse im wirtschaftlichen

Interessenkampf wenig Verständnis zeigt». In diesen

Referaten kommen Begriffe vor, die nicht im katholi-
sehen Milieu beheimatet sind: Arbeiterklasse, Klas-

senkampf, Proletarier.

Dass man auch von einem Thema her, von dem

man es kaum erwartet, auf die Arbeiter zu sprechen
kommt, zeigt 1912 Diessenhofen. Eine Schrift des

schweizerischen «Vereins für freies Christentum» ist

der Anlass zu einem Vortrag über den liberalen Pro-

testantismus. Dieser vertrete das «System des ge-
walttätigen subjektiven religiösen Synkretismus», ein

solches «Christentum ohne Christus» sei aber nicht
imstande, «die vollständige Negation aufzuheben»
und «das Versinken der Arbeitermassen in radikalen
Materialismus zu verhindern».

584 Der Referent, F. H. Achermann, Vikar in Schaffhausen, ist der
Verfasser zahlreicher, früher viel gelesener prähistorischer
und anderer Romane wie «Der Jäger vom Thursee» und
«Nie kehrst du wieder goldene Zeit».

165



4.12 Stellung zum Protestantismus

Im Allgemeinen fühlten sich die Katholiken und mit
ihnen der Klerus als eine Minderheit, die Anfeindun-

gen ausgesetzt ist. Der Staat wurde als ein «protes-
tantischer» wahrgenommen, so etwa bei den Klos-

teraufhebungen oder im Kulturkampf.
Nur in zwei Regiunkeln kommt 1861 das

grundsätzliche Verhältnis der Konfessionen zur Spra-
che. In Arbon hält Kammerer Zweifel ein Referat zum
Thema «Behandlung der konfessionellen Unterschei-

dungslehren in Predigt und Unterricht». Es sei not-
wendig, die prinzipiellen Unterschiede aufzuzeigen,
um die Wahrheit deutlich zu machen. «Der Unglaube
erhebt sich mehr als sonst, seine Angriffe gelten na-
mentlich der katholischen Kirche. Neben dem Un-

glauben regt sich der Protestantismus, unterstützt
vom Radikalismus. Seine Befeindung gegen die Kir-

che ist nicht ohne gefährliche Rückwirkung auf die

Katholiken.» In der Katechese aber «soll man sich hü-

ten vor der Verletzung der Liebe etwa durch gehäs-

sige Anspielungen; man behandle das negative Mo-
ment in Rücksicht auf wirkliches Bedürfnis, die Diffe-

renzpunkte mehr von der gemüthlichen praktischen
Seite.» In der Predigt sei «Vorsicht und Klugheit be-

sonders nothwendig, daher allseitige Vorbereitung;
die Widerlegung der gewöhnlichen Vorwürfe ge-
schehe in würdigem versöhnlichem Geist.»

In Müllheim gibt Pfarrvikar P. Brumbacher seinem

Referat den Titel «Benehmen und Verfahren eines

vom Protestantismus umgebenen katholischen Geist-

liehen». Er geht aus von der Notwendigkeit der Dar-

legung der Lehrunterschiede in der Katechese, be-

sonders bei der reiferen Jugend. Dabei aber gelte es,

«die Gerechtigkeit und Liebe für die getrennten Brü-

der und Schwestern des Protestantismus zu pflan-
zen» sowie den Unterschied zu lehren «zwischen Irr-

thum und irrender Person». In der Predigt soll die ka-

tholische Lehre in positiver Weise dargelegt werden,
«das Wort Protestant, reformiert, sollte von der Kan-

zel gar nie ertönen und ebenso wenig die Namen von
Luther, Calvin und Zwingli. Solche Ausdrücke und Be-

nennungen haben immer einen gehässigen Ton und

verletzten. Umso mehr und öfters sollten jene
Lehrsätze unserer Kirche auf der Kanzel zur Behand-

lung kommen, welche die Gegner der Kirche über
Bord geworfen haben.»

Gelegentlich finden sich indirekt noch Bemerkun-

gen zum Verhältnis katholisch-evangelisch: In den

paritätischen Gemeinden würde die katholische Ju-

gend unter Spott und Geringschätzung leiden (Arbon
1854). In einem Vortrag über die «alleinseligma-
chende Kirche» wird gesagt, die äussere Verbindung
mit der Kirche genüge nicht, wer mit Schuld nicht zur
Kirche gehöre, könne das Heil nicht erlangen, «über

die schuldlos Irrenden steht das Urtheil bei Gott» (Ar-
bon 1862). «Schön wäre eine Vereinigung, aber die

Protestanten sind sich selber nicht einig» (Arbon

1876). «Der Protestant ist in der Praxis oft besser als

in der Theorie, beim Katholiken umgekehrt» (Dies-

senhofen 1884). Beide Kapitel weisen 1901 hin auf

«gehässige Artikel im evangelischen Kirchenboten»
und auf die «agressive Haltung der protestantischen
Geistlichkeit gegen die katholische Kirche». Zur Ab-
wehr von Verfolgung und Verleumdung beschliesst

das Kapitel Frauenfeld-Steckborn ein Komitee zu be-

stellen; das Kapitel Arbon unterstützt das Vorhaben.
In eine andere Richtung geht es, wenn Konferenz-

direktor Johann Baptist Schmid 1841 in Diessenhofen

mitteilt, der evangelische Kirchenrat habe beschlos-

sen, Sterbenden das Abendmahl zu reichen, woraus
anzunehmen sei, dass sich der evangelische Kirchen-

rat dem Katholizismus schon etwas nähere.

4.13 Atmosphärisches

Bis zu den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts

wird oft gefordert, es sei das Gemüt anzusprechen,
zu erbauen, religiöse Empfindungen hervorzurufen.

166



ob in der Predigt oder im Religionsunterricht. Eine an-
dere oft gestellte Forderung ist, dass etwas zweck-

mäss/g sein soll, oder auch passend, angemessen; das

gelte von Andachten bis zu Zeremonien. Es wird im

Abschnitt VI 5 zum Ausdruck kommen.
Ab der Mitte des 19. Jahrhunderts zeigt sich im-

mer mehr eine Anhänglichkeit an Papst Pius IX.

(1846-1878). Das könnte begonnen haben mit der

Flucht des Papstes aus Rom im Jahr 1848; 1850

durfte er wieder zurückkehren. Mit etwas Verspätung
wird 1852 in Sirnach die Heimkehr des Papstes in

die «Hauptstadt der Christenheit» erwähnt. Ende

der 1850er-Jahre entstehen Pius-Vereine. Auf die Ver-

bundenheit mit dem Papst weist hin die «Huldi-

gungs- und Theilnahmeadresse der Katholiken des

schweizerischen Kantons Thurgau, Diözese Basel, an

seine Heiligkeit Papst Pius IX.» von 1860 mit insge-

samt 4093 Unterschriften, 1188 aus dem Dekanat

Arbon und 2905 aus dem Dekanat Frauenfeld-Steck-

born.^ Zum 50-jährigen Bischofsjubiläum des Paps-

tes 1877 schenkt ihm das Kapitel Frauenfeld-Steck-

born einen silbernen Kelch im Wert von 150 Franken

mit einer Widmung im Fuss, begleitet von einem la-

teinischen Cantamen, verfasst von Dekan Kuhn:

Cantamen Apri/ 7877 zum go/denen ß/schofs/ub/'/äum von Papst P/'us /X.

Dem neunten Pius, dem Pontifex Maximus

der Klerus des Kapitels Frauenfeld-Steckborn,
Schweiz

Hoher Bekenner des Herrn,
welchen die Völker Vater und Wohltäter
des menschlichen Geschlechtes nennen:
Nimm gnädig an unsern Gesang.

Sei eingedenk des alten Schweizervolkes,

dessen Schar der Heiligen strahlt
und vereint mit vielen Engeln
das göttliche Wesen anbetet.

Eingedenk des geliebten Vaters

ist auch das ganze Volk,
das dem goldenen Pfade Christi folgt
und mit Liedern das Lob darbringt.

Vieles erträgst du, wir leiden mit dir.

Aus dem Los des Vaters geht hervor

Hoffnung, Tugend und Kraft zum Leiden,

soviel wie den Gerechten genügt.

Es rast die Wut der Feinde, schäumende

Wogen schlagen an den Fels des Petrus.

Es ist vergebliches Tun,

die Wut der teuflischen Aufruhr vergeht.

Mögen die Wellen toben, unerschüttert
steht der heilige Pontifex, dem der Herr des Himmels

übertragen hat, zu wachen

am schönen Tor der Stadt und der Welt.

Froh senden wir dir zum wunderbaren Fest

unsere Wünsche, die hervorgehn
aus aufrichtiger Gesinnung. Wir bitten,
sie mögen dem besten Vater gefallen.

Einstimmig ruft das Volk auf der ganzen Erde

zum Himmel empor:
«Sei glücklich, Vater, bis du erlangst
die göttlichen Freuden ewigen Lebens.»

585 StATG Bd 3'20'2, 13 und StATG Bd 3'50'1, 6.

167



Auch für den Thurgauer Klerus dürfte gegolten
haben: «Im Widerstand gegen die staatliche Regle-

mentierung suchten Pfarrklerus und Laien Rückhalt

beim Papst. Daraus wuchs in zunehmenden Maß das

Interesse an einer Stärkung der päpstlichen Autorität,
die päpstliche Unfehlbarkeit wurde zum Fanal einer
kirchlichen Freiheitsbewegung.»®®®

So hatte auch der Alt- oder Christkatholizismus

im Thurgau keine Chance; es gebe unter den Geistli-
chen keinen einzigen Apostaten, führte Dekan Kuhn
1874 im Kapitel Frauenfeld-Steckborn aus. Es scheint,
dass der Pfarrer von Mammern diesbezüglich zö-

gerte, wenn man die Aufforderung des Kapitelsvor-
Stands 1876, sich unzweideutig an Kirche und Geist-

lichkeitanzuschliessen, dahingehend versteht. Im Ka-

pitel Arbon kam 1874 der «sog. große Volkstag» in

Solothurn zur Sprache, eine altkatholische Veranstal-

tung, die zeige, «von welchem Geist diese Freiheits-

Schwärmer beseelt sind». Zitiert wurde die Aussage:
«Der römische Katholizismus ist ein Gift in den Hän-

den der Pfaffen, um die Freiheit der vernünftigen
Menschenseele zu ertödten.» Dekan Ruckstuhl fügte
hinzu: «Die Tätigkeit der Kirche ist vielfach gehemmt,
da die proklamierte Glaubens- und Gewissensfreiheit

angethan ist, der Willkür und Frechheit freien Lauf zu

geben, wozu eine antichristliche Presse durch Ver-

höhnung des Katholizismus mit Rührigkeit auffor-
dert.» Auch von Laienseite her gab es keine Bestre-

bungen, altkatholische Gemeinden zu gründen. Zwar

waren auch im Thurgau liberale Katholiken; der spä-
tere Bundesrat Fridolin Anderwert gehörte «zu den

führenden Promotoren der christkatholischen Kir-

che», doch ist von Anstrengungen Anderwerts, im

Thurgau eine romfreie Kirche zu gründen, nichts be-
kannt.®®' Das ist insofern erstaunlich, als er der (ein-

zige) Vertreter des Thurgaus an der Diözesankonfe-

renz war, die Bischof Lachat absetzte. An ihn ist auch
ein Zirkular gerichtet, welches am 25. März 1873 das

«Central-Comite des schweizerischen Vereines frei-
sinniger Katholiken an das Tit. Leitende Comitb des

Kantons Thurgau» sandte.®®® Bischof Lachat schrieb

am 20. März 1877 als Antwort auf die Zusicherung
der Loyalität der freien Priesterkonferenz: «Es wird in

der That stets als ein schönes Zeugniß dereinst in der

Geschichte des thurgauischen Clerus gelten, dass er
kein abtrünniges Glied zu bedauern hat, noch eine

abfallende Gemeinde beklagen muß.»®®®

Durch die Eingriffe des Staates in kirchliche An-

gelegenheiten während Jahrzehnten, besonders aber
im Kulturkampf, hatte sich der Zusammenhalt des

Klerus gefestigt. Damit und mit der Hinwendung zum

Papst dürfte eine weitere Entwicklung im Zusammen-

hang stehen: Besonders in liturgischen Handlungen
und Riten war lange Zeit eine grosse Mannigfaltigkeit
zu verzeichnen. Ging es zuerst um die Sprache, so

wurde später mehr und mehr eine Vereinheitlichung
im Sinne des Römischen Rituales verlangt, wenn auch

gegen manchen Widerstand, wie die Ausführungen
im folgenden Abschnitt VI 5 zeigen werden. Die Syno-

dalstatuten, die Bischof Haas erlassen hat, sind

Zeugnis für diese Vereinheitlichung im Sinne einer

stärkeren Ausrichtung nach Rom.

Einen Einblick in die Haltung und Stimmung des

Klerus gibt das Gedicht, das 1894 als Abschluss in das

Protokoll der thurgauischen Freikonferenzen ge-
schrieben wurde und das auch die Freude zeigt, den

Kulturkampf unbeschadet überstanden zu haben:

586 Pottmeyer, S. 347.

587 Angehrn, S. 182-183
588 StATG 4'991'8.
589 StATG Bb 0, 0/17.

168



Zum Ge/e/f /n d/e Zukunft

Einst trug ein böser Drache
Im Mantel der «Kultur»'
Dem Papst zu Trotz und Rache

Den IrrthurrP auf die Flur.

Da fing es an zu stürmen
Auf Gottes Kirche los;

Der Fels mit seinen Türmen
Stand aller Wehrmacht blos.

Es sollte rings zersplittern
Des Glaubens Flochaltar

Und vor der Erde zittern
Des Gottes «Unfehlbar»'.

Man riss den guten Hirten,
Den Bischof" von dem Thron.

Des Hasses Pfeile schwirrten,
Es blank Verräter Lohn.

Manch Schwächling in der Runde

Brach schmäh den heil'gen Eid,

Und manche tiefe Wunde
Grub des Verräters Neid.

Da schart' sich voll Vertrauen
Mit unverletztem Lenz'
Der Klerus der Thurgauer
Zur freien Conferenz.

Da stand er fest im Sturm;
Da hielt er treu die Wacht,
Und Thurgau glich dem Turm

In wilder Wetternacht.

Drum blieb dem Wappenleue®

Zur Kraft und zu dem Mut
Der Ruhm der Glaubenstreue,
Der Seele Glück und Gut.

Es zogen dann die Jahre

Am Firmament vorbei.
Nun stehen am Altare
Die Priester alle treu.

Nun stehen mit den Herden

Die Hirten eng vereint,
Daß trotz den Heilsgefährden
Der Eintracht Sonne scheint.

So ging darauf zu schlafen

Im stillen Glaubenslenz

Nach vielem Müh und Schaffen
Die müde Conferenz.

Sechs Männer waren Zeugen,
Wie sie da sanft entschlief.
Und mit bedächt'gem Neigen
Dem süssen Schlummer rief.

Nun schläft sie, bis ein Toben

Sich ringsum wieder hebt,
Und bis der Geist von oben
Uns her zur Führung schwebt.

Dann sieht der alte Drache
Uns wieder kampfbereit,
Und Gott sieht auf der Wache
Uns treue wie vor Zeit.

Anmerkungen des Gedichtverfassers, Johann Evangelist Hagen

(1925-1955 Domherr):
' Kulturkampf
* Irrthum Staats- und Alt-Katholiken
' Päpstliche Unfehlbarkeitserklärung
" Gewalttätige Absetzung des Bischofs Eugenius Lachat
' Da sämtliche thurg. Geistliche katholisch blieben
®

Löwe im thurg. Wappenschild

169



5 Kirchliches Leben, Seelsorge

5.1 Katholikenzahl und Pfarreien

1813 lebten im Kanton Thurgau 17 214 Katholiken

(22,2% der Gesamtbevölkerung) bei der Volks-

Zählung 1831 waren es kaum mehr, nämlich 17498
(21,5%). Im Visitationsbericht von 1841 schrieb De-

kan Meile, die Katholiken seien allerorts zerstreut,
«ein kleines, abgeschlossenes und ziemlich armes
Häufchen, beinahe die Hälfte im Bezirk Tobel, übrige
Hälfte in den sieben übrigen Bezirken, sehr abhängig
und meist außer aller Verbindung unter sich». Erst in

den 1870er-Jahren nahmen die Katholiken zahlen-

mässig und prozentual zu: Waren es 1880 noch

27 123 (27,2 %), so stieg die Zahl bis 1910 auf 48 501

(36 %). Der Zuwachs war sehr ungleich verteilt; weit
über dem Durchschnitt hatte die Katholikenzahl

gemäss Volkszählungen zugenommen in den Ge-

meinden Amriswil, Arbon, Emmishofen, Frauenfeld,

Kreuzlingen, Romanshorn und Weinfelden (zum Teil

durch Zuzug ausländischer Arbeitskräfte"').
Neue Pfarreien entstanden: Emmishofen wurde

zwar 1818 von Konstanz, St. Stefan, getrennt, aber

erst 1831 zur Pfarrei erhoben. Die bereits beste-

hende, zu Uesslingen gehörende Filiale Warth kam

1833 zu Pfarreirechten, ebenso 1854 die Kapelle
Schönholzerswilen, die von Wuppenau getrennt
wurde. Gleiches gilt 1872 für die Arboner Kaplanei
Steinebrunn. Nach St. Pelagiberg kam schon 1852,
nach der Aufhebung des Chorherrenstiftes Bischofs-

zell, ein Kaplan, 1908 ein Pfarrer. Zwei Pfarreien, die

ohne Vorläufer waren, wurden 1911 gegründet:
Horn, das vorher zu Arbon gehörte, und Amriswil,
ehemals Pfarrei Sommeri; in den damaligen Ortsge-
meinden Amriswil und Mühlebach wohnten 1831

noch keine Katholiken! Einen Kaplan bekamen 1898
Romanshorn und 1906 Kreuzlingen. In Arbon waren
seit 1908 statt des Kaplans zwei Vikare. Weitere Vi-
kare wurden eingesetzt 1903 in Bichelsee, 1912 in

Sirnach (zusätzlich zur Kaplanei), 1916 in Amriswil,
ebenfalls 1916 in Emmishofen (nach 1921 nahmen

Redemptoristen aus Bernrain die Stelle ein). Hingegen
wurden in den beiden ersten Jahrzehnten des 20.

Jahrhunderts einige alte Kaplaneien nicht mehr be-

setzt.""
Paritätische Verhältnisse wurden aufgelöst an fol-

genden Orten: Beide Konfessionen bauten neu 1810 in

Altnau, 1909 in Mammern (nach dem Brand der Kir-

che). Weil die alten Kirchen zu klein geworden waren,
erstellten beide Konfessionen 1911 in Romanshorn

und 1922 in Weinfelden neue (noch bei der Volks-

Zählung von 1831 lebten in Weinfelden neben 2000
Reformierten nur 60 Katholiken). 1910 bauten die

Katholiken in Dussnang eine neue Kirche. 1919/20
beschloss Arbon das paritätische Verhältnis aufzulö-

sen, 1922/1924 wurde die evangelische Kirche ge-
baut. In einigen paritätischen Kirchen fand man of-
fenbar, dass zwei Taufsteine zu viel seien, weshalb

man zweigeteilte, «paritätische», errichtete.""

590 Hungerbühler III, S. 249.

591 Zwei Extrem-Beispiele: 1904-1913 wurden in der Pfarrei

Kreuzlingen, bei Konstanz gelegen, 967 Kinder getauft; da-

von waren von den Vätern 48% Deutsche, 31 % Italiener,
17% Schweizer, 4% Österreicher. Im gleichen Zeitraum
wurden in der Pfarrei Arbon, in der damals grössten Indu-

striestadt im Thurgau, 1810 Kinder getauft; davon waren
von den Vätern 40 % Italiener, 31 % Schweizer, 22 % Deut-

sehe, 7 % Österreicher. Schon im vorhergehenden Jahr-

zehnt waren die Schweizer nicht an erster Stelle.

592 Nach QTG 4 und Personalverzeichnissen; alte vakante Ka-

planeien: Diessenhofen, Homburg, Lommis, Mannenbach,
Sommeri.

593 QTG 4, S. 96, 120, 103, 139, 128 und 97.

594 1850 gab Bischof Salzmann Sirnach dazu die Erlaubnis un-
ter der Bedingung, dass der katholische Teil abgeschlossen
werden kann (StATG Bb 0, 0/15). Ein solcher Taufstein stand

auch in Arbon, in Sommeri befindet sich heute noch ein

gleicher neugotischer Taufstein.

170



5.2 Die Reformen Wessensbergs

Der Beginn des 19. Jahrhunderts war in der Diözese

Konstanz geprägt vom Willen Generalvikar Wessen-

bergs, das religiöse und sittliche Leben zu erneuern.
Die einzelnen Reformmassnahmen wurden an der

betreffenden Stelle bereits erwähnt. Für seine Reform-

absichten fand er allerdings im Thurgau kein be-

sonders offenes Ohr, Klerus und Volk waren gegenü-
ber seinen Bestrebungen kritisch eingestellt: 1809

beauftragte der Kirchenrat Dekan Hofer, «bei der Cu-

rie auf Verlangsamung der Reform zu dringen, weil
diese das am Althergebrachten festhaltende Land-

volk erregten» Vom ersten Dekan des Kapitels Ar-

bon schrieb Kuhn: «Nur ungern gab er dem Wunsch

der Kapitularen [das Dekanenamt zu übernehmen]
nach, weil er keine Würde suchte und sich nicht als

Werkzeug der Wessenbergischen Kurie brauchen las-

sen wollte.»

5.3 Die Feier der heiligen Messe

5.3.1 Wessenbergs Bemühungen

Wessenberg wünschte die innere Teilnahme des

Volkes an den liturgischen Handlungen, um dadurch
das religiöse und sittliche Leben zu vertiefen. Er ver-

langte, dass jeden Sonntag gepredigt werde, aber

nicht am Beginn der Messe, sondern nach dem Evan-

gelium; auch in der Frühmesse sollten eine Homilie

gehalten und während der Messe an Stelle des Ro-

senkranzes deutsche Lieder gesungen und passende

Gebete vorgetragen werden. 1812 veröffentlichte er
ein «Christkatholisches Gesang- und Andachtsbuch

zum Gebrauche bei der öffentlichen Gottesvereh-

rung in dem Bisthum Constanz», das noch 1865 in

der 31. Auflage erschien - es hat im Thurgau aber

wenig Eingang gefunden. 1808 forderte Wessenberg
den Kirchenrat auf, seine Bestrebungen zur Ein-

führung des deutschen Kirchengesanges zu unter-

stützen, und zwar vor allem und zuerst in Frauenfeld,

meinend, der Hauptort sei beispielgebend für den

ganzen Kanton. Es blieb aber alles beim Alten.

5.3.2 Aus der Visitation von 1805/1810

Die Antworten sind nur teilweise vorhanden. In den

meisten Pfarreien ist der Beginn des Gottesdienstes
im Sommer um acht und im Winter um neun Uhr,

teilweise auch früher. Die gestellten Fragen gehen
nicht konkret auf den Gottesdienst ein, ausser bei der

Frage, ob Oblationen, Opfergänge, noch üblich
seien. Das waren sie in früheren Zeiten, denn einige
Pfarrer schreiben: «sind noch üblich». Aber bereits

herrscht eine grosse Verschiedenheit. Ursprünglich
waren wahrscheinlich zwei Gänge, denn noch heisst

es bei einigen Pfarreien: «nach der Opferung die

Weibsbilder, nach der Wandlung die Mannsbilder».
In den meisten Pfarreien aber ist nur noch ein Gang,

etwa an Feiertagen, Beerdigungen, Monatssonnta-

gen.

5.3.3 Die Visitationsberichte der Pfarrer

von 1831/32

Diese Berichte geben einen vollständigeren Einblick in

die damalige Situation. An den gewöhnlichen Sonn-

tagen wird meist während der Messe der Rosenkranz

gebetet, an Festtagen und teils an den Monatssonn-

tagen ein «deutsches Amt» gesungen: Die priesterli-

595 Hungerbühlerl, S. 175.

596 Kuhn I/2, S. 136.

597 BvK 1, S. 150.

598 Hungerbühler I, S. 172.

599 Die Konstanzer Synodalstatuten von 1610 schreiben Obla-
tionen «aus alter Gewohnheit» vor an Weihnachten,

Ostern, Pfingsten, Maria Himmelfahrt: an den gewöhnli-
chen Sonntagen können sie aufgenommen werden, je nach

der Gewohnheit des Ortes.

171



chen Gesänge sind lateinisch, das Ordinarium° hin-

gegen ist deutsch. Dieses deutsche Amt war schon im

18. Jahrhundert in Übung.' Choralämter erwähnen

nur wenige Pfarreien. In Arbon ist an jedem Sonntag
«ein musiziertes Amt, das Volk betet in der Stille»,

dafür hält Pfarrer König (wahrscheinlich als einziger
im Kanton) die Predigt nach dem Evangelium; bereits

bei der Visitation von 1805 erwähnt er dies, damals

noch als Kaplan. Der Volksgesang scheint eher selten

zu sein. Gepflegt wurde er früher in den Pfarreien des

st. gallischen Offizialates, so dass sich «die Freude am

Kirchenlied im katholischen St. Galler Volk bis heute
auffallend erhalten» hat, schreibt Duft 1944.®" Diese

Tradition ging in den ehemals st. gallischen Pfarreien

im Thurgau nicht gänzlich verloren, denn von den

acht «st. gallischen» Pfarreien erwähnen immerhin
vier den Volksgesang: In Romanshorn wird «das

deutsche Amt vom Volk gesungen», Wuppenau hat

«schöne deutsche Lieder während des Amtes», Wel-

fensberg «passende Lieder» und Rickenbach einen

«besonderen Volksgesang». Von den anderen Pfar-

reien führen den Volksgesang an: Berg, Fischingen,

Güttingen; Dussnang feiert ein «figürliches Plochamt

unter deutschem Volksgesang», in Eschenz «singt
das ganze Volk mit», Wertbühl benützt das Konstan-

zer Gesangsbuch.

5.3.4 Kirchenmusikalische Situation

um die Jahrhundertmitte

Zwei Referate sowie die anschliessenden Diskussio-

nen zeigen die Situation auf. Pfarrer Johann Baptist
Schmid von Diessenhofen bezeichnet 1847 in seiner

Regiunkel den Choral «als den für den katholischen
Gottesdienst geeignetsten Kirchengesang» und hebt

seine «Thauglichkeit zur Erweckung und Stärkung re-

ligiöser Gefühle und Empfindungen» hervor. Zugleich
möchte der Referent «die Harmonie des mehrstimmi-

gen Gesanges, die man gar oft aus zu weit getriebe-
nem Eifer für das Festhalten am Alten nicht selten un-

billig beurtheilt, nicht aus unseren Kirchen verdrängt
sehen». Zwei Jahre später spricht er in positiverWeise
über den Volksgesang im Gottesdienst. In der Diskus-

sion wird der Wertschätzung des Chorals zuge-
stimmt, aber betont, dass die Sänger den Inhalt ver-
stehen sollten; daher wird gefragt, ob der Choralmelo-

die nicht ein deutscher Text unterlegt werden könnte.
Die «moderne» Musik kommt nicht gut weg: Alles sei

berechnet «auf Lärm, sinnliches Vergnügen, Kurzweil
und sogenannten Kunstgenuß». Daher sei zu wün-
sehen, «daß durch den Choral oder einfachen deut-

sehen Volksgesang das weichliche Gewimmer geist-
loser Opernmessen aus unseren Kirchen möglichst

verdrängt werde». Einige Mitglieder wünschen bes-

sere Dichter und bessere Melodien für den Volksge-

sang und bedauern, dass das Kirchenlied nicht die

verdiente Pflege und Auswahl finde.
1853 wägt der Arboner Kaplan Meinrad Stein-

auer in seiner Regiunkel die verschiedenen kirchen-
musikalischen Formen gegeneinander ab. Die Instru-

mentalmusik, also das musizierte Amt, lehnt er ab,

ebenso die Orchestermessen, «bey aller Achtung vor
den herrlichen Schöpfungen berühmter Meister»,
denn meistens fehle dafür dem Volk das Verständnis,

und für Landchöre seien sie schwierig. Dem Choral-

gesang zollt er einiges Lob, macht aber zugleich auf

die Schwierigkeiten aufmerksam: Dieser sei selbst für
den geübten Sänger nichts Leichtes, nur wenige
Geistliche und Lehrer dürften dafür Geschick und Ta-

lent besitzen. Auch den mehrstimmigen Gesang

könne er nicht ohne weiteres empfehlen, er könne
durch den Abgang einer einzigen Person ins Stocken

geraten. So findet er im Volksgesang das geeignetste
Mittel «zum Ausdruck der religiösen Empfindungen
nicht blos Einzelner», denn es komme auch das zum
Gottesdienst gehörende Gemeinschaftliche zum

600 Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus, Benedictus, Agnus Dei.

601 Jungmann, Josef Andreas: Missarum solemnia I, Wien 1949,
S. 198-199.

602 Duft, S. 216.

172



Ausdruck. Er verlangt «eine angemessene Beleh-

rung», wenn dem Volksgesang «als einer missliebi-

gen Neuerung Hindernisse gesetzt werden». Die Re-

giunkel findet, dass der Referent «ein noch ganz un-
bearbeitetes Feld eröffnet». Eine Mehrheit gibt dem

Volksgesang den Vorzug, eine Minderheit schätzt

den Choral höher ein mit dem Hinweis auf Frank-

reich, wo er allgemein eingeführt sei. Um den Volks-

gesang solle sich auch das Ordinariat kümmern und

«zweckmäßige Anordnungen» treffen, ist die Mei-

nung. Verlangt werden aber auch «so wenig Lieder

als möglich und zwar solche mit einer gemüthlichen,
volksthümlichen Melodie». Andere meinen, die Lie-

der sollten nicht eine zu ausgedehnte Stellung ein-

nehmen. Der Ansicht, beim Gesang herrsche mehr

Andacht als beim mündlichen Gebet, wird wider-

sprachen.

5.3.5 Volksgesang

Der Volksgesang im Gottesdienst stösst noch lange

auf Hindernisse, vor allem fehlt ein gemeinsames Ge-

sang- und Gebetbuch. 1847 schlägt die Oktoberkon-
ferenz der Regiunkeldirektoren vor, deutsche Kir-

chenlieder zusammenzustellen. Diessenhofen

schliesst sich 1856 der Frauenfelder Regiunkel an, die

verlangt, dass «im hiesigen Kanton für alle Kirchen

ein zweckmäßiges Gesang- und Andachtsbuch ein-

geführt wird»; «in wie weit das möglich sei, stehe da-

hin», ist die etwas resignierte Schlussfolgerung. Im

gleichen Jahr ist Müllheim ungehalten, weil immer
noch nichts geschehe. 1861 begrüsst Diessenhofen

mit Beifall die Bemühungen des Kirchenrates zur Ein-

führung eines thurgauischen Gesangbuches; gemäss
dem Kapitel Arbon ist es das «Gebet- und Gesang-
buch» von P. Anselm Schubiger. 1864 fragt Sir-

nach, was die Geistlichkeit tun könne, damit der all-

gemeine Volksgesang Wirklichkeit werde und nicht

immer nur Theorie bleibe, und beschliesst, bestimmte
Lieder auszuwählen, die in allen Pfarreien, besonders

mit der Jugend, eingeübt werden sollen. Für die Mess-

feier sind es nur wenige Lieder: für die Wandlung
«Heilig, heilig, heilig», «Meinen Jesus laß ich nicht»,

vor der Predigt «Komm, o HL Geist», beim Segen

«Tantum ergo», «Wir beten an». Hinzu kommen Ma-

rienlieder: «Maria voll der Gnade», «Sei Mutter der

Barmherzigkeit», «Gegrüßet seist du Königin», «O

Mutter mit dem Himmelskinde». In der zweiten Kon-

ferenz desselben Jahres kommen die Hindernisse zur
Sprache: die paritätische Schule, der Widerstand ein-
zelner Lehrer und der Sänger im Kirchenchor, die sich

zurückgesetzt fühlten. 1878 beklagt Arbon, dass ein

«entsprechendes von den Bischöfen genehmigtes
Gesangbuch» fehle. 1891 erklärt Bischof Haas das

«Psälterlein» von Josef Mohr zum offiziellen Gesang-
buch der Diözese. 1905 empfiehlt Frauenfeld, zur

Pflege des Volksliedes nach dem Amt noch ein deut-
sches Lied zu singen. 1909 gibt Bischof Stammler das

«Gesang- und Gebetbuch für das Bisthum Basel»

heraus und im gleichen Jahr die These zur Behand-

lung in den Regiunkeln: «Welchen Nutzen hat der

Volksgesang und wie kann er gefördert werden?»
Für Diessenhofen trägt der Volksgesang bei zur Bele-

bung der «Nebenandachten», zur regen Teilnahme

am Gottesdienst, zur Vertiefung des religiösen

Gemütes und zur Verdrängung schlechter und min-

derwertiger Lieder. Auch Sirnach sieht im Volksge-

sang eine Belebung der Andachten und eine Ver-

schönerung des Gottesdienstes, zudem die Bildung
des religiösen Gemütes. Die Regiunkel schlägt als

Mittel vor das Einüben der Lieder mit dem Kirchen-

chor, mit der Jugend und, wo es geht, mit der Ge-

meinde. Missstände, denen man entgegentreten
müsse, seien das Herausschreien der Lieder, das Se-

603 Benediktiner in Einsiedeln (1815-1888): LThK? 9, Sp. 498.

604 BvB, S. 209; Josef Mohr SJ (1834-1892). «Seine Gesang-
bücher, im ganzen deutschen Sprachraum verbreitet, hatten

sehr hohe Auflagen»: LThK^ 7, Sp. 522; einflussreicher Ver-

treter des Cäcilianismus: LThK^ 7, Sp. 375.

605 BvB, S. 237-238.

173



kundieren der zweiten Stimme und das «Schlappen».
Aus den Frauenfelder Verhandlungen geht hervor,

wie wenig verankert der Volksgesang noch ist: Das

Volk soll ermahnt werden, das Gesangbuch zu kau-

fen, «den Organisten, die durch die Einführung des

kirchlichen Volksgesanges vermehrte Arbeit haben,
sei der Gehalt zu erhöhen»; das Volk habe das Be-

dürfnis, in der Kirche zu singen. Im Amt soll man Lie-

der singen, wo es erlaubt ist: vor der Predigt und am
Schluss, ferner in der stillen Messe. Es wird vorge-
schlagen, an einem Sonntag im Monat eine stille

Messe zu feiern und dazu Lieder zu singen. Arbon
spricht nur im Allgemeinen von der Kirchenmusik,
Bischofszell behandelt die These nicht.

5.3.6 Cäcilianismus

Zugleich kommt in den 1870er-Jahren eine neue kir-

chenmusikalische Richtung zur Geltung: der Cäcilia-

nismus, der den vierstimmigen Gesang a cappella nach

dem Vorbild Palästrinas als wahre Kirchenmusik be-

greift und daher Orchester- und deutsche Messen ab-

lehnt. Franz Xaver Witt war der Flauptförderer dieser

Richtung; 1867 gründete er den «Allgemeinen deut-
sehen Cäcilien-Verband»."® 1872 tritt der Diessenho-

fer Pfarrer Adolf Frölich in einem Referat vor der Frei-

konferenz vehement für die Reform der Kirchenmu-
sik im Sinne des Cäcilianismus ein. Er berichtet, der
Kirchenrat habe bereits eine Kommission mit fünf
Mitgliedern eingesetzt, die einen kantonalen Cäcili-

enverband gründen solle, es gelte nun, die Chordiri-

genten zu schulen. Frölich wendet sich nicht nur ge-

gen die deutschen Ämter - die Kirche wolle das La-

tein -, auch dem Volksgesang ist er nicht besonders

gewogen, da bei diesem selten Andacht sei; denn

wer viel singe, bete wenig. Auf die Bemerkung in der

Diskussion, die Ansicht des Plerrn Witt, die deutschen

Messgesänge abzuschaffen, sei doch zu subjektiv,
und die Einführung lateinischer Ämter sei schwer, ja

durchwegs gar nicht einführbar, antwortet der Refe-

rent, nicht die Person Witt gelte als Autorität, son-
dem die heilige Kirche, der deutsche Gesang sei ein

eingefleischter Abusus (der Referent war wohl ein

übereifriger Cäcilianer; denn der Cäcilianismus stand
dem Volksgesang nicht grundsätzlich ablehnend ge-
genüber). 1874 regt Sirnach die Gründung eines Be-

zirkscäcilienverbandes an, 1875 wird sie als gelungen
erklärt; die erste «Produktion» sei am Ostermontag in

Sirnach erfolgt. Ebenfalls 1874 ist in Bischofszell der

Direktor erfreut über die Fortschritte des katholischen

Kirchengesanges und lädt nach Weingarten/Würt-
temberg zum Treffen von 16 Kirchenchören mit etwa
400 Sängern ein, «so daß im katholischen Württem-
berg der Eifer für den katholischen Kirchengesang

unser eigenes Bestreben im thurgauischen Cäcilien-

verband noch zu übertreffen scheint». 1878 konsta-

tiert Pfarrer Johann Georg Züllig von Arbon «ein

langsames, aber sicheres Wachstum der cäciliani-

sehen Bestrebungen». Im Visitationsbericht von 1880
über das Dekanat Frauenfeld-Steckborn nimmt De-

kan Kuhn mit Befriedigung Notiz vom «edlen Streben

nach wahrem Fortschritt» in der Kirchenmusik, ein

neuer Geist sei in die Musik gedrungen. «Aus dem

bisweilen ganz filzigen und viele Misstöne erzeugen-
den Kampf zwischen der alten und der neuen Witt'-
sehen Richtung ist letztere überall siegreich hervorge-

gangen. Keiner, der einen richtigen Begriff von der

Würde des katholischen Kirchengesanges hat, na-
mentlich bei der Messe, sehnt sich nach dem frühe-

ren Zustand zurück. Wer berücksichtigt, daß ein ein-

mal herrschender Geschmack sich nur allmählich kor-

rigieren läßt, den wird nicht befremden, daß die Läu-

terung auf erhebliche Schwierigkeiten stieß. Am meis-

ten hat die Einführung der lateinischen Sprache bei

den Messgesängen und die wenigstens teilweise Ent-

fernung der Instrumentalmusik Staub aufgeworfen.
Immerhin ist die Umgestaltung zum bessern noch

lange nicht als vollendet zu betrachten, finden sich

606 Kirchenmusiker in Bayern (1834-1888): LThK^ 10, Sp. 1253.

174



doch an manchen Orten Reminiszens des früheren
Geschmacks des styllosen Kirchengesangs, nament-
lieh wo es den leitenden Persönlichkeiten an Sympa-

thie und Geschick gebricht.» In diesen und späteren
Jahren erfolgt die Umwandlung der Kirchenchöre in

Cäcilienvereine.

Der Cäcilianismus stiess auch in Pfarreien auf Wi-

derstand, wie das Beispiel der Pfarrei Kreuzlingen

zeigt: 1877 lehnt die Kirchenvorsteherschaft Kreuz-

lingen eine Beteiligung am neugegründeten
oberthurgauischen Cäcilienverband aus Kostengrün-
den ab; zwar wird 1885 die erste «cäcilianische»

Messe angeschafft, aber 1897 verlangt, dass neben

lateinischen auch eine deutsche angeschafft werde,

weil die Zeit schon wieder komme, dass deutsche

Messen gesungen würden."" 1903 verbietet Papst

Pius X. das deutsche Amt.'"®

5.3.7 Gregorianischer Choral

Daneben ist der gregorianische Choral nicht verges-
sen. 1876 stellt Arbon fest, selbst die Geistlichen

seien im Choral mangelhaft ausgebildet, überhaupt
liege im Kirchengesang vieles im Argen. 1892 wird
der Mangel an Kenntnis des Choralgesangs bei den

Dirigenten gerügt, wie auch die vielfache Ablehnung
des lateinischen Gesanges bei den Sängern, was sich

ebenso auf die cäcilianischen Messen bezieht. 1899

hält der choralbegeisterte Kaplan Dominicus Kümmin

aus Bischofszell in seiner Regiunkel einen Vortrag
über den Choral. Das Protokoll ist dazu ausführlich
und gibt ein Stimmungsbild wieder. Mit leiser Ironie

beginnt der Sekretär seinen Bericht: Der Kaplan «er-

quiekt die so wenig kirchengesangslustigen und kir-

chengesangskundigen Pfarrerskehlen mit einer zeit-

gemäßen und wohltuenden Touche in der Behand-

lung des Themas <Der Gesang zum hl. Amt>.» Nach

einem geschichtlichen Exkurs weist der Referent da-

rauf hin, dass es streng geboten sei, in einem Amt
alle Wechselgesänge zu singen.' Alle bestehenden

Missstände müssten ausgerottet werden. «Die Dauer
des hl. Amtes darf zu keinerlei Weglassung oder Ver-

kürzung Anlaß sein, da letztere entschieden verbo-

ten und sündhaft sind. Die meisten unnöthigen Ver-

schleppungen verschulden die Organisten mit ihren

Prae-, Post- und Interludien, nicht die Orgel, der Ge-

sang ist die Hauptsache.» Über die Diskussion

schreibt der Sekretär: «Nachdem der Referent klar

dargethan, daß die Strahlen der Beweise für seine Sa-

che ihre Quelle und ihren Ausgangspunkt in der gött-
liehen Wahrheit, in der hl. Schrift und in den stren-

gen, durch allgemein gültige Dekrete fixierten Ge-

setze der Kirche haben, werden einige Bedenken,
welche von einzelnen Mitgliedern erhoben werden,
bald mit frommen Citaten, bald mit brüsken Seiten-

hieben als unbegründet und nichtssagend zurückge-
wiesen und entkräftet.» Ein solches Bedenken ist die

zu lange Dauer des Gottesdienstes, besonders in den

paritätischen Kirchen; deshalb verzichte man auf das

Absingen der Wechselgesänge und das Abwarten
des Credo-Endes, selbst auf die Gefahr hin, als

«Schänder oder Beschneider der Kirchenmusik-Ge-

setze verschrien» zu werden. Gemäss Protolkoll erwi-
dert der Referent: «Bezüglich der Dauer einer Pre-

digt bestehen absolut keine stringenten Kirchenvor-

Schriften, deshalb erscheine ihm der Gehorsam ge-

gen die Kirche nach seiner beleuchteten Richtung
verdienstvoller und zweckmäßiger, als wenn man
durch allzu lange andauernden Wortschwall in der

Predigt das gute Erdreich von den Herzen der Zuhö-

rer wegschwemme»; das Choral-Credo nehme höchs-

tens 3 bis 4 Minuten in Anspruch. Konferenzdirektor
Zuber schliesst die Diskussion mit der Bemerkung,

607 PfA St. Ulrich-Kreuzlingen XV.B.1.2: Protokolle der Kirchen-

vorsteherschaft.

608 Zum deutschen Hochamt: LThK^ 3, Sp. 135.

609 Wechselgesänge oder Proprium: Introitus (Einzug), Graduale

(zwischen Lesung und Evangelium; ausser der Fastenzeit mit

Allellujavers), Offertorium (Opferung bzw. Gabenberei-

tung), Communio (Kommunion).

175



dass die meisten Mitglieder «das Schuldbewußtsein
offenbaren mußten, daß noch vieles faul im Staate

Dänemark, d.h. im Reich der Kirchenmusik sei, und

die katholische Kirche auch in dieser Richtung eine
streitende sei». Wie es in Wirklichkeit ist, zeigt eine

Bemerkung im Arboner Protokoll von 1892: Bei den

meisten Chordirigenten sei ein Mangel an Kenntnis
des Chorals.

Darüber, wie der Sonntagsgottesdienst in den
einzelnen Pfarreien gefeiert wird, gibt für das Deka-

nat Frauenfeld-Steckborn die Visitation von 1880

Auskunft, wenn auch nicht von allen Pfarreien Anga-
ben vorhanden sind. Die meisten Pfarreien feiern im-

mer ein Amt - ob mit Choral oder vierstimmigen
Messen ist nicht erfragt worden; eine Reihe hat ein

Amt nur an Monatssonntagen und Festtagen; hier

könnte gelten, was Bichelsee angibt: «sonst Rosen-

kränz».

5.3.8 Die Bestimmungen der Diözesanstatuten

von 1896

«Der wahre und eigentliche Kirchengesang, die

kirchmusikalische Norm ist der gregorianische
Choral. Eine Komposition ist darum um so kirchlicher,

je mehr sie die Grundstimmung des Chorals in sich

trägt, d.h. dessen Geist, Ernst, Würde, Erhabenheit
und hl. aszetische Ruhe.» Für andere Kompositionen
solle man sich an solche halten, die vom «allgemei-
nen deutschen Cäcilienverein» geprüft worden sind.

«Das eigentliche Kircheninstrument ist die Orgel», es
solle aber «die gottesdienstliche Flandlung nicht
durch Vor- und Zwischenspiele unnötiger Weise ver-

zögert werden». Jene «instrumentale Kirchenmusik»
sei untersagt, «welche theatralisches Gepränge, kon-

zedierenden Charakter hat, denen Ausdruck weltlich
ist». Gesungen werden dürfe im Amt nur, was im

Missale vorgeschrieben ist; alle Wechselgesänge
müssten ausgeführt werden. Zu jedem einzelnen Ge-

sang sind sodann genaue Vorschriften angegeben.

Gesänge in der Landessprache seien im Amt nicht
zulässig; «bei der Stillmesse, vor der Predigt und bei

den nichtliturgischen Andachten» seien sie erlaubt.
1893, noch vor der Diözesansynode, gibt Bischof

Flaas folgende These zur Bearbeitung heraus: «Es soll

die verbindliche Kraft aller Rubriken aufgezeigt wer-
den, die innerhalb sowie vor und nach der Messe zu
halten angeordnet sind.» Diesen streng verpflichten-
den Charakter der Rubriken begründet Frauenfeld

mit der Einheit und der Willenserklärung der Kirche.

Sirnach weist aus kirchlichen Verlautbarungen nach,
dass alle Rubriken eingehalten werden müssen. In Bi-

schofszell hält Pfarrer Alois Weber von Heiligkreuz
«die gegen diese Rubriken vorkommenden Verstöße

und Fehler den Rubriken selbst entgegen»; er führt
eine Reihe solcher Verstösse an, z. B. «zu den Worten
Sanctus etc. sollen die gefalteten Hände nicht auf
den Altar gestützt werden, sondern man soll sie zwi-
sehen Altar und Brust halten». Arbon hingegen küm-
mert sich um ein anderes Problem, nämlich um die

Frage, ob der römische Ritus der Kommunionspen-
dung vor und nach der Messe beobachtet werden

müsse. Die einen sind dafür, andere meinen, da die
Pflicht der Einführung bezweifelt werde, sei noch
Freiheit gegeben.

5.3.9 Predigt

Wie bereits bemerkt, gibt 1805 und 1832 als Einziger
der Pfarrer von Arbon an, die Predigt sei nach dem

Evangelium. Gemäss der Visitation von 1889 predi-

gen nur die beiden Pfarrer von Arbon und Bischofs-

zell an dieser Stelle, alle anderen vor dem Beginn der
Messe (einige unterstreichen sogar dieses «vor»).®"
Die Diözesanstatuten von 1896 verpflichten zur Pre-

610 Appendix: Verordnungen über Kirchen-Musik.
611 Die Predigt vor Beginn der Messe war vermutlich uralte Ge-

wohnheit; die Konstanzer Synodalstatuten von 1610, die

eindringlich die Prediger ermahnen, sagen nicht, wann die

Predigt im Gottesdienst gehalten werden soll.

176



digt nach dem Evangelium, was in der Regiunkel Ar-
bon als «Neuerung» empfunden wird. Nach Visita-

tionen in den 1880er-Jahren ist es vielerorts üblich,
dass die Predigt am Monatssonntag ausgelassen wird

- nach alter Übung», schreibt der Pfarrer von Duss-

nang.
Zur Predigt haben sich einige Regiunkeln geäus-

sert, so 1837 in Müllheim Pfarrer Alois Strehler von
Weinfelden im Vortrag «Kurze Bemerkungen über
die Vorbereitung zur Predigt»: Ziel der Predigt sei es,

den Verstand der Zuhörer zu erleuchten und viele

Herzen für die Wahrheit zu nähren - dem müsse eine

fleissige Vorbereitung vorangehen. Der mangelhaf-
ten Vorbereitung sei es vorzüglich zuzuschreiben,

dass es im Guten so unbedeutende Fortschritte gebe
und viele für Religion und Tugend gleichgültig blie-

ben. Er tadelt jene, die es sich «zur gewissenlosen
Gewohnheit gemacht haben, ohne alles Selbstden-

ken, wenn's gut geht, etwa am Samstage einen Pre-

diger aus dem Bücherschrank aufzuschlagen und

daraus ihrem Gedächtnis schnell soviel anzuver-

trauen, als nothwendig seyn mag, tags darauf etwa
eine halbe Stunde zu schwazen.» Dann sei das Ganze

statt bündig und verständlich, verworren und un-
deutlich. Das Niederschreiben koste zwar Zeit und

Mühe, aber der gewissenhafte Seelsorger werde sich

keines von beiden nehmen lassen. Durch Meditation

gewinne der Prediger eine umfassende Einsicht in sei-

nen Gegenstand. Landprediger würden ihre wenig
durchdachten Predigten gern entschuldigen mit dem

Ausdruck: «Die Bauern verstehen es nicht, wenn man
ihnen nur etwas sagt.» Aber wer auch nur eine ge-
wohnliche Schulkenntnis besitze, könne schon unter-
scheiden zwischen einer geordneten und einer ver-

worrenen Predigt. In der Diskussion wird gesagt, bei

einigen Bemerkungen müsse man schon «mea culpa

schlagen». Man wolle «fortan das innere und äußere

Zeugnis ertheilen: Ich bin nicht der Hirt der Schafe um

der Wolle willen, ich will zuerst ihren Hunger stillen.»
In Sirnach gibt P. Maurus Tschudi 1844 zu bedenken:

Jede Predigt «soll vor allem Deutlichkeit, Gründlich-

keit, Erhabenheit und Eindringlichkeit besitzen»; den

Fortschritt der Volksbildung berücksichtigend «sollen

die Erläuterungen und Beweise sich gut unterstützen,
daß sie den Verstand des Zuhörers erhellen und über-

zeugen». Gleichnisse und Bilder aus der Natur und

dem täglichen Leben würden helfen, «die damit ver-
bundene Wahrheit recht anschaulich zu machen und

dem Gemüthe tiefer einzuprägen». «Bei der Wahl

der so vielseitig angepriesenen <Volkspredigten>, die

größtenteils mit einem schönen Aushängeschild ver-

sehen, aber oft ohne inneren Gehalt» seien, solle

man vorsichtig sein, wird in der Diskussion beigefügt.
1862 warnt in Arbon alt Stiftsdekan von Kleiser aus

Kreuzlingen vor einer «überschwänglichen Wort-
fülle», vor dem Gebrauch von Wörtern aus der theo-

logischen Lektüre oder der Schulsprache. Der Predi-

ger sollte es verstehen, die Wahrheiten durch Bilder,

Gleichnisse und Beispiele anschaulich zu machen; bei

der Stoffwahl nehme er Rücksicht auf die Zeitverhält-
nisse und die örtlichen Bedürfnisse, er ordne die Ge-

danken in einen harmonischen Zusammenhang. Das

Ziel sei, auf Verstand, Gemüt und Wille einzuwirken.
«Wie vor dem Gemeinen und Niedrigen» hüte sich

der Prediger «vor unnatürlicher Zierlichkeit». Man

fehle «namentlich durch die Sucht, in poetischen Re-

densarten zu glänzen oder durch Nachahmung von

Vorbildern, deren Geist man nicht hat. Statt sich an

fremde Predigten zu halten, soll der Prediger seine

Vorträge selber bearbeiten.» Als Regel gelte das Nie-

derschreiben der Predigt, «indem man sich sonst

leicht gegen die Ordnung der Gedanken, gegen den

Ausdruck, die Construction der Sätze und die dem

Worte Gottes schuldige Ehrfurcht verstoße». Für die
Zeitdauer einer Predigt genüge eine halbe Stunde,

«unverhältnismäßige Verlängerung der Predigt ist

ebenso zu rügen wie die Sucht, bei allen Funktionen
Reden zu halten. Der katholische Cultus ist eine Pre-

digt - ohne Worte.»

177



5.3.10 Aussetzung des Allerheiligsten

Eine allgemeine Gewohnheit ist die oftmalige Aus-

Setzung des Allerheiligsten in der Monstranz
während der Messe. 1861 rügt sie der Kammerer des

Kapitels Frauenfeld-Steckborn in seinem Visitations-
bericht. In Arbon sagt man 1875, diese Praxis sei

nicht gerade kirchlich, bedeute eine Herabwürdigung
des Messopfers, sei daher als eine «bloße Staffage»
der Messe nach Kräften einzuschränken; das Volk sei

darüber zu belehren. Einen Einblick in die gängige
Praxis gibt ein Referent 1890 in Bischofszell: Die Aus-

Setzung sei erlaubt «beim Amt während der Fron-

leichnamsoktav, an den Festen Weihnachten, Epipha-

nie, Ostern, bei den Votivmessen von der heiligen Eu-

charistie am Donnerstag, den Roratemessen, wo bis-

her üblich». In der Diskussion «trägt man allseitig
Bedenken, den bisherigen Modus, an den Monats-

Sonntagen die Prozession mit dem Allerheiligsten vor
dem Amt zu halten, dahin abzuändern, daß das Amt
nicht unter Aussetzung gehalten, sondern die Expo-
sition erst nach dem Amt und hierauf die Prozession

stattfinden sollte.» Zwei Jahre später bemerkt ein

Mitglied in der gleichen Regiunkel, das römische Ri-

tuale schreibe vor, dass an Fronleichnam das Allerhei-

ligste erst am Schluss des Hochamtes ausgesetzt
werde. Aber die Mehrheit ist der Ansicht, die Ausset-

zung zum Beginn sei «allzu innig mit dem Charakter
des Festes verknüpft, ohne Verletzung der schuldigen
Hochachtung vor dem Allerheiligsten» könne man
sie nicht unterlassen, auch würde man «dem berech-

tigten Verlangen des Volkes entgegenhandeln».

5.3.11 Mesmer und Ministranten

Im Kapitel Frauenfeld-Steckborn findet es 1889 De-

kan Kuhn wünschenswert, für die Mesmer Kurse und
Exerzitien durchzuführen. Der Kapitelsvorstand sieht

1890 einen dreitägigen Kurs nach dem Ende der
Landarbeiten vor und bringt die Sache nochmals vor

das Kapitel, wo auch gefragt wird, ob der Besuch ei-

nes Kurses nicht Bedingung für die Wahl eines Mes-

mers sein sollte. Als Kursorte werden vorgeschlagen
Frauenfeld, Fischingen oder Bischofszell. Das Kapitel
Arbon hat in diesen beiden Jahren keine Versamm-

lung. Aber Bischofszell nimmt den Vorschlag 1889
auf: «Nach dem Culturkampf soll es nun an die Cul-

tur der Mesmer gehen und ihnen durch Abhalten von

sog. Mesmerkursen Raison beigebracht werden».
Der Konferenzdirektor will daher «von jedem einzel-

nen der anwesenden Pfarrherren wissen, ob sein

Amtsbeistand culturfähig und culturbedürftig sei

oder nicht. Nachdem im Allgemeinen ein solcher
Curs als wünschenswerth angesehen worden, beson-

ders zur Erzielung von Einheit in geistlichen mit dem
bewussten Assistenten vorzunehmenden Funktio-

nen, werden von den einzelnen Herren Pfarrer auch

die Vorzüge und Mängel ihrer Herren Lebensgefahr-
ten ins klare Licht gestellt, welche wiederzugeben
aber hier Umgang genommen wird, weil der Werth
derselben mit der hier angebrachten Drucker-

schwärze nicht ganz im Aequivalent steht. Dagegen

mag die von Seiten des Herrn Conferenzdirektors an-

gefügte Mahnung zur Vorsicht bei der Wahl eines

Mesmers hier seinen berechtigten Platz finden: daß

man Männer wähle, welche nicht blos des Verdiens-

tes wegen von der Wahl gern betroffen werden,
sondern die auch die richtigen moralischen und kör-

perlichen Eigenschaften haben.» Ob die Kurse

tatsächlich durchgeführt wurden, steht nirgends ge-
schrieben. Arbon befasst sich 1890 mit den Mi-
nistranten. Dekan Ruckstuhl macht die Mitglieder
aufmerksam auf «eine rationelle Behandlung der

M/n/sfranfen: Dieselben sollen neben einer genauen
äußeren Pflichterfüllung noch möglichst zur An-
dacht, Frömmigkeit, Reinlichkeit erzogen werden,
nicht daß ihnen der Dienst beim hl. Opfer Veranlas-

sung zu besonderen Versündigungen werde.»

178



5.4 Beichte

Zur Ersfbe/cbfe kommen die Kinder meist mit neun
Jahren. Wie der Beichtunterricht erteilt werden sollte,

fragt sich nur Arbon im Jahr 1850. Die einen meinen,

die Kleinen sollten beichten nach folgender Eintei-

lung: zu Hause, auf dem Feld, in der Kirche, in der

Schule, oder auch: zu Gott, zum Nachbarn, zu sich

selber; erst bei den Grösseren sei nach dem Dekalog

vorzugehen. Andere wollen den Dekalog von Anfang
an zugrunde legen, sonst leide darunter die Vollstän-

digkeit des Bekenntnisses. Bedenken werden aber

auch gegen einen Beichtspiegel in der Hand der Kin-

der angemeldet: Er verführe zum Mechanismus, die

Gewissenserforschung sei ein Akt freier Tätigkeit.
Wer zum ersten Mal gebeichtet hat, wird «Beicht-

kind» genannt. Praxis ist, dass die Kinder bis zur ers-

ten Kommunion einmal im Jahr zur Beichte gehen.
1883 einigt sich Bischofszell darauf, die Beichtkinder

jährlich zwei Mal zur Beichte zu führen. Wenn

Beichtkinder Religionsunterricht und Gottesdienst

versäumen, sollen sie nicht zur Erstkommunion zu-

gelassen werden, auch wenn sie das erforderliche

Alter haben. 1864 sagt Sirnach, nachlässige Korn-

munionkinder seien eine Zeit lang in die Reihe der

Beichtkinder zu versetzen.
Die ße/cbfe kommt in den Regiunkeln öfters zur

Sprache. Beichtgelegenheit wird geboten vor allem

vor den hohen Feiertagen, den Marienfesten, auch

an den Monatssonntagen und Sonntagen der Fas-

tenzeit, wie Visitationsberichte zeigen. Das Busssakra-

ment wird zwar hoch eingeschätzt, doch gegen
allzu vieles Beichten gibt es auch kritische Stimmen.

Arbon fragt 1848: «Warum äußert die Beichte nicht
mehr ihren Einfluß auf die Sittlichkeit der Beichten-

den?» und antwortet: Ursache sei teils die Gewohn-
heit, teils die mangelnde Disposition, aber auch der

Missbrauch, den viele mit zu häufigem Beichten

machten. 1856 will Müllheim das Busssakrament för-
dem, aber meint zugleich: So hohen Wert es habe,

das allzu viele Beichten sei nicht immer praktisch, ver-

lange Klugheit, Seelenkenntnis und Erfahrung von
Seiten des Beichtvaters; Gewohnheitssünder sollten

eher streng als zu milde behandelt werden, was aber

im Einzelfall schwierig sei. In ähnlicherweise äussern

sich auch andere Regiunkeln.

5.5 Kommunionempfang

Zur Erstkommunion werden die Kinder meist im Alter

von zwölf Jahren nach langer katechetischer Vorbe-

reitung zugelassen, wie aus verschiedenen Visitati-
onsberichten und Regiunkelverhandlungen hervor-

geht. In den Visitationen von 1805/1810 gibt eine

Reihe von Pfarrern an, die Erstkommunion werde
festlich gestaltet; Pfarrer, die zum st. gallischen Offizi-
alat gehörten, schreiben, das sei im St. Gallischen üb-
lieh. Eine zu frühe Erstkommunion gilt 1839 in Dies-

senhofen als Hindernis für den Glauben. Nach der

Erstkommunion gehen die «Kommunionkinder»

gemäss den Visitationen von 1805/1810 in einigen
Pfarreien zwei bis drei Jahre lang nur an Ostern zur
Kommunion, sodass sie wirklich Zweit- oder Dritt-
kommunikanten sind. Dann erst ist ihnen erlaubt, im

Jahr mehrmals die Kommunion zu empfangen. In an-
dem Pfarreien ist es zwei bis vier Mal während des

Jahres möglich. 1905 veröffentlicht Papst Pius X. das

Dekret über den öfteren Empfang der heiligen Kom-

munion, das für die Zulassung zur Erstkommunion
das «Verstandesalter» bestimmt. Wie die Verhand-

lungen in Arbon von 1910 zeigen, stiess das Zulas-

sungsalter auf Widerspruch, denn gegen ein Alter

von sieben Jahren - mit ihm begann nach allgemeiner
Auffassung der Vernunftgebrauch - hätten beson-

ders kirchliche Würdenträger im Ausland Bedenken

angemeldet; Rom habe daraufhin nachgegeben und

für deutsche Gegenden das neunte Altersjahr er-

laubt. Ausführlich nennt das Protokoll die Pro- und
Contra-Diskussion: Jüngere seien eifriger, leichter zu

179



begeistern, ihr Herz bereiter, anderseits sei der
Katechismus zu schwierig für diese Kinder, mit sieben

Jahren könnten sie kaum schon sprechen und unter-
scheiden, auch sei zu wenig Zeit für den Unterricht;
wieder andere würden gern auf einen Entscheid der

Bischöfe warten. Dass man sich der Neuerung nur zö-

gernd annäherte, zeigt ein Beschluss der Regiunkel
Sirnach von 1911: Am nächsten Osterfest sollen nun
auch die Elfjährigen zur Erstkommunion zugelassen
werden. In Frauenfeld trägt 1915 ein Pfarrer eine

«Einleitungskatechese für den Privat-Erstkommu-

nionunterricht für die Kinder im Alter von 7-11
Jahren» vor. In der Diskussion wird bemerkt, das De-

kret des Papstes stosse mehr auf vermeintliche als auf

wirkliche Schwierigkeiten.
Jeder Gläubige ist verpflichtet, jährlich wenigs-

tens ein Mal zu beichten und die Kommunion zu

empfangen, und zwar üblicherweise zur Osferze/f.

Früh schon ist es an einzelnen Orten üblich, die Oster-

kommunion für einzelne Stände gemeinsam zu fei-

ern; 1810 kommen in Fischingen am Passionssonn-

tag die Schulentlassenen bis zum Alter von 24 Jahren,

am Palmsonntag die übrigen ledigen «Manns- und

Weibspersonen», an Ostern die Verheirateten und

am Weissen Sonntag die Kinder zur Kommunion.
1832 meldet Romanshorn: «Am Palmsonntag wird

gewöhnlich die liturgische Osterkommunion bereits

allen Jünglingen und Jungfrauen mit viel Erbauung
gehalten.» Nicht alle erfüllten diese Pflicht, ihnen
dürfe man aber keinesfalls mit Zwang begegnen, der

nur zum Verrat am Leibe Christi führe, mahnt 1840
Sirnach. Müllheim legt 1844 nahe, den Säumigen mit

Klugheit und ernster Ermahnung zu begegnen. Wo
ein Pfarrer trotz aller Bemühungen nichts erreiche,
könne er sich sagen «Salvavi animam meam» und ge-
genüberden «Unbeugsamen» «habeant sibi», findet
1868 Bischofszell. Die Osterkommunion muss in der

eigenen Pfarrei empfangen werden: 1859 wird in

Müllheim die Meinung vertreten, ein Empfang aus-
serhalb der Pfarrei sei ungültig. Der Kammerer des

Kapitels Frauenfeld-Steckborn empfindet in seinem
Visitationsbericht von 1861 dieses Auswärtsgehen als

Übelstand. 1882 ist in Arbon die Mehrheit für Dul-

dung, wenn dies zur Gewohnheit geworden sei,

doch ändert es 1889 seine Meinung: Auswärts dürfe
die Osterkommunion nur aus wohlerwogenen Grün-
den unter Anzeige ans Pfarramt empfangen werden.
Die Austeilung von Beicht- oder Kommunionzetteln
als Beweis der Erfüllung der Osterpflicht scheint mit
der Zeit da und dort ausser Übung gekommen zu

sein; 1849 wünscht Diessenhofen jedenfalls, Beicht-

zettel sollten vorschriftsgemäss von allen Pfarrern

ausgestellt werden.
Üblich ist, dass die Kommunion nur vor oder nach

der Messe ausgeteilt wird, aber der eine oder andere

Pfarrer hat mit der Zeit begonnen, die Kommunion
während der Messe zu spenden. So meint 1842 ein

Mitglied der Regiunkel Diessenhofen, die Korn-

munion solle immer während der Messe ausgeteilt
werden. Eine Aussage in der Regiunkel Arbon im Jahr

1895 lässt darauf schliessen, dass die Kommunion
nicht während der Messe ausgeteilt wurde: Die Spen-

dung der Kommunion nach einer Requiem-Messe in

schwarzen Paramenten sei erlaubt, vor und nach der
Messe habe man dabei neu den Segen zu geben.

Die Nachrichten über den Kommunionempfang
der Erwachsenen sind spärlich, doch ist beiläufigen
Bemerkungen zu entnehmen, dass er für die Mehr-
heit selten ist. Seit den 1840er-Jahren sind Bestre-

bungen erkennbar, den öfteren Empfang bei der

Schuljugend zu fördern. In den Verhandlungen der

Regiunkel wird von drei bis sechs Mal jährlich gespro-
chen. Die Visitationsakten von 1880 zeigen, wie ver-
schieden der Brauch in den einzelnen Pfarreien im-

mer noch ist: von einem Mal jährlich bis zu acht Mal.

Auf Grund einer bischöflichen These wird 1884 die-

ses Thema in einzelnen Regiunkeln diskutiert. Arbon

spricht von den Schwierigkeiten, die der öfteren

Kommunion der Schuljugend begegnen: Die Eltern

seien dagegen mit der Ausrede: «Man hat's früher

180



auch nicht so streng genommen und ist doch katho-
lisch gewesen.» Bischofszell findet vier oder fünf Mal

richtig und will mit der Förderung bei den Erwachse-

nen beginnen. Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn ei-

nigt sich auf alle zwei Monate. 1873 kommen in Sir-

nach die Jünglinge und Männer ins Blickfeld: Schwie-

rig sei es, sie zur öfteren Beichte und Kommunion an-

zuhalten; deshalb wird die «Verschaffung von

Gelegenheiten, das heilige Sakrament ungeniert zu

empfangen», empfohlen. Zugleich soll bei der letzten

Kinderkommunion das Versprechen abgenommen
werden, künftig die Sakramente zu bestimmten Zei-

ten zu empfangen. Bei der Behandlung einer bischöf-

liehen These zur «Oftkommunion» von 1889 wird

aus den Verhandlungen in Bischofszell der enge Zu-

sammenhang von Beichte und Kommunion ersieht-

lieh: Der Beichtvater soll nämlich «weder durch zu

große Milde noch durch übertriebene Strenge» ent-
scheiden, wie oft jemand zur Kommunion gehen darf

oder soll. So sei der mindestens monatliche Empfang
der Sakramente denen zu empfehlen, «welche in ei-

ner gewissen Gewohnheitssünde des Fleisches leben

und den ernsten, aber geschwächten Willen haben,
sich zu bessern». Der Kommunionempfang alle acht

Tage sei zu empfehlen, obwohl «mit schwierigen Ver-

hältnissen» zu rechnen sei, insbesondere mit der allge-
mein menschlichen Schwachheit. Auch andere Regi-

unkel habe diese These behandelt und weisen hin auf

Vereine mit verpflichtender Monatskommunion. Auf
die bischöfliche These von 1889 über die «Oftkom-

munion» der Männer ist nur Frauenfeld eingegan-

gen: Sie müsse «grundgelegt» werden in Katechese

und Christenlehre, es seien fremde Beichtväter zuzu-
ziehen und die Mitgliedschaft in Vereinen und Bru-

derschaften sei zu empfehlen.

5.6 Firmung

1808 findet die letzte Firmung durch einen Konstan-

zer Weihbischof statt. Im Juni 1820 firmt der Churer

Bischof in Frauenfeld und Bischofszell. 1831 kommt
der erste Basler Bischof, Josef Anton Salzmann, zur

Firmung in den Thurgau; in Frauenfeld firmt er die

Kinder des Dekanats Frauenfeld-Steckborn am 27.

September in drei Abteilungen, je um acht, neun und

zehn Uhr. Er wünscht, dass die Pfarrer sich zahlreich
einfinden und zwar - «im Vertrauen gesagt» - auch

«in anständiger klerikaler Kleidung». Bei der Weiter-
fahrt des Bischofs nach Bischofszell sollen in Pfyn,
Müllheim und Weinfelden alle Glocken läutenT"
Wiederum kommt Bischof Salzmann 1839,1845 und
1851 in den Thurgau. 1845 firmt er in fünf Kirchen

vom 5. bis 8. August, im Dekanat Frauenfeld-Steck-

born in Frauenfeld, Fischingen und Rickenbach (hier
mit Kirchweihe), im Dekanat Arbon in Sommeri und

Kreuzlingen. Nähere Auskunft zur Firmung von 1851

geben Notizen des Kapitels Arbon: Zugelassen sind

alle, die schon gebeichtet haben. Gefirmt wird an drei

Orten im Kanton, für das Dekanat Arbon ist es Bi-

schofszell. Hier firmt der Bischof am 22. September,

um acht Uhr beginnt die Feier der ersten Abteilung
mit 366, um neun Uhr die zweite mit 470 Firmlingen.

1857 firmt Bischof Karl Arnold-Obrist. Arbon
wünscht mehrere Stationen, um dadurch weite Wege
mit zusätzlichen Unkosten, mit Zerstreuungen und

Gedränge zu vermeiden, muss aber gestehen, dass

für diesmal keine Änderung mehr möglich sei. Man

will aber über eine zweckmässige Änderung der Firm-

feier nachdenken. So bleibt es bei einer Station im

Dekanat Arbon und bei zwei im Dekanat Frauenfeld-

Steckborn. Gleichzeitig beschäftigt sich die Regiunkel
auch mit den Paten und fragt, ob es besser wäre, wie
im Badischen die Seelsorger für alle Firmlinge die Pa-

tenschaft übernehmen zu lassen. Die einen meinen,
das Aufsuchen von eigenen Paten sei für die ärmeren
Klassen oft mit vielen Schwierigkeiten verbunden,
andere aber geben zu bedenken, dass die Paten-
schaft auch Anlass zur Betätigung der Nächstenliebe

612 StATG Bd 1'2Ö2, 7: Zirkular Meile.

181



und für die Eltern eine wirksame Hilfe in der Erzie-

hung sei. Für die Firmung im Dekanat Arbon hat De-

kan Wigert von Bischofszell zuerst Sommeri vorge-
schlagen. Da muss ihm Kommissar Meile mitteilen,
dass dieser Wunsch nicht erfüllt werden könne: Der

Pfarrer von Sommeri habe nämlich nur wenig Mobi-
liar, die «Sonne» und eine andere «Pinte» hätten den

Betrieb eingestellt, sodass es nur noch drei ganz un-
bedeutende «Pinten» gäbe, in denen das Volk un-
möglich untergebracht werden könne, abgesehen

vom ganz erbärmlichen Zustand der Kirche. Daher

müsse er Bischofszell nochmals die «lästige Ehre» zu-
weisen, Firmort zu sein. Zugleich gibt der Kommissar

dem Dekan Anweisungen: Der Ehrenwein werde von
Frauenfeld zugeschickt, nur noch für «einen Schop-

pen» Tischwein für die Kapitulare und allfällige Gäste

habe er zu sorgen, Begleiter des Bischofs seien der

Kanzler, der Kammerdiener, er selbst und Kammerer

Rogg, auch Kammerer Meierhans werde übernach-

ten. Der Bischof fahre mit der Eisenbahn nach Sulgen,
dorthin sei «ein schönes drei- oder vierspänniges Ge-

fährt zu schicken und so viele Chaisen, um die ge-
samte Begleitung des Bischofs nach Bischofszell zu

führen». Auf dem Rückweg fahre der Bischof mit der

Eisenbahn nach Romanshorn, vor dort mit dem

Dampfschiff nach Konstanz, dann den Rhein hinun-

ter nach Schaffhausen, von dort über Basel nach So-

lothurn. Gefirmt wird wieder in zwei Abteilungen, die

erste um acht Uhr mit 455, die zweite um neun Uhr

mit 399 Firmlingen.'
1866 verbindet Bischof Lachat die Firmung mit

der Visitation aller Pfarreien. Das Kapitel Arbon dis-

kutiert einige Fragen bezüglich der zu haltenden An-

sprachen und kommt zum Schluss: Beim Empfang
des Bischofs gibt es keine Ansprache, bei der Firmung
hält sie ein speziell zu bezeichnender Pfarrer, der sich

dabei auf möglichste Kürze beschränken soll. Man
will auch Blödsinnige zulassen, und sämtliche

Mädchen sollen Kränze tragen. Zuerst wird von 14,

dann in Rücksicht auf die zu erwartenden 3500 bis

3600 Firmlinge von 22 Stationen im Kanton gespro-
chen. Im Dekanat Frauenfeld-Steckborn werden
diese Fragen nicht besprochen, sondern nur die Zu-

lassung ab der zweiten Klasse bestimmt. Das Kapitel
Arbon ist für die Teilnahme sämtlicher Schulkinder, da

eine nächste Firmung vielleicht lange auf sich warten
lasse. Von den Firmungen 1875 im St. Gallischen und

1881 in Zug war bereits die Rede.

1886 kommt Bischof Fiala zur Firmung in den

Thurgau; er soll, wie im Kapitel Frauenfeld-Steckborn

gesagt wird, planen, alle drei Jahre zu kommen; aber

1888 stirbt der Bischof. Mit Bischof Haas beginnt ein

Turnus von fünf Jahren. Erstmals 1890 erscheint er;

vom 9. bis 22. Juni firmt er an fünf Orten. 1905 mel-

det das Kapitel Arbon fünf Jahre nach der letzten Fir-

mung 1400 Firmlinge an, 1857 waren es nach einer
Pause von neun Jahren 854.

5.7 Riten und Rituale

5.7.1 Deutsch oder Latein?

Zu Beginn des Jahrhunderts war das Konstanzer
Rituale in Gebrauch, das Bischof Franz Konrad von
Rodt 1766 herausgegeben hatte. Die einst zum Offi-
zialat St. Gallen gehörenden Pfarreien hielten sich an

das dort gebräuchliche Rituale, das aber gemäss Visi-

tationsangaben bald vom konstanzischen verdrängt
wurde. Wessenberg förderte den Gebrauch der deut-
sehen Sprache bei der Sakramentenspendung und

bei den Prozessionen: Geeignete Evangelien sollten
deutsch verlesen werden. Dazu erliess er Verordnun-

gen und gab noch 1831, als das Bistum schon unter-

gegangen war, ein Rituale heraus. Gegen diese Ver-

Ordnungen regte sich auch Widerstand. So schreibt
Dekan Pfister am 10. März 1815 an den neuen Ad-
ministrator Göldlin: «Der deutsche liturgische Geist

613 StATG Bd 3'20'2, 13.

182



scheint auch über die Rheingränze gebrochen zu

sein, indem sich Einzelne erlauben, die Taufe und an-
dere kirchliche Uebungen in deutscher Sprache aus-

zuspenden und so die Uniformität der lateinischen
Kirche zu trüben. Und da nicht ein Damm gesetzet,
könnte es leicht geschehen, daß nach und nach so

viele zerschiedene Ceremonien gäbe als Ausspen-
der.» In seinem Antwortschreiben weist Göldlin hin

auf die Wichtigkeit der lateinischen Sprache für die

Einheit.®'" Gemäss einem Brief des neuernannten
Kommissars Keller an Dekan König Ende 1831 ist für
die Prozessionen und andere Riten das Konstanzer
Rituale von Bischof Rodt zu gebrauchen, demzufolge
alles in Latein, der Sprache der Kirche, sein muss, «es

sey denn, daß die feierliche Abhaltung in deutscher

Sprache schon vor dem Eintritt Thurgaus in das

Bisthum Basel als eine herkömmliche Übung bestan-

den habe».®"

Die Visitationsakten von Beginn der 1830er-Jahre

geben wenig Auskunft über den Gebrauch der c/euf-

sehen Sprache bei Taufen, Beerdigungen und andern
Riten. Mehr erfährt man hingegen über den Sprach-

gebrauch bei Prozessionen: Deutsch sind Fronleich-

nams- und Öschprozession®'® in Arbon, wo auch «ein

Chor von Sängern und Sängerinnen angemessene
deutsche Lieder» singt; ebenso in Berg, wo es heisst,

die Menschen sagten: «Nun verstehen wir auch, was

vorgebetet wird, wir erbauen uns daran»; nur mit

grösster Unzufriedenheit würde man deshalb eine

Abänderung wieder einführen können. Homburg
bemerkt zu den Prozessionen in Deutsch: «Omnia

probite, quod bonum est, tenete», «Alles prüft, was

gut ist, behaltet». Weitere Pfarreien mit Fronleich-

nams- und Öschprozessionen in Deutsch sind

Gachnang, Gündelhart, Mammern, Paradies, Müll-

heim, Wängi und Weinfelden; zwei Pfarreien tragen
sich mit dem Gedanken, die deutsche Sprache einzu-

führen. Der Emmishofer Pfarrer schreibt: «Ich

wünschte, daß sie [die Prozessionen] zur größeren Er-

bauung des Volkes in Deutsch gehalten würden, wel-

ches auch in der Nachbarschaft geschieht.» Einge-
hend begründet der neu in Sommeri eingesetzte
Pfarrer Meierhans den Sprachwechsel noch über die

Prozessionen hinaus: Bis jetzt seien Fronleichnams-
und Öschprozession immer lateinisch gewesen, «ich

komme nicht darum, mich dem Wunsch so vieler an-
derer Pfarrherren anzuschließen, Änderungen eintre-

ten zu lassen durch die Zeit und die Bedürfnisse der

Gläubigen. Erbauung ist der höchste Zweck des öf-
fentlichen Gottesdienstes. Man darf nicht so engher-

zig am Althergebrachten kleben. Ich weiß aus eige-

ner Erfahrung, wie wenig manche Formen des ge-
genwärtig ganz in der Sprache des Mittelalters abge-
fassten Rituals auf das Herz und das Gemüth der

Gläubigen zu wirken imstande sind, wie manches

Stück mit besseren vertauscht werden könnte, na-

mentlich die Initia Evangelii bei Fronleichnamsprozes-
sionen mit passenden evangelischen Perikopen über

die Vorsehung, die Güte Gottes, über das Geheimnis

des heiligen Altarsakramentes und entsprechend so

manche Gebete bei Segnungen, Ausspendung der

Sakramente: in der Sprache des Volkes. Das Volk ist

nicht mehr in jener Zeit, wo es sich an todten Formen

erbaut, denn diese vermögen nichts Lebendiges,
keine christliche Thätigkeit zu befördern. Nothwen-

dige Forderung: Der Gottesdienst muß Herz und
Gemüth des Volkes aufschließen, dasselbe mehr und

mehr für das Religiöse empfänglich machen, daß es

am innern wie am äußern Leben der Religion Lust

und Freude findet.» Die obige Aufzählung zum Ge-

614 StATG Bd 3'20'0, 0.

615 StATG Bb 0, 0/14.
616 Prozession «um den Osch» an Christi Himmelfahrt mit vier

Stationen. Osch (schwäbisch) Esch Saat, Feldflur: Kluge,
Friedrich: Ethymologisches Wörterbuch der deutschen Spra-

che^L Berlin/New York 1975, S. 174. Im kath. Gebet- und

Gesangbuch «Gotteslob», Eigenteil für die Diözesen Frei-

bürg und Rottenburg, Freiburg/Ostfildern 1975, unter der

Bezeichnung «Öschprozession - Flurprozession». Der Be-

griff «Osch» war damals im ganzen Thurgau noch ge-
bräuchlich.

183



brauch der deutschen Sprache ist nicht abschlies-

send, da sich nicht alle Pfarrer dazu äussern; einige,
die Latein angeben, fügen ausdrücklich hinzu: «nach

Vorschrift der katholischen Kirche».
Die /Ause/'nandersefzung um d/'e deufsc/ie Spra-

che ging weiter. Gegen ihren Gebrauch in liturgi-
sehen Handlungen wendet sich 1836 der Beichtiger
von Kalchrain in Diessenhofen: Er bezeichnet das La-

tein als notwendig in Bezug auf die Einheit, das

Dogma (die Riten beträfen nicht nur die Formeln,

sondern auch das Dogma) und die Kirche als Anstalt

für alle Zeiten und Völker. Alle Sprachen seien dem

Wechsel unterworfen, nur das Latein nicht; es sei

auch notwendig für den Verkehr zwischen Papst und

Bischöfen und dem übrigen Klerus. Die Bestrebungen
der «Neuerer» bezeichnet er als «Anmaßung». Wenn

es im Protokoll heisst: «dieser Aufsatz erhielt den Bei-

fall aller Konferenzmitglieder», so stimmt das nicht

ganz. Ein Pfarrer meint, bei den Sakramenten sollten

jene Formeln, die eine direkte Anrede enthalten, in

Deutsch sein; ein anderer bestreitet heftig den allge-
meinen Gebrauch des Lateins besonders «bei der

Taufe und der Aussegnung der Weiber» und lobt die

deutsche Sprache, «die jetzt ausgebildet und wohl
auf dem Höhepunkt sey». 1854 macht ein Pfarrer in

Bischofszell einen «Verteidigungsversuch gegen
Abänderungen des Ritus und Einführung der deut-
sehen Sprache»: Das Latein stehe «im Gegensatz zur
Flachheit und der stets der Veränderung unterworfe-
nen deutschen Sprache, in welcher sich das Sein und

Wesens des Cults verliert und statt der Erbauung zu

dienen gar oft zum Ärgernis gereicht.» Eine Diskus-

sion ist nicht überliefert, es heisst nur: «Die Arbeit
fand ihre verdiente Anerkennung.»

Dieses letztere Referat stand vielleicht im Zusam-

menhang mit dem neuen f?/fua/e, welches 1850 von
Bischof Salzmann herausgegeben wurde und das auf
Konstanzer Tradition gründet. Aber Bischof Salzmann

gab indirekt zu erkennen, dass er sich vom Rituale

distanziert, das Wessenberg 1831 herausgegeben

hatte. «Im Vorwort betonte er nämlich, Grundlage
für das Buch bilde nicht etwa das neue (gemeint:
wessenbergische), sondern das alte Rituale.»®" Wie

verbreitet das Rituale Wessensbergs im Thurgau war,
ist nicht genau festzustellen, schon kurz nach dem Er-

scheinungsjahr hatten es jedenfalls die Pfarrer von

Gachnang und Gündelhart.
Die Regiunkel Diessenhofen fordert 1852 und

1854 einen einheitlichen Gebrauch des neuen
Rituale. So dürfte nach und nach der Gebrauch der

deutschen Sprache in den Riten wieder verschwun-

den sein. Aber noch 1867 wird in Bischofszell die

Frage gestellt, warum von einigen Geistlichen bei Be-

erdigungen und andern Funktionen deutsche Gebete

gesprochen und so andere Geistliche, die sich an das

Rituale hielten, in Verlegenheit gebracht würden; der

Einheit zuliebe solle man sich an das Rituale der Diö-

zese halten. Zugleich wird aber auch der Wunsch

nach einem besseren, inhaltsreicheren und anspre-
chenderen Rituale geäussert und darauf hingewie-

sen, sogar Geistliche aus der Umgebung der bischöf-

liehen Residenz würden vom Rituale absehen; der Bi-

schof wisse davon Und schweige, weshalb auch

Geistliche aus den Grenzorten zum Kanton St. Gallen

glaubten, sich bei der Trauung an das besser zusa-

gende st. gallische Rituale halten zu dürfen. Dass der
Gebrauch der deutschen Sprache aufgehört hat,

zeigt die Bitte der Kreuzlinger Kirchenvorsteher-

schaft, den Pfarrer Leonz Speck 1881 in Arbon vor-

trägt: Bei Beerdigungen solle man das deutsche Ri-

tuale verwenden, d. h. das in Konstanz gebräuchli-
che. Als Antwort darauf verliest der Dekan ein

Schreiben des Ordinariates vom Jahr 1877, worin der

Gebrauch des Diözesanrituales «sub re gravi» ver-

langt wird.

617 BvB, S. 77-78.

184



5.7.2 Römischer Ritus?

Das Rituale Bischof Salzmanns wird noch aus einem

ganz anderen Grund als ungenügend empfunden: In

Diessenhofen fordert 1866 ein Referent ein Rituale,

das eine grössere Übereinstimmung mit dem römi-
sehen habe, worauf ihm ein Mitglied antwortet, die-

ses sei nicht so streng anbefohlen. Für Sirnach ist

1876 die römische Liturgie «ein mächtiger Stütz-

punkt der Kirche»; darum erwache, heisst es ein Jahr

später, in den Bischöfen das Streben nach einer «ein-

heitlichen, streng römischen Liturgie». Bereits 1896

gibt Bischof Haas als ein Ergebnis der Diözesansy-

node eine konsequent auf das römische Rituale ausge-
richtete «Collectio rituum» heraus. Rituale und Diö-

zesanstatuten werden in den Regiunkeln bespro-

chen. In Diessenhofen ist man der Meinung, einer-

seits gelte es, die bischöflichen Vorschriften zu

befolgen, andererseits sollte man durch einseitiges
und schroffes Vorgehen das Volk nicht beleidigen. In

Sirnach überlässt es ein Referent ohne Diskussion den

Zuhörern, die Unterschiede zwischen bisherigen Ge-

wohnheiten und den neuen Vorschriften zu erken-

nen. An der nächsten Versammlung kommt man
nochmals darauf zu sprechen und kann sich bei ver-
schiedenen Punkten nicht auf ein gemeinsames Vor-

gehen einigen. Auch Arbon spricht von Neuerungen
und nennt konkret das Verbot der deutschen Sprache

bei der Kommunionausteilung. Frauenfeld sieht als

Grund der Diözesanstatuten die Einheitlichkeit; Bi-

schofszell meint, eine Einheit komme nur dann zu-

stände, wenn man sich an das Rituale halte.

5.8 Kranke, Versehgang

1827 rügt Dekan Hofer im Kapitel Frauenfeld-Steck-

born jene Geistlichen, welche die Kranken nicht öf-
fentlich versehen; durch zu viele Unterlassungen
könnte das Recht zu diesem feierlichen Akt zunichte

werden. Ebenso werden 1842 in Diessenhofen jene
getadelt, welche den Kranken die Kommunion heim-

lieh, ohne Licht und ohne Begleitung, bringen, «wo-
durch der Glaube und die Achtung gegen das hl.

Altarssakrament geschwächt werden muß»: Allzeit

öffentlich und niemals heimlich müsse sie daher

gebracht werden, dazu gehöre auch das Glo-

ckenzeichen. Nur einen einzigen Fall gebe es, wo
man dies heimlich ohne Glockenzeichen zulassen

könne: «Wo man durch den Boden von Akatholiken
damit gehen muß, aber ohne Dispense auch in die-

sem Fall nicht ohne Licht.» Es wird «bedauert, daß

man die gegentheilige Übung habe eintreten lassen

und also fortsetzen müsse.» Nur durch einen Kapi-
telsbeschluss könne der Missbrauch beseitigt werden

- ein solcher Beschluss wird aber nicht erwähnt. Ar-

bon spricht 1866 von der Pflicht zum Krankenbesuch,

vom Mitgefühl des Priesters und von den Beschwer-

den: Oft müsse der Seelsorger nüchtern und auf un-

bequemen Wegen gehen, treffe auf abstossende

Verhältnisse beim Kranken, und bei ansteckenden

Krankheiten sei Gefahr für das eigene Leben. Von

den angebotenen «Krankenbüchern» für Gebete mit
den Kranken könne man nur wenige empfehlen.
1880 wird Bischof Lachat angefragt, ob die Kranken-

Provision «in albis» (in liturgischer Kleidung) zu ge-
schehen habe oder auch privat, in schwarzer Klei-

dung, möglich sei. Der Bischof antwortet, der erste

Versehgang sollte möglichst öffentlich sein, bei wie-
derholter Kommunion sei es nicht erforderlich, im

übrigen dürfe man den örtlichen Verhältnissen Rech-

nung tragen.

5.9 Todesfall, Beerdigung

5.9.1 Allgemein

Es ist üblich, auch am Sonntag bei einer Beerdigung
den Pfarrgottesdienst als Requiem zu halten, ebenso

185



bei Totengedächtnissen. 1847 ist das für einen Refe-

renten in Müllheim ein gefährlicher Missbrauch, unver-
einbar mit der Bestimmung des Sonntags. Es gelte, die

frühere konstanzische Verordnung zu befolgen und
diesen Missbrauch in einträchtigem Zusammenwir-
ken der Kantonsgeistlichkeit sowie in kluger Beleh-

rung des Volks abzuschaffen. Ein Jahr später findet
auch Diessenhofen diesen Brauch nicht richtig, aber

es sei allgemeine Übung und nur schwer zu ändern.
1848 geht das Kapitel Frauenfeld-Steckborn auf den

Antrag, die Totengedächtnisse und Jahrzeiten vom

Sonntag auf den Werktag zu verlegen, wegen der zu

erwartenden Schwierigkeiten nicht ein. Wie lange
solche Gottesdienste am Sonntag stattfanden, geht
aus den Akten nicht hervor. Gemäss den Diözesan-

Statuten von 1896 darf am Sonntag die Tumba®"

nicht mehr aufgestellt werden. Darauf beginnen ein-

zelne Pfarreien, wie die Regiunkeln Diessenhofen und
Sirnach feststellen, die Gedächtnisse auf den Werk-

tag zu verlegen. 1879 kommt in Bischofszell ein an-
derer Brauch zur Sprache, nämlich beim Requiem Bil-

der und Statuen mit Totenköpfen und gekreuzten
Gebeinen aufzustellen. Das sei ein Abusus, den man
aber nur schwer abstellen könne.

5.9.2 «Leichenreden»

1852 beschliesst die Regiunkel Diessenhofen, die Lei-

chenreden abzuschaffen und daran festzuhalten,
auch wenn das Kapitel nicht zustimmen sollte. Der im

selben Jahr ans Kapitel gebrachte Antrag wird mit
17 Ja gegen 15 Nein angenommen; mit dem Kapitel
Arbon will man gemeinsame Schritte unternehmen.
Aber Arbon verwirft 1859 den Antrag einmütig: Es

gehe um «die schuldige Berücksichtigung des katho-
lischen Volkes, welches Leichenreden wünscht, die

Berücksichtigung der Parität, nach welcher unser
Volk bei Traueranlässen die Beehrung auch durch die

andere Konfession sucht»; würden die Leichenreden

wegfallen, wäre deren Beteiligung an der Beerdigung

in Frage gestellt. Es wird der Nutzen eines klug aus-

gewählten Themas bei Beschränkung des Personellen

aufgezeigt und darauf hingewiesen, dass Leichenre-

den nicht so oft vorkommen, dass sie beschwerlich
sein müssten. Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn

bleibt bei seiner Haltung und gelangt an Bischof Ar-
nold-Obrist, der im Dezember 1860 antwortet, er
habe die Leichenreden in allen Pfarreien des Bistums

abgeschafft, erst vor fünf Jahren auch im Aargau:
«Ich bin ganz der Ansicht jener, welche dieselben als

einen Anlaß zu tausend Verlegenheiten für den Pfar-

rer, zu vielen Mißgriffen und daraus erwachsenden
Verdrießlichkeiten für ihn, und nebstdem als von ge-

ringem Nutzen für das katholische Volk erachten. Ich

erkläre hiemit als auch in meinem Willen gelegen,
daß die Übung der Leichenreden aufhören und ein-

fach das, was das Ritual vorschreibt, bei Leichenbe-

gräbnissen beobachtet werde.»®" Schon im Januar
1861 nimmt das Kapitel Arbon dazu Stellung: Der Bi-

schof verlange die Nachachtung des Rituals, das aber

darüber nichts enthalte, man könne nicht ganz mit

Stillschweigen über spezielle Anlässe hinwegsehen,

wenigstens sei ein Formular zu erstellen. Wahrschein-
lieh hält man aber doch weiterhin Leichenreden:

1904 jedenfalls will man in Arbon an der in diesem

Kantonsteil üblichen kurzen Abdankung festhalten.
Aber auch im Kapitel Frauenfeld-Steckborn sind nicht
alle mit der Abschaffung zufrieden: 1867 wird in Sir-

nach geklagt, nicht alle Pfarrer hielten sich an die Ver-

Ordnung des Bischofs. 1868 spricht das Kapitel Frau-

enfeld-Steckborn mehrheitlich die Entrüstung über
das Nichteinhalten aus, und der Dekan ersucht die

Kapitulare, sich an die bischöfliche Weisung zu hal-

ten. Noch ein anderes verlangt das gleiche Kapitel
1905: bei Danksagungen in der Zeitung die Namen

der Geistlichen nicht mehr zu erwähnen.

618 Ein Gestell in der Form eines Sarges, über das ein schwarzes

Tuch gelegt wird, auf beiden Seiten braune Kerzen.

619 StATG Bd 3'50'0,0, bei der Stellungnahme zu den Statuten.

186



5.9.3 Kirchliches Begräbnis?

Die Frage einer Verwe/gerung des /cv'rcW/'cben ße-

gräbn/sses kommt in mehreren Regiunkeln zur Spra-
che. Dabei geht es um Verstorbene, die im Leben

kirchlich abseits standen und die Osterpflicht nicht er-
füllten. So fragt sich Müllheim 1854: «Soll die Beerdi-

gung eines verstorbenen Namenskatholiken, welcher
seit Jahren weder eine Kirche besuchte noch die hl.

Sakramente empfing, auch mit allen den üblichen

Gebeten und Segnungen der Kirche vorgenommen
werden?» Es wird der Wunsch nach einer Weisung
des Bischofs ausgesprochen. Ein Mitglied sagt: «In ei-

ner ganz katholischen Gemeinde dürfte ein solcher

hartnäckiger Verächter der Kirche und ihrer Heilsan-

stalten ganz nach den dießfälligen Strafbestimmun-

gen der Kirche nicht beerdigt werden, in einer pa-
ritätischen Gemeinde jedoch möchte es rathsam sein,

die üblichen Exequien vorzunehmen, bei der Abdan-

kung aber der Selbstausschließung des Unglückli-
chen aus der Kirche ohne Leidenschaftlichkeit zu er-

wähnen und bei der Messe sich der Paramente des

Festes statt eines schwarzen Messgewandes zu be-

dienen.» Sirnach meint 1857: Nur wenn man positiv

überzeugt sei, dass der Verstorbene allen geistlichen
Beistand abgewiesen habe und ohne Zeichen der
Reue gestorben sei, dürfe die Beerdigung verweigert
werden, bei plötzlich Verstorbenen jedoch mangle
der Beweis. 1858 kommt Arbon zum Schluss, bei po-
sitiver Weigerung sei die kirchliche Bestattung zu ver-

sagen und der Hingeschiedene in ungeweihter Erde

zu bestatten, jedoch solle zuvor der Kommissar ange-
fragt werden. Wo jedoch nur einige Zeichen vorhan-
den seien, dass der Verstorbene den Willen hatte, die

Sterbesakramente zu empfangen, sei die mildere Praxis

anzuwenden. Eine bischöfliche These zu diesem Prob-

lern behandelt 1884 nur Frauenfeld: «Gegenwärtig
muß aber hierin große Milde und Nachsicht geübt wer-
den»; Exkommunikationen hätten besonders in indif-
ferenten Gegenden bereits keinen Zweck mehr.

Ein anderes Problem sind die totgeborenen und
obne Taufe verstorbenen K/'nder, die nicht kirchlich

beerdigt werden. Müllheim sagt 1854, sie seien mor-

gens früh oder abends spät zu bestatten, und im glei-
chen Jahr mahnt Sirnach, man dürfe sich nicht über

kirchliche Vorschriften hinwegsetzen. 1871 stellt ein

Pfarrer im Kapitel Frauenfeld-Steckborn den Antrag,
bei solchen Beerdigungen einen milderen Modus ein-

zuführen, nämlich im Chorrock beizuwohnen und
Erde auf den Sarg zu werfen. Die Versammlung weist
den Antrag ab, denn diese Angelegenheit sei weder
Sache des Klerus, noch liege es in seiner Kompetenz,
die Liturgie nach Gutdünken zu ändern. Dennoch

sind vielleicht einzelne Pfarrer auf solche Weise vor-

gegangen. 1880 heisst es in Bischofszell, im unteren

Kapitel sei die Ansicht geltend gemacht worden, der

Priester könne in solchen Fällen im Chorrock ohne

Stola Assistenz leisten, aber auf persönliches Mitleid-

gefühl könne nicht Rücksicht genommen werden, da

eine kirchliche Beerdigung nicht gestattet sei. Auf die

Frage, wie die Mütter solcher Kinder zu trösten seien,

gibt Bischofszell 1880 die Antwort, wie sie auch in

der Theologie üblich war: Die Kinder kämen weder in

den Himmel noch in die Hölle, sondern an einen Ort
natürlicher Glückseligkeit. Ein Pfarrer in der Regiunkel
Arbon ging bereits 1854 weiter: Man soll zwar darauf
achten, dem Dogma von der Heilsnotwendigkeit der
Taufe nicht zu nahe zu treten, aber Gott, dem alles

möglich sei, könne auf unbekannte Weise solche Kin-

der des Himmels würdig machen.

5.10 Vespern und Andachten

In den meisten Pfarreien findet an den Nachmittagen
der Feiertage eine Vesper statt Die deutsche Vesper

aber, in den Nachbardiözesen Freiburg und Rotten-

bürg als Konstanzer Tradition beliebt"", ist im Thür-

gau selten; Anfang der 1830er-Jahre wird sie nur in

620 BvK 1, S. 426-427.

187



einigen wenigen Pfarreien durchgeführt. Eine alte

Übung sind die Bruderschaftsandachten sowie der

Rosenkranz, meist am Sonntagnachmittag gehalten.
In der zweiten Jahrhunderthälfte werden neue An-
dachtsformen eingeführt: 1861 nennt die Regiunkel
Sirnach wie 1883 die Regiunkel Bischofszell die Herz-

Jesu-Andacht sowie die marianische Maiandacht.

Gegen die Einführung der letzteren, die zur volks-

tümlichsten wird, zeigt sich aber auch Widerstand.
1861 empfiehlt ein Referent in Sirnach die Ein-

führung dieser Andacht, nennt als beste Zeit die

Abenddämmerung, wünscht einen gehörig ge-
schmückten Altar, meint, eine Statue habe eine bes-

sere Wirkung als ein Bild und gibt den Ratschlag, al-

les «Trockene, Kalte, Ordinäre» zu vermeiden und
«alle Seiten des Gemüthes» anzuregen. Dem Ein-

wand, die Leute könnten am Abend aus allzu grosser

Entfernung kaum kommen, begegnet er mit dem

Vorschlag, die Maiandacht wenigstens an den Sonn-

tagen mit dem Nachmittagsgottesdienst zu verbin-

den. Gewichtiger scheint ein Einwand aus ökonomi-
sehen Gründen gewesen zu sein: Die Maiandacht
koste wegen der Lichter zu viel. Demgegenüber weist
der Referent auf seine Erfahrung hin: Die tägliche
Maiandacht von einer halben Stunde Dauer mit 15

Lämpchen und vier brennenden Kerzen habe 13 Fr.

70 Rp. gekostet und sei gedeckt worden durch eine

Hauskollekte. Dieser ökonomische Einwand zeigt
vielleicht weniger thurgauische Sparsamkeit an, son-
dem weist eher auf die nicht gerade auf Rosen ge-
bettete finanzielle Lage mancher Pfarreien hin. Das

kann auch für die Feststellung gelten, die in der glei-
chen Regiunkel 1897 gemacht wird, nachdem die

Diözesanstatuten die Predigt nach dem Evangelium

verlangt hatten: Während der Predigt dürfe man die

Kerzen löschen. Eine Schwierigkeit anderer Art nennt
1883 Bischofszell: «Vielfach werde irrigerweise ge-
sagt, die Maiandachten seien nur für das weibliche
Geschlecht.» 1891 meldet Arbon, die Maiandacht sei

in den meisten Pfarreien eingeführt.

Es werden auch weitere und zum Teil neue An-
dachten genannt: Advents-, Fasten-, Josefs-, Aloisius-
andachten. Zugleich wird in Bischofszell 1883 die

Ansicht geäussert, in kleinen und weitläufigen Ge-

meinden sei die Einführung von neuen Andachten

schwierig, «der Feuereifer erkaltet mitunter gar bald

sowohl bei Geistlichen wie bei Laien». 1906 berichtet
Diessenhofen, dass die Andachten am Nachmittag
fast überall mangelhaft besucht würden und führt
dies zurück auf die Abnahme des lebendigen Glau-

bens und die fortschreitende Entheiligung des Sonn-

tags.

5.11 Sonntagsheiligung

1807 erlässt der Kleine Rat ein «Sabbath- und Sitten-

mandat», «in stetem ernstem Hinblick auf seine

Pflicht, Religiosität und Sittlichkeit, als die erste Be-

dingniß der Landes-Wohlfahrt, bey seinen Getreuen,

Lieben Mitbürgern in christlich reiner Ausübung zu

erhalten; und unter der sich Ihm dabey aufdringen-
den betrübenden Wahrnehmung, daß dennoch je
länger je mehr leichtsinnige Vernachlässigung der

Gebräuche unserer heiligen Religion und der Lehren

der Sittlichkeit überhandnimmt, und daß die trauri-

gen Folgen davon schon nur allzu sichtbar werden.»
Die Bestimmungen gehen ins Einzelne: Man soll «bey

Besuchung der Kirche sich aller Unordnung enthal-

ten, an hohen Fest- und Communions-Tagen, so wie
als Taufzeugen, wo es bis dahin üblich war, schwarze

Kleidung tragen, in der Kirche sollen keine Hunde ge-
duldet werden.» Andere Bestimmungen betreffen
Kaufläden, Wirtshäuser usw."' 1836 wird das Man-
dat revidiert, 1855 unter dem Titel «Gesetz über die

Polizei an Sonn- und Festtagen» erneut herausgege-
ben. Da heisst es, dass «der Besuch der Wirths- und

621 Tagblatt der Beschlüsse, Dekrete und Verordnungen 6. Teil,

Frauenfeld 1808, S. 139-145.

188



Schenkhäuser an hohen Fest- und Kommuniontagen
für Einheimische während des Vor- und Nachmittags-

gottesdienstes beider Konfessionen» bei einer Busse

von bis zu 50 Franken verboten sei, an gewöhnlichen
Sonntagen nur während des Vormittags. Wenn not-

wendige Arbeiten bewilligt würden, so gelte das

nicht für «Minderjährige, die zum Kirchenbesuch ver-

pflichtet sind, für die Dauer des vor- und nachmittäg-
liehen Gottesdienstes».®"

Ab der Jahrhundertmitte sieht der Klerus zuneh-

mend die Sor?nfagsbe///gung gefährdet. 1851 befassen

sich beide Kapitel mit der Entheiligung der Sonn- und

Feiertage. Frauenfeld-Steckborn verlangt eine genaue
Einhaltung der Verordnungen über die Sonntagsruhe
und lehnt besonders die Militärzüge ab, die es den

katholischen Milizen unmöglich machten, wie bisher

den Sonntagsgottesdienst zu besuchen. Gemäss ei-

ner Verordnung des thurgauischen Sabbath-Manda-

tes muss für eine Arbeit an Sonn- und Feiertagen
nicht nur die Bewilligung beim Gemeindeammann,

sondern auch beim Pfarrer eingeholt werden. Was

aber zu tun sei, wenn sich jemand darüber hinweg-
setze, fragt 1852 ein Pfarrer in Müllheim, und be-

kommt zur Antwort: Da von den weltlichen Behör-

den keine Unterstützung zu erlangen sei, soll der

Fehlbare dem Landjäger verzeigt werden, «welcher
denselben, wenn auch nicht aus Eifer für die Auf-

rechterhaltung der Sonntagsruhe, so doch des Ge-

winnes wegen zur Büßung leiten wird». Im Frühjahr
1853 meldet derselbe Pfarrer, der Fehlbare sei nun
gebüsst worden, und zwar von der Kirchenvorsteher-
schaft. Im Herbst aber muss er mitteilen, dieser «Sab-

bathschänder» hätte sich wegen der Busse an eine

weitere Behörde gewandt, welche die Vorsteher-
schaft als dazu inkompetent erklärt habe; der «Näm-

liehe» lasse nun weiter ohne Not am Sonntag arbei-

ten und halte Christenlehrpflichtige vom Gottes-
dienst ab. Beim «in den Stall Mähen am Sonntag»,
worüber man auch diskutiert, sei es am zweckmäs-

sigsten, dieses in der Christenlehre als unerlaubt dar-

zustellen. Als 1855 das neues Sabbathgesetz ansteht,
wird in den Regiunkeln und an einer Konferenz der

Kapitelsvorstände beraten, wie Einfluss genommen
werden könnte, aber sofort erkannt, dass alle

Bemühungen umsonst wären. Als Gefahr für die Hei-

ligung der Sonn- und Feiertage nennt Arbon 1858:

die Reisemanie, Eisenbahnfahrten, politische und in-

dustrielle Veranstaltungen, Schützenfeste, militäri-
sehe Übungen.

5.12 Feiertage

5.12.1 Feiertagsreduktion 1858

Im Thurgau gab es zwanzig katholische Feiertage, die

nicht auf einen Sonntag fielen.®" Mit dem Anschluss

an das Bistum Basel wurden bereits 1831 die Feier-

tage Philipp und Jakob, Johannes der Täufer, Erzen-

gel Michael und Johannes Evangelist aufgehoben.
Sollte das Volk diese Aufhebung nicht verstehen, so
sei es zu belehren, dass es um eine gleichförmige
Festtagsordnung im ganzen Bistum gehe, schreibt

Dekan Meile."" Es fielen aber zu dieser Zeit auch die

Dienstage nach Ostern und Pfingsten weg, und zwar

622 Kantonsblatt, enthaltend die seit der Annahme der Verfas-

sung vom Jahr 1831 erlassenen Gesetze, Dekrete und Ver-

Ordnungen des Grossen und Kleinen Rathes des Eidgenössi-
sehen Standes Thurgau, Bd. 7, Frauenfeld 1852,
S. 303-305.

623 Beschneidung des Herrn (Neujahr): Epiphanie (6. Januar);

Maria Lichtmess (2. Februar); Josef (19. März); Maria Ver-

kündigung (25. März); Ostermontag; Christi Himmelfahrt;

Pfingstmontag; Fronleichnam; Philipp und Jakob (1. Mai);
Johannes der Täufer (24. Juni); Peter und Paul (29. Juni);

Maria Himmelfahrt (15. August); Maria Geburt (8. Septem-
ber); Michael (29. September); Allerheiligen (1. November);
Maria Empfängnis (8. Dezember); Weihnachten; Stefanstag
(26. Dezember); Johannes Evangelist (27. Dezember); es

scheint, dass auch Oster- und Pfingstdienstag zum Teil noch

Feiertage waren.
624 Zirkular Meile: StATG Bd 1'20'2, 7.

189



auf Antrag des Klerus, wie dem Protokoll des Kapitels
Frauenfeld-Steckborn zu entnehmen ist. Mit der Auf-
hebung war man nicht allerorts zufrieden; in Gündel-

hart «wurde über die Pfarrherren und überhaupt
über die ganze Geistlichkeit gemurrt und ge-
schimpft», heisst es bei der Visitation von 1832.

Nun will 1851 die Regierung vom Kirchenrat ein

Gutachten zur Abschaffung von Feiertagen, denn im

Grossen Rat ist ein Antrag zur Abstellung einiger Fei-

ertage angenommen worden. Mit Entrüstung erin-

nert Sirnach daran, dass dieser Antrag vom katholi-
sehen Grossrat und Architekten Keller von Frauenfeld

eingebracht wurde. Der Kirchenrat gelangt nun an

die Geistlichen mit der Frage: «Ist es zweckmäßig, an-

gemessen und in den Bedürfnissen des Volkes lie-

gend, daß die Feiertage reduziert werden sollen?»

Nach ersten Besprechungen in den Regiunkeln ist das

Kapitel Arbon befremdet, «daß der hohe Kirchenrath
nicht von sich aus beantwortet oder zurückgewiesen
hat»; nur das bischöfliche Ordinariat könne darüber

entscheiden. Einstimmig wird beschlossen, in Form

eines Memorials dem Kirchenrat zu berichten, man

wolle an den bisherigen Feiertagen festhalten. Das

Kapitel Frauenfeld-Steckborn weist auf die Abnei-

gung des katholischen Volkes gegen eine weitere Re-

duktion der Feiertage hin und schliesst sich dem Me-
morial von Arbon an.

In der Folge bleibt es ein paar Jahre ruhig, bis «am
Schluß einer Sitzung des Regierungsrathes ein Regie-

rungsrathsmitglied, veranlasst durch einen interes-
sierten Fabrikherrn, mit der Feiertagsfrage her-

vorrückte». Dem Abgeordneten an der Diözesankon-

ferenz wird nun die Instruktion erteilt, auf die Aufhe-

bung der Feiertage hinzuwirken; 1857 gelangt das

Begehren um Reduktion der Feiertage an Bischof Ar-

nold-Obrist, der es seinerseits an den Papst weiterlei-
tet - so der Bericht Kommissar Meiles im Juni 1858 in

Sirnach als Rückblick nach erfolgter Reduktion.

Am 6. März muss Kommissar Meile den Erlass des

Bischofs vom 1. März 1858 mitteilen, das Fest des hl.

Josef (19. März) und Maria Verkündigung (25. März)
seien für zehn Jahre aufgehoben bzw. auf den Sonn-

tag verlegt; schon in diesem Jahr sollen sie nicht mehr

gefeiert werden: «Persönlich schmerzt mich dieses

Ereignis sehr. Der Kath. Kirchenrath war auch immer

dagegen, dagegen ist auch die Geistlichkeit und das

Volk, allein in meiner Stellung kann es nicht sein, den

bischöflichen Erlaß, der gerade zuerst von unserer Re-

gierung postuliert wurde, bei Seite zu legen und das

Exeguatur zu unterdrücken.»®" Vergebens habe er

um Aufschub der Mitteilung ersucht. Am 8. März
meldet auch Dekan Wigert seinem Kapitel Arbon:
«St. Josef und Maria Verkündigung sind auf die

Dauer von zehn Jahren aufgehoben.»®" Nun kommt
in allen Regiunkeln die Enttäuschung des Klerus und
der Unmut des Volkes zum Ausdruck. Aber der Klerus

befindet sich wie zwischen Hammer und Amboss: auf

der einen Seite der unerwünschte Erlass des Bischofs,

auf der andern Seite das Aufbegehren des Volkes.

Kommissar Meile kommt schliesslich zwischen alle

Fronten. So wird etwa berichtet: Gemeindeweise

habe sich das Volk für die Beibehaltung ausgespro-
chen (Bischofszell), das Volk wolle die Feiertage un-

geachtet der Aufhebung weiterhin halten (Müllheim).
In Arbon ist man sich zwar im Klaren, dass der Bischof in

seiner Stellung zur Regierung die Abschaffung nicht
zurücknehmen kann, aber «die Geistlichkeit sei es dem

katholischen Volk und seiner so lebhaft ausgesproche-

nen Unzufriedenheit schuldig, in Sachen das Mög-
lichste zu versuchen»; daher beschliesst Arbon eine

Petition des Klerus®" um Beibehaltung der Feiertage

an den Bischof zu verfassen; Bischofszell schliesst sich

der Petition an. Im Dekanat Frauenfeld-Steckborn

hingegen verlangen die Regiunkeln Diessenhofen,
Frauenfeld und Müllheim eine Kapitelsversammlung.

Sirnach, unter der Leitung von Kommissar Meile, fin-

625 StATG Bd 3'20'2, 13

626 StATG Bd 3'20'2, 13.

627 StATG Bd 3'50'1, 6.

190



det dies nicht nötig. Da kommt es zu einer Missstim-

mung: Meile habe es vorgezogen, mit Dekan Wigert
und Deputat Zweifel eine Petition beider Kapitel zir-

kulieren zu lassen, wie im Juli 1858 in Müllheim kriti-
siert wird; trotzdem entschliesst man sich, die Petition

ohne Kapitelsversammlung zu unterzeichnen.

5.12.2 Der «Conflict»

Damit aber nicht genug. Es folgt im Müllheimer Pro-

tokoll ein Bericht, den der Sekretär auf zehn Folio-Sei-

ten verfasste unter dem Titel «Conflict des Hochw. H.

Deputat Schmid von Homburg mit dem hochwürdigs-

ten bischöflichen Ordinariat aus Anlaß der Feiertags-

dispense vom 1. März 1858». Wenn auch nicht alle

Pfarrer so hartnäckig waren wie Deputat Johann Bap-

tist Schmid, so gibt der Bericht doch einen Einblick in

die Gemütslage bei Klerus und Volk. Da er damals als

überlieferungswürdig auch für kommende Zeiten er-
achtet wurde, sei hier eine Zusammenfassung gebo-
ten:

Ohne die Gesinnung bei Volk und Klerus zu er-

forschen und völlig unerwartet waren die Feiertage

aufgehoben worden. Das veranlasste Pfarrer Schmid,

«der inneren Erregung Ausdruck zu geben» und bei

der Mitteilung der Abschaffung von der Kanzel zu sa-

gen: «Noch nie habe ich einen bischöflichen Erlaß mit
größerem Bedauern, Wehmuth und Schmerz verkün-

det wie die soeben verlesene Dispense über die bei-

den so werthen und theuren Feiertage. Diese

Gemüths- und Seelenstimmung teilt mit mir die ge-
samte Geistlichkeit des Thurgaus. Man kann nicht be-

greifen, wie unser Diözesanbischof dahin gekommen
ist, diese beiden Feiertage, ohne die Geistlichkeit
auch nur zu vernehmen, auf 10 Jahre zu dispensie-

ren. Und doch ist es geschehen, und was nach die-

sem Vorgang noch geschehen werde, muß einem mit

banger Sorge erfüllen.»
Die teilte Schmid auch Kommissar Meile mit, der

sich aber «gegen die gezeigte Opposition» aus-

sprach, worauf Schmid dem Kommissar «einige viel-

leicht zu starke Vorwürfe» machte. Die Korrespon-
denz übermittelte Meile dem Bischof. Dieser fasste

die Sache als «böswillige Verletzung der bischöfli-
chen Authorität» auf, «mit Beiseitesetzung aller gezie-
menden Ehrfurcht und Pietät»; er beschuldigte den

Pfarrer, «Amtsbrüder und Volk aufgestachelt» zu ha-

ben und wies selber jede Schuld zurück, da er im Auf-

trag der Regierung gehandelt habe. Zugleich meinte

er, die Schuld liege bei der thurgauischen Geistlich-

keit, die nicht wie jene von Luzern und Zug vor dem

Inkrafttreten der Dispens Schritte dagegen unter-
nommen habe. Von Schmid verlangte er «unter har-

ten Strafandrohungen», innerhalb einer Monatsfrist

«die ausgesprochenen Verdächtigungen und Verun-

glimpfungen von der Kanzel herab zurückzuneh-

men».
Der Vorwurf, nichts unternommen zu haben, ver-

schärfte den «Conflict». Weil er dem Bischof Ehr-

furcht und Gehorsam schuldig sei, sagte Schmid,

habe er am 2. Mai den Widerruf verlesen und seinen

Pfarreiangehörigen gesagt, seine Korrespondenz mit
dem Dekan sei an den Bischof gelangt; er wieder-
holte seine erste Mitteilung, die dem Bischof «weh

getan habe», berichtete vom Vorwurf des Bischofs,

die Geistlichkeit habe sich nicht gewehrt, verwahrte
sich dagegen und gab den Vorwurf an den Dekan

weiter: Der hätte nichts unternommen, aber um den

Stand der Dinge gewusst. Dekan Meile hätte ihm am

22. März mitgeteilt, der Kirchenrat habe sich gegen
die Abschaffung der Feiertage ausgesprochen und in

jüngster Zeit der Regierung erklärt, die Neuerung sei

gegen Geistlichkeit und Volk, Meile selber habe noch

im Dezember den Bischof gebeten, ein Jahr zuzuwar-
ten. Aber Schmid meinte, Meile hätte die Geistlich-

keit auffordern sollen, sich zu wehren.
Dieser Widerruf ging an den Bischof, und Schmid

schrieb dazu einen Begleitbrief: Darin beschwerte er

sich, dass er auf Grund von Privatschreiben «ohne

Untersuchung gerichtet werde». «Seine Stimme und

191



Sprache habe sich auch beim Volk geoffenbart, des-

sen frommer Sinn es nicht ertragen würde, daß die

Reformierten ihm seine Feiertage dirigiere und zwei

der schönsten und lieblichsten Blumen, zu deren Ge-

ruch und Schönheit es sich zur Zeit des Winterüber-

gangs zum Frühling, wo es auf dem Feld noch wenig
oder nichts zu thun habe, so gern erlab und erquicke,
aus seinem Festkranz wegzupflücken.» Dieser Wider-
ruf genügte dem Bischof nicht, er vermisste die «de-
muthsvolle Abbitte», sah den Vorwurf der Schuld an

den Kommissar übertragen, glaubte, «böswilligen
Trotz und hochmüthige Widersetzlichkeit» zu erken-

nen und schloss den Brief mit dem «weit bitteren Vor-

wurf»: «Herr Pfarrer, hiedurch haben sie sich selbst

gerichtet.» Dazu legte der Bischof eine Erklärung bei,

die Schmid «ganz einfach, ohne alle Restriktion oder
Zuthat» zu verlesen habe und deren Verlesung von
der Kirchenvorsteherschaft zu beglaubigen sei; im

Fall einer Renitenz sei «geradezu Suspension in Aus-
sieht gestellt».

Darauf verfasste Pfarrer Schmid einen Brief an

den Bischof: Er sei bereit, «seine dem Oberhirten der
Diözese hinzugefügte Beleidigung aufrichtig zu be-

dauern», weigere sich aber, dem Dekan solche Ge-

nugtuung zu leisten; denn der Dekan habe um den

Stand der Dinge gewusst, das sei «keine Verdächti-

gung, sondern vollkommene Wahrheit». Dabei be-

zog er sich auf die Mitteilung Meiles vom 22. März.
Ehe aber Schmid diesen Brief mit der Weigerung, die

Erklärung zu verlesen, absandte, liess er sich von Mit-
brüdern beraten, die ihm rieten, den Willen des Bi-

schofs zu erfüllen: «Ein Nachgeben und Unterwerfen
entehre da den Schwächeren nicht, sondern gereiche

vor Gott und den Menschen zur Ehre.» Zwar sandte
Schmid seine «Verteidigungsschrift» doch an den Bi-

schof, aber mit der Zusage, die verlangte Erklärung
abzugeben. Dies geschah am 18. Juli, die Kirchenvor-
Steher unterschrieben mit Kommentaren: «Ehre dem

Hochwürdigen H. Pfarrer Schmid, daß er die vom
hochwürdigsten H. Bischof erlassene Feiertags-

dispense nicht billigen wollte.» «Auf diese zweite
«bischöfliche Strafbestimmung hat H. Pfarrer Schmid

statt Misskredit großes Zutrauen gewonnen.» «Es ist

wirklich schade, daß die Pfarrgemeinde vor der obi-

gen Verlesung nichts dazu wusste, damit dieselbe es

hätte verhindern können.»
Schmid schickte die Bestätigung ab, «konnte sich

jedoch nicht versagen», sich noch einmal über das

ganze Verfahren zu beklagen. «Es ist die Sprache die-

ses Schreibens scharf entsprechend der Stimmung,
mit der doch wohl auch ein Anderer die Resolution

verlesen haben würde», am «schärfsten durch die

Stimmung des Augenblicks gerechtfertigt, lautet die

Stelle: Ich weiß nicht, soll ich es Ihnen schreiben, daß

hie und da Einer anfängt, aus diesem Grund an der

Gültigkeit ihrer Amtshandlung irre zu werden, diese

Zweifel habe ich bestritten und werde sie immer be-

streiten, allein, aufrichtig gestanden, muß ich Ihnen

bemerken, daß ich bei etwas weniger Theologie, als

ich mir erworben habe, aus Anlaß Ihrer mir ange-
drohten Suspension, wo kein Crimen vorliegt, leicht

selbst an der Kirche hätte irre werden können.»
Der Bischof reagierte nicht mehr. Der Sekretär

schliesst seinen Bericht mit den Worten: «Das Urtheil

[über diesen Konflikt] dürfen wir dem Leser selbst

überlassen, zufrieden, den wahren Thatbestand dar-

gelegt zu haben.» Nach bald 150 Jahren sei das Urteil
auch heutigen Leserinnen und Lesern überlassen! Ob

es noch zu einer Aussprache zwischen Pfarrer Schmid

und Dekan Meile kam, wissen wir nicht. Zu einer Be-

gegnung an einer Kapitelsversammlung kam es je-
denfalls nicht mehr, denn Meile starb am 19. Juli

1860.

Hier sei angefügt, was Kuhn über Meile schreibt:
Er «besorgte [...] mit großem Geschick und rastloser

Thätigkeit die schwierigsten Geschäfte. [...] Freilich

trug ihm gerade dieses Geschäft [die Klosteraufhe-

bung] wenig Rosen; denn es war unmöglich, zwi-
sehen Scylla und Charybdis so ganz widersprechen-
der Ansichten und Ansprüche [...] ohne Anstoß

192



hindurchzuschiffen. Was er aber that, geschah aus

Ueberzeugung und mit klarer Beurtheilung der

Zeitverhältnisse.»"® Das darf wohl auch für die Feier-

tagsverminderung gelten.
Pfarrer Schmid von Homburg war vielleicht doch

ein etwas schwieriger Zeitgenosse. Kommissar Meier-
hans berichtet nämlich 1862, wegen der Visitations-

Ordnung des Kirchenrates sei namentlich von jenen
Geistlichen «die Hetze losgelassen [worden], welche
seinerzeit in der Feiertagsfrage so großen Widerstand

leisteten, und sonderbar steht an der Spitze ein

Pfarrer, von dem ich gelegentlich einmal hörte, daß er
und sein Kaplan fünf Sonn- und Feiertage nachein-

ander nicht gepredigt haben. Begreiflich ist da die

Frage, ob regelmäßig gepredigt werde, sehr ungele-
gen»."® Damit kann nur der Pfarrer von Homburg ge-
meint sein, der als einziger in der Regiunkel Müllheim
einen Kaplan hatte!

Angemerkt sei an dieser Stelle noch: Am 28. Ja-

nuar 1808 bat Dekan Hofer in einem Schreiben an die

Kurie®®", mittels eines Dekretes den heiligen Josef als

Landespatron zu erklären, was aber in Vergessenheit

geriet; 1861 nennt Kommissar Meierhans dieses Pa-

trozinium eine «unentschiedene Frage».®®'

5.12.3 Nochmals Feiertagsreduktion

Die Diözesanstände und mit ihnen der Kanton Thür-

gau waren aber nicht zufrieden mit der Aufhebung
von nur zwei Feiertagen. Neue Verhandlungen in So-

lothurn sind jedoch ohne Erfolg. Am 20. März 1866
teilt Bischof Lachat mit, er könne nur auf Gesuch hin

für einige Feiertage Dispens zur Arbeit in Fabriken ge-
währen, die Arbeiter müssten an diesen Tagen aber

der Messe beiwohnen. Nun überlassen die Diözesan-

stände jedem einzelnen Kanton das weitere Vorge-
hen. Am 3. Juli 1867 veröffentlicht die Regierung den

«Entwurf eines Gesetzes betreffend die nähere An-

wendung der Vorschriften über die Polizei an Sonn-
und Feiertagen»; Für die Katholiken sollen als Feier-

tage gelten «Neujahr, Auffahrt, Fronleichnam, Maria

Himmelfahrt, Allerheiligen, Weihnachten», für die

Protestanten «Neujahr, Charfreitag, Auffahrt und

Weihnachten». In der Botschaft an den Grossen Rat

begründet die Regierung ihre Vorlage: Die Feiertags-

frage sei nicht eine rein kirchliche, sondern eine vor-
zugsweise bürgerliche; der Bürger soll in seinem
Recht auf Arbeit geschützt werden, es gehe um eine

einheitliche Lösung für alle: «Indem wir uns bei deren

Lösung auf den Boden der persönlichen Freiheit stel-

len, sind wir weit entfernt davon, die Feiertage abzu-
schaffen oder sie nur als solche zu beschränken»,
vielmehr lassen «wir der Kirche, was ihr gebührt, und
vindicieren wir lediglich dem Staate seine Rechts-

Sphäre». Auch würden diese Tage «von einem

großen Theile unserer Bevölkerung, namentlich auch

von der arbeitenden Klasse, längst nicht mehr im

Sinne ihrer Stiftung und Einsetzung zugebracht»,
missbräuchliche Gewohnheiten könnten sich auf den

Sonntag vererben.®®®

Schon 1865 verabschieden beide Kapitel einstim-

mig je eine Resulution an den Bischof und an die Re-

gierung gegen eine abermalige Reduktion der Feier-

tage, da die vorhergehende Abschaffung noch schmer-

ze. Im Bericht vom 30. Juli 1867 schreibt Kommissar

Meierhans: Die Vorsteher beider Kapitel hätten sich

versammelt, seien aber überzeugt, dass der Grosse

Rat den Antrag der Regierung annehme. Trotz voraus-
zusehender Erfolglosigkeit sei es Pflicht der Geistlich-

keit, die Aufhebung nicht mit Stillschweigen hinzu-
nehmen. «Ohnehin darf an vielen, besonders Fabrik-

orten, auf das Volk nicht vertraut werden, was die

Geistlichkeit abschreckt, eine Volkspetition zu veran-

628 Kuhn 1/1, S. 334.

629 StATG Bd 2, 2/8.
630 BiASO A 2319.
631 StATG Bb 2, 2/8.

632 Amtsblatt des Kantons Thurgau 1867, Frauenfeld 1867,
S. 449-461 (3. Juli 1867): Entwurf des Gesetzes und Bot-
schaft.

193



stalten.» Am 2. August, als der Antrag noch nicht vor
dem Grossen Rat ist, schreibt Meierhans: «Nach mei-

ner Ansicht wird das Landvolk die Feiertage halten,
Stadtvolk und Fabrikbevölkerung nicht. Mit der Zeit

wird auch das Landvolk in die Gleichgültigkeit hinein-

gezogen. Wage nicht zu urtheilen, welches das

größere Übel ist: Jetzt schon noch mehr Feiertage

preiszugeben oder das Volk in zwei Hälften, feiernde

und nicht feiernde, zu theilen.»®"
So wird den meisten Feiertagen der staatliche

Schutz entzogen, was praktisch einer Abschaffung

gleichkommt. Wie sich die Regiunkel Müllheim, die

bei der Feiertagsaufhebung von 1858 am stärksten

protestierte, verhalten hat, ist nicht mehr zu erkun-

den, da das Protokoll für diese Jahre fehlt. Die Regie-

rung hat in der Folge auch den Antrag gestellt, die

Nachfeiertage von Weihnachten, Ostern und Pfings-

ten, die auch von den Evangelischen gehalten wer-
den, abzuschaffen. Das ist nicht eingetroffen, hinge-

gen gelten sie nicht mehr als kirchliche Feiertage. Bi-

schofszell berichtet 1868, zur Beschwichtigung des

Volkes habe man an diesen Tagen fast überall ein fei-
erliches Hochamt gehalten."" Diese Nachheiligtage
werden 1913 im «Gesetz betreffend die öffentlichen

Ruhetage» als Feiertage aufgeführt.®"
1911 reduziert Papst Pius X. «mit Rücksicht auf

die Arbeitsverhältnisse der Neuzeit» die Zahl der ge-
botenen Feiertage für die gesamte Kirche.®" Im Pro-

tokoll der Regiunkel Arbon wird dazu vermerkt: Es

geht «zur Evidenz hervor, dass die Kirche den Puls-

schlag der Zeit recht wohl versteht und ein warmes
Herz hat für die Bedürfnisse des Volkes und nament-
lieh die Notlage der niedern Stände.» Das Kapitel Ar-
bon spricht 1913 vom projektierten Sonntagsgesetz;
dieses sehe vor, dass die Munizipalgemeinden be-

stimmen könnten, ob Karfreitag und Fronleichnam

Feiertage seien. So kam es dann auch.

5.13 Prozessionen, Bittgänge

Wessenberg wollte die in manchen Pfarreien vielen

Bittgänge und Prozessionen vermindern. 1804
suchte er deswegen auch die Unterstützung der Re-

gierung, da eine Reduktion ohne die Mitwirkung der

weltlichen Behörde kaum möglich war.®" Nach den

Visitationsberichten von 1805/1810 halten einige
Pfarreien Bittgänge und Prozessionen gemäss dem
bischöflichen Dekret, andere haben mehr als das Or-

dinariat erlaubt, wieder andere berichten von Wider-

ständen. So können es die Aadorfer nicht verstehen,
dass die Kreuzfahrt nach Dreibrunnen verboten ist.

Als der Pfarrer sich entschuldigt mit dem Verbot des

Generalvikars, erwidern sie, der habe ihnen nichts zu

sagen in der grossen allgemeinen Not; drei Mal nach

Dreibrunnen sei so viel wert wie einmal nach Einsie-

dein. Der Pfarrer von Heiligkreuz meint, die Abschaf-

fung der Bittgänge wäre eine vergebliche und ge-
fährliche Mühe.

Gemäss den Visitationsakten aus dem Anfang
der 1830er-Jahre sind Bittgänge und Prozessionen

zum Teil immer noch zahlreich, am zahlreichsten mit
bis zu sechs Bittgängen in den Pfarreien des Hin-

terthurgaus. Neben den Fronleichnams- und Osch-

Prozessionen werden weiterhin jene am ersten Mo-

natssonntag (teils nur während der Sommermonate)
und an Marienfesten gehalten; Bittgänge finden in

der Woche vor Christi Himmelfahrt statt. Auch andere

Tage werden in etlichen Pfarreien als Bittgangstage
erwähnt: der Markustag (25. April), etwas weniger
Philipp und Jakob (1. Mai) und Johannes Baptist (24.

Juni), zwei unlängst aufgehobene Feiertage; für Phi-

633 StATG Bb 2, 2/8.

634 In den Kommissariats- und Dekanatsakten gibt es keine Hin-

weise, wann kirchlicherseits die Nachfeiertage aufgehoben
wurden.

635 StATG 3W222: RRB Nr. 2451 vom 26. September 1913.

636 LThK3 3, Sp. 1254-1258.
637 Hungerbühler I, S. 173-174.

194



lipp und Jakob gibt Eschenz als Begründung an: «Aus

Dank für die Erhaltung des katholischen Glaubens

während der Reformation.» Einzelne Pfarreien geben
zudem an: Kreuzauffindung (3. Mai), Kreuzerhöhung
(14. September), Peter und Paul (29. Juni), Pfingst-

montag. Solche Bittgänge führen nicht nur über Fei-

der, sondern auch in Kapellen oder andere Pfarreien.

Arbon geht am Sonntag vor dem Fest Johannes des

Täufers nach Mörschwil. Wallfahrten werden selten

genannt. Für eine weite Umgebung ist besonders an

den Fastenfreitagen die Wallfahrt zum Heiligen Kreuz

in Arbon üblich; sechs bis zehn Geistliche kommen

zur Aushilfe. Am 3. Mai treffen sich die Wallfahrer

von neun Pfarreien in Arbon. Erwähnt werden als

Wallfahrtsorte auch Dreibrunnen und Einsiedeln. Ein-

zelne Pfarrer geben Kommentare: Frauenfeld mit sie-

ben Bittgängen will nur abändern, wenn es die Ge-

meinde verlangt. In Gündelhart, wo Wessenberg ei-

nige abgeschafft hat und nur noch drei sind, getraut
sich der Pfarrer nicht, etwas zu ändern, denn die Re-

aktion wäre so lebhaft wie bei den kürzlich abge-
schafften Feiertagen. In Berg meint der Pfarrer, es sei

sicher der Wunsch der Pfarrer an paritätischen Orten,
die Bittgänge abzuschaffen und statt dessen zweck-

mässige Andachten zu halten. In Sulgen geht es bei

der Fronleichnamsprozession sehr ärmlich zu, weil

«es an anständigem Apparat fehlt». Weil die fünf
Bittgänge in Ermatingen auch über eine «öffentliche,
sehr betriebene Landstraße» führen, seien entgegen-
kommende Pferde beim Anblick der Fahnen fast
nicht zu halten; zudem sei «die Zerstreuung [...]
sichtbar mehr als die Andacht». Der Dekan meint
aber, eine Abschaffung unter den gegenwärtigen
Umständen, ohne etwas Zweckmässiges zuvor einge-
führt zu haben, könne nicht ratsam sein. Heiligkreuz

geht an Christi Himmelfahrt nach Niederhelfenschwil
und an Peter und Paul nach Wuppenau; die Pfarrge-
meinde wolle beide Gänge abstellen. Der Pfarrer

nennt aber auch eine Schwierigkeit anderer Art: Ge-

statte man nach dem Gottesdienst in den besuchten

Pfarreien einen «Stillstand», gingen die Leute ins

Wirtshaus, gestatte man keinen, gingen sie wäh-
rend des Gottesdienstes. Zu Klagen Anlass geben die

Bittgänge an Christi Himmelfahrt nach Sommeri:
Hierher kommen die Pfarreien Altnau, Güttingen, Ha-

genwil und Romanshorn. «Ein öffentlicher Jahrmarkt
hat sich gebildet und der Missbrauch wird von Jahr zu
Jahr größer», rügt Pfarrer Meierhans. Das soll auch

zum Spott von Reformierten führen. Güttingen und
Romanshorn wollten nun statt dessen eine Öschpro-
Zession halten. Arbon hat die Prozessionen am Mo-

natssonntag eingestellt und statt dessen eine feierli-
che Andacht am Nachmittag mit musizierter Vesper

eingeführt. Visitationsakten aus den 1880er-Jahren

zeigen, dass Bittgänge und Prozessionen zwar etwas
weniger, aber immer noch zahlreich sind.

In den Regiunkeln ist selten von Prozessionen und

Bittgängen die Rede. 1848 fragt Müllheim, wie ge-

gen die oft beklagte Unordnung vorgegangen wer-
den solle: Hinsichtlich der Zahl sei ein weises Mass

einzuhalten, man solle zudem nicht länger als eine

halbe Stunde von der Pfarrkirche entfernt gehen;
gehe man zu weit, würden Ruhepausen nötig, die

«unnütze Gespräche» veranlassten und zum Miss-

brauch des Wirtshausbesuches führten. 1868 wird in

Bischofszell das Verbot erwähnt, ausserhalb der Pfar-

rei zu gehen und 1891 daran erinnert, dass es verbo-
ten ist, in der Nähe des Allerheiligsten Lieder in der

Landessprache zu singen.

5.14 Bruderschaften, Vereine

Gemäss der Visitation von 1889 gibt es nur in weni-

gen Pfarreien keine Bruderschaften, am meisten ver-

breitet ist immer noch jene vom Rosenkranz, aber bis

in die 1880er-Jahre werden neue gegründet, vor al-
lern Herz-Jesu-Bruderschaften. Einige Pfarreien er-
wähnen eine «Bruderschaft der christlichen Mütter»,
später «Mütterverein» genannt. Weinfelden meldet,

195



es sei leider keine Bruderschaft mehr vorhanden, weil
Bischof Salzmann jene von «Maria zum Trost» aufge-
hoben habe; der Grund der Auflösung ist nicht ange-
geben. Dekan Meile schreibt 1831 bezüglich dieser

Bruderschaft: «Es sind nur einzelne Auserwählte Mit-

glieder.»

Hingegen beginnt sich ab der Mitte des Jahrhun-
derts das Vereinswesen zu entfalten. 1858 wird in

Diessenhofen die ein Jahr zuvor erfolgte Gründung
des «Pius-Vereins» gerühmt; 1865 treten alle Mitglie-
der der Regiunkel Sirnach der Sektion Wil bei.

Gemäss Mitteilung des Konferenzdirektors Alois Zu-

ber von Bischofszell gibt es im Jahr 1872 Ortspius-
vereine in Bischofszell, Tobel, Herdern, Dussnang, Bi-

chelsee, Ermatingen und Sirnach; es seien nun Be-

strebungen im Gang, einen thurgauischen Kreispius-
verein zu gründen. In der Diskussion wird dem

Piusverein «wohl das Wort gesprochen», aber man
solle ihn nicht dort gründen, wo man voraussehe,
dass er nicht lebensfähig sei. 1899 kommt der gleiche
Direktor auf die Umänderung des Piusvereins in den

Katholikenverein zu sprechen: Er sei dieser Neuerung
vorerst abhold gewesen, habe sich dann aber damit
anfreunden können, weil heutzutage jeder Verein in

der Politik mitmachen müsse. Eine grosse Verbrei-

tung hat dieser Verein nicht gefunden. Bei der Visita-

tion von 1889 existiert er nicht mehr in allen oben er-

wähnten Pfarreien; ein paar neue sind hinzugekom-
men, von einem Kreispiusverein ist nicht mehr die

Rede.

Zwei Vereine weisen auf ein neu erwachtes Inte-
resse an der Missionstätigkeit der Kirche hin: Der erst-

mals 1859 und später oft erwähnte «Kindheit (Jesu)-

Verein», «für den sich die Jugend so gern begeistern
läßt» (Bischofszell 1872) und der 1889 in etwa zwan-
zig Pfarreien eingeführt ist, sowie der für die Erwach-

senen bestimmte «Verein zur Glaubensverbreitung».
1892 will Papst Leo XIII. einen «Verein der Christ-

liehen Familie» auf der ganzen Welt einführen.
1894 gibt Bischof Haas gemäss der Regiunkel Arbon

dazu eine Verordnung heraus, als Vorbild diene die

«Heilige Familie von Nazareth». Um die Einführung
voranzutreiben, gibt der Bischof 1896 den Konferen-

zen eine These zur Bearbeitung, nämlich: «Was hat
ein Pfarrer zu tun, um diesen Verein einzuführen?»

Nicht alle Regiunkeln behandeln sie. Der Arboner Re-

ferent meint einleitend, es seien zwar Vereine und
Bruderschaften für alle Bedürfnisse mehr als genug
vorhanden, empfiehlt den Verein aber dennoch, weil
der Bischof seinen Willen klar und deutlich ausge-
sprachen habe. Sirnach betont die Wichtigkeit der

christlichen Familie, und Frauenfeld hört sich an, was
einige Pfarrer von der Einführung des Vereins in ihren

Pfarreien berichten. Die Pfarrer haben jedes Jahr eine

Mitgliederliste an das bischöfliche Ordinariat einzu-
senden. Nach 1900 kommen diese Einsendungen
ausser Übung, und die Vereine werden wohl zu

existieren aufgehört haben.

Dauerhafte Vereine, die ab etwa 1880 in ver-
schiedenen Regiunkeln erwähnt und oft empfohlen
werden, sind: Müttervereine, Jünglings- und Jung-
frauenvereine (nach 1900 auch Kongregationen ge-
nannt), Vereinigungen von Buben und Mädchen, Ge-

sellenvereine, Arbeiter- und Arbeiterinnenvereine,

Ignatianischer Männerbund, Dritter Orden.

5.15 Religionsunterricht

5.15.1 Zeit und Ort

Nachdem sich 1833 der Erziehungsrat die Schulen

unterstellt hat, muss die Erteilung des Religionsunter-
richts neu geregelt werden. Deshalb übergibt Dekan

Meile 1835 den soeben gegründeten Regiunkeln des

Kapitels Frauenfeld-Steckborn folgende Fragen zur

638 Vgl. Altermatt, Urs: Der Weg der Schweizer Katholiken ins

Ghetto, Zürich/Einsiedeln/Köln 1972, S. 235 und 246.

639 Vgl. HdKG VI/2, S. 273.
640 BiASO: Sammelmappen mit Listen (ohne Registernummer).

196



Beantwortung: «Sollte in unseren nunmehr unter
Aufsicht des paritätischen Erziehungsrathes stehen-
den Elementarschulen nicht besonders Vorsorge ge-
troffen werden, daß die Seelsorger der Schuljugend
zu bestimmten Zeiten Religionsunterricht zu ertheilen

hätten? Sollte dies wöchentlich oder doch zum we-
nigsten alle 14 Tage geschehen? Nur während dem
Winterschulkurs oder auch während der Sommer-

schule? An welchen Tagen? Wie viele Stunden? Bloß

für die Alltags- oder auch für die Repetierschüler?"'
Wäre eine Festsetzung und nähere Bestimmung der

Zeit ab Seite des Kirchenrathes wünschbar, was könn-
ten dießfalls für Anträge zu gleichförmiger Aus-

führung im ganzen Kanton gemacht werden?» Sir-

nach und Diessenhofen betonen die Wichtigkeit des

Religionsunterrichts. Er soll helfen, dass «die

Gemüths- und Herzensbildung» gegenüber «der nun
viel betriebenen Verstandesbildung die Wage» halte,

bemerkt Sirnach. Wenigstens einmal in der Woche

eine Stunde verlangen alle Regiunkeln; Diessenhofen

weist hin auf die bischöflich-konstanzische Verord-

nung von 1803 und jene des katholischen Admini-
strationsrates von 1822. Müllheim und Diessenhofen

wollen sowohl in der Winter- wie in der Sommer-
schule Religionsuntericht; im Sommer ihn auszulas-

sen hätte zur Folge, dass das im Winter Erlernte ver-

gessen würde. Sirnach hingegen sieht den Unterricht
im Sommer wegen der Feldarbeiten erschwert,
möchte ihn nach Möglichkeit halten und während
der Fastenzeit zwei Stunden zur Verfügung haben.

Müllheim lässt den Tag offen, Sirnach möchte den

Mittwoch. Diessenhofen bevorzugt den Montagvor-
mittag, weil er für Gedächtnisübungen günstig sei,

die Predigt abgefragt werden könne und man selber
mehr Zeit und Müsse habe. Bezüglich einer kantons-

weiten Festlegung durch den Kirchenrat kommt
Sirnach zu keinem Resultat, Diessenhofen sagt Ja bei

paritätischen, Nein bei katholischen Schulen. Müll-
heim ist dafür, bemängelt aber, dass das obere Kapi-
tel nicht mitbestimmen könne, weil es dort keine Pas-

toralregiunkeln gebe; diesen Mangel empfindet
auch Sirnach.

In der Folgezeit haben die Pfarrer den Unterricht
vermutlich zu verschiedenen Zeiten erteilt. Mit dem

Schulgesetz von 1856 über die Neueinteilung der

Schulkreise wird die Situation schwieriger. 1858

bemängelt Bischofszell, in den meisten Pfarreien fehl-

ten, wenn der Unterricht nicht in Schulräumen erteilt
werden könne, geeignete Lokale. 1864 nennt Arbon
die «widernatürliche Zeitbestimmung», auch gebe es

an den meisten Orten mit Ausnahme des Schulzim-

mers kein besonderes Lokal. «Es sei so der Geistliche

genöthigt, die [Kinder] nach Ermüdung und Überla-

dung mit anderen Gegenständen noch mit dem Ka-

techismus eigentlich zu plagen.» 1871 verlangt die-
selbe Regiunkel, es seien Schritte zu unternehmen,
dass wenigstens ein halber Tag für den Religionsun-
terricht eingeräumt werde, was an der Freikonferenz

beantragt wird mit dem Zusatz: Wo die Schule nicht
Platz einräume, habe die Kirchgemeinde für ein ge-
eignetes Lokal zu sorgen. Als 1875 ein neues Schul-

gesetz erlassen wird, reagieren die Kapitelsvorstände
und beschliessen eine Eingabe an die Regierung, um
eine bestimmte Zeit für den Religionsunterricht zu er-

langen. Auch der Kirchenrat mache einen Vorstoss in

der gleichen Richtung, kann dessen Mitglied Pfarrer

Zuber dem Kapitel Arbon melden. Darauf erlässt der

Regierungsrat am 20. Oktober 1876 eine Verordnung
betreffend der Unterrichtszeit für den Religionsunter-
rieht: «Für den konfessionellen Religionsunterricht ist

für alle der Primär-, Arbeits- und Sekundärschule an-
gehörigen Kinder der Mittwoch Nachmittag als Un-

terrichtszeit festgesetzt.»"* Im Visitationsbericht von
1880 kann Dekan Kuhn für sein Dekanat melden:

641 Winterschule: Martini bis Ostern, Alltagsschule 6.-12. Alters-

jähr, Repetierschule 12.-15. Altersjahr. Das Minimum der

jährlichen Schulzeit wurde von 18 auf 32 Wochen angeho-
ben. Schoop 3, S. 120-121 (Renb Schwarz).

642 Neue Gesetzessammlung für den Kanton Thurgau, 29 Bde.,

Frauenfeld 1875-1990, hier Bd. 2, S. 488.

197



Eine grosse Zahl von Pfarreien habe ein eigenes Lokal

für den Unterricht, aber mit ästhetischem Sinn er-
stellte Lokale seien in der Minderheit; eine beträchtli-
che Zahl Pfarreien könne am Mittwochnachmittag
Schulräume benützen; wo weder das eine noch das

andere der Fall sei, werde der Unterricht in der Kirche

oder auch in der Wohnstube des Pfarrers gehalten.
Der Unterricht beginne meist mit der zweiten Klasse.

5.15.2 Katechismus

Durch die Verhandlungen in den Regiunkeln zieht
sich wie ein roter Faden die Kafecb/smusfrage. 1831

gibt Bischof Salzmann eine «Kurze Religionslehre für
Kinder vom 7ten bis zum 12ten Jahr» heraus. Kritik
daran übt nur Müllheim: Nicht wohl bestellt sei man
mit ihr, sie sei lückenhaft (1838, 1842). Weil ein Ka-

techismus für die grössere Jugend fehlt, fragt 1845

das Kapitel Frauenfeld-Steckborn beim Bischof an, ob

nicht der Konstanzer Katechismus eingeführt werden

könne; der Bischof gibt die Erlaubnis. Vor dessen

Druck will der Kirchenrat zuerst die Meinung der

Geistlichen erfahren. Nun beginnt eine rege Kate-

chismusdiskussion, die zeigt, dass die wenigsten den

Konstanzer Katechismus zuvor gekannt haben: Vor-

eilig sei der Kapitelsbeschluss gewesen; einer «her-

renlosen Münze» gleiche der Katechismus (Müll-
heim); er habe «veraltete Satzformen und Aus-
drücke» (Diessenhofen). Ausgerechnet die Regiunkel

Sirnach, die den Antrag auf Einführung gestellt hat,

bemängelt nun ebenfalls, er sei veraltet: «Wahrheit in

todter Abstraktheit, häufig vorkommende scholasti-

sehe Schuldefinitionen, philosophische Speculatio-

nen, eher Zweifelsucht als Glaube erzeugend» usw.
Im Kapitel Arbon ist zwar Bischofszell mit der Ein-

führung einverstanden, hat aber dennoch einige
Abänderungswünsche. Die Arboner hingegen stellen

gleich drei Katechismen zur Auswahl vor: den Kon-

Stanzer, den Augsburger und den Mainzer; favorisiert
wird der Mainzer. Hier, wie in andern Regiunkeln

auch, kommt man schliesslich aber zum Schluss, man
wolle die Sache dem Bischof, wenn er zum Firmen

komme, vortragen. In Sirnach bemerkt Dekan Meile,
der Bischof habe angedeutet, «es werde wahrschein-
lieh in Bälde ein Katechismus ans Tageslicht gefördert
werden», aber Arbon meldet, dass laut jüngsten
Nachrichten der Bischof die Prüfung der Einführung
des Mainzer Katechismus in Aussicht gestellt habe.

Tatsächlich gibt der Bischof 1846 die «Christkatholi-
sehe Religionslehre für die größere Jugend des

Bistums Basel» heraus-ein Exemplar kostet 13 Kreu-

zer. Anzeichen deuten darauf hin, dass (mit der Zeit?)
auch andere Katechismen verwendet werden: 1851

kommt in Diessenhofen der Regensburger Katechis-

mus zur Sprache, 1856 erwähnt Bischofszell, dass

mancherorts der Katechismus von Deharb"' einge-
führt sei - der Bischof wisse es «et tacet, ergo ...».
1851 erscheint ein umgearbeiteter kleiner Katechis-

mus. Der Kirchenrat, der ihn nicht von sich aus ein-

führen will, überlässt den Geistlichen die Wahl zwi-
sehen dem alten und dem neuen. Wiederum ergibt
sich eine Diskussion, in welcher die Vor- und Nachteile

beider Katechismen gegeneinander abgewogen wer-
den. Im Kapitel Arbon stimmen elf für den alten, neun
für den neuen Katechismus, obwohl vorher in den bei-

den Regiunkeln je eine Mehrheit für den neuen war.

Das Verbot der Thurgauer Regierung, den 1859

von Bischof Arnold-Obrist herausgegebenen und als

obligatorisch erklärten Katechismus einzuführen, be-

wirkt, dass in vielen Pfarreien der Deharbsche Kate-

chismus zum Zug kommt - wenn auch vom Bischof

nur geduldet, wie in beiden Kapiteln gesagt wird.
Diessenhofen spricht 1861 von einer «heillosen Kate-

chismusproduktion» und hält am Regensburger Ka-

techismus fest. 1867 gibt Bischof Lachat einen neuen
Katechismus heraus; im Kapitel Arbon will man ihn

643 Joseph Deharb SJ (1800-1871), Katechetiker. Weit verbrei-

teter Katechismus, in 15 Sprachen übersetzt: LThK^ 3, Sp.

58-59.

198



einführen, «ohne vorerst das Gutachten der protes-
tantischen Regierung einzuholen». Obwohl auch

dieser Katechismus als obligatorisch erklärt wird, ist

man mit ihm vielerorts nicht zufrieden, sodass die

Katechismusfrage weiterhin offen bleibt. In Sirnach

werden 1878 als im Gebrauch erwähnt: für die unte-

ren Klassen die Katechismen von Gruber oder May,

für die mittleren Deharb, für die oberen der Diö-

zesankatechismus. 1877 hält Pfarrer Leonz Speck von
Kreuzlingen in der Arboner Regiunkel ein Referat mit
dem Titel: «Ein Beitrag zur Anregung und Lösung der

Katechismusfrage.» Zuerst erwähnt er, dass verschie-

dene Katechismen in Gebrauch seien, findet, dass der

diözesane seinen Zweck, ein Haus- und Volksbuch zu

sein, nicht erreiche und fordert eine «genetische Ent-

Wicklung des Stoffes»: Statt der Einteilung nach den

zwölf Glaubensartikeln und den zehn Geboten will er

eine «Glaubenslehre in geschichtlicher Darstellung»
und eine Sittenlehre «organisch entwickelt aus den

Geboten der Liebe Gottes, des Nachbarn und der

Selbstliebe». Er schlägt vor, einen möglichst «univer-

salen Katechismus anzustreben, nicht nur für die

deutschschweizerischen Bistümer, sondern auch für
die angrenzenden Länder». Bischof Haas gibt, um die

Vereinheitlichung im Bistum zu fördern, 1892 den

Grossen und 1893 den Kleinen Katechismus he-

raus. Zuvor hat er den Klerus eingeladen, Wünsche

zu äussern. Im Kapitel Arbon wird 1891 «einstimmig
zum Beschluß erhoben, dem hochwürdigsten Bischof

das ehrerbietige Gesuch zu stellen, auf einen einheit-

liehen Katechismus für sämtliche Diözesen hinarbei-

ten zu wollen». 1911 folgen von Bischof Jakob

Stammler herausgegebene Katechismen, von de-

nen Arbon sagt, sie seien bedeutend kürzer und

brauchbarer, doch wiesen sie auch Mängel auf.

5.15.3 Methodisches

Nur da und dort wird Methodisches zum Religions-
Unterricht erwähnt: Es gelte, den Geist des Kindes mit

Kenntnissen, das Herz mit Tugenden zu kultivieren
und beides in Disziplin zu bewahren (Sirnach 1837).

Der Unterricht soll als katechetischer Vortrag mit Fra-

gen und Antworten gestaltet werden (Diessenhofen
1841). Nach sokratischer Weise soll der Unterricht er-

teilt werden, weil dadurch das in Frage und Antwort
Gekleidete fasslicher und dem Gedächtnis bleibender
sei, dabei müsse der Religionslehrer aber «selbst Ord-

nung in seinem Kopf haben» (Müllheim 1842). Bei

jüngeren Kindern gelte es, Beispiele aus dem Leben

zu bringen (Arbon 1847). Der Unterricht dürfe kein

bloss mechanisches Eintrichtern der Katechismusant-

worten sein, sondern das Herz der Kinder sei anzu-

sprechen; ausserdem seien die Lehren der Religion

aufs Leben anzuwenden (Sirnach 1862). Selbstkri-
tisch wird gesagt, der Religionsunterricht sei schon an

und für sich schwierig und werde noch erschwert bei

mangelhafter Ausbildung des Seelsorgers; zweck-

mässig wäre es darum, wenn der Bischof «Religions-

examen» anordnen würde (Diessenhofen 1868, Frau-

enfeld ist gleicher Meinung). Man dürfe nicht hart

sein, es gelte, mit Freundlichkeit und Liebe auf die

Herzen der Kinder einzuwirken (Bischofszell 1881).
Im Unterricht solle man heiter, aber nicht lustig sein,

nicht familiär, sondern väterlich und würdevoll; den

Knaben sei mehr Aufmerksamkeit zu schenken «als

den schon nach ihrem Wesen schmeichelhaften

Mädchen» (Frauenfeld 1891).

5.15.4 «Biblische Geschichte»

Seit in der Primarschule das durch den Lehrer zu er-
teilende Fach «Biblische Geschichte» eingeführt ist,

kommt es immer wieder zu Einwänden: Man dürfe
dieses Fach nicht den Lehrern überlassen, weil die

meisten glaubenslos seien (Arbon 1871); es werde

zwar nur spärlich erteilt, dann aber im reformierten

644 BvB, S. 209.
645 BvB, S. 236.

199



Sinn (Bischofszell 1881). Auf die Motion der Regiun-
kel Bischofszell im Kapitel Arbon 1895, gegen diese

«schreiende Übel» etwas zu unternehmen, wird ein

offizielles Vorgehen abgelehnt: Jeder solle selber die

Augen offen halten; im weiteren wird bemerkt, auch

in katholischen Kantonen sei nicht alles vollkommen.
1901 unterzeichnen beide Kapitel eine Eingabe an
den Kirchenrat mit der Forderung, Schritte zur Ent-

fernung dieser «Ungehörigkeit» zu unternehmen.
Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn fordert 1903, ka-

tholische Eltern sollten ihre Kinder dispensieren kön-

nen. 1909 ersucht der Kirchenrat, ihm allfällige Un-

korrektheiten und Gehässigkeiten seitens der Lehrer

zu melden (Kapitel Arbon).

5.15.5 Sekundärschule

Der Religionsunterricht an der Sekundärschule bietet

nur einmal Anlass zu Diskussionen, als nämlich der

Erziehungsrat die Hand auf ihn legte. So befassen

sich 1859 einige Regiunkeln mit einem Zirkular des

Kirchenrates, das zurückgeht auf eine Zuschrift des

Erziehungsrates. In Arbon heisst es dazu: «Der Erzie-

hungsrath ist in seiner Omnipotenz so weit gegan-
gen, den Stoff für den fraglichen konfessionellen Un-

terricht zu bestimmen, der in nichts anderem beste-

hen soll als in biblischer Geschichte, Geographie von
Palästina, Archäologie und Kirchengeschichte und

dabey die Zumutung stellt, die Sekundarschüler von
den übrigen kirchlichen Unterweisungen zu be-

freyen.» Die Versammlung erkennt darin «einen

neuen Beweis für dessen längst an den Tag gelegte
Tendenz, einen positiv katholischen Unterricht [...]

auf jede Weise zu verkümmern». Einhellig wird Ab-

lehnung beschlossen. Müllheim geht auf den Stoff-

Vorschlag nicht ein, hält an der Christenlehrpflicht
fest und verlangt, dass auch in jenen Sekundarschu-

len, «in welchen die reglementarische Anzahl von
6 katholischen Schülern nicht vorhanden ist», der
Pfarrer des Schulortes den Religionsunterricht erteilt.

Bischofszell überlässt die Antwort den drei Pfarrern, in

deren Gemeinden es Sekundärschulen gibt. Die Sa-

che dürfte sich bald erledigt haben.

5.16 Christenlehre

Die Katechese am Sonntagnachmittag, Christenlehre

genannt, wird, wie bis anhin, grundsätzlich für alle

gehalten. Gegen die Jahrhundertmitte zeigt sich aber

ein Wandel: Erwachsene kämen nur noch selten und

es sei wünschenswert, ein Altersjahr zu bestimmen,
das von der Teilnahme entbinde (Arbon 1848). So

versucht man mit der Zeit, ein diesbezügliches Alter

festzulegen: 1863 verlangt man im Kapitel Frauen-

feld-Steckborn, dass die Teilnahmepflicht mit dem er-
füllten 20. Lebensjahr ende; der Vorschlag wird ab-

gelehnt, da es Pfarreien gebe, in denen die Jugendli-
chen bis 25 kämen. (Dem damaligen Kammerer hat

das gar nicht gefallen, er gab seinen Protest zu Proto-

koll). In einigen Pfarreien bleiben auch Jugendliche
unter 20 Jahren fern. Noch 1880 ist das Alter jener,

die an der Christenlehre teilnehmen, unterschiedlich:

zwischen 16 und 20, teilweise auch darüber. In Bi-

chelsee z.B. besucht die männliche Jugend bis zum

Einzug ins Militär die Christenlehre, die weibliche bis

25. Mit der Zeit wird die Grenze der Pflichterfüllung
auf das vollendete 18. Lebensjahr festgesetzt mit der

Bemerkung, dass der Austritt mit 16 gesetzlich ge-
schützt sei (Frauenfeld 1885, Bischofszell 1897).

Wenn manche Pflichtigen nach der Schulentlassung
nicht mehr kämen, sei es ratsam, zuerst mit den El-

tern zu sprechen - nicht mit Zwang vorzugehen, son-
dem mit Klugheit zu reagieren (Arbon 1882). Von der

Christenlehre würden Jugendliche oft durch weltliche
Vereine abgehalten, vor allem von Turn- und Ge-

sangsvereinen und Veloclubs (Bischofszell 1897). Der

Inhalt der Christenlehre scheint kein Problem gewe-
sen zu sein - verhandelt wird darüber jedenfalls nir-

gends.

200



5.17 Volksmissionen

Eine freie Konferenz der Geistlichen bringt 1855 die

Idee in die Regiunkeln, in den Pfarreien Volksmissio-

nen durchzuführen. Der Vorschlag stösst nicht überall

auf Begeisterung. «Man mag dieselben ansehen und

beurtheilen, wie man will», sagen in Müllheim die ei-

nen skeptisch, die anderen meinen, dass solche Mis-

sionen für das Volk wie Exerzitien für die Priester

wären. 1858 weiss in Arbon eine Mehrheit die Idee

zwar zu würdigen. Aber zugleich werden Schwierig-
keiten genannt: Es sei schwierig, fremde tüchtige Or-

densleute dafür zu finden, und für kleinere Pfarreien

seien die Kosten zu hoch. Im gleichen Jahr sehen in

Diessenhofen einige Pfarrer keine Aussichten auf die

Verwirklichung. 1859 meldet Müllheim aber, Volks-

missionen seien durchgeführt worden in Herdern, Er-

matingen und an andern Orten der Regiunkel. 1910

sind für Arbon Volksmissionen eine Selbstverständ-

lichkeit.

5.18 Pfarreibibliotheken

Schon früh, 1836, beschliesst Sirnach, in jeder Pfarrei

eine Lesebibliothek einzurichten; ein Jahr später er-
kennt sie, dass die Sache noch nicht reif ist und be-

schliesst, eine Kommission einzusetzen. Im gleichen
Jahr legt die Kommission einen Statutenentwurf für
Bibliotheken vor samt einem Bücherverzeichnis; man
wolle jetzt aber noch nichts beschliessen, sondern die

Sache in Zirkulation geben. Dann hört man nichts
mehr davon. 1859 berät Bischofszell, wie Pfarreibi-

bliotheken ins Leben gerufen werden könnten (einige
muss es damals aber bereits gegeben haben) und

empfiehlt den Beitritt zum Borromäusverein1893
ist Diessenhofen überzeugt, dass es einem Pfarrer

möglich sein müsste, bei der heutigen «Lesesucht»

eine Bibliothek für Jugend und Volk einzurichten und

schlägt vor, alljährlich ein Opfer aufzunehmen und

eine Leihgebühr von fünf Rappen pro Buch zu Verlan-

gen. 1905 will eine bischöfliche These die Bibliothe-
ken fördern. Arbon meldet, dass sie teilweise schon

bestünden, Sirnach gibt praktische Hinweise, aber

Diessenhofen, früher noch überzeugt und praktische
Winke gebend, kommt zum Schluss, die Errichtung
von Bibliotheken sei wegen Mangels an Mitteln
schwierig.

5.19 Samstagsabstinenz

Von alters her war es geboten, nicht nur am Freitag,
sondern auch am Samstag kein Fleisch zu essen. Wie
im Kapitel Arbon mitgeteilt wird, hat Wessenberg
1810 dieses Gebot aufgehoben, doch führt es Admi-
nistrator Göldlin 1815 wieder ein: Kriegszüge und

Einquartierungen hätten aufgehört, daher sei die

Samstagsabstinenz wie früher wieder zu beachten."'
Um die erneute Abschaffung hat sich schon früh die

Diözesankonferenz bei Bischof Salzmann einge-
setzt. 1831 ersucht das Kapitel Frauenfeld-Steck-

born den Bischof um «ausgedehnte Macht an die

Pfarrer in betreff Fleischgenuß am Samstag» (es geht
um die Vollmacht zur Dispenserteilung). 1836 wägt
Diessenhofen das Für und Wider einer Aufhebung ab:

Fleischspeisen seien für gewöhnlich wohlfeiler, ihre

Zubereitung einfacher als Fastenspeisen, in der an-

grenzenden Erzdiözese Freiburg sei der Fleischgenuss

gestattet; andererseits meint man, ein erneuter Ver-

such zur Abschaffung wäre wie jener der Diözesan-

stände fruchtlos, Rom kenne die geographische Lage
des Bistums zu gut, durch die Dispensation würde der

Missstand an den Grenzen zu den Bistümern St. Gal-

len, Chur und Lausanne nur noch grösser. 1843 heisst

646 1844 in Bonn gegründet; Zweck: «Die Förderung von Geis-

tes- und Herzensbildung auf kath. Grundlage durch Ver-

breitung guter Bücher»: LThK? 2, Sp. 613.
647 StATG Bd 3'20'2, 13.

648 Vgl. BvB, S. 64, Anm. 50.

201



es: «Wenn wir nicht von Konstanz getrennt worden

wären, hätten auch wir die Dispens.» Aus der Okto-
berkonferenz der Regiunkeldirektoren wird 1846 ge-
meldet, sämtliche Geistliche ausser dreien hätten
eine Eingabe um Aufhebung unterzeichnet. 1847 er-

wähnt das Kapitel Arbon, die Eingabe für die so not-

wendige Dispens sei bis jetzt ohne Erfolg geblieben,

man müsse sich über die Nuntiatur an den Hl. Stuhl

wenden. Im Kapitel Frauenfeld-Steckborn wird ge-
meldet, es seien nochmals Schritte unternommen
worden. Im August 1848 kann Dekan Lienhard dem

Kapitel Arbon mitteilen, die Nichtbeobachtung der
Abstinenz am Samstag habe «das Herz des Hl. Vaters

schmerzlich berührt», aber wegen der ausserordent-

liehen Zeitumstände sei eine Dispens für drei Jahre

angekommen."' Es scheint, dass diese Dispens eine

Zeit lang immer wieder erneuert wurde. 1856 schickt
Dekan Wigert den Arboner Kapitularen ein Zirkular

über die «Samstägliche Fleisch-Dispens», das verkün-

digt werden soll.""

5.20 Konfessionelles

5.20.1 «Paritätische» Ehen

Bis zum letzten Viertel des 19. Jahrhunderts sind pa-
ritätische Ehen - so wurden die konfessionell ge-
mischten genannt - eher selten. Der Kammerer von
Frauenfeld-Steckborn schreibt 1861 in seinem Be-

rieht, solche Ehen würden oft von Dienstboten we-

gen erfolgter Schwangerschaft eingegangen; mit 21

Fällen unter 150 Katholiken seien solche Ehen in

Weinfelden beispielsweise am zahlreichsten. In der

unvollständigen Visitation von 1880 gibt Weinfei-
den an, die Hälfte der Ehen sei paritätisch, in Steck-

born sind es «die meisten», einige wenige Pfarreien

geben bis zu zehn paritätische Ehen an. Durch Beleh-

rung will man weitere Mischehen verhindern: Eine

solche Bekanntschaft könne traurige Folgen haben,

heisst es in Diessenhofen 1842. Die Belehrung solle

auch dann geschehen, wenn man voraussehe, dass

sie unnütz sei und «mit Lästerung und Beschuldigung
religiöser Intoleranz vergolten werde» (Arbon 1846).

Belehrend, warnend und bittend soll der Seelsorger
auf den katholischen Teil eingehen (Arbon 1852). Auf
die Unauflöslichkeit der Ehe, «welche der Protestant
nicht anerkennt», sei hinzuweisen (Bischofszell

1859). Es gelte, mit «klugem Eifer» zu versuchen,

vom Vorhaben «abwendig zu machen» (Müllheim
1861). Die Zunahme der Mischehen widerspiegeln

folgende Aussagen: Grosse Fortschritte mache «das
Übel der gemischten Ehe»; trotz aller Bemühungen
«stehen wir diesem Übel rath- und mittellos gegen-
über» (Bischofszell 1893); durch die Mischehen wür-
den «in Deutschland und in der Schweiz jährlich
1000e von Kindern der katholischen Kirche verloren

gehen» (Frauenfeld 1902), denn das schriftliche Ver-

sprechen der katholischen Kindererziehung sei oft
wertlos und «die Katholiken der gemischten Ehen

sind in religiöser Beziehung meist Nullen und somit
auch ein schlimmes Zeugnis für den Protestantismus»

(Arbon 1904).

1846 diskutiert Arbon die bei einer Dispens bei-

gefügte Klausel, die Trauung sei «exfra ecc/es/am»

vorzunehmen, also nicht in der Kirche, sondern in der

Sakristei, im Pfarrhaus oder, wo vorhanden, in einer

Kapelle: Das könne leicht zu verschiedenen Unan-

nehmlichkeiten für den jeweiligen Pfarrer führen, ist

die Meinung; in ähnlicher Weise äussert sich 1847

auch Müllheim. Im gleichen Jahr beschliesst das Ka-

pitel Arbon auf Antrag der Regiunkel Arbon, beim

bischöflichen Ordinariat das Gesuch zu stellen, von
der Bedingung «extra ecclesiam» Abstand zu neh-

men. Ein Erfolg war dem Gesuch aber nicht beschie-

den: 1881 meldet Dekan Heuberger im Kapitel Frau-

enfeld-Steckborn nämlich wiederum, der Bischof er-

649 StATG Bd 3'20'2, 13.

650 StATG Bd 3'20'2, 13.

202



laube die Trauung paritätischer Ehen nur «extra ecde-

siam». In den einzelnen Pfarreien scheint man mit der

Zeit unterschiedlich vorgegangen zu sein, denn 1921

beschliessen die Thurgauer Dekane, gemischte Paare

sollen einheitlich im ganzen Kanton im Schiff der Kir-

che getraut werden.
Bei der Entscheidung, in welcher Konfession d/e

K/'nder erzogen werden sollten, waren die Eltern

lange Jahre nicht frei. Schon 1777 entschied die Tag-

Satzung, die Knaben hätten der Konfession des Va-

ters, die Mädchen der Konfession der Mutter zu fol-

gen."' Diese Regelung sah auch Wessenberg in sei-

nem Konkordatsentwurf vor.'" Einer Katholikin sei es

daher nicht möglich, die Dispens zur Schliessung ei-

ner Mischehe zu bekommen, bemerkt Kommissar

Meile im Visitationsbericht von 1841. In Sirnach wird
1845 zur Kenntnis genommen, dass ein Kind evan-

gelisch bleiben müsse, selbst wenn eine katholische

Mutter vom «liederlichen evangelischen Vater» ge-
schieden werde. Aber bereits 1847 erwähnt Müll-
heim das Versprechen, in einer paritätischen Ehe die

Kinder katholisch zu erziehen. 1851 kommt ein an-

derer Fall in der gleichen Regiunkel zur Sprache: Ein

reformierter Vater hat ausserehelich von einer katho-
lischen Mutter in einem andern Kanton einen Kna-

ben, der katholisch erzogen wird. Nun verlangt die

evangelische Gemeinde des Vaters, dass der 16'Z-

Jährige den Konfirmandenunterricht besuchen muss;
da der Knabe gesetzlich dem Vater zugesprochen sei,

habe die evangelische Gemeinde das Recht, dies zu

fordern. Als Missbrauch wird 1846 in Arbon die Re-

gelung erwähnt, dass bei der Armenunterstützung
die Konfession des Vaters massgebend sei auch für
Frau und Kinder.

5.20.2 Konversionen

Von Konversionen ist selten die Rede. Sie werden, wie
Kommissar Meile im Bericht von 1841 bemerkt, vom
«Konvertitengesetz», erlassen am 5. Januar 1820®",

geregelt: Ein heimlicher Übertritt in eine andere Kon-
fession sei unerlaubt und ungültig. Eine Konversion
ausserhalb des Kantons bedürfe der Einwilligung des

Kleinen Rates. Einem zur Konversion Geneigten dürfe
ein Pfarrer ohne Rücksprache mit dem Kirchenrat kei-

nen Unterricht geben. Sei die Erlaubnis da, habe der

Konversionswillige zuerst drei Wochen Unterricht bei

seinem bisherigen Pfarrer zu besuchen, dann beim

anderen. Nach dem Unterricht in beiden Konfessio-

nen müsse er schriftlich eine persönliche Erklärung

abgeben, der der Präsident des Kirchenrates sein Vi-

sum zu geben habe. Sodann müsse er sich in die Kir-

chen-, Schul- und Armengüter seiner neuen Konfes-

sion einkaufen. Erst dann erfolge der Übertritt, der

öffentlich zu geschehen habe. 1851 wird in Müllheim

vom Zuzug einer Person gesprochen, die ursprünglich
katholisch gewesen sei und nun zu dieser Konfession

zurückkehren wolle - der betreffende Pfarrer wird er-

mahnt, das Konvertitengesetz zu beachten.

5.21 Religiös-sittliche Verhältnisse

5.21.1 Allgemeines

1841 beschreibt Kommissar Meile in seinem Visitati-
onsbericht den «Grundcharakter» des katholischen
Volkes als «ruhig, arbeitsam und wenn auch über-

haupt etwas eigensinnig und rechthaberisch, gegen
Gesetz und Obrigkeit doch meistens willig gehorsam.

[...] Die sittliche und religiöse Beschaffenheit des ka-

tholischen Volkes verdient fortwährend Anerken-

nung. Frechheit in Rede und Flandlungen bei Mi-

litärübungen, Ausgeschämtheit der Presse, die gegen

651 Hungerbühler I, S. 163.

652 Vgl. Suter, S. 36. Dekan Meile erwähnt diese Regelung auch
im Visitationsbericht von 1841 und verweist auf ein

Konkordat mit den Ständen vom 21. August 1821 und ein

Gesetz vom 20. Dezember 1832.
653 Text in: Fritsche 2, S. 147-148.

203



alles Katholische loszieht, sind wesentliche Ursachen

des allmählich überhand nehmenden sittlichen Zer-

falles. Das Auswirken der vielen Fabriken im Murg-
thal, wo die meisten Katholiken wohnen, ist in diesem

Punkt nachtheilig. Da der Thurgauer mehr Verstan-
des- als Gemüthsmensch ist, so ist bei ihm mehr ge-
diegene Religiosität als Schwärmerei und Pietisterei.»

Anlässlich der Visitationen von 1861 und 1880

werden die Pfarrer nach der religiösen Haltung ihrer

Pfarreiangehörigen gefragt. In beiden Jahren ist die

Mehrheit damit zwar zufrieden, aber es fallen diesbe-

züglich auch Bemerkungen wie «Gleichgültigkeit»,
«Fabrikbevölkerung gleichgültig», «unbefriedigend,
Müssigang und Wirthshausbesuch» (1861), «läßt zu

wünschen übrig», «mangelhaft», «etwas flau», «be-

trüblich», «viel Lauigkeit» und immerhin auch: «im

Vergleich mit andern gut» (1880). Ein Unterschied

zwischen grösseren und kleineren Pfarreien ist nicht
festzustellen.

Im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts mehren

sich die Stimmen, die sich um die Tugend Sorge ma-
chen. So wird in Bischofszell 1877 gesagt, «die Kin-

der scheinen seit einigen Jahren leichtfertiger und fre-
eher geworden zu sein und vielfach geht ihnen ab die

Inklination zum positiven christlichen Glauben, auch

das Gassenleben ist mitunter gefährlich, wo oft Ge-

spräche vorkommen, welche dem Unglauben gel-
ten». 1894 heisst es in der gleichen Regiunkel:

«Gleichgültigkeit, Unbotmäßigkeit und Respektwid-
rigkeit der Kinder [besteht] nicht nur gegen geistli-
che, sondern auch gegen weltliche Obere, nament-
lieh sind es die Lehrer, welche in die Klagen der Seel-

sorger einstimmen.» Zu Beginn der Versammlung des

Kapitels Arbon 1879 zählt Dekan Ruckstuhl die Ge-

fahren auf, welche der Jugend drohen «durch

schlechte Bücher und Zeitschriften, durch obszöne

Darstellungen in Malerei und Plastik, durch Besuch

der Wirthshäuser und genußsüchtige Vereine, durch

Theaterspiele, nächtliche Zusammenkünfte, durch
Schaubuden und Tanzanlässe bei öffentlichen Märk-

ten und namentlich durch frühreife und leichtfertige
Bekanntschaften». 1882 werden in Arbon Jugendli-
che erwähnt, welche nach der Schulentlassung selten

die Kirche und die Christenlehre besuchen. Als Übel

wird 1890 in Frauenfeld der Wirtshausbesuch be-

zeichnet: Die Kinder kämen ins Wirtshaus mit den El-

tern, bei Schulreisen, an Theater- und Tanzanlässen;

«das alles erfordert neue Kleider und Sackgeld», da-

her sei den Eltern zu raten, den Kindern kein Ta-

schengeld zu geben. 1904 kommen in Bischofszell

die Vereine ins Blickfeld: Sie würden «die Vergnü-
gungssucht ködern», die Jugendlichen dem Leicht-
sinn und der Unbotmässigkeit ausliefern. Diese Kla-

gen und Sorgen begleitet in den Regiunkeln immer
wieder der Hinweis auf die Wichtigkeit des Religions-
Unterrichtes und der Christenlehre sowie die Empfeh-

lung der pfarreilichen Jugendvereine.
Eine besondere Sorge gilt der Vermeidung der

i/nebe//cben Geburten. Auf 25 bis 30 Geburten käme

durchschnittlich eine uneheliche, schreibt Meile

1841. Diese Thematik berühren auch zwei Fragen, die

Wessenberg in seinem Fragebogen für die Visitation

von 1805 stellt: «Ob Kinder und Dienstboten nach Ge-

schlechtem getrennte Schlafkammern haben?» Und:

«Ob der Abusus gemeinsamer Bäder unter der Ju-

gend sei?» Auf letztere Frage antwortete der Pfarrer

von Wuppenau kurz und bündig: «Das Baden ist hier

vollkommen unbekannt.»
Mindestens so viele Sorgen machte sich auch der

Staat, der in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhun-

derts die Beförderung der Sittlichkeit als eine wesent-
liehe Aufgabe sah; zudem fielen oft uneheliche Kin-

der und ledige Mütter dem Gemeinwesen zur Last.

1811 teilt Kommissar Hofer dem neuen Arboner De-

kan mit, gemäss Gesetz vom 12. Mai 1807 hätte je-
der Pfarrer alljährlich «ein Verzeichnis der in seinem

Kirchensprengel ereigneten Fälle von frühzeitigem
Beischlaf» dem Friedensrichter zu übergeben, um
dem Beamten zu ermöglichen, die fällige Busse ein-
zuziehen. Am 5. April 1825 verordnet die Regierung,

204



dass die Dekane die bezogenen Bussen und die Na-

men der Gebüssten einzuschicken hätten.*** 1841

nennt Meile als Aufgabe des Pfarrers, bei unehelicher

Schwangerschaft das amtliche Verhör der Vater-

schaftsklage abzufassen, es dem Bezirksgericht zu

übergeben und das Urteil in Vollziehung zu bringen.
Der Pfarrer hat aber auch jede Art von Unsittlichkeit
und Irreligiösiät zu rügen.

5.21.2 Einige Pastoralfälle

Um uneheliche Geburten geht es in einigen Pasfora/-

/a//en, welche der Sekretär der Sirnacher Regiunkel,
Pfarrer Karl Ammann aus Sirnach, in den 1840er-Jah-

ren getreulich aufgeschrieben hat - sie geben einen

interessanten Einblick in Verhaltensweisen der dama-

ligen Zeit.

Dass eine uneheliche Schwangerschaft angezeigt
werden musste, zeigt ein Fall vom Frühjahr 1842:

Eine Frau hat ihre Schwangerschaft nicht zur gesetz-
liehen Zeit angesagt. Daher macht der Kindsvater von

jenem Gesetz Gebrauch, das ihn von der Unterhalts-

pflicht des Kindes freispricht, wenn er sich nicht frei-

willig als Vater erklärt. Die Regiunkel meint, von Ge-

setzes wegen sei er dazu tatsächlich nicht verpflich-
tet, wohl aber vom Gewissen und der christlichen Ge-

rechtigkeit her.

An der Elerbstkonferenz von 1842 behandelt die

Regiunkel einen Fall, der mit dem Erbrecht in Zusam-

menhang steht: Ein Ehepaar ist kinderlos. Dies liegt

am Mann, sodass dieser der Frau den Rat gibt, mit ei-

nem andern den Beischlaf zu pflegen. Dies geschieht,
und bald erfreut sie ihren Mann mit einem Knaben.

Dadurch aber wird den Verwandten die Anwartschaft
auf das Erbe entrissen. Was tun? Die Regiunkel

meint, das ganze Vermögen sei dem Kind zuzuspre-
chen, denn beide Ehehälften seien Urheber des Kin-

des - die Mutter physisch, der Vater moralisch.

An der gleichen Konferenz kommt ein Fall zur
Sprache, der zeigt, dass auch auf ungewohnte Weise

einem Unehelichen etwas zugute kommen konnte:
Ein Mann stirbt, seine Rechnungsbücher hat er nicht

pünktlich geführt. Da werden Schuldner und Gläubi-

ger aufgerufen, sich zu melden. Ein Schuldner tut es

nicht, da er annimmt, er sei nicht eingetragen. Später

beunruhigt ihn das Gewissen. Er geht zu einem Geist-

liehen, der weiss, dass der Verstorbene früher eine

Person geschwängert und nur mit kärglicher Ausstat-

tung an einen andern verheiratet hat. Die Regiunkel
kommt überein: Da dieser Mann als Vater des Kindes

der Unterhaltspflicht nicht genügend nachgekom-
men ist, soll das geschuldete Geld nicht den Erben,

sondern diesem Kind ausbezahlt werden.
Auch der erste Fall an der Konferenz von 1847

zeigt, dass es wahrscheinlich nicht selten vorkam,
dass einer eine von einem andern Mann geschwän-

gerte Frau gegen Geld heiratete oder sich als Vater
des Kindes erklärte: Ein Mann hat 500 Gulden erhal-

ten, damit er sich als Vater ausgibt. Aber dieser Be-

trug wird ruchbar. Die Gemeinde will das Kind nicht
als Bürger anerkennen, sondern es der Bürgerge-
meinde der Frau zuteilen. Davon wird dem Pfarrer

Anzeige gemacht. Die Regiunkel ist der Meinung, da

es sich um eine Polizeisache handle, sei es Aufgabe
des angeblichen Vaters, sich der Sache anzunehmen.

Anders liegt der zweite Fall von 1847: «Eine Frau

hat sich, von A geschwängert, mit B verheiratet».
Nach einem Jahr stirbt B und hinterlässt ein grosses
Vermögen, das nach dem Gesetz seinem Kind gehört
und so den rechtmässigen Erben entrissen wird, denn

es ist nicht bekannt, dass das Kind von einem andern

stammt. Was ist der Mutter in einem solchen Fall anzu-
raten? Die Hälfte des Vermögens falle ihr zu, meint
die Regiunkel, die andere Hälfte solle sie im Geheimen,

um ihren guten Ruf nicht zu verlieren, den rechtmäs-

sigen Erben zukommen lassen oder diese mittels ei-

genem Testament, soweit das Gesetz dies gestattet,
entschädigen.

654 StATG Bd 3'50'1, 4.

205



5.21.3 Eine «tragische Novelle»

1840 erzählt Dekan Meile einen «Casus», der schon

gelöst ist und den Mitbrüdern wohl zur Erbauung
dienen soll. Ausführlich und mit poetischem Ein-

schlag hat ihn der Sekretär im Protokoll festgehalten
und zu einer tragischen Novelle, so könnte man sa-

gen, gestaltet. Sie sei hier dem Dunkel der Akten ent-
rissen und für die geneigten Leserinnen und Leser ans
Licht gebracht:

«Ein lebensfrohes Evastöchterchen verliebte sich

in einen schönen Musensohn. Nach manchen Mühen

war sie endlich in ihrem Wahne glücklich, Gegenliebe
kosten zu können, erlebte zuweilen frohe Stunden

mit ihm und wurde hin und wieder einer Umarmung
werth gehalten. Das war alles, was aus dieser Liebes-

durstigen wurde; sittlicher Anstand des Jünglings er-
laubten keine weiteren Genüsse. Und auch diese mit
dem ganzen Liebesgegenstand sollten ihr bald ge-
raubt werden. Die abgelaufenen Ferien rufen den

Jüngling auf ernste Bahn zu seinen Studien. Was

sollte nur die von Amors Pfeil getroffene thun? Wie
für immer den Gegenstand ihrer Liebe sich verschaf-
fen? Gedanken, die sie Tag und Nacht quälten. Arm
und unbedeutend von Herkommen, der Jüngling
hingegen reich und Sproß edlen Stammes: ein Sand-

bank, den zu durchschiffen das Mädchen sich zu

schwach glaubte. Um stärkeren Rath sah sie sich da-

her um, und er wurde ihr in einem ihr bekannten Ehe-

mann. Diesem theilte sie die Herzensbürde mit und

Dämons Rath floß aus seinem Munde. Sieh Liebe, da

ist zu helfen! Du gibst dich für schwanger aus und
diesen Dienst erweis ich dir, dann eilst du nach er-

folgtem Effekt zu seinen Eltern und gibst ihn dort, im

Verhör, vor Gericht und überall als Vater an und die

gekränkte Ehre der Eltern und des Jünglings wird ihn

dir durch die erfolgende Ehe zuführen. Wie gesagt,
so gethan. Nur zu bald zeigten sich an dem Mädchen

die Spuren des Rathes, der zu einem Töchterchen ge-
worden war. Sie befolgte nun alles genau. Trostlos

waren die Eltern über den Fall ihres Sohnes, der

zurückgerufen von seinem Studium vergebens seine

Unschuld betheuerte und den Richter anrufte. Doch

auch hier sollte seine Unschuld nicht siegen. Denn

mit falschem Eid bekräftigte die Schamlose ihre Aus-

sage und so erkannte der betrogene Richter eine Bür-

gerrechts-Vergütung von 200 fl und 16-jährige Ver-

pflegung des Kindes und alle Kosten. Doch mit die-

sem hatte der Unschuldige die Hefe der Leiden noch
nicht geleert. Entschlossen, sich dem geistlichen
Stand zu widmen, vereitelte dieser Fall seinen Ent-

Schluß und er sah sich genöthigt, einem andern Beruf

seine Kräfte zu weihen. Glücklich würde er als Arzt

gewesen sein, wenn dieser Unstern seines Glücks ihn

nicht ferner noch verfolgt hätte. Nur zu bald fragte
das heranwachsende Töchterchen nach seinem Vater
und die. garstige Dirne war frech genug, den jungen
Arzt als solchen zu bezeichnen. Eintretende Noth be-

stimmte das Mädchen, seinen Vater aufzusuchen

und erpresste ihn mehrere Male mit den Drohworten,
ihn an den Tag zu geben, denn in der Gegend, wo er

praktizierte, war diese Geschichte nicht bekannt und

so mußt er, obwohl er seine Unschuld dem Mädchen
auch entdeckte, durch 5-6 Louisd'or seine Ehre aufs

Neue erkaufen. Der wahre Vater eilte indessen ins Eli-

sium und so blieb die Sache verschlossen in des bos-

haften Weibes Herzen. Doch Gnade wurde ihr zuteil.

Magdalenen gleich eilte sie zu Jesu Füssen und es

wurde ihr Vergebung durch die kluge Leitung ihres

Seelenarztes. Reumüthiges Bekenntnis ihres tiefen
Falles, willige Ergebung zu nur möglichen Opfern er-
leichterten den Weg zur Sühnung. Flehentlich ging
sie ihren geistlichen Vater an, sie mit dem Tiefge-
kränkten auszusöhnen. Er übernahm es auch, nach-

dem er zuvor eine schriftliche Vollmacht von ihr sich

aushändigen ließ und löste die heikle Sache durch ei-

nen Brief, welchen der Schreiber dieß gerne geben

würde, wenn ihm die Geistes- und Herzensgaben des

Verfassers eigen wären, worin er die gnadenvolle Zeit

- Gottes Barmherzigkeit und einstige Hoffen auf

206



diese - den Beleidigten zur Verzeihung und zum

gänzlichen Nachlaß zu stimmen suchte, am Ende

aber mit der Bemerkung schloß, daß er ihm über

seine Ansicht berichten möge. Wenn aber keine Ant-
wort erfolgen sollte, nehme er an, er habe sein ver-
zeihendes Herz der Sünderin geöffnet. Und was ge-
schah I Des Erlösers Worte (Deine Sünden sind dir ver-

geben) waren die seinen, denn keine Antwort folgte
diesem Schreiben.»

207





VII Die Dekanate von 1921 bis 1970

1 Kapitularisches Leben

1.1 Neuordnung der Dekanate

Bereits 1898, anlässlich des Rücktritts von Dekan

Kuhn und der bevorstehenden Wahl eines neuen De-

kans, wurde im Kapitel Frauenfeld-Steckborn gefor-
dert, das Dekanat in Rücksicht auf die grosse Aus-

dehnung in die beiden ursprünglichen Kapitel Frau-

enfeld und Steckborn zu teilen; aber nur 11 Kapitu-
lare stimmten zu, 22 lehnten ab mit der Begründung,
das könne man nicht bei einer Dekanenwahl ent-
scheiden. Erst unter Bischof Stammler erfolgte nach

1915 in einigen Kantonen eine Neuordnung der De-

kanate, so auch im Thurgau.'"
Ein Konzept einer neuen Kapitelseinteilung, ver-

fasst 1920 vom neu ernannten Kommissar Suter*",
stellt zuerst Thesen auf: Eine Neueinteilung sei not-

wendig, Arbon habe 22 Pfarreien mit 29 Beneficien,
Frauenfeld-Steckborn 33 Pfarreien mit 43 Beneficien;

es sei dem Dekan fast nicht möglich, das Kapitel zu vi-

sitieren und Religionsexamen abzunehmen, ohne

tage- oder wochenlang von seiner Pfarrei abwesend

zu sein; die Kapitel sollten annähernd gleich gross
sein, keines mehr als 15, keines weniger als 10 Pfar-

reien umfassen; die geographische Lage, die Ver-

kehrsmittel sowie eine günstige Einteilung der Regi-

unkeln seien zu berücksichtigen.
Kommissar Suter erörtert nun drei Möglichkei-

ten: A) Drei Kapitel: Oberthurgau (19 Pfarreien), Un-

terthurgau (17), Flinterthurgau (19); «Beurteilung:
Eine Neueinteilung lohnt sich nicht.» B) Vier Kapitel:

Oberthurgau (15) mit Regiunkeln Arbon und Bi-

schofszell, Unterthurgau (13) mit Regiunkeln Kreuz-

lingen und Steckborn, Mittelthurgau (14) mit Regiun-
kein Weinfelden und Frauenfeld, Flinterthurgau (13)
mit Regiunkeln Fischingen und Sirnach; «Beurteilung:
Empfehlenswert, nimmt Rücksicht auf die geographi-
sehe Lage, ist leicht in Regiunkeln abzugrenzen.» C)

Fünf Kapitel: Arbon (11), Bischofszell (12), Steckborn

(10), Frauenfeld (11) und Fischingen (11); «Beurtei-

lung: Einfachste Lösung, verdient den Vorzug: kleine

Kapitel, doch gross genug, keine Einteilung in Regi-

unkeln.»
Die Variante Cm/T fünf De/canafen setzt sich durch,

wenn auch nicht ohne Widerspruch: Der frühere Ar-
boner, dann Bischofszeller Kammerer findet die Fünf-

teilung einen «Unsinn». Grundlage der neuen Eintei-

lung sind die Regiunkeln der Pastoralkonferenzen.
Vom alten Dekanat Arbon werden die beiden Regi-
unkeln zu den Dekanaten Arbon und ß/sebofsze// mit

je 12 Pfarreien. Das in der Planung Bischofszell zuge-
teilte Flagenwil bleibt bei Arbon und Wuppenau, zu

Fischingen geplant, bei Bischofszell. Bischofszell

übernimmt zudem die vormaligen Frauenfelder Pfar-

reien Weinfelden und Bussnang - eine Veränderung
also über eine uralte Dekanatsgrenze hinweg! Vom

alten Dekanat Frauenfeld-Sfec/cbom wird die Regiun-
kel Müllheim aufgeteilt. Die Regiunkel Diessenhofen

nimmt den alten Namen Steckborn an, übernimmt

von Müllheim die Pfarreien Homburg und Gündelhart
und zählt als Dekanat nun 10 Pfarreien. Frauenfe/d,

neu mit 11 Pfarreien, bekommt Müllheim mit Her-

dem, Pfyn und Leutmerken und tritt Aadorf und Tä-

nikon an das Dekanat F/scb/ngen, die ehemalige Re-

giunkel Sirnach, ab. Fischingen gibt dafür Lommis an
Frauenfeld ab und hat somit 10 Pfarreien. Jedes Ka-

pitel wird durch diese Einteilung zugleich eine Pasto-

ralregiunkel.®"
Die Diözesanstatuten von 1931 verlangen, dass

eine Regiunkel nicht mehr als 15 Mitglieder hat. Das

Kapitel Arbon, das mit Pfarrern, Kaplänen und Vika-

ren 17 Mitglieder zählt, ersucht das Ordinariat, von
einer Teilung in Regiunkeln abzusehen, da «der Ge-

dankenaustausch zu klein würde, wenn bloss 8-9
Hochw. Herren sich zu Regiunkeln zusammenschlies-

655 BvB, S. 227.

656 StATG Bb 10, 10/0.

657 Vgl. Karte 7.

209



sen würden». In der Folge bleibt das Kapitel eine Re-

giunkel.
Mit dem Kirchenrat hat das Ordinariat keinen

Kontakt aufgenommen, als die Dekanate aufgeteilt
wurden; dies sei die einzige Klage gewesen, die der

damalige Kirchenratspräsident Alphons von Streng

geäussert habe, teilt dessen Sohn, Bischof Franziskus

von Streng, im April 1968 dem Kirchenrat mit."®

Infolge der Neueinteilung müssen auch die Kap/-
fe/sfoncfe der alten Dekanate auf die neuen verteilt
werden. Da geht es um die Frage, ob die beiden alten

Fonds zusammengelegt und gleichmässig je nach

Pfarreienzahl auf die fünf Dekanate verteilt werden
sollen oder ob jeder alte Kapitelsfonds auf die zu den

alten Dekanaten gehörenden Pfarreien verteilt wer-
den soll. Nach einem Briefwechsel zu urteilen, bevor-

zugt der Kommissar die erste Lösung. Aber das alte

Kapitel Frauenfeld-Steckborn war mit einem Vermö-

gen von über 15 000 Franken eher reich, das Kapitel
Arbon demgegenüber mit knapp 3000 Franken eher

arm. Im Kapitel Frauenfeld-Steckborn sind viele mit
einer Zusammenlegung deshalb nicht einverstanden

und bezeichnen einen solchen Vorgang als kommu-
nistisch, «den wir alle bei den Bolschewisten verurtei-
len als eine ungerechte Verletzung des Eigentums-
rechts.» Pfarrer Johann Evangelist Traber aus Bichel-

see, Kammerer des alten Dekanats Frauenfeld-Steck-

born und nun des neuen Dekanats Fischingen, teilt
dies in einem Brief dem Kommissar mit. Er fügt aber

hinzu, es gäbe auch «einen erlaubten christlichen

Kommunismus, der auf freiem Willen beruhe wie bei

den Ordensleuten». Später schreibt er dem Kommis-

sar, jedes Kapitel solle das bekommen, was ihm

gehöre - «Sehen Sie die Rechnung genau an und
Sie werden sehen, dass ich ein ehrlicher Jud bin».

Diese Bemerkung steht im Zusammenhang mit einem
Guthaben des alten Dekanats Frauenfeld-Steckborn

von 6600 Franken bei der Leih- und Sparkasse

Eschenz, dort angelegt in deutscher Währung. «Schlim-

mer kann es mit Eschenz nicht mehr werden», meint

Traber mit Bezug auf die Inflation in Deutschland: «Die

Weltwirtschaft ist nach den christlichen Nationalöko-

nomen ein Ärgernis, die niedere Valuta der besiegten
Länder macht sie kaufunfähig, steckt den ganzen
übrigen Organismus an» - das zeige auch die Ar-

beitslosigkeit. Die Ehrlichkeit des Kammerers bezieht
sich wohl darauf, dass das Eschenzer Risiko bei Frau-

enfeld-Steckborn bleiben soll. Der Kammerer führt
nun einen Verteilschlüssel an und unterscheidet da-

bei zwischen bestimmtem vollwertigem und unbe-
stimmtem nominellem Eschenzer Wert.®®® Pro Pfarrei

vom alten Dekanat Frauenfeld-Steckborn trifft es Fr.

366.20, vom alten Dekanat Arbon Fr. 135.70. Aber
auch Arbon hatte eine Obligation von Fr. 500.- in

Eschenz. 1925 werden 40 Prozent der Eschenzer

Gelder ausbezahlt.®®"

1.2 Statuten

Gleich an den ersten Versammlungen der neuen Ka-

pitel im März 1921 kommt ein Statutenentwurf zur

Beratung. Schon am 7. Mai trifft die bischöfliche Be-

stätigung ein, und im Verlauf des Monats unterzeich-

nen alle Dekane und Kammerer die neuen Statuten.
Aber dieser schnelle Lauf gefällt nicht allen. Im Herbst

finden Pfarrer des Kapitels Frauenfeld, das Recht der

Kapitel, sich Statuten zu geben, sei verletzt worden;
die Bereinigung durch die Dekane allein sei «eine Ver-

gewaltigung und Schmälerung der Gewohnheits-
rechte» und vielfach zu Ungunsten der Kapitel aus-

gefallen. Dekan Lötscher spricht von einer «beweg-
ten Szene»; «Wenn nur nicht alles in eine Raisonnie-

rerei ausarten würde.»
1942 kommen revidierte Statuten heraus. Die

Dekane melden ihren Kapiteln zwar 1940/41, der

658 StATG Bb 10, 10/8.

659 StATG Bb 10, 10/2.
660 Verteilschlüssel im Protokoll Arbon.

210



Neudruck der Statuten von 1921 stehe bevor, aber

nur vom Kapitel Frauenfeld werden zwei unbedeu-
tende Wünsche eingebracht - ein grosses Interesse

an den Statuten scheint also nicht mehr zu bestehen.
Das uralte Recht der Kapitel, sich selber Statuten zu

geben, ist vergessen. Eigenartig ist zudem, dass nicht

mehr alle fünf Dekane unterzeichnen, sondern in

Stellvertretung «für die Geistlichkeit aller fünf thurg.
Kapitel» nur der bischöfliche Kommissar Haag und

Dekan Schlatter vom Kapitel Arbon. Bei den voraus-

gegangenen Statuten hatte nie der Kommissar un-
terzeichnet - es sei denn, er war Dekan.®"

1.3 Mitgliedschaft

Für die Statuten von 1921 stellt das Kapitel Arbon die

Forderung auf, dass auch ein Geistlicher, «der ein

ständiges deutsches Vikariat besitzt», selbstverständ-
lieh Mitglied des Kapitels und des Emeritenfonds sein

solle, denn bereits 1919 hat das alte Kapitel Arbon
die Vikare aufgenommen. Schon an der ersten Ver-

Sammlung des neuen Kapitels nimmt auch ein

Hilfspriester teil. Allerdings steht dann in den Statu-

ten, nur «ausnahmsweise» könnten Vikare auf-

genommen werden, und es ist hinzugefügt: «auf den

Emeritenfonds [haben sie] nur Anspruch auf beson-

deren Beschluss der Kommission dieses Fonds hin.»

1942 fallen diese Einschränkungen weg.

1.4 Die Ämter

Ein wesentliches, bis in die Entstehung der Dekanate
zurückreichendes Recht der Kapitel, den Dekan zu

wählen, besteht nicht mehr auf Grund des 1917 ver-
öffentlichen «Codex Juris Canonici». Er überträgt in

can. 445 dieses Recht dem Bischof; nach can. 446 soll

möglichst ein Pfarrer Dekan sein. Wie diese Rechtsän-

derung von den Kapitularen aufgenommen wird, da-

rüber schweigen die Quellen. Während früher ein De-

kan nach seiner Wahl vor dem bischöflichen Beauf-

fragten und dem versammelten Kapitel den Eid

treuer Amtsführung ablegte, so muss er nun zu die-

sem Zweck nach Solothurn reisen. Die Bischöfe ha-

ben sich vor der Wahl jeweils beim Kommissar er-

kundigt, wer als Dekan in Frage komme. Da konnte
es schon vorkommen, dass sich jemand übergangen
fühlte - von einem Pfarrer ist es 1937 sogar akten-

kundig. Weggefallen ist mit der neuen Regelung
auch die Mitteilung an die weltliche Behörde.

Dass auch der /Cammecer und der Sekretär einen
Eid zu leisten haben, ist völlig neu. Die lateinischen
Formeln dazu stehen in den Statuten von 1921. In

den neugeschaffenen Kapiteln haben die beiden den

Eid nur bei der ersten Bestellung geleistet, 1942 er-
wähnen ihn die Statuten nicht mehr. Weggefallen ist

das Amt des Deputaten, auch den Pec/e// gibt es nicht
mehr - er wird schon vorher kaum mehr eine Auf-
gäbe gehabt haben, denn an seine Stelle sind Post

und Telefon getreten. 1924 bezahlt das Kapitel Ar-
bon an die Gesamtkosten von Fr. 99.75 für die Ein-

richtung des Telefons in Güttingen Fr. 50 - zu Guns-

ten von Dekan Johann Baptist Kurz.®" Im Kapitel
Steckborn scheint es üblich gewesen zu sein, dem

Dekan bzw. dessen Kirchgemeinde das Telefonabon-

nement zu bezahlen - jedenfalls beschliesst 1957 das

Kapitel, nichts mehr zu zahlen: Die Kirchgemeinde
Mammern solle die eine Hälfte des Abonnements aus
dem Kirchenfonds begleichen, die andere Hälfte aus

der Armenpflege.
Das Amt des Komm/ssars bleibt sich gleich. Nach-

dem 1902 das Kommissariat wieder vom Amt des

Dekans getrennt wurde, wird 1920, kurz vor der Neu-

einteilung der Dekanate, Pfarrer Suter von Bischofs-

zell zum Kommissar ernannt und 1932 auch zum De-

661 Statuten 1921: StATG Bd O'OO'O, 0; Statuten 1942: StATG

Bd O'OO'O, 1.

662 Beschluss im Protokoll.

211



kan - der Bischof wolle die Ämter nicht mehr tren-

nen, teilt Suter dem Kapitel mit. 1967 kommt es zu

einer Auseinandersetzung wegen der Mitgliedschaft
des Kommissars im Kirchenrat. Der Kommissar war
zuvor entweder gewähltes Mitglied oder, wenn nicht

gewählt, Mitglied mit beratender Stimme. Als 1967

ein neues Gesetz über die Organisation der katholi-
sehen Landeskirche in Vorbereitung ist, steht im Ent-

wurf «bezüglich des bischöflichen Kommissars ein

Paragraph, der vom bisherigen Gesetz bedeutend ab-

weicht und nach meiner Ansicht eine Abwertung die-

ses Amtes zur Folge hat»: «Ist der bischöfliche Com-
missar nicht gleichzeitig Mitglied des Kirchenrates, so

kann er, wenn die Art der zu behandelnden Ge-

Schäfte es angezeigt erscheinen lässt, zu den einzel-

nen Sitzungen eingeladen werden. Er ist auf jeden
Fall einzuladen, wenn er selber bestimmte Geschäfte

an einer Sitzung mit dem Kirchenrat zu behandeln

wünscht.» (Nach einem Schreiben von Kommissar Jo-

hann Haag an Bischof von Streng). Wie aus dem nun

folgenden Briefwechsel zwischen Kommissar, Bischof

und dem Präsidenten des Kirchenrates, Dr. Hermann

Renner, hervorgeht, steht hinter diesem Entwurf die

Befürchtung, die Teilnahme des Kommissars würde den

Einfluss der Laien im Kirchenrat schmälern. Bischof

von Streng wendet sich nun mit einem Brief direkt an
die Synode. Er erwähnt unter anderem, es gäbe im

Bistum drei bischöfliche Kommissare: in Luzern, in

Zug und im Thurgau - «der am meisten in Anspruch

genommene und im Kanton am meisten beachtete
ist derjenige des Kantons Thurgau». Der Kirchenrat
macht nun Bischof von Streng den Vorwurf, der Ent-

wurf des neuen Gesetzes sei ihm Ende 1966 zuge-
stellt worden, da habe er jedoch nichts einzuwenden
gehabt. Auch dem Kommissar wird vorgeworfen, er

habe unkorrekt gehandelt, worauf sich dieser ge-
genüber Dr. Renner auf die Ausübung seiner Gewis-

senspflicht beruft. Nun fällt die ganze Angelegenheit
in den Wechsel des Bischofsamtes von Franziskus von
Streng, der altershalber den Rücktritt gibt, zu Bischof

Anton Hänggi, der sich in einem Brief vom März 1968
der Argumentation seines Vorgängers anschliesst.®"

Schliesslich bleibt der Kommissar Mitglied wie bis

anhin.
Seit 1921 besteht die fhurgau/sche Dekanenkon-

ferenz, zur der sich der Kommissar und die fünf De-

kane versammeln."" Seit 1930 gibt es zudem alljähr-
lieh die d/'özesanen Dekanenkonferenzen.®"

1.5 Aufnahme ins Kapitel

Die Aufnahme geschieht gemäss den Statuten von
1921 und 1942 in den seit alters überlieferten For-

men: Lateinische Eidesleistung des Aufzunehmenden
und lateinische Aufnahmeerklärung des Dekans. Be-

merkungen in Kapitelsprotokollen ist zu entnehmen,
dass auch das Verlesen des Lebenslaufes sowie der

Ausstand vor der Aufnahme üblich sind. 1933 ver-
ziehtet das Kapitel Frauenfeld auf das «Abtreten las-

sen». Die Gepflogenheit, dass der Aufgenommene
«der Reihe und Würde nach zu allen Kapitularen geht
und das Osculum pacis empfängt», fällt in den Statu-

ten von 1942 weg.
Was früher selbstverständlich war, wird immer

mehr in Frage gestellt: Bereits 1921 will im Kapitel
Steckborn bei der Statutenberatung eine Mehrheit

vom Eid absehen und sich mit einem Versprechen be-

gnügen. Auch in Frauenfeld gibt es Pfarrer, die sich

gegen den Eid aussprechen. Zur Diskussion um den
Eid kommt es besonders bei Neuaufnahmen. 1928
findet das Kapitel Arbon, es sei keine spezielle Auf-
nähme nötig, wenn ein Geistlicher bereits vorher in

einem thurgauischen Kapitel tätig gewesen sei; so

wolle man es in Zukunft halten. Wenn der Geistliche

hingegen von auswärts komme, sei er förmlich ins Ka-

663 StATG Bb 10, 10/9.

664 Im Protokoll Arbon vermerkt.
665 Protokolle: StATG Bd O'10'O, 1-7

212



pitel aufzunehmen, da mit der Mitgliedschaft im Kapi-
tel auch jene im Emeritenfonds verbunden sei. Aber

1932 ist dies bei der Aufnahme eines Pfarrers, der schon

vorher einmal im Thurgau wirkte, bereits vergessen -
oder ist es verboten worden? Im gleichen Jahr stellt
das Kapitel Frauenfeld fest, auch ein aus einem an-
dem thurgauischen Kapitel Kommender müsse den

Eid leisten, das sei kanonische Vorschrift. 1945 wird
in Bischofszell der Antrag gestellt, ein neuer Kapitular
sei ohne Eid, nur mit einem Versprechen aufzuneh-

men, da er bereits im Thurgau den Eid geleistet habe.

Aber wegen Abwesenheit des Dekans will der Kam-

merer nicht von den Statuten abweichen. 1947 bittet
in Fischingen ein Mitglied um Auskunft über den Ka-

pitelseid. Es wird ihm mitgeteilt, dass zur Zeit des

Bistums Konstanz die Kapitel eine eigene Körper-
schaft gebildet hätten. 1948 bezweifelt im Dekanat

Steckborn ein neuer Vikar die Notwendigkeit der Ei-

desleistung, da man nicht ohne Not schwören solle.

Doch bleibt es beim Eid, wenn auch der Protokollant
bemerkt: «Er wird nicht ganz unrecht haben.» 1957

begnügt sich das Kapitel Bischofszell, einen von aus-

wärts gekommenen Pfarrer nur noch zu begrüssen,
obwohl es 1958 in Frauenfeld heisst, die Dekanen-

konferenz halte an der feierlichen Form der Auf-
nähme fest. Im selben Jahr ist für Steckborn der Eid

«nicht mehr opportun». 1959 wehrt sich Dekan

Gmür im Kapitel Arbon vergeblich gegen die Ab-

Schaffung des Eides.'1960 nehmen die Frauenfel-

der Kapitulare «mit allgemeiner Zustimmung» zur
Kenntnis, dass Dekan und Kommissar Haag «aus

langjähriger Intention» den Eid nicht mehr verlange.
Bei einer Neuaufnahme 1964 folgt das Kapitel Fi-

schingen diesem Beispiel. Seither geschieht der Eintritt
ins Kapitel formlos. Auch die Eintrittsgebühr, der alte

Ingress, der nach den Statuten zehn Franken beträgt,
wird nicht mehr verlangt. Schon 1929 hat der Vor-
stand des Kapitels Frauenfeld-Steckborn beschlos-

sen, wer vorher in einem thurgauischen Kapitel tätig
gewesen sei, bezahle keinen Ingress. In die «gülti-

gen» Statuten wurden diese Änderungen aber nicht

aufgenommen - ein Zeichen dafür, dass die Statuten
ihre bindende Kraft verloren haben.

Der Ac/sfriff ist gleich geregelt wie in den Statuten

von 1899. Der Wunsch des Kapitels Frauenfeld, dass

ein Verbleib im Kapitel nur dann in Frage komme,

wenn einer 15 Jahre im Kanton war, wird für die Sta-

tuten von 1942 von der Dekanenkonferenz nicht an-

genommen. Aber bald verschwinden die Austrittsta-
xen aus den Kapitelsrechnungen.

1.6 Kapitelsversammlungen

Nicht mehr aufgeführt ist in den Statuten von 1921

der Kapitelsgottesdienst mit Requiem und Totenoffi-
zium für die verstorbenen Kapitulare. Bereits nach

den Statuten von 1899 war er nur alle vier Jahre zu

halten. Die Erinnerung daran ist aber nicht ganz ent-
schwunden: 1936 hält das Kapitel Arbon «nach ei-

nem Unterbruch von zwanzig Jahren» wieder einmal

ein «grosses Kapitel» mit Requiem. Ebenso Fischin-

gen 1937 und 1941 sowie Frauenfeld 1938. 1942

steht dann in den Statuten: «Jedes dritte Jahr soll eine

feierliche Kapitelsversammlung mit Seelamt gehalten
werden.» Diese Vorschrift ist allerdings vergeblich:
Nur das Kapitel Frauenfeld hält 1947, 1953 und 1962

eine Versammlung mit Requiem. Manchmal kommen
die Kapitel am Vormittag zusammen beim Jahresge-

666 Bei meiner eigenen Aufnahme ins Kapitel Arbon als Kaplan in

Romanshorn. Etwas boshaft wurde auch die Aufnahme-
formel des Dekans umgedeutet: «Ego venerabilis huius ca-

pituli decanus» heisst zwar «Ich, Dekan dieses ehrwürdigen
Kapitels», kann aber auch übersetzt werden mit: «Ich, der

ehrwürdige Dekan dieses Kapitels»! - Die Eidesformel war
mir damals unbekannt; als ich 1953 als Vikar nach Basel

kam, war weder von einem Eid noch von einer formellen
Aufnahme ins Kapitel die Rede. Auch gab es weder Konfe-

renzen mit bischöflichen Thesen oder freien Themen, noch
wurde die Christenlehre gehalten. Gingen im Thurgau die

Uhren anders?

213



dächtnis für einen verstorbenen Mitbruder. Wenn das

Kapitel Arbon ab 1942 die Versammlungen mit dem
«De profundis» für die verstorbenen Kapitulare ab-

schliesst, dürfte dies ein Ersatz für das vorgeschrie-
bene, alle drei Jahre zu haltende Seelamt sein.

Gemäss den Statuten von 1921 sind jährlich zwei

Versammlungen zu halten. Sie finden meistens an ei-

nem Nachmittag statt und beginnen mit dem «Veni

Creator», dem die Exhorte des Dekans folgt; enden

tun sie mit der «Adoratio Sanctissimi». An den Ver-

Sammlungen werden sowohl Dekanatsgeschäfte er-

ledigt wie bischöfliche Thesen behandelt. In der

Frühjahrsversammlung nimmt der Bericht von der

diözesanen Dekanenkonferenz grossen Raum ein.

Die Dekane geben die bischöflichen Weisungen,

Anregungen und Ermahnungen, die sie erhalten ha-

ben, an die Kapitulare weiter, die sie meist ohne Dis-

kussion zu Kenntnis nehmen. Zwei Bemerkungen aus

dem Kapitel Arbon seien hier aber eingefügt: 1951

«findet es das ganze Kapitel unhaltbar, dass immer

neue Bistumsopfer eingeführt werden», 1958 ist

man ungehalten «über die begehrlichen Wünsche

des Ordinariates nach ergiebigen Kirchenopfern».

Unabhängig von einer Dekanenkonferenz hat man
sich zudem ein Jahr zuvor geärgert über «diverse An-

sichtssendungen und Bettelaktionen von Diaspora-

pfarreien» und den Unmut darüber geäussert, «dass

sie mit bischöflichem Segen begleitet» seien.

Das Dekanat Steckborn ist über Jahre hinweg in

einer Sondersituation: Obwohl 1906 das Dekanat

Scbaffibac/sen errichtet worden war, nahmen dessen

Geistliche weiterhin an den Konferenzen der Regiun-
kel Diessenhofen teil. Nun schliessen sie sich auch

dem neuen Dekanat an, doch nehmen sie nur an den

Herbstversammlungen teil, da im Frühjahr vor dem

Referat die Kapitelsgeschäfte verhandelt werden. Weil

von den «Schaffhauser Herren» im Herbst immer ei-

nige abwesend sind, kommt es 1925 zu einer Aus-

einandersetzung: Die «Schaffhauser Herren» haben

in einem Bericht an das Ordinariat angegeben, sie

seien im Dekanat Steckborn konferenzgenössig; «das

scheint aber ein starker Missbrauch zu sein mit unse-

rem Namen». Es muss dann zu einer Einigung ge-
kommen sein: Die Steckborner Kapitulare trennen -
zum Teil auf verschiedene Tage - in der Frühjahrsver-

Sammlung die Kapitelsgeschäfte von der Pastoral-

konferenz, sodass die Schaffhauser Geistlichen

fortan im Frühjahr und Herbst teilnehmen können.

Einige Male ist der Konferenzort sogar im Schaffhau-
sischen. 1931 trennen sich die Schaffhauser von
Steckborn.

1931 verlangen die neuen Diözesanstatuten,
dass jährlich eine Kapitelsversammlung und zwei

Konferenzen abgehalten werden. Da sich im Thurgau
Dekanat und Regiunkel decken, werden teils alle Zu-

sammenkünfte als Konferenzen oder Versammlun-

gen bezeichnet, teils aber auch Unterschiede ge-
macht. In den Statuten von 1942 heisst es: «Die Ka-

pitelsversammlungen finden in der Regel dreimal im

Jahr statt.» Das Kapitel Frauenfeld will hier noch die

Unterscheidung zwischen Versammlung und Konfe-

renz einbringen. 1951 beschliesst das Kapitel Steck-

born, die Kapitelsversammlung mit der Sommerkon-
ferenz zusammenzulegen und ganztägig zu halten.

1955 geht man vom «ganztägig» ab, kommt am

Nachmittag zusammen und hat somit jährlich nur
noch zweimal Kapitel. 1960 wird der Antrag ange-

nommen, sich wieder dreimal zu versammeln, dafür
aber im Frühjahr auf ein Referat zu verzichten.

Fester Bestandteil der Versammlungen im Som-

mer und im Herbst ist die ßeband/ung e/be/" b/scböffi-
eben Tbese. Mit diesen Thesen nimmt es das Kapitel
Frauenfeld besonders genau: Von 1921 bis 1928 be-

handelt es jeweils an einer Versammlung, wie vorge-
schrieben, zwei Thesen. Schon 1923 ist das offen-
sichtlich einigen zuviel; sie verlangen, wenn man
schon bei zwei Referaten bleibe, so sollten sie wenigs-
tens kürzer sein. Im Frühjahr 1928 wird der Antrag,
künftig nur eine These zu behandeln, noch verwor-
fen, im Herbst dagegen mit sechs gegen fünf Stirn-

214



men «als erheblich erklärt». Im gleichen Dekanat

möchte 1942 ein Mitglied die Aufteilung der Thesen

auf die einzelnen Kapitel der Dekanenkonferenz,
«die ein besseres Fingerspitzengefühl hat für das,

was uns interessiert und auch für die Praxis aktuell

ist». Zu lange Vorträge sind auch im Kapitel Bischofs-

zell nicht beliebt: Es beschliesst 1944, ein Referat

dürfe nicht länger als 20 Minuten dauern. Im An-
schluss an die Vorträge wird jeweils diskutiert. Im Ka-

pitel Steckborn ist es Brauch, dass jeder Anwesende
dazu etwas sagt, aber 1945 wird ein «Antrag mehr-

heitlich zum Beschluss erhoben, es sei nicht jeder Ka-

pitular aufzurufen, sich zum jeweils gehaltenen Refe-

rat zu äussern».

Verschiedentlich macht Bischof von Streng auf
die Pflicht, Thesen zu behandeln, aufmerksam. 1952

sagt er, ein Kapitel müsse das Ordinariat anfragen,

wenn es ein anderes Thema als das vorgegebene
wählen wolle. Aber in Wirklichkeit verdrängen immer

häufiger freie Themen die Thesen. Schon 1941 wün-
sehen einige Mitglieder im Kapitel Fischingen, dass

neben den Thesen auch zeitbedingte Themen behan-

delt würden; der Wunsch ging damals aber noch

nicht in Erfüllung. Das Kapitel Arbon wählt seit 1947

immer öfters freie Themen, zum letzten Mal behan-

delt es 1961 eine These. Ab 1960 werden auch in den

andern Kapiteln zunehmend freie Themen gewählt.
1962 bemerkt man in Fischingen, dass «die Seelsor-

ger über neue, hochaktuelle Fragen der Theologie
und Seelsorge zu wenig informiert sind, die vorge-
schriebenen Behandlungen der Thesen helfen diesem
Übelstand nicht ab»; die kantonale Priesterkonferenz
solle kompetente Fachleute zur Verfügung stellen.

Statt der Thesen wird auch die persönliche Ausspra-
che über praktische Themen gewünscht. Anderer-
seits bedauert Dekan Alois Roveda das «schwache In-

teresse gewisser Geistlicher an kantonalen äusserer-
dentlichen Priesterkonferenzen, die eine Weiterbil-

dung zum Ziel haben». Nachdem Arboner Kapitulare
1961 an einer Bodenseetagung mit Dr. Franz Böckle,

Professor der Moraltheologie, teilgenommen haben,

wird der Wunsch laut, solche Tagungen im Kapitel
durchzuführen. 1963 wird ein halber Tag eigens dem

Thema «Heutiger Stand der Evolutionslehre» gewid-
met. Im gleichen Jahr nehmen einige Mitglieder an

der Bibeltagung mit Professor Alfons Deissler in Fried-

richshafen teil. Dann kann Studienrat Josef Hall aus
Konstanz gewonnen werden: 1964 zum Thema

«Konzil von Konstanz und Hus», 1965 zum Bibelver-

ständnis, 1966 zum «Prozess Jesu» und zur «Entmy-

thologisierung des Neuen Testaments und Bult-

mann». 1967 findet ein Kurs über Ehefragen statt,
1968 ein dreitägiger Kurs in St. GeroldA/orarlberg mit
Dr. Albert Ebneter zum Thema «Kirchliche Autorität
und Freiheit»; ebenda 1969 ein Kurs mit einem Dr.

Ries aus St. Gallen über «Die Gottesfrage heute». In

den andern Kapiteln beginnen die Studientage um
1968. Da treffen sich die Kapitulare von Fischingen,
Bischofszell und Frauenfeld in Wil mit P. Cajetan
Kriech zu Referaten über «Autorität und Freiheit»

und «Humanae vitae», in den Jahren 1968 und 1969
die Kapitel Steckborn und Bischofszell zum Thema

«Exegese».®"
Über die Kapitelsversammlungen und die Konfe-

renzen haben die Dekane jährlich Berichte an das Or-

dinariat zu schicken: Tag und Ort, Zahl der Teilneh-

menden, Abwesende mit Gründen für die Absenzen,
Thema der Exhorte, behandelte Thesen sowie Re-

chenschaft darüber, ob bei freien Themen das Ordi-

nariat angefragt wurde.®®'

Zu Zusammenkünften ganz anderer Art kommt es,

als die Be/se/ust die Kapitulare packt. Seit Ende der
1940er-Jahre unternehmen die Kapitel immer wieder

«Kunstreisen» oder Ausflüge in andere Kantone und

667 Kapitelsprotokolle.
668 Solche Berichte sind, bei vielen Lücken, in den Dekanatsar-

chiven vorhanden: Frauenfeld 1931-1970 (StATG Bd4'03'0
und 4'04'0), Steckborn 1926-1972 (StATG Bd 5'03'0 und

5'03'0), Bischofszell 1933-1962 (StATG Bd 8'03'0 und

8'04'0).

215



in den süddeutschen Raum. Mit solchen Fahrten wer-
den auch Kapitelsversammlungen verbunden: Das Ka-

pitel Arbon behandelt 1964 den bischöflichen Fragebo-

gen zur Mischehe in der «Sonne» zu Weingarten, das

Kapitel Bischofszell im «Flirschen» zu Ottobeuren.

1.7 Kapitelsbibliotheken

In den Statuten von 1921 steht im Abschnitt über die

beiden /Cap/fe/sb/Mofhe/cen: Sie «sind Gemeingut al-

ler fünf Kapitel». Bereits anlässlich der Diskussion um
die neuen Statuten beschliesst das Kapitel Arbon, die

Bibliothek «weder zu veräussern noch zu verteilen,
sondern im Status quo zu belassen». Im Kapitel Frau-

enfeld wird bereits von einem Verkauf gesprochen.
Wiederum in Arbon kommt es 1928 zum Beschluss,

sie dem Ordinariat zu verschenken; einzelnen Geistli-

chen sei es gestattet, das eine oder andere Buch zu

nehmen. Als Grund ist angegeben, sie würden in Bi-

schofszell und in Frauenfeld kaum mehr benützt. Zur

Übergabe an das Ordinariat kommt es nicht, aber

bald beginnt der Ausverkauf. 1930 nimmt sich Pfar-

rer Adolf Lang von Uesslingen der Bibliotheken an

und veranlasst, dass ein Teil verkauft wird und beide

Bibliotheken zusammengelegt werden (es existiert
noch ein Verkaufsangebot und ein Blatt mit Einnah-

men aus dem Jahr 1933).
Zum Bestand der beiden Bibliotheken an Werken

des 16. bis 19. Jahrhunderts zählten ursprünglich etwa
400 Titel in 1500 Bänden; davon sind 229 Titel in 714
Bänden übrig geblieben. Weitere 110 Titel stammen

aus dem 20. Jahrhundert. Wohin die nicht mehr vor-
handenen Bücher entschwunden sind, ist nicht mehr
festzustellen. Unter ihnen befanden sich auch einige
wertvolle: drei Erstdrucke von Werken des Erasmus

von Rotterdam (1522/23), eine «Chronika», die auf
Deutsch übersetzte Werke von Kirchengeschichts-
Schreibern aus dem 4. Jahrhundert enthält (1514);
kostbare Ausgaben, «gebunden in Holz und mit

Schweinsleder überzogen, grosser Band mit Schlies-

sen», waren «Divi Bernardi opera» (1552) und

«Opera Flieronymi» (1579). Um 1960 wird der noch

vorhandene Bibliotheksbestand alphabetisch geord-
net."® Seit 1989 befindet er sich als Depositum im

Staatsarchiv des Kantons Thurgau. Knapp die Hälfte

der Bücher kann unter dem Stichwort «Theologie»

eingeordnet werden, die andere knappe Hälfte ist un-

ter «Geschichte» einzureihen.

1.8 Rekollektio

1927 führt Bischof Josef Ambühl die Rekollektio ein

und fragt die Kapitel an, ob sie diese halbtägig-mo-
natlich oder ganztägig alle zwei Monate wollen; die

Kapitel entscheiden sich für halbtägig-monatlich. Die

Rekollektio soll der geistlichen Erneuerung dienen,
dazu hält der «Rekollektor» einen Vortrag, beendet

wird sie mit Gebet und Segen.
Im Kapitelsvorstand Arbon kommt es, wie den

Briefen von Dekan Kunz ans Ordinariat zu entneh-

men ist, zu längeren Diskussionen. In einem ersten

Brief teilt er mit, dass es schwierig sei, die Rekollektio

an die bestehenden Priesterkongregationen anzu-
schliessen; denn der Kongregationsbezirk Oberthur-

gau umfasse die Priester des Kapitels Arbon nur teil-

weise, da einige nach Konstanz gehen würden; an-
dererseits gehörten auch Priester aus dem angren-
zenden Kapitel Bischofszell und aus der Diözese

St. Gallen dazu. Ein geeignetes Lokal sei aber wie bis-

her in Romanshorn vorhanden. Kammerer Josef

Schlatter hat als Ort der Rekollektio Kreuzlingen vor-
geschlagen, sofern die Kapitel Arbon und Steckborn
sie gemeinsam hielten. Aber damit ist Dekan Kunz

nicht einverstanden, wie er im zweiten Brief meldet:
«In diesem Fall würde immer eine Anzahl nach Kon-

669 Verkaufsangebote und Verzeichnissein: StATG Bd4'30'0,0.
670 StATG Bd 7'14'0, 0.

216



stanz <zum Bier> hingehen, und dann würde der

ganze Effekt <hinweggeschwemmt>.» Aber noch un-
ter Dekan Kunz beschliesst man 1934, nach der Re-

kollektio gemütlich zusammenzusitzen; auch Bischof

von Streng wünscht 1951 an der Dekanenkonferenz

«eine Stunde gemütlichen Zusammenseins nach der

Rekollektio». Zur ersten Rekollektio am 20. Septem-
ber 1927 werden eingeladen: die Mitglieder des Ka-

pitels offiziell, die Mitglieder der Kongregation aus-
serhalb des Kapitels inoffiziell. Für das Gebet wird die

Kongregationsandacht übernommen. St. Gallische

Mitglieder der Priesterkongregation haben sich der

Rekollektio nicht angeschlossen. Als es 1934 um die

Führung eines Absenzenverzeichnisses geht, melden

die Pfarrer von Kreuzlingen, Emmishofen und Müns-

terlingen, sie besuchten die Rekollektio in Konstanz.

Oft verbindet Arbon die monatliche Rekollektio mit

einer Kapitelsversammlung.
Sowohl Frauenfeld wie Fischingen wollen die drei

Kongregationsbezirke beibehalten und für den Bezirk

Flinterthurgau die Kongregationsversammlung zur
Rekollektio umgestalten; der Ort soll wie bisher das

Kapuzinerkloster in Wil sein. Bischofszell entscheidet,
die Kapitulare sollten sich den schon bestehenden

Kongregationen in Romanshorn oder Wil anschlies-

sen. Von Steckborn, zum Bezirk Untersee gehörend,
ist erst 1945 Genaueres zu hören: Seit mehr als dreis-

sig Jahren bestehe die Rekollektio, die aus der Pries-

terkongregation hervorgegangen sei (dabei haben

auch Priester aus den Dekanaten Schaffhausen und

Frauenfeld teilgenommen). 1955 bittet der Pfarrer

von Flüttwilen im Frauenfelder Kapitel, künftig zu

verhüten, dass, wie heute, die Kapitelsversammlung
mit der Rekollektio in Mammern zusammenfalle.

Wie lange die Kongregationen als selbständige

Einrichtung bestehen blieben, geht aus den Akten
nicht hervor. 1944 heisst es in Arbon, dass im An-
schluss an die Rekollektio Kongregationsversamm-

lung sei; 1955 wird in Fischingen die Rekollektio Kon-

gregation genannt.

1.9 Visitationen

Im Auftrag des Bischofs haben die Dekane die Visita-

tionen durchzuführen und die Geistlichen umfangrei-
che Fragebogen für das Ordinariat auszufüllen. 1939

stellt das Ordinariat Fragen zu folgenden Themenbe-
reichen: Pfarrei, Pfarrkirche, Geistlichkeit (auch Haus-

personal: Name und Alter; klerikale Kleidung), Spen-

dung der Taufe, Verwaltung des Busssakraments, hei-

liges Altarssakrament, Ehesakrament, geistliche Be-

rufe, Kultus, Kirchengesang, Religionsunterricht und

Christenlehre, Schule und Lehrer, Familie, katholische
Vereine und Bruderschaften, Katholische Aktion,
Wohltätigkeitsvereine, Sammlungen, akatholische

und neutrale Vereinigungen, Pfarrbücher, Chronik
und Archiv, Kirchgemeindeverwaltung, Verwaltung
der anvertrauten Gelder, Weisungen des letzten Re-

zesses. Zwei Bemerkungen zu den Fragebogen ste-
hen in den Kapitelsprotokollen: 1932 bezeichnet Bi-

schofszell «ein sehr einlässliches Schema für die

nächste Visitation» als «18 Seiten Geschenk aus So-

lothurn: Timeo Danaos et dona ferentes».'" Und

1939 ist von Frauenfeld zu erfahren, dass Bischof von

Streng an der Dekanenkonferenz bemerkt habe, man
solle sich nicht über die vielen Fragen ärgern; er

müsse für seinen Teil noch weit mehr Fragen nach

Rom beantworten. In der Einleitung zu diesem Frage-

bogen bittet der Bischof, ihn sorgfältig, geduldig und

mit Wohlwollen auszufüllen. Die Geistlichen beant-

worten die Fragen, der Dekan seinerseits füllt für jede
Pfarrei einen eigenen Fragebogen aus; das Ordinariat
schickt den Pfarrern den Rezess zu. Auch die Kapläne
und Vikare bekommen einen Fragebogen. 1960 entfal-

len die Fragen für die Dekane; je nachdem machen sie

aber zu einzelnen Pfarreien Bemerkungen oder nicht.'"

671 «Ich fürchte die Danaer, die Geschenke bringen»; Anspie-

lung auf das «trojanische Pferd», das die Griechen nach Ho-

mer, mit «Helden» bestückt, den Trojanern schenkten.

672 Für die Auswertung habe ich nur die Visitationen von 1939
und 1960 bearbeitet.

217



1.10 Priesterkonferenzen 1.11 Diözesansynoden

Anlässlich der Neueinteilung der Dekanate stellte sich

die Frage einer Gründung freier kantonaler Priester-

konferenzen, die Bischof Stammler vorgelegt wurde.

An der ersten Versammlung des Kapitels Arbon be-

richtet der neu ernannte Dekan Kunz, solche Konfe-

renzen wünsche der Bischof nicht; er habe gesagt:
«Mir ist gleich, wo die Hochw. Herren das Mit-
tagessen einnehmen, eine erspriessliche Arbeit resul-

tiert aus solchen Konferenzen nicht». Der Bischof

«befürchte durch dieselben die Förderung oppositio-
nellen Geistes und der Kritisiersucht unter dem Kle-

rus, er wünscht bei allfälligen Anregungen, Wün-
sehen und Gesuchen den richtigen Instanzenweg:
Kapitel - Dekanatskonferenz - Kommissar - Bi-

schof». Der Steckborner Dekan Alfred Ammann
meint dazu: «Der Herr Bischof würde sie als Neben-

regierungen betrachten, die Dekanate können ihre

Wünsche an die Dekanenkonferenz leiten.» Trotz-

dem kommt es zu diesen Konferenzen - erstmals im

Februar 1922. Die behandelten Themen zeigen, dass

es Probleme gab, die von allen gemeinsam beraten

werden sollten, so an der Sitzung von Februar 1922 die

Stellung der katholischen Presse im Thurgau und der

biblische Unterricht an der Schule oder an der

folgenden Sitzung der Emeritenfonds.®" 1926

wünscht das Kapitel Arbon, dass diese Konferenzen
alle zwei bis vier Jahre stattfinden. Ab 1935 finden sie

von wenigen Ausnahmen abgesehen jedes Jahr statt.
Bischof von Streng schätzt sie und nimmt auch dann

und wann an ihnen teil. Protokolle werden nicht ver-

fasst, doch sollten wenigstens die Beschlüsse notiert

werden, meint 1932 Pfarrer Josef Hofmann von Arbon,

was aber nicht geschieht. Vereinzelt sind in den Kapi-

telsprotokollen Priesterkonferenzen erwähnt wie
auch Themen, die behandelt werden oder behandelt
werden sollten.

Zur D/ozesansynode 793 7 unter Bischof Ambühl fin-
den sich nur wenige Bemerkungen in den Protokol-
len. Das Kapitel Fischingen meint 1929, die Synode

sei eine reine Formalität, die Angelegenheit sei schon

geordnet. Arbon verlangt einen einheitlichen Kate-

chismus für die deutschsprachige Schweiz und

wünscht ein Rituale mit möglichst vielen Texten in

deutscher Sprache; ausserdem will es das St. Galler

Rituale einführen, was es aber kaum als möglich er-

achtet. Die andern Kapitel wählen nur den Delegier-

ten, der mit dem Dekan die Synode besucht. Als Re-

sultat der Synode veröffentlicht der Bischof die Diö-

zesanstatuten, die auf Pfingsten 1931 in Kraft treten.
In den Kapitelsversammlungen werden daraus ein-

zelne Abschnitte vorgelesen, wie es die Diözesansta-

tuten vorschreiben.

Für die D/özesansynoc/e 7956 hat Bischof von

Streng schon im Dezember 1952 die Dekane aufge-
fordert, in den Versammlungen die Materie zu disku-

tieren und Vorschläge für die Synode einzubringen.
Arbon weist auf eine kommende kantonale Priester-

konferenz hin und will, so eine Äusserung, «hoffen,
dass man im Zeitalter der sog. Volksdemokratien

nicht allzu monarchisch bei der Gesetzgebung im ho-

hen Olymp vorgeht». Die anderen Kapitel schweigen

- wenigstens was ihre Protokolle betrifft - und

wählen ihre Delegierten. Auch diesmal sind Diöze-

sanstatuten das Resultat, sie erscheinen aber erst auf

den 1. Januar 1960 (sie sind der letzte offizielle Text

in Latein; die anschliessenden «Bischöflichen Weisun-

gen» erscheinen bereits in Deutsch). Kein Kapitel er-

wähnt sie, obwohl ihre Behandlung eigentlich vorge-
schrieben wäre. Schon im Erscheinungsjahr überholt,
werden sie kaum zur Kenntnis genommen - was zu

beachten ist, wenn sie in den folgenden Abschnitten
VII 2 und 3 erwähnt werden.

673 Protokolle in: StATG Bd 7'14'0, 1

218



2 Klerus

2.1 Thurgauisches Staatsexamen
und Wahlfähigkeit

Erstmals 1929 wird das Abschlussexamen, der «Intro-

itus», an der Theologischen Fakultät in Luzern auch

als Staatsexamen anerkannt. Bis zu diesem Jahr

wurde an einem separaten Examen festgehalten,
doch konnte ein Student bitten, gleich nach dem In-

troitus examiniert zu werden. An der Prüfung in Lu-

zern hat immer ein Vertreter aus dem Thurgau dabei

zu sein, meist der Kommissar mit noch einem Geistli-

chen. Dem Introitus folgt die Mitteilung an den Kir-

chenrat, der die Wahlfähigkeit erteilt. Solche Mittei-
lungen sind zum letzten Mal 1974 in den Akten.
Das thurgauische Staatsexamen ist nun zur reinen

Formsache geworden. Geistliche, die nicht aus dem

Thurgau stammen, im Kanton Pfarrer oder Kapläne

werden, haben sich, soweit aus den Akten ersichtlich

ist, dem Examen nicht zu unterziehen. Was die Wahl-

fähigkeit betrifft, ist im «Gesetz über die Organisa-
tion der Katholischen Landeskirche des Kantons

Thurgau» von 1968 verordnet: «Als Pfarrer sind nur
Schweizerbürger wählbar; bei Kaplänen und Hilfs-

geistlichen kann auf das Erfordernis des Schweizer-

bürgerrechtes ausnahmsweise verzichtet werden.»
Dieses Gesetz bringt noch eine Änderung: Der Pfarrer

ist nicht mehr von Amtes wegen Präsident der Kir-

chenvorsteherschaft, bleibt aber deren Mitglied.®"
1984 heisst es, ein Pfarrer müsse «in der Regel»

Schweizer Bürger sein, bei den anderen Geistlichen
sei das Bürgerrecht nicht erforderlich, «wenn es die

Umstände nahe legen».®"

2.2 Klerikales Leben

Die Exhorten, die die Dekane zu Beginn einer Kapi-
telskonferenz halten, sind meist aszetischer und spiri-

tueller Art; ein konkreter Anlass zu Ermahnungen ist

kaum zu erkennen. Die Diözesanstatuten von 1931

und 1960 regeln das Leben der Geistlichen in man-
nigfacher Hinsicht. Zu den Pflichten gehören das Ge-

bet, die tägliche Feier der heiligen Messe, die

wöchentliche Beichte - 1960 die «öftere» Beichte -,
die richtige Verwaltung der Sakramente sowie Exerzi-

tien wenigstens alle drei Jahre. Über den Besuch der

Exerzitien sollen die Geistlichen bei der Visitation Re-

chenschaft ablegen; die Namen jener, die an Exerzi-

tien teilnahmen, hat der Dekan dem Bischof zu mel-

den. 1939 füllen alle Pfarrer die Frage nach den Exer-

zitien aus, 1960 lassen sie einige unbeantwortet.
Der Wirtshausbesuch ist, wie schon frühere Diö-

zesanstatuten vorschrieben, zu meiden, doch ist

1931 beigefügt: «ausser wenn er wegen Verpflich-

tungen nötig ist». Das Kartenspielen in Wirtshäusern
ist verboten, in der Öffentlichkeit soll nicht geraucht
werden. 1921 begründet Dekan Kunz die Tatsache,

dass das Abendessen nach der Kapitelsversammlung
im Pfarrhaus stattfindet, damit, «dass keiner ins

Wirtshaus gehen muss», und er gibt gleich das Menü

an: «Warme Bratwurst, Kartoffel, grüner Salat, Brot ä

1 Fr. 40 Rp.». Die Diözesanstatuten von 1960 erwäh-

nen den Wirtshausbesuch nicht mehr, mahnen aber,

beim Kartenspielen und Rauchen kein Ärgernis zu ge-
ben.

Ist der Pfarrer auch nur einen Tag abwesend, hat

er einen andern Priester zu beauftragen, der die Seel-

sorge übernimmt. Bei dreitägiger Abwesenheit
braucht er vom Dekan die Erlaubnis, bei längerer vom
Ordinariat; jährlich darf er nicht über einen Monat Fe-

rien machen. 1960 hat er bei achttägiger Abwesen-
heit den Dekan zu informieren, bei längerer das Ordi-

nariat; wünschenswert sei es, dass die Priester jährlich
drei Wochen Ferien hätten, damit sie gestärkt an

674 StATG Ba 3'30'0.
675 StATG Ba 1'61'0.
676 StATG Ba 1 *61' 1.

219



Geist und Körper ihre Pflichten erneut wahrnehmen
könnten. Die Kapitelsstatuten von 1921 und 1942

schreiben vor, nur mit Erlaubnis des Dekans dürfe das

«Domicilium» verlassen werden, und verweisen auf
den «Codex Juris Canonici», can. 465 § 4, wo es

heisst, bei einer Abwesenheit von mehr als einer Wo-
che brauche es die schriftliche Erlaubnis des Ordina-

rius; Letzteres aber steht nicht in den Diözesanstatu-

ten.®"

Eine Frau darf ein Geistlicher nicht aufs Privatzim-

mer, sondern nur ins Sprechzimmer nehmen. Mit
dem familiären «Du» soll man bei Mädchen und
Frauen vorsichtig und klug sein, damit «in unseren

schwierigen Zeiten kein Anlass zu boshaften Ver-

dächtigungen entsteht». 1951 erklärt Dekan Haag
im Frauenfelder Kapitel, ein Geistlicher dürfe ausser
in Vereinen nie mit Damen reisen, «auch nicht mit der

Schwester: Sie ist nicht angeschrieben».
Zu reden gibt die Pr/esferk/e/dung. Die Dekane

geben die jeweiligen bischöflichen Verfügungen wei-
ter. Die Diözesanstatuten von 1931 schreiben die ge-
wohnte Kleidung vor: Gehrock, Hut, alles in Schwarz,
Kollar. Aber schon 1934 rügt Bischof Ambühl das in

den Städten aufkommende Tragen des «Tschopen»:
Das sei verpönt, denn dadurch schwinde das Anse-
hen. 1958 erklärt Bischof von Streng den schon

längst gewohnten «Veston» als bischöflich erlaubt,
aber die Krawatte bleibt verboten. Bei festlichen Ge-

legenheiten ist gemäss Diözesanstatuten von 1960
der Gehrock zu tragen (den viele Geistliche nicht
mehr haben), aber beim Turnen, bei Bergtouren und

beim Skifahren darf eine passende Kleidung in einer
dem Klerus zukommenden Farbe getragen werden.
Noch 1962 warnt der Bischof: «Die seriöse Laienwelt

wünscht keine Laisierung des Priesterkleides.» Ob

das klerikale Kleid getragen wird, ist immer auch eine

Frage bei den Visitationen, ebenso wird gefragt, ob
der Mesmer bei Funktionen in der Kirche den Talar

trage.

2.3 Priestervereinigungen

Die marianische Priesterkongregation, mehr oder we-
niger in der Rekollektio aufgegangen, ist bereits er-
wähnt worden. Der «Pr/'esfer-Anbefungsvere/'n»,
1890 eingeführt, ist etwas in Vergessenheit geraten:
Nur noch 36 Priester zähle der Verein im Bistum, wird
1932 im Kapitel Frauenfeld berichtet. Anlass zu die-

ser Aussage gibt der «Aufruf des Hochw. Herrn Ka-

plan Galliker in Hellbühl, Kt. Luzern», den Dekan

Kunz im Kapitel Arbon verliest; darin werden die Pries-

ter ermahnt, die wöchentliche Anbetungsstunde vor
dem Allerheiligsten wieder zu halten. «Der Aufruf
trägt die Empfehlung unseres Hochw. Bischofs.»

Folglich empfiehlt Dekan Kunz den Verein «mit war-
men Worten» und geht davon aus, dass die Kapitu-
lare ihm beitreten; er «werde daher uns alle als Mit-

glieder anmelden», was ohne Widerspruch ge-
schieht. An der diözesanen Dekanenkonferenz von
1933 ermuntert auch Bischof Ambühl zum Beitritt;
«erwähnt wird als nachzuahmendes Beispiel das Ka-

pitel Arbon, das beschlossen hat, gesamthaft dem

Verein beizutreten», heisst es im Frauenfelder Proto-

koll - das Arboner Protokoll verschweigt das bischöf-
liehe Lob.

Die «L/n/'o c/en pro m/ss/on/bus», die sich für die

Missionen einsetzt, ist 1916 gegründet worden und

bekommt nun 1922 diözesane Statuten - dies wird
den Dekanen mitgeteilt. In der Folge erklären die Ka-

pitulare von Arbon und Frauenfeld geschlossen den

Beitritt. 1942 lädt das Kapitel Arbon den Promotor
der «Unio» ein, der von einem Abflauen der Begeis-

terung unter dem jüngeren Klerus spricht. Im Bistum

Basel sei die Mitgliedschaft unter 40 Prozent gesun-
ken im Unterschied zu andern Diözesen, wo der An-

677 Aus den Akten der Dekanate geht nicht hervor, ob die De-

kane tatsächlich angefragt wurden. Aus eigener Erfahrung:
Als Kaplan in Romanshorn 1959-1968 kannte ich diese Be-

Stimmungen nicht.

220



teil zwischen 65 und 78 Prozent liege. Der Vertreter
der «Unio» im Thurgau, Pfarrer Fridolin Ruckstuhl

von Sommeri, «ermuntert die Kapitulare zum Beitritt
und setzt dann gleich mit erhöhten Touren bei den

Herren den <Silberstaubsauger> ein». Nochmals er-

folgt ein allgemeiner Beitritt 1947.

1927 macht Dekan Johann Evangelist Traber im

Kapitel Fischingen «officielle Mitteilung von einem

Erlass unseres hochwst. Bischof Dr. Josephus v. 6.

März 1927, welcher durch die Dekanate allen

Pfarrämtern zugestellt wurde». In diesem Erlass emp-
fiehlt Bischof Ambühl den Beitritt zur «Un/'o aposfo-
//ca» als Mittel dazu, «den in Exerzitien gewonnenen
Seelenfrieden und Eifer wach und warm und stark zu

halten». Die «Unio apostolica», deren Mitglied der

Bischof selber ist, verlangt die «tägliche Selbstkont-
rolle durch Führen einer Schedula». Sie wecke und

vertiefe die persönliche Verantwortung im Amt und -
damit verbunden - die «Rechenschaftsablage vor
dem bestellten Moderator oder dem Beichtvater»,

was «das brüderliche Miteinander in Demut und

Liebe» kennzeichne."® Dekan Traber meint, die Emp-

fehlung der «Unio apostolica» von höchster Seite und

die Aufforderung des Bischofs zum Beitritt, sollten ei-

nem seeleneifrigen Priester genügen; daher «gibt es

für uns kein <Wenn> und kein <Aber> mehr». Auch De-

kan Kunz gibt im Kapitel Arbon die Empfehlung des

Bischofs an die Kapitulare weiter. Es wäre keine Re-

aktion darauf bekannt, wenn es nicht die Kopie eines

Briefs des Dekans an den Bischof gäbe: «Als ich in der

Kapitelskonferenz den Gedanken aussprach, welche
Freude wäre es für den hochwürdigsten Bischof,

wenn ich ihm könnte melden, alle Priester des

ganzen Dekanats treten der Unio bei», hat mir «nur
ein eisiges Schweigen geantwortet»; der «Bann»

habe sich erst gelöst, als er erklärt habe, er werde
keine Abstimmung durchführen. Erst nachher -
wohl beim anschliessenden Zusammensein - seien

die Bedenken geäussert worden: «1. Warum schenkt

man den Priestern nicht mehr Vertrauen, warum diese

Überwachung durch Kontrolle? 2. Dadurch bilden
sich Heuchler, die auf das Papier nur Gutes hinschrei-

ben, obwohl sie es nicht halten. 3. Es sei schon vor-
gekommen (aber nicht in unserer Diözese), dass die

Haushälterin diese Kontrolle überwache und beur-

teile. 4. Es sei doch mehr oder weniger ein Eingriff in

den Gewissensbereich u.dgl.».®" Anlässlich der diö-

zesanen Dekanenkonferenzen wirbt Bischof Ambühl
immer wieder für die «Unio apostolica» und spricht
sein «ceterum censeo» zum Beitritt aus.

Später empfiehlt Bischof von Streng von diesen

Vereinigungen nur noch einmal, 1948, die «Unio cleri

pro missionibus». Keine Auskunft geben die Proto-
kolle und Kapitelsakten, ob und wie lange solche Ver-

einigungen weitergelebt haben.

2.4 Priesterberufe

2.4.1 Genügend Priester - Priestermangel

Bis um 1925 liegt die Zab/ deryäbrf/cben Pr/esterwe/-

ben noch unter dem Durchschnitt. Im Februar 1921

wundert sich die bischöfliche Kanzlei deshalb über

das Vorgehen der Kirchgemeinde Lommis. Dort hat-

ten sich drei Kandidaten auf die vakante Pfarrstelle

gemeldet; aber auf Gerüchte hin lehnte die Kirchen-

vorsteherschaft alle drei ab und brachte selber zwei

Vorschläge ein. Die Kirchgemeinde hätte es als Glück
betrachten sollen, schreibt nun die Kanzlei, dass sich

in dieser Zeit überhaupt so viele gemeldet hätten;
den von ihr gemachten Vorschlägen könne der Bi-

schof «begründet nicht zustimmen». Erst Ende De-

zember bekommt die Pfarrei schliesslich einen neuen
Pfarrer.®®"

678 LThK' 10, Sp. 500-501
679 StATG Bd 7'14'0, 0.

680 StATG Bb 6, 6/60.

221



In der zweiten Hälfte der 1920er-Jahre steigt die

durchschnittliche jährliche Zahl der Weihen auf 25, in

den Jahren zwischen 1931 und 1945 auf 30. Noch

1933, als es 177 Studierende gibt, davon 32 im Wei-
hekurs, meint Bischof Ambühl an der Dekanenkonfe-

renz, es herrsche immer noch Priestermangel; es wür-
den ihm elf fehlen, um alle Stellen besetzen zu kön-

nen. Aber bereits ein Jahr später kann der Bischof sa-

gen, es gebe für sein Bistum «in erfreulicher Weise

für die Zukunft genügend Priesterberufe»: In Luzern

seien 186 Studenten und in Meggen 30 Spätberu-
fene. 1938 mahnt Bischof von Streng die Seelsorger,

sie sollten prüfen, ob die zum Priestertum nötigen
geistigen und körperlichen Erfordernisse vorhanden

seien, ehe sie einen Knaben zum Studium animieren,
denn es sei zu bedauern, wenn einer nach jahrelan-

gern Studium zurückgeschickt werden müsse. Die

grosse Zahl der Priesterweihen macht es im Thurgau
in der Folge bis in die 1960er-Jahre möglich, die Stel-

len mühelos zu besetzen und sogar neue zu schaffen.

Bereits in den 1950er-Jahren gibt es aber erste

Anzeichen eines erneuten Pr/esfermange/s. Die jähr-
liehe Zahl der Priesterweihen sinkt auf durchschnitt-
lieh 16. Deshalb macht Bischof von Streng nun immer

wieder auf den Priestermangel aufmerksam. An der

Dekanenkonferenz von 1961 nennt er es als sein aller-

erstes Anliegen, Priesterberufe zu fördern. In diesem

Jahr will die Bischofskonferenz einen jährlichen Prie-

stersonntag am Sonntag vor Peter und Paul ein-

führen. Auf diesen Vorschlag haben die Kapitel nicht

reagiert mit Ausnahme von Steckborn: «Die Ver-

Sammlung spricht sich gegen propagandistische Ab-

haltung eines Priestersonntags aus.» In der ersten

Hälfte der 1970er-Jahre sinkt die Zahl der Weihen
dann sogar auf jährlich durchschnittlich acht.®'

Die Kommissare bemühen sich immer wieder,

auswärtv'ge Thurgauer in den Kanton zurückzuholen
und Pfarrer im Kanton zu behalten. Als Kommissar

Suter 1922 den Schaffhauser Vikar Martin Haag als

Vikar nach Arbon holen will, schreibt ihm der dortige

Pfarrer Franz Weber: «Meines Wissens glaubt der

gnädige Herr nicht, dass der Thurgauer nur im Thür-

gau selig werden kann.»®" Pfarrer Adolf Lang von

Uesslingen übernimmt 1933 eine Stelle im Aargau; er

rechtfertigt sich gegenüber dem Kommissar: «Doch

so schlimm ist wohl der Verlust meiner Person für den

Kt. Thurgau doch nicht. Ich finde im Gegenteil, dass

eine kleine geistliche Völkerwanderung und Völker-

Vermischung auch wieder manch Gutes haben kann

für Klerus und Volk.»®" 1969 melden sich zwei Thür-

gauer für eine Pfarrei an - einer wirkt schon im Thür-

gau, der andere auswärts. Kommissar Haag setzt sich

«im Interesse der thurgauischen Geistlichkeit» dafür
ein, den Auswärtigen zu wählen: «Wir haben im

Thurgau einen, man kann fast sagen, überalterten
Klerus. Es muss daher unser Bestreben sein, wieder

jüngere Geistliche in den Kanton zu holen.» Für den

Vikar, der bereits im Thurgau sei, gebe es noch genug
Gelegenheit, hier eine Pfarrei zu übernehmen.
1970 beträgt das Durchschnittsalter der Pfarrer 55

Jahre.®"

2.4.2 Kollektieren

Ein materielles Mittel zur Förderung der Priesterbe-

rufe waren die Stipendien des Studentenpatronates
und des Kirchenrates. Von den 1920er-Jahren bis in

die 1960er-Jahre studieren viele junge Burschen an den

Gymnasien der Kollegien und Missionshäuser-wenn
auch nicht alle zu einem Abschluss kommen und von

denen, welche die Matura bestehen, längst nicht alle

Priester werden. Schüler, deren Eltern materiell nicht
reich gesegnet sind, bestreiten ihr Studium mit diesen

681 Zu den Zahlen der Priesterweihen: Vgl. Bistum Basel, Perso-

nalprognose 1978, Bischöfliches Ordinariat Solothurn,
1978.

682 StATG Bb 6, 6/5.

683 StATG Bb 3, 3/21.

684 StATG Bb 3, 3/39.
685 Personalverzeichnis Bistum Basel 1970.

222



Stipendien und durch das Ko//e/cf/eren, also durch das

Einsammeln von Beiträgen von Haus zu Haus. Beson-

ders in den 1930er-Jahren ist das Kollektieren ein

Dauerthema an den Kapitelsversammlungen. Aber
schon 1922 befasst sich Arbon mit einer Eingabe der

Kirchenvorsteherschaft Amriswil: «Im Laufe des

Herbstes haben in der Gemeinde Amriswil circa 15

Studenten kollektiert, was zu verschiedenen Äusse-

rungen von Seiten der Kirchbürger Anlass gab.» Hau-

fige Kritiken in den 1930er-Jahren sind: Das Kollek-

tieren sei den Leuten lästig, es werde zu viel gebet-

telt, manchmal kämen bis zu fünf Studenten am Tag

zu wohlhabenden Familien, ertragsreiche Pfarreien

würden besonders von «Missionsstudenten» überflu-

tet, auch von Haus aus gut Situierte kämen zum Kol-

lektieren.
Die thurgauische Dekanenkonferenz sucht Ab-

hilfe zu schaffen und das Ko//e/cf/eren zu ordnen. Aus

den Kapitelsprotokollen lassen sich deren Beschlüsse

in etwa rekonstruieren. 1932: Zum Kollektieren brau-
che es die Erlaubnis des zuständigen Pfarrers, in ei-

nem Sammelbüchlein solle jeder Pfarrer die benötigte
Summe vormerken, Missionsstudenten seien auf das

Dekanat zu beschränken. 1934: Wegen der unter-
schiedlichen Ferientermine dürfe nicht vor dem 1.

August kollektiert werden, damit nicht einige vorher
«schon alles abgrasen»; der Student müsse in der ei-

genen Pfarrei beginnen, dann erst könne er im Deka-

nat weiterfahren; in jeder Pfarrei, in der er sammle,
habe er zuerst die schriftliche Erlaubnis des Pfarrers

einzuholen. 1936: Missionsstudenten dürften nach

dem eigenen Dekanat auch in einem benachbarten

kollektieren, so z.B. jene von Arbon in Bischofszell

und umgekehrt; Studenten der «alten Gymnasien»
dürften nach dem eigenen Dekanat im ganzen Kan-

ton sammeln; die gesammelten Beiträge seien, um
eine Zweckentfremdung zu verhindern, dem Pfarrer

abzuliefern, der sie an die betreffende Studienanstalt

weiterleite. 1938: Der Höchstbetrag für Missionsstu-

denten liege bei 350, für andere bei 600 Franken. Das

Zeugnis und der Vermögensausweises der Eltern

müssten vorgelegt werden, bei schlechtem Zeugnis

gebe es keine Erlaubnis.

Immer wieder werden die Gymnasiasten der Mis-

sionshäuser, die /W/ss/onssfudenten, eigens erwähnt.
Ein gewisses Misstrauen ist spürbar. In diesen Häu-

sern ist das Studium bedeutend billiger als an den

«alten Gymnasien». 1930 wendet sich das Kapitel
Arbon auch gegen den Vertrieb von Büchern durch

Missionshäuser, die eine Konkurrenz für die katholi-
sehen Buchhandlungen seien. Im gleichen Kapitel

wird 1939 die «Methode gewisser Missionshäuser»

kritisiert, «welche sozusagen hinter dem Rücken des

Pfarrers in die Gemeinde hineinkommen, um gros-
sere Knaben für ihre Institute anzuwerben, ohne sich

nähere Rechenschaft zu geben über die Frage, ob die

Betreffenden Berufsqualitäten besitzen.» Bereits

1933 gibt der Kirchenrat nach einem Bericht im Kapi-
tel Frauenfeld den Missionsstudenten keine Stipen-
dien mehr. Ende der 1940er-Jahre befasst sich auch

das Ordinariat mit dieser Frage. So teilt 1947 der

Frauenfelder Dekan Fragebogen aus zur Ermittlung
der Propagandatätigkeit der einzelnen Missionsge-
Seilschaften. 1948 sagt Bischof von Streng, diese Ins-

titute seien angewiesen worden, weder Studenten

noch Kandidaten anzuwerben, ohne vorher den Pfar-

rer zu Rate zu ziehen - ein möglichst billiges Studium
dürfe nicht ausschlaggebend sein.

2.5 Pfarrhaushälterinnen

Ausser es handle sich um eine Schwester oder Nichte,
soll die Pfarrhaushälterin den Synodalstatuten von
1931 gemäss mindestens 35 Jahre alt - 1960: «fort-

geschrittenen Alters» - sein. Die Tischgemeinschaft
ist untersagt, besonders wenn Vikare und Gäste da

sind. Auch Spaziergänge mit ihr sind nicht erlaubt

(letztere Bestimmung fehlt 1960). Die Visitationen

fragen auch nach Namen und Alter der Haushälterin-

223



nen. Auf Grund schlechter Erfahrungen verlangt Bi-

schof Ambühl 1934 von den Dekanen, sich zu erkun-

digen, wie die Pfarrhaushälterinnen besoldet sind.

Man dürfe sie nicht auf das Testament vertrösten, wo
sie dann mit «altem Grümpel» bedacht würden.
Auch sollten sie einen Raum für sich haben, wo sie

menschenwürdig leben könnten. Der Bischof stellt
eine Altersversicherung in Aussicht. Ein Jahr später ist

es so weit: Ein Versicherungsreglement wird vorge-
legt und die Kapitel befassen sich damit. Steckborn
will sich der Versicherung anschliessen, Bischofszell

stimmt mit 11 Stimmen bei einer Enthaltung zu, Frau-

enfeld mit 10 von 14 Stimmen, Fischingen mit 7 Ja ge-
gen 6 Nein. Arbon ist ratlos: Eine «lebhafte Ausspra-
che» endet mit dem «resignierten Seufzer: es ist doch

vorläufig nichts zu machen»; an der nächsten Ver-

Sammlung teilt Dekan Josef Schlatter den Beschluss

der kantonalen Dekanenkonferenz mit: «Die Herren,

deren Haushälterinnen nicht über 60 Jahre alt sind,

werden aufgefordert, der Versicherung beizutreten» -
das Kapitel nimmt die Aufforderung an. Die Diöze-

sanstatuten von 1960 verlangen, den Haushälterinnen

einen gerechten Lohn zu zahlen, damit sie später
nicht wegen der Nachlässigkeit des Priesters in Not

gerieten.

2.6 Mariologische Fragen

In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts zeigt sich

ein gesteigertes Interesse an Fragen der Mariologie,
was auch zu bischöflichen Thesen führt. So fragt
1925 die These, ob das Fest «M/ff/erin a//er Gnaden»

im Kalender einzuführen sei, besonders wegen seines

dogmatischen Wertes und Gewichtes. Ausser Bi-

schofszell stellen sich alle Kapitel dieser Frage. Arbon,
Fischingen und Frauenfeld bejahen sie und sind auch
für eine Dogmatisierung, so wenigstens der jeweilige
Referent; Diskussionen werden nicht erwähnt. In

Steckborn ist es dem Referenten «doch nicht be-

schieden, die Anwesenden zur Postulierung von Fest

oder gar Definition zu bestimmen.» Das Kapitel fragt
sich: «Muss denn alles definiert werden? Sollen wir
ein neues und schweres Trennungsdogma anstreben,
das bei uns selber im Allgemeinen fremd ist? Liegt
das Heil heute, wie Stubentheologen meinen, in ei-

nem neuen Dogma?» Der Protokollant endet seinen

Bericht mit der Bemerkung: «Die Diskussion, etwas

interesselos, schweift auf schier unschöne Gemein-

platze ab. Möge die Mutter der göttlichen Gnade, ja
der Barmherzigkeit, uns auch ohne Dogma die me-

diatrix ad mediatorem bleiben.»

Ein Jahr später fragt eine These nach Gründen für
die Dogmatisierung der /e/Mcben Aufnahme Manens
/'n den Himme/. Im Kapitel Arbon gibt es Stimmen, die

eine Dogmatisierung nicht für opportun halten. In

Steckborn sagt der Referent, eine Dogmatisierung sei

nicht nötwendig, es sei jetzt schon allgemeiner
Glaube. Er weist hin «auf die Schönheit des sponta-
nen Glaubens in der Kirche auch ohne feierliches Ge-

setz» und meint, eine Dogmatisierung werde viel-

leicht niemals geschehen. Für Fischingen würde da-

durch der Kirche «eine Quelle reichsten Segens» er-
schlössen. In Frauenfeld schliesst der Referent «mit
der Hoffnung, die Dogmatisierung noch zu erleben».

In Bischofszell ist nur das Thema erwähnt.
1948 haben die Kapitel die These «Gegenwa/Ts-

fragen der Mar/o/og/e (Assumpf/'o, ZMed/äfr/x, Cor /m-

macu/afum> zu behandeln. Fischingen, Frauenfeld

und Steckborn äussern sich nur zur Aufnahme Ma-
riens in den Himmel und bejahen eine Dogmatisie-

rung. Das Arboner Protokoll gibt nur die Auskunft,
dass über alle drei Fragen referiert wurde. Auch in Bi-

schofszell kommen alle drei Bereiche zur Sprache. Die

Schlussfolgerung des Referenten zu Maria «Media-

trix», «Miterlöserin und Mittlerin»: «Also ist Maria

Mittlerin aller Gnaden», führt zu einer lebhaften Dis-

kussion. Ein Pfarrer meldet, er habe zwar 1930 die

Petition «Maria Mediatrix» unterschrieben, aber er

frage sich heute, ob eine Dogmatisierung opportun

224



sei; es gebe zu viele Missverständnisse und histori-
sehe Beweise fehlten. Von zwei Pfarrern, die die «Me-
diatrix» verteidigen, wird verlangt, auf die nächste

Versammlung dafür Beweise vorzubringen. Darauf

antwortet der eine Pfarrer: «Es ist mir auch nicht klar,

warum Maria Miterlöserin ist, aber es ist Tatsache».

Damit endete die Diskussion. - 1950 definiert Papst
Pius XII., dass Maria mit Leib und Seele in den Himmel

aufgenommen wurde.

2.7 Stellung zu gesellschaftlichen Fragen

Von einer bischöflichen These eingeladen, befassen

sich 1945 drei Kapitel mit dem Fraue/tsf/mmrecbf. Je

ein Mitglied hält dazu einen Vortrag, der im Folgen-
den je kurz zusammengefasst sei. - Arbon: Frauen

hätten andere Interessen und urteilten anders, aber

es könne Probleme im staatlichen und öffentlichen
Leben geben, bei denen das Urteil der Frau dem des

Mannes überlegen sei. Bei eigentlichen Fragen, die

besonders die Frau angingen wie Erziehung, Für-

sorge, öffentliche Sittlichkeit, könnte man von der

Abstimmung durch die Männer absehen. Wichtig sei

eine grundsätzliche Schulung der Frau über die so-
ziale Frage. In der Diskussion wird bemerkt, eine all-

gemeine politische Tätigkeit der Frau könne nicht das

Ideal sein. - Bischofszell: Nach ihrer Berufung gehöre
die Frau in erster Linie ins Haus; sei sie in der Öffent-
lichkeit tätig, wäre der Nutzen für die Gesamtheit

ausschlaggebend. Der Bischof befürworte das

Stimmrecht in den Gemeinden, aber nicht in Bund

und Kantonen. Gemäss der Resolution einer Studien-

tagung des Frauenbundes sei das Stimmrecht weit-
anschaulich kein Hindernis unter Berücksichtigung
der Eigenart der weiblichen Natur und des Gemein-

wohls der Familie. Heute scheine das Stimmrecht
mehr Erfolg zu haben, Familie und Staatsinteressen

griffen oft ineinander über. Überall hätten die Frauen

das Stimmrecht, aber das Schweizervolk sei kein Be-

fürworter. Die Diskussion lässt erkennen, dass die

Mitglieder mit dem Stimmrecht nicht einverstanden
sind. - Steckborn: In der Heiligen Schrift und in der

Lehre der Kirche könne man keinen strengen Beweis

gegen das Frauenstimmrecht finden. Dennoch

sprächen mehrere Gründe dagegen: Wenn die Frau

zu politisieren beginne, entstehe in manchen Fami-

lien Zank und Streit. Die Pflege der Fraulichkeit, des

Frauengemüts, des häuslichen Sinnes komme zu

kurz, die Vermännlichung der Frau mache sich breit.

Opportunitätsgründe dafür würden mehr als aufge-

wogen durch die Gefahren.

Nur Fischingen nimmt 1946 das neue Sfrafrecbf
«unter die Lupe». Der Protokollant bemerkt: «Ver-

schiedene Punkte, vor allem die Sterilisation, führen

zu einer lebendigen und klaren Diskussion». 1947
wird das Zustandekommen des Gesetzes bedauert,
als Nachteil unter anderem die Abschaffung der To-

desstrafe angeführt: lebenslänglich bedeute 15

Jahre, könne aber begnadigt werden, die Strafzu-

messung sei sehr oft eine «Einweisung in Anstalten
oder Staatshotels».

Die Samsfagaöendarr/ässe «lenken unwillkürlich
die Aufmerksamkeit der Seelsorger auf sich»; sie

seien strengstens zu verurteilen. Aber, fragt 1923 das

Kapitel Frauenfeld, «wie ist ihnen beizukommen?» In

der Dekanenkonferenz von 1934 verbietet der Bi-

schof den Priestern, an Samstagabendanlässen teilzu-
nehmen. 1960 stellt Fischingen fest, viele Katholiken
würden der Weisung der Kirche nur folgen, wenn es

ihnen passe - sonst nicht, wie z.B. bei Samstag-
abendanlässe, Metzgeten, beim Badewesen (1930, an

der ersten diözesanen Dekanenkonferenz, hat Bi-

schof Ambühl den Geistlichen den Besuch von
Sfranctoäde/T) verboten).

Mit der «Pastorellen Erfassung unserer Arbeiter»
befasst sich 1947 das Kapitel Arbon. Der Thurgaui-
sehe Soz/afomus wird «priesterfeindlich, religions-

fremd, aber nicht gottlos» genannt und auf die in Ar-
bon erscheinende «gehässige <Thurgauer Arbeiter-

225



zeitung»> hingewiesen. Arbeiter seien oft Opfer der

Ungerechtigkeit und sähen in der Kirche nur das

Menschliche - es fehle der «apostolische Typ».

2.8 Das Zweite Vatikanische Konzil
(1962-1965)'®®

Die Beschäftigung mit neuen Fragen und Themen so-

wie die Studientagungen stehen direkt oder indirekt
im Zusammenhang mit dem Zweiten Vatikanischen

Konzil. Es scheint, dass die Ankündigung des Konzils

nicht in allen Kapiteln ein Echo gefunden hat. Die

bischöfliche These von 1961 zum Thema «Wie kann

der Seelsorger zur geistigen Vorbereitung des Konzils

beitragen?» behandeln nur Arbon, Bischofszell und

Fischingen. Aber die Ergebnisse des Konzils finden
ein grosses Interesse. 1966 wird im Kapitel Frauenfeld

vorgeschlagen, die Konzilstexte gemeinsam zu stu-

dieren, und beschlossen, mit Fischingen zusammen
den P. Guardian in Wil zu bitten, den Rekollektionen

zukünftig die Konzilstexte zu Grunde zu legen. In Fi-

schingen wird in einem Vortrag über «Papst Johannes

XXIII. und das Aggiornamento» gesagt, die Kirche

könne ihre Aufgaben nicht erfüllen, wenn sie sich vor
den Problemen der Zeit verschliesse. Am Schluss sei-

nes Berichts schreibt der Protokollant: «Das Schlag-

wort des Kammerers <Quid faciendum sit> spiegelt
deutlich die heutige geistige Situation wider: Unsi-

cherheit, Unklarheit und Ratlosigkeit darüber, wie es

in der Kirche Christi weitergehen soll»; aber trotzdem
sei vom Glauben her Optimismus angesagt. Die Ex-

horte von Dekan Alfons Gmür im Kapitel Arbon zeigt,
dass das Konzil auch auf Widerstände stiess: Vieles

sei im Umbruch, eine Opposition melde sich, das

Konzil habe von Erneuerung, nicht von Neuerung ge-
sprachen. «Es muss uns die Absicht leiten: Altes lie-

bevoll pflegen, so weit es gut ist, Neues schaffen auf
der soliden Grundlage des Evangeliums und der

Lehre der Kirche mit Rücksichtnahme auf die Gläubi-

gen alter und neuer Prägung.» Alle Kapitel kommen
insbesondere auf die Erneuerung der Liturgie durch
das Konzil zu sprechen.

3. Kirchliches Leben, Seelsorge

3.1 Katholikenzahl und Pfarreien

Vor dem Ersten Weltkrieg hatte die Zahl der Katholi-
ken im Thurgau einen Höchststand erreicht, nachher

ging sie, besonders wegen der Rückkehr vieler Aus-

länder in ihre Heimat, zurück. Erstmals wurden 1950

mit 51 245 (34,2% der Bevölkerung) wieder mehr

Katholiken gezählt als vor dem Ersten Weltkrieg. Seit

den 1960er-Jahren stieg die Zahl kontinuierlich an,

was vor allem auf den Zuzug katholischer Ausländer
zurückzuführen ist. Mit 82 044 (39,2 %) waren 1990
im Thurgau fast doppelt so viele Katholiken wie
1910.

Von 1920 bis 1970 nahm die Zahl der Pfarreien

im Bistum Basel von 412 auf 520 zu. An diesem Zu-

wachs war der Thurgau nur mit einer Pfarrei beteiligt:
1967 mit Münchwilen. Zwar wurde 1965 in Bürglen
ein Pfarr-Rektorat errichtet - ein erster Schritt zur

Pfarreiwerdung -, zur Einrichtung einer Pfarrei kam es

aber nicht. Hingegen entstanden neue Kaplaneien:
1923 in Weinfelden, 1934 in Wängi (1966 mit Sitz in

Matzingen); 1960 wurde in Amriswil das Vikariat zur

Kaplanei. 1928 bekam Sulgen einen Vikar (bis zur Er-

richtung des Pfarr-Rektorates Bürglen), 1948 Steck-

born, noch 1963 auch Weinfelden wegen Erkran-

kung des Kaplans. In den 1950er- und 1960er-Jahren

waren rund 17 Kapläne und Vikare im Thurgau tätig.
Eine erste Italienermission entstand 1956 in Romans-

horn (der Ort wurde wegen der Verkehrsverhältnisse

gewählt); weitere folgten: Arbon, Frauenfeld, Kreuz-

lingen, Sirnach, Weinfelden. 1964 kam die Spanier-

686 LThK® 10, Sp. 561-568.

226



mission in Amriswil hinzu.'Erst allmählich begann
sich der Priestermangel auszuwirken: 1970 waren die

Pfarreien Warth und Welfensberg vakant; eine Kapla-

nei in Frauenfeld und die Vikariate in Bichelsee und
Steckborn wurden nicht mehr besetzt.

Zahlreiche paritätische Verhältnisse an Pfarrkir-

chen wurden aufgelöst: drei in den 1930er-, vier in

den 1950er- und sieben in den 1960er-Jahren.
Nachdem es schon früher zu sechs Auflösungen ge-
kommen war, sind von den ursprünglich 27 paritäti-
sehen Pfarrkirchen heute noch sieben übrig.'

3.2 Die Feier der heiligen Messe

Mit den 1920er-Jahren erfasste die «//furg/sebe ße-

wegung» im deutschsprachigen Raum immer weitere
Kreise. Ihr Ziel war vor allem die Hervorhebung des

Gemeinschaftscharakters der Liturgie, die sich in der

aktiven Teilnahme aller äussern sollte. Nicht mehr der

Rosenkranz sollte während der Messe gebetet, nicht

nur Lieder sollten gesungen, sondern die Messe soll-

te mitgebetet werden. So bildeten sich mit der Zeit

verschiedene Formen der «Gemeinschaftsmesse»."
Wann und in welchem Umfang derThurgauer Klerus

von der liturgischen Bewegung erfasst wurde, lässt

sich kaum mehr feststellen. Bemerkenswert ist aber,

wie vor allem bischöfliche Thesen die Gelegenheit
boten, sich mit der liturgischen Bewegung zu befas-

sen.

Einen ersten Anlass, sich damit zu beschäftigen,
bot die bischöfliche These von 1927: «Es ist zu fra-

gen, mit welchen gewohnten und neuen Mitteln und

Methoden die Kenntnis der Liturgie und das liturgi-
sehe Leben im katholischen Volk in Predigt, Kate-

chese, im Kult selber gefördert werden kann.» Nur
zwei Kapitel haben diese These behandelt: In Arbon
nennt ein Referent als Mittel zur Förderung ein prak-
tisches Gebetbuch, die aktive Beteiligung der Gläubi-

gen an den liturgischen Gebeten und eventuell eine

Einführung ins Latein. In der Diskussion wird das Mess-

buch von Schott' empfohlen, aber auch «die nicht

überflüssige Bemerkung» gemacht, der Priester sollte

in erster Linie selber die liturgischen Vorschriften be-
achten. Zwei Jahre später berichtet der Arboner Pfar-

rer Leonz Wiprächtiger über die positiven Erfahrun-

gen mit den liturgischen Schriften von Klosterneu-

bürg: «Sie machen ein Gebetbuch überflüssig.» In

Fischingen legt der Referent das Gewicht auf das Ver-

halten des Priesters am Altar. Für das gemeinsame Be-

ten empfiehlt auch er den «Schott», warnt aber da-

vor, das Volk liturgisch zu überanstrengen.
Die bischöfliche These von 1934 «Die liturgische

Bewegung» kommt nur im Kapitel Steckborn zur
Sprache; das Referat hält der Benediktinerpfarrer von
Eschenz, P. Leopold Hanimann. Die liturgische Fröm-

migkeit sei Volkssache geworden, jedoch seien noch

Schwierigkeiten zu überwinden wie das Festhalten

am Althergebrachten. Als grosses Hindernis für die Ii-

turgische Bewegung nennt er die lateinische Spra-
che. Für die Messtexter fordert er eine einheitliche

Übersetzung.

687 StATG Bb 5, B/23.

688 1930er-Jahre: Berg, Bussnang, Simach; 1950er-Jahre: Aa-
dort, Bichelsee, Sulgen, Wängi; 1960er-Jahre: Bischofszell,

Diessenhofen, Hüttwilen, Lommis, Müllheim, Sitterdorf,
Steckborn.

689 Basadingen, Ermatingen, Güttingen, Leutmerken, Pfyn,

Sommeri, Uesslingen.
690 Vgl. LThK^ 6, Sp. 992-993 (Liturgische Bewegung) und

LThK* 4, Sp. 655-656, LThK' 3, Sp. 437 (Gemeinschafts-

messe).

691 P. Anselm Schott, in Beuron (1843-1896): «Sein lateinisch-
deutsches Messbuch [der «Schott»] wurde zu einem Grund-

pfeiler der liturgischen Bewegung», 1. Auflage 1883: LThK'

9, Sp. 477, LThK' 9, Sp. 242-243. Später kam hinzu das

«Volksmessbuch» von P. Urban Bomm, Maria Laach [der
«Bomm»], 1. Auflage 1936.

692 FHrsg. von P. Pius Parsch (1884-1954): «Parsch Verdienst ist

die Verbreitung der bibl.-liturg. Erneuerung weit über den
deutschen Sprachraum hinaus»; LThK^ 10, Sp. 1392.

227



Der bischöflichen These von 1948 nehmen sich

alle Kapitel an: «Liturgisch-praktische Gestaltung der

Messfeier für Jugend und Volk». Am eingehendsten
wird sie behandelt von dem eben erwähnten P. Leo-

pold im Kapitel Steckborn. Er wiederholt ein Referat,

das er bereits an der liturgischen Tagung in Einsiedeln

gehalten hat: In den letzten fünfzig Jahren seien neue
Formen der Teilnahme an der Messe entstanden.

Er begrüsse solche Formen, «welche das Volk ohne

Verletzung der kirchlichen Vorschriften zur verständi-

gen Mitfeier der Messe zu führen» suchten. Zur Be-

lebung der Gemeinschaftsmessen dienten, so zählt

er auf, die persönliche Opfergabe und die Spen-

dung der Kommunion während der Messe. Er meint,
«die Zelebration gegen das Volk» wäre der Sache

dienlich. In Fischingen verweist der Referent auf die

«traurige Erscheinung derZeit, dass die Kirche immer
mehr zur Teilnahme am sonntäglichen Opfer mahnen

muss». Es gelte, die Gemeinschaftsfrömmigkeit zu

pflegen und das Volk zu lehren, mit der Kirche zu be-

ten, und in kluger, überlegter Weise die Messe zum
Erlebnis zu machen, vor allem durch das Volkschoral-

amt. Man dürfe aber nicht einseitig sein, sondern solle

abwechseln. In Bischofszell wird unter anderem auf den

Volksgesang in Andachten hingewiesen, Arbon und

Frauenfeld befassen sich nur allgemein mit der These.

In diesen Jahren bilden sich versch/ec/ene Formen
der Messfe/er Die gebräuchlichste Form am Sonntag
im Hauptgottesdienst ist das Amt, entweder vom Kir-

chenchor gesungen oder als Volkschoralamt mit Pro-

priumsgesängen von einer Schola. Als «Gemein-
schaftsmessen» werden bezeichnet die «Missa reci-

tata», in welcher das Volk dem Priester lateinisch ant-

wortet, und besonders die Betsingmessen, bei denen
ein Vorbeter die Texte spricht, das Volk antwortet und

Lieder singt. (Der «Nachteil der deutschen Gemein-
schaftsmesse ist, dass sie die präsidiale Stellung des

Zelebranten durch das Vorbeten der Orationen und

der Präfation verdunkelt.»®") Dazu kommen «reine»

Singmessen und Messandachten in losem Zusam-

menhang mit dem Messbuch. Am beliebtesten wer-
den die Betsingmessen. Diese Formen sind ebenfalls
in den Diözesanstatuten von 1960 aufgezählt. Bei der

«Missa cantata», dem Amt, lautet die Bestimmung:
«Als Lieder in der Volkssprache sind nur gestattet die

bisher üblichen Predigtlieder oder Lieder vor und

nach dem Amt.» 1948 wird in Steckborn noch die

Rosenkranzmesse erwähnt.
Für die Messe mit Liedern ist das diözesane Ge-

sang- und Gebetbuch verbindlich. Bischof Josef Am-
bühl gibt es 1927 neu heraus unter dem Titel «Lau-

date». Bischof von Streng veranlasst 1941 eine Neu-

ausgäbe, der 1952 eine nur wenig veränderte Auf-

läge folgt. Seit 1941 ist aber die liturgische

Erneuerung weiter fortgeschritten; 1948 kritisiert ein

Pfarrer im Kapitel Fischingen: «Bei unseren Singmes-

sen im <Laudate> ist ein grosser Teil der Gebetstexte

nicht glücklich ausgewählt, den <Kirchensäulen> fehlt
das Verständnis der Messe völlig.» Mit der Zeit stellen

einzelne Pfarrer selber Betsingmessen zusammen.
1968 erscheint das «Katholische Gesang- und Ge-

betbuch der Schweiz».

Da und dort haben Betsingmessen auch das Amt
verdrängt. In den Diözesanstatuten von 1960 erlaubt
Bischof von Streng, dass im sonntäglichen Haupt-

gottesdienst einmal im Monat das Amt von einer

Singmesse oder Betsingmesse abgelöst werden darf:

«Mit der Freigabe der Singmessen und Betsingmes-

sen hoffen wir, ist den berechtigten Wünschen des

Grossteiles unter Klerus und Volk in weitem Masse

Rechnung getragen.» Zugleich macht der Bischof

darauf aufmerksam, dass «die ideale Zelebration des

heiligen Messopfers» der Hauptgottesdienst, «das

gesungene Amt», sei, «selbst dann, wenn in Städten

und an Industrieorten auch nur eine beschränktere

Zahl von Gläubigen - aber ein Teil der bestgesinnten,
die der Sonntagsheiligung ein grösseres Ausmass

schenken wollen - daran teilnehmen».

693 LThK? 4, Sp. 655-656.

228



1932 verlangt Bischof Ambühl eine Repetition
der liturgischen Gesänge: Die Kapitel sollen sich zu

Gesangsproben versammeln und den gregoriani-
sehen Choral sorgfältig einstudieren. An den Deka-

nenkonferenzen ist immer wieder die Förderung des

Vo/ksc/tora/amfes ein besonderes Anliegen Bischof

von Strengs - er scheint aber damit keinen durch-

schlagenden Erfolg gehabt zu haben. Zwar meint

1948 ein Referent im Kapitel Fischingen, die Mess-

feier werde vor allem durch den Volkschoral zum Er-

lebnis. Aber in Arbon wird ganz einfach festgestellt:
«Der Volkschoral ist ein schwer zu erreichendes

Ideal.» Am meisten wurde wohl die «Missa de Ange-
Iis» gesungen - doch solle man sich nicht darauf be-

schränken, meint 1944 ein Pfarrer im Kapitel Frauen-

feld. Angesichts schwindender Mitgliederzahlen der

Kirchenchöre sei es notwendig, findet 1959 ein Pfar-

rer im Kapitel Fischingen, etwa drei Choralmessen

einzuüben in Unterricht und Christenlehre - «ein un-
musikalischer Geistlicher könnte ein Tonbandgerät zu
FHilfe nehmen, nur müsste er es nicht auf eigene Kos-

ten anschaffen».

Die cäcilianische Bewegung hat die Orchester-

messen verpönt; noch 1936 bekräftigt Bischof Am-

bühl das Verbot von Orchestermessen der Wiener
Klassiker: Sollte ein Kirchenchor sich dennoch durch-

setzen, habe der Priester still zu zelebrieren. Bischof

von Streng nimmt 1938 das Verbot zurück.

1954 kommt nochmals eine bischöfliche These,

die Messfeier betreffend, zur Behandlung in die Kapi-
tel: «Der Gemeinschaftscharakter der hl. Eucharis-

tie». Alle Kapitel behandeln sie, wenn auch auf un-
terschiedliche Weise. Der Referent in Fischingen legt
seinen Ausführungen den «Communios-Gedanken
zu Grunde, der sich auch im gemeinsamen Beten und

Singen ausdrücke. In der Diskussion wird zur Geduld

gemahnt und daran erinnert, «dass die Tatsache des

Gemeinschaftscharakters der hl. Eucharistie und was
damit praktisch verbunden ist, erst seit einigen Jahr-

zehnten wieder intensiver betont wird». Ohne Dis-

kussion wird in Bischofszell und Steckborn von der

Opfer- und Tischgemeinschaft gesprochen, in Frau-

enfeld von der Erlösung als Wurzel der Gemeinschaft.

Der neu nach Arbon gekommene Vikar Karl Brunner

geht in seinem Kapitel von der geschichtlichen Ent-

wicklung der Messfeier aus: Die ursprüngliche Ge-

meinschaftsform sei gesprengt worden «durch den

Individualismus der Privat- und Votivmessen». Dann

kommt er zu «wichtigen Forderungen» wie: Mess-

texte in der Muttersprache und weitgehender Ge-

brauch derselben. Er fordert: «Wegräumen aller Bar-

rikaden zwischen Volk und Altar, weg mit der un-
kirchlichen Polyphonie.» «Seine wohlfundierten und

luziden Ausführungen» würden den «feurigen

Liturgen» verraten, kommentiert der Protokollant.
Dass nicht alle mit Brunner einverstanden waren,
zeigt die Bemerkung, der Vortrag habe Stoff gegeben

«zu einer eifrigen, fruchtbaren und oft auch sarkasti-

sehen Diskussion».

Der Brauch der Aussetzung des A//edte///gsfen
während des Amtes an gewissen Sonntagen scheint

sich noch einige Zeit erhalten zu haben. Eine Verord-

nung des Ordinariates von 1929 beschränkt sie auf
Fronleichnam und Bettag, was im Kapitel Arbon zu

einer Diskussion führt: In Konstanz und St. Gallen sei

dem nicht so, da würde auch an den Monatssonnta-

gen ausgesetzt; 1931 bejahen die meisten Kapitula-
ren die Frage, ob die öftere Aussetzung nicht eine

«pia consuetudo» sei und daher beibehalten werden

dürfe - einer, ein «Anhänger der römischen Liturgie»,
verneint sie.

Erste Früchte der liturgischen Bewegung sind die

Erneuerungen der Osternachtfeier im Jahr 1951 und

der Karwochenliturgie im Jahr 1955. Im Bericht über
die Dekanenkonferenz gibt Dekan Josef Goldinger
1953 im Kapitel Bischofszell bekannt, die «Char-

samstagsliturgie wird auf den Abend empfohlen»; sie

sei ein Experiment, grosse Sympathie habe sich nicht

gezeigt. Bischof von Streng dränge nicht auf eine so-

fortige Einführung. Ein Jahr später kommt das Kapi-

229



tel nach längerer, inhaltlich nicht angeführten Diskus-

sion zum Schluss: «Experimendum est». 1956 meint
ein Kapitular zur erneuerten Karwochenliturgie, die

Voraussetzungen in einem Dom seien nicht die glei-
chen wie in der Landpfarrei eines Einspänners.
Schliesslich mündet die liturgische Erneuerung ein in

die Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils,
in die «Constitutio de sacra Liturgia» vom 4. Dezem-

ber 1963. Die Reform erlaubt die Messfeier in der

Volkssprache; die Messtexte werden auf Deutsch her-

ausgegeben. In Arbon findet 1965 «eine Versamm-

lung im Zusammenhang mit der Liturgiereform»
statt, während der «eine heilige Messe gefeiert
wurde in der Weise, wie sie von der Kirche gewünscht
wird». Fischingen spricht «ein geschlossenes Ja zur Li-

turgiekonstitution auch auf die Gefahr hin, dass ge-
wisse Besserwisser im Pfarreivolk Sorge bereiten kön-

nen». Am 28. März 1966 hält Bischof von Streng an

der thurgauisch-schaffhausischen Priesterkonferenz

ein Referat zur liturgischen Erneuerung.^"
Für das Marienfest vom 8. Dezember 1950 ist

erstmals eine Abendmesse erlaubt. Gut besucht sei

sie in Berg, Sitterdorf und Weinfelden gewesen,
heisst es im Kapitel Bischofszell. Die Erlaubnis wird
aber nicht weiter gewährt. 1953 erwägt deswegen
das Kapitel Arbon, an den Bischof eine Motion einzu-
senden - sie «fand viele Befürworter aber auch einige
Kritiker». Die Diözesanstatuten von 1960 erlauben
schliesslich eine Abendmesse zweimal pro Woche so-

wie an den gebotenen Feiertagen, die staatlich nicht

geschützt sind. Nicht alle Kapitel erwähnen die Ein-

führung der Sonntagabendmesse im Jahr 1967 und

der Vorabendmesse am Samstag im Jahr 1969, wel-
che Bischofszell regional planen will.

Bezüglich der Pred/gf verlangen die Diözesansta-

tuten von 1931 und 1960, dass sie innerhalb eines

Turnus von fünf Jahren die wichtigsten christlichen
Lehren zum Inhalt haben solle und normalerweise

nicht länger als eine halbe Stunde dauern dürfe.
1938 befassen sich die Kapitel mit jährlichen Predigt-

Programmen. Für 1942 soll ein Predigtplan über Chris-

tus, für 1943 einer über die Kirche erstellt werden

(die Kapitel haben sich aber mehr mit dem Inhaltli-
chen als mit dem Plan befasst). Die bischöfliche These

von 1957 «Wie interessieren wir Kinder für die Pre-

digt?» behandelt nur das Kapitel Fischingen. Nach

Ansicht des Referenten ist die Kinderpredigt nicht

notwendig, da die Kinder im Religionsunterricht

geistliche Nahrung erhielten, hingegen sei sie für die

Erwachsenen oft die einzige Gelegenheit zur Weiter-

bildung und daher nützlich, sie müsse aber mehr

Evangelium als Moral sein. In der Diskussion wird ein-

gebracht, dass bei den Kindern mehr Hörbereitschaft

sei, dass das Predigthören aber nicht leicht sei; es

gebe den alten Spruch: «Erstes Drittel für die Leute,

zweites Drittel für die Katze, drittes Drittel für den

Teufel.» 1958 wünscht das Kapitel Steckborn eine

Antwort auf die Frage, ob die Sonntagspredigt ab

und zu aus vernünftigem Grund ausgelassen werden
dürfe - etwa bei rasch aufeinander folgenden Feierta-

gen - oder nicht. Eine direkte Antwort ist zwar nicht

vorhanden, aber 1962 lehnt Bischof von Streng ganz
allgemein «Predigtferien» ab. 1959 erlaubt er älteren

Geistlichen das Ablesen der Beerdigungsansprache.

3.3 Gottesdienstbesuch

1939 beantworten die Pfarrer die Frage, wie der

Gottesdienstbesuch am Sonntag sei, fast allgemein
mit «gut» bis «sehr gut», nur in wenigen Pfarreien ist

er nicht ganz befriedigend; in Arbon bleiben die «So-

zialisten» fern. Wo zusätzlich zu Frühmesse und Amt
um acht Uhr eine Betsingmesse gefeiert wird wie in

Arbon und Kreuzlingen, ist sie für die Jugend wie für
die Erwachsenen die beliebteste Messe. Nicht ein

ganz so gutes Zeugnis wird meist dem Besuch der

Werktagsmessen ausgestellt.

694 StATG Bd 4'03'0, 0.

230



1960 wird der Gottesdienstbesuch zum Teil nicht
mehr so gut beurteilt, aber trotzdem meist noch als

«befriedigend» bezeichnet. «Nicht befriedigend»
oder «mangelhaft» steht nur bei zwei Pfarreien. Ei-

nige Pfarrer weisen darauf hin, dass der Gottes-

dienstbesuch schwer zu schätzen sei: Pfarreian-

gehörige würden in andere Kirchen gehen, weil dort
die Gottesdienstzeiten passender seien, andererseits

kämen aber auch Leute von auswärts in ihre Kirchen

- Zeichen einer erhöhten Mobilität.

3.4 Beichte und Kommunionempfang

Gemäss den Berichten, welche die Dekane einge-
sandt haben, herrscht noch in den 1920er-Jahren

beim A/fer der Ersf/commun/Vcanfen eine grosse Man-

nigfaltigkeit; die Spannweite geht von Acht- bis zu

Zwölfjährigen, und Pfarrer Leonz Wiprächtiger in Ar-

bon feiert die Erstkommunion sogar bereits nach der

ersten Klasse mit Siebenjährigen (1931 wird dieser

Termin von ihm und seinem Vikar im Kapitel
nochmals «warm empfohlen»), 1945 gibt auch Pfar-

rer Josef Trüb von Tobel, ein Arboner, an, die Erst-

kommunion nach der ersten Klasse zu feiern. Die

Diözesanstatuten von 1931 schreiben vor, die Erst-

kommunion dürfe nicht später als nach der dritten
Klasse erfolgen. Beim Entwurf des Plans für die Reli-

gionsunterricht 1941 sieht Diessenhofen Schwierig-
keiten: Der Beichtunterricht sei für die zweite, der

Kommunionunterricht für die dritte Klasse vorgese-
hen, im Moment würde aber in vielen Pfarreien die

Erstkommunion noch nach der zweiten Klasse gefei-

ert; eine einheitliche Regelung im Kanton wäre wün-
sehenswert. In Bischofszell ist man der Ansicht, dass

die Erstkommunion allgemein nach der dritten Klasse

sein sollte. Den - allerdings unvollständigen - Berich-

ten in den Dekanatsarchiven über den Religionsun-

terricht ist zu entnehmen, dass eine Mehrheit der

Pfarreien die Erstkommunion nach der zweiten, eine

Minderheit nach der dritten Klasse feiert. 1969

wird Bischof Hänggi gefragt, ob die frsfbe/chfe vor
oder nach der Erstkommunion sein solle; vorderhand

sei die bisherige Praxis beizubehalten, ist die Antwort.
Von der ße/'chfe ist selten die Rede. Ende der

1960er-Jahre führen einzelne Pfarreien die ßussfe/ern

ein. Laut Kapitelsprotokollen bemerkt 1969 Bischof

Hänggi bei seinem Besuch im Thurgau, Bussandach-

ten könnten nicht mit allgemeiner Lossprechung be-

endet werden.
Im Zusammenhang mit der Empfehlung der

«Oftkommunion» wird vermutlich in den meisten

Pfarreien d/e /Commun/on während der /Wesse ausge-
fe/'/f - nicht üblich hingegen ist dies lange Zeit im

Hauptgottesdienst. 1960 verlangen die Diözesansta-

tuten: «Die hl. Kommunion soll auch während des

Hauptgottesdienstes ausgeteilt werden.» Anderer-

seits wird sie auch noch vor der Messe ausgeteilt,
aber wahrscheinlich nicht mehr überall: «Der Seelsor-

ger sei aber auch freigebig mit dem Austeilen ausser-

halb, besonders vor der Messe, sowohl an Werktagen
wie besonders an Sonn- und Feiertagen.»

Zum Kommun/onemp/ang meldet ein Pfarrer in

den 1920er-Jahren, es kämen hauptsächlich Kinder

und «fromme Seelen»; das dürfte damals auch

für andere Pfarreien gegolten haben. Die Osferpfl/cbf
ist nicht mehr zu kontrollieren - besonders Männer

gehen auswärts zur Beichte, wie verschiedentlich be-

richtet wird und auch aus den Visitationen hervor-

geht. Hingegen ist die monatliche /C/ndertommun/on
Ende der 1920er-Jahre in den meisten Pfarreien üb-

lieh geworden, oft in Verbindung mit der «General-

kommunion» der Jugendverbände; sie wird auch in

den Diözesanstatuten von 1931 verlangt. Bei den Vi-

sitationen müssen die Pfarrer angeben, wie viele

695 StATG Bd 7'14'0, 0.

696 StATG Bd 6'13'0, 0.

697 Frauenfeld 1934-1966: StATG Bd 4'13'0, 1; Steckborn

1922-1956: StATG Bd 5'13'0, 1.

698 StATG Bd 7'14'0, 0.

231



Kommunionen sie jährlich gespendet haben. Ab

1969 dürfen Laien die Kommunion spenden; voraus-

gesetzt ist die offizielle Beauftragung durch den Bi-

schof. Ab dem ersten Adventssonntag desselben Jah-

res ist die «Handkommunion» erlaubt.
Einfluss auf den Kommunionempfang hat aber

auch das A/ücbfembe/fsgebof. Eine Erleichterung
wird 1951 Priestern gewährt: sie können unter be-

stimmten Bedingungen Getränke bis zu einer Stunde

vor Messbeginn zu sich zu nehmen. Vom Kapitel
Frauenfeld ist 1952 Näheres zu erfahren; Dispensen

müssten via Bischof nach Rom eingegeben werden,

gegen eine Taxe von dreissig Franken könnten sie

Priestern gewährt werden, die am Sonntag nach

neun Uhr zelebrieren oder binieren (zweimal die

Messe feiern) müssten und dabei gesundheitlichen
Schaden verspürten. Schon ein Jahr zuvor hat das

Kapitel die Taxe kritisiert: Die «kurialen Gepflogen-
heiten» seien eine Schwierigkeit; jeder Bischof müsse

einzeln eingeben, da man in Rom auf die Taxen an-

gewiesen sei. Aber bereits 1953 wird allen Gläubigen

erlaubt, bis zu einer Stunde vor dem Kommunion-

empfang etwas zu trinken, aber keinen Alkohol.
1957 wird erlaubt, bis zu drei Stunden vorher feste

Nahrung zu sich zu nehmen und 1964 diese Frist auf

eine Stunde festgelegt.'*'
Für die Krankentommun/on bestimmen die Diöze-

sanstatuten von 1931: Die Kommunion ist im liturgi-
sehen Gewand zum Kranken zu tragen, aus gerech-

tem und vernünftigem Grund kann dies auch in

Schwarz geschehen, im Krankenzimmer hingegen
hat der Priester das Superpelliz, den Chorrock, mit
der Stola, zu tragen. 1932 wird im Kapitel Frauenfeld

aufmerksam gemacht auf eine «Musterkombination
Talar und Chorhemd, ein Kleidungsstück, das be-

guem in der Tasche mitgetragen werden kann».
1941 erinnert Bischof von Streng an folgende Vor-

schrift: «Im Krankenzimmer sind überall Stola und

Superpelliz zu tragen»; die Synodalstatuten 1960 er-
wähnen dann nur noch die Stola.

3.5 Rituale, Riten, Andachten

Nach der Mitte des 19. Jahrhunderts verdrängte das

Latein die deutsche Sprache in den fi/'fen völlig. Im

Gefolge der liturgischen Bewegung kommt nun aber

der Wunsch nach volkssprachlichen Texten wieder
auf. So nehmen die Kapitel 1937 zur Kenntnis, dass

ein neues Rituale erscheine, das der deutschen Spra-

che wieder mehr Raum gebe; 1938 kommt es heraus.

Weitgehend in Deutsch sind Taufe, Trauung und Be-

erdigung. Dass da und dort auch das 1950 erschie-

nene deutsche Einheitsrituale gebraucht wird, zeigt
eine Anfrage im Kapitel Fischingen, ob bei der Kran-

kenölung dieses Rituale gebraucht werden dürfe, im

Unterschied zum diözesanen sei der Ritus in deut-
scher Sprache. Die Anfrage wird zwar «im Interesse

der Kranken» bejaht, aber auch betont, dass im all-

gemeinen das diözesane Rituale verpflichtend sei. In

der ersten Hälfte der 1970er-Jahre werden für den

deutschen Sprachraum die Texte herausgegeben für
Taufe, Firmung, Trauung und Beerdigung; 1978 folgt
ein Benediktionale.

Es ist lange ein alter Brauch gewesen, am Karfrei-

tag und Karsamstag ein «He/7/ges Grab» mit ausge-
setzter Monstranz feierlich zu gestalten. Diese Aus-

setzung der Monstranz verbietet 1930 eine bischöfli-

che Verordnung, was in den Kapiteln Arbon und Fi-

schingen zu Diskussionen führt. In Arbon gibt ein

Pfarrer «ein heftiges Votum» gegen die Verordnung
ab, worauf er «zum willigen Gehorsam» gerufen
wird, denn «man komme damit weiter als mit Kritik».
Trotzdem bringt der gleiche Pfarrer an der folgenden

Versammlung die Sache nochmals zur Sprache, dabei

aber «stellen die Hochw. Herren fest, dass die Bet-

stunden auch nach der Neuerung gut besucht» wer-
den. Fischingen behandelt als einziges Kapitel die

neuen Vorschriften der Sakramentenkongregation,
aus denen die Verordnung des Bischofs hervorgegan-

699 LThK^ 7, Sp. 943.

232



gen ist. Nachdem der Referent seinen Vortrag einge-
leitet hat, ist «männiglich gespannt» auf die Punkte,
«die seit der Proklamation dieses Dekretes durch un-

seren hochw. Bischof Gegenstand verschiedentlicher

Aussprache im aufgeschreckten Klerus waren».
Gleichzeitig muss auch der Kbmmun/önfe//ef einge-
führt werden. Bei diesem «weiss sich der Referent ge-
schickt herauszuwinden mit der Bemerkung, man

müsse das der Erfahrung anheim stellen». Zum «Hei-

ligen Grab» meint er, es sei in den deutschsprachigen
Ländern beim Volk äusserst beliebt; der Bischof solle

in Rom ein Privileg für das Heilige Grab erwirken. In

der Diskussion wird gesagt: «Bei aller am Weihetag
feierlich versprochenen Reverenz und Obedienz ist es

dennoch menschlich, den tief einschneidenden Be-

Stimmungen etwelche Bedenken entgegenzustel-
len.» Den bisherigen Status zu belassen sei die Mei-

nung nicht nur der «älteren Semester», sondern auch

der «jüngeren Garde». Ein Jahr später heisst es im Be-

rieht über die Dekanenkonferenz: «Über die Beob-

achtung der Vorschriften betr. Heilig-Grab und Korn-

munionteller haben die Dekane Bericht zu erstatten»;
der Bischof habe seinerseits das Ergebnis nach Rom zu

melden. In den Diözesanstatuten von 1931 ist vor-
geschrieben, die eucharistischen Gaben in einem Ta-

bernakel auf einem Seitenaltar aufzubewahren und

ihn zu schmücken - auch das wird «Heiliges Grab»

genannt.
Die Andachten sind in den Kapiteln selten ein

Thema. Die bischöfliche These von 1940 - «Gestal-

tung und volksliturgische Erneuerung der Nachmit-

tagsandachten» - behandeln nur zwei Kapitel. Bi-

schofszell bezieht sie eher auf die Abendandachten:

Dort sei der Besuch schwach, sie seien langweilig, der

Volksgesang komme zu kurz. Wohl auf den Nachmit-

tag bezogen ist der Vorschlag, die Christenlehre mit
einer Segensandacht zu verbinden, die aber nicht zu

lange dauern dürfe. Frauenfeld zählt als Mängel auf
die ungepflegte sprachliche Form und den Subjekti-
vismus. Als Erneuerung werden die liturgischen Texte

aus Komplet, Prim und Vesper empfohlen. Die deut-
sehe Sprache in der Vesper wird abgelehnt, da sie

zum Psalmodieren weniger geeignet sei. Da lautet
1935 ein Votum im Kapitel Arbon anders: Die deut-
sehe Vesper solle wie im Erzbistum Freiburg einge-
führt werden. Auch Vereine und Bruderschaften ha-

ben je eigene Andachten; 1939 schreibt der Pfarrer

von Arbon zu den Nachmittagsandachten: 1. Sonn-

tag Kongregation, 2. Sonntag Mütterverein, 3. Sonn-

tag Dritter Orden.

1965 werden die Kapitel vom Bischof angefragt,
wie sie sich zu Trauungen am Wachm/ffag, besonders

am Samstag, stellten. Noch ein Jahr zuvor hat der Bi-

schof sie verboten, aber wegen vermehrten Anfragen
sieht er sich nun zu einer Umfrage veranlasst. Nur das

Kapitel Arbon hat zu diesem Thema einen Vortrag
beschlossen. Der Referent, Pfarrer Josef Burkart von

Güttingen, lehnt Trauungen am Samstagnachmittag
ab und begründet die Ablehnung mit der Vorberei-

tung auf den Sonntag und mit den sich ergebenden
«Festereien bis tief in die Nacht hinein». Aber schon

Trauungen am Samstagvormittag seien ein Entge-

genkommen «zum Schaden pfarreilicher Seelsorge».
Wenn etwa eine Beerdigung auf den Samstag falle,
so lasse «diese sich bedeutend weniger verschieben

als eine Hochzeit, wo man es nicht mit verweslichen

Leichen zu tun» habe. Auch den Trauungen an an-
deren Nachmittagen steht eine Mehrheit des Kapitels

skeptisch gegenüber. Dessen ungeachtet wird nach

erteilter Erlaubnis der Samstagnachmittag der belieb-

teste Trauungstermin.

3.6 Prozessionen, Bittgänge

Über die Bittgänge geben die Kapitelsprotokolle
keine Auskunft. Aus Pfarrblättern kann erschlossen

700 Die Antworten der Pfarrer des Kapitels Fischingen sind er-
halten geblieben in StATG Bd 6'30'0, 0.

233



werden, dass sie keineswegs abgeschafft und vor
Christi Himmelfahrt besonders in kleineren und länd-
liehen Pfarreien noch immer üblich sind. Die Monats-

Sonntage mit Prozession sind mit der Zeit aber ausser

Übung gekommen; 1931 werden sie in den Diözesan-

Statuten noch erwähnt, 1960 nicht mehr. Die Fron-

leichnamsprozession wird festlich gehalten auch an

grösseren Orten wie Arbon und Romanshorn. 1970

bestimmt die Bischofskonferenz, dass dort, wo Fron-

leichnam kein staatlicher Feiertag ist, das Fest auf den

folgenden Sonntag zu verlegen ist; teils wird Fron-

leichnam noch mit einer Prozession gefeiert, teils sind

andere Formen, wie Gottesdienste im Freien, an de-

ren Stelle getreten.

3.7 Bruderschaften, Vereine

Gelegentlich werden Bruderschaften noch erwähnt.
Sie seien wichtig, meint man 1922 im Kapitel Arbon.
1933 empfiehlt Bischof Ambühl an der Dekanenkon-

ferenz die Rosenkranzbruderschaft «als eine der ältes-

ten und ehrwürdigsten Vereinigungen». Im gleichen
Jahr aber bedauert der Pfarrer von Sulgen, dass seine

600-jährige Bruderschaft «beerdigt» worden sei; es

handelt sich dabei um die Rosenkranzbruderschaft,
die auf die Zeit vor der Reformation zurückgeht.
1939 bestehen in 36 Pfarreien Bruderschaften, 1960
noch in 29. Nur wenige Pfarrer machen Bemerkun-

gen zu den Bruderschaften. 1939: In Romanshorn

seien beide Bruderschaften «am Absterben», in Frau-

enfeld, wo die alte Dreifaltigkeitsbruderschaft einge-

gangen sei, floriere auch die Rosenkranzbruderschaft

nicht mehr, in Heiligkreuz hingegen sei jene vom
«Guten Tod» sehr beliebt und habe monatlich eine

Versammlung, in der Pfarrei Fischingen feierten die
drei Bruderschaften jedes Jahr ein Fest. 1960: die Ro-

senkranzbruderschaft in Leutmerken habe seit zehn

Jahren keinen Eintritt mehr gehabt; die Johannesbru-
derschaft in Wängi sei am «Einschlafen». Was diese

beiden Pfarrer bemerken, kann auch für andere gel-
ten.

Das Vere/ftswesen ist voll entwickelt. Die Sonder-

beilage der «Thurgauer Volkszeitung» zum Katholi-

kentag vom 9. September 1933 zählt an Vereinen

auf: Jungmannschaft, 36 Sektionen mit 1100 Mit-
gliedern, Kantonalverband 1912 gegründet; 6 Gesel-

lenvereine mit 162 Mitgliedern; 14 Arbeitervereine
mit 613, 10 Arbeiterinnenvereine mit 774 Mitglie-
dem; 4 katholische Turnvereine; der 1913 von Frau

von Streng, der Mutter des Bischofs, gegründete
Frauenbund; dazu 21 Sektionen der christlichen Ge-

werkschaften mit 1564 Lohnarbeitern.' Mütterver-
eine und Jungfrauenkongregationen fehlen in dieser

Zusammenstellung. Die Visitation von 1939 zählt ne-
ben den oben erwähnten Vereinen - nach den Ge-

werkschaften wurde nicht gefragt - auch die anderen

auf: Die Jungfrauenkongregation ist in 35 und der

Mütterverein in 45 Pfarreien vertreten; hinzu kom-

men die Jungwachtscharen in 11, die katholischen
Pfadfinder in 3 und die Blauringscharen in 11 Pfar-

reien. Die Visitation von 1960 zeigt, dass sich das Ver-

einswesen nach dem Zweiten Weltkrieg noch ausge-
dehnt hat: Es bestehen 14 Jungwacht- und 17 Blau-

ringscharen^, 2 Pfadfindergruppen, 44 Jungmann-
schaffen, 42 Kongregationen, 18 Arbeiter- und 10

Arbeiterinnenvereine, 48 Müttervereine, 5 Gesellen-

vereine, 4 Turnvereine; etwa 20 Pfarreien geben zu-
dem den Volksverein an. Aber bereits machen sich

Veränderungen bemerkbar. Aus den Jungfrauenkon-
gregationen werden Töchterkongregationen; in eini-

gen Pfarreien gibt es Gruppen der Älteren und der

Jüngeren, auch Jungsodalinnen genannt, sowie

Gruppen ohne Bindung an die Kongregation. Die

701 StATG Bb 10, 10/5.

702 Sowohl Jungwacht als auch Blauring haben einen Kantons-
vorstand: Kantonspräses, Kantonsführer bzw. Kantonsfüh-

rerin, dazu einzelne Führer oder Führerinnen aus den Scha-

ren; es werden kantonale Treffen und Schulungskurse

durchgeführt.

234



Jungmannschaft hat in grösseren Pfarreien wegen
der vielen anderen Vereine am Ort Schwierigkeiten
bei der Rekrutierung neuer Mitglieder. Auch macht

der gesellschaftliche Wandel vor den Vereinen nicht
Halt: Die Arbeiterinnenvereine z. B. zählen 1933 noch

774 Mitglieder, 1958 sind es 512, 1963 nur noch

331; von Letzteren ist fast ein Drittel über 60 Jahre

alt.'® Ähnliches kann auch für die Arbeitervereine an-

genommen werden.
Aus der eben erwähnten Sonderbeilage der

«Thurgauer Volkszeitung» ist zu schliessen, dass

beim /Caf/io//kenfag von 1933 die Vereine eine wich-

tige Rolle spielten. Der Beilage ist auch zu entneh-

men, dass schon früher thurgauische Katholikentage

durchgeführt wurden: 1894 auf Schloss Sonnenberg,
1905 in Weinfelden und 1923 in Frauenfeld. Gemäss

den Protokollen wurde in keinem Kapitel über diese

Tage gesprochen, möglicherweise aber an den kan-

tonalen Priesterkonferenzen.

Oft empfehlen die Bischöfe an den Dekanenkon-

ferenzen die Vereine. Die bischöfliche These von
1940 - «Pflege der sozialen Standesvereine und Jugend-

Organisationen» - behandeln nur Bischofszell und

Steckborn; der These von 1945- «Seelsorgerliche Be-

deutung der marianischen Kongregationen» - neh-

men sich nur Bischofszell und Fischingen an. 1951

sagt Bischof von Streng an der Dekanenkonferenz,
weil das hohe Ideal der Kongregation nicht von allen

erreicht werden könne, möge je nach Bedürfnis das

Prinzip «Masse» oder «Elite» Anwendung finden. An
den Kapitelsversammlungen kommen neben den

Empfehlungen von Vereinen auch Schwierigkeiten

zur Sprache. 1922 hält Pfarrer Johann Baptist Amrein

von Romanshorn im Kapitel Arbon einen Vortrag zum
Thema «Priesterpflicht und Vereinsarbeit»: Die Ver-

eine stünden der Verinnerlichung vielfach entgegen;
der Präses als Vater des Vereins müsse sich um alles

kümmern; mit der Vereinsarbeit sei auch der durch

die Diözesanstatuten verbotene Wirtshausbesuch

verbunden, den die Vereinsleitung oft zur Pflicht ma-

che, doch solle er so wenig als möglich geschehen
und nur so lange als notwendig; zuerst komme die

Predigt, dann die Vereinsarbeit. In der Diskussion wird
auch nach einem Abbau des Vereinswesens gerufen,
andererseits der Nutzen der religiösen Vereine be-

tont, die im Zeitalter des Sportes wieder mehr im Vor-

dergrund stünden. 1932 bemerkt ein Pfarrer im Kapi-
tel Arbon, junge Mütter seien zum Eintritt in den

Mütterverein nicht zu bewegen; ein Jahr später wird
gerade die Wichtigkeit dieses Vereins betont. 1949

stellt Bischofszell fest, junge Leute, die sich den ju-
gendlichen Standesvereinen nicht anschlössen, wür-
den verloren gehen an Turnvereine, Fussball- und

Radsportclubs. In Fischingen geht es 1957 um die

Frage, wie mit Kongregationistinnen umgegangen
werden solle, die in «gegnerischen Vereinen» mit-
machten: «Pastoral gesehen ist es abzulehnen, aber

die Irrenden sind zu lieben», lautet die Antwort. 1945

verlangt man in Frauenfeld «bei aller Notwendigkeit
der katholischen Vereine eine vermehrte Berücksich-

tigung von Familie und Pfarrei» - dies auch in Hin-

blick auf kantonale Veranstaltungen. 1949 ist Steck-

born unzufrieden mit den Vereinszentralen, die

«allzu diktatorisch» seien «in ihren Weisungen und

Empfehlungen». 1967 wünscht Dekan Müller von
den katholischen Organisationen mehr Rücksicht auf

pfarreiliche Verhältnisse, besonders auf die Christen-

lehrzeiten.
Ein Verein besonderer Art ist der K/rcbenbawer-

e/n. 1930 gründet ihn Bischof Ambühl. Er muss in je-
der Pfarrei eingeführt werden. Die «Mitgliedschaft»
einer Familie besteht darin, dass sie jede Woche fünf
bis zehn Rappen zu seinen Gunsten auf die Seite legt,
wie es im Kapitel Arbon heisst. Es wird aber auch ge-
sagt, der Verein sei zwar eine Lieblingsidee des Bi-

schofs, aber im Volk zeige sich keine grosse Begeiste-

rung. 1932 meldet der Bischof, von 425 Pfarreien

seien 213 beigetreten. 1933 ist er ungehalten über

703 StATG Bb 5, 5/22

235



die Pfarreien, die ihn noch nicht eingeführt haben:

Sollten sie das nicht tun, würden in drei Jahren die

Namen der säumigen Pfarreien veröffentlicht; der

Thurgau stehe aber gut da. Ob das für später auch

noch gilt? Jedenfalls geben die Dekane die Ermah-

nung des Bischofs weiter, dass die Sammlung unbe-

dingt durchzuführen sei. 1937 sind die Thurgauer
Dekane mit dem Entwurf neuer Vereinsstatuten nicht

einverstanden: Er sei zwar von 28 Dekanen gutge-
heissen worden, aber die Thurgauer seien dagegen

gewesen, weil die Auflösung paritätischer Verhält-

nisse nicht berücksichtigt werde, meldet Bischofszell.

Im gleichen Jahr berichtet Fischingen von einem

«Mutigen», der den Kirchenbauverein eine «Land-

plage» genannt habe, weil er aufdringlich propagiert
werde. Bald einmal wird die Sammlung durch ein

jährliches Kirchenopfer ersetzt. Nur die Bezeichnung
«Kirchenbauverein» hält sich noch längere Zeit, bis

sie in den 1970er-Jahren durch «Kirchenbauhilfe» er-

setzt wird.

3.8 Religionsunterricht

Gemäss der Verordnung des Regierungsrates von
1876 ist der Mittwoch nach mittag für den Religions-

Unterricht der Primarschule reserviert; in der Sekun-

darschule ist er in den Stundenplan eingebaut. 1925

wird im Kapitel Arbon ein zweiter halber Tag für den

Unterricht gewünscht. 1946 gibt ein Regierungsrats-
beschluss den Freitagnachmittag ab 15.30 Uhr für
den Religionsunterricht frei, so dass nun zwei Stun-

den pro Woche und Klasse möglich sind.

Als Grosse und Kleine /Cafech/smen sind immer
noch die 1911 von Bischof Stammler herausgegebe-

nen zu gebrauchen. 1930 berichtet das Kapitel Ar-
bon, dass sie bald vergriffen seien; allfällige Wünsche

für eine Neuauflage solle man nach Solothurn mel-

den. Gewünscht wird von Arbon ein einheitlicher Ka-

techismus für die ganze deutsche Schweiz; abstrakte

Begriffe solle man durch leichter verständliche erset-

zen, und für den kleinen Katechismus wolle man die la-

teinische Schrift. Drei Jahre später aber sind immer

noch alte Katechismen vorhanden. Bischof Ambühl
fordert deshalb die Kapitel nochmals auf, ihre Vor-

Schläge einzubringen und stellt für die deutsche

Schweiz einen einheitlichen Katechismus in Aussicht.

Die Kapitel bestimmen nun jeweils einen Pfarrer oder

gar eine Kommission, Vorschläge zu machen. Fischin-

gen findet, eine Totalrevision sei nicht vorgesehen; da

alles so ziemlich beim Alten bleibe, lohne es sich

nicht, Vorschläge zu machen. Die Arbeit der anderen

aber, so sie begonnen hat oder abgeschlossen wird,
ist vergebens. Denn 1934 erklärt Bischof Ambühl,

man müsse bei den heutigen Umwälzungen Ab-

klärungen abwarten; der bisherige Katechismus

werde auswärts teilweise günstig beurteilt. 1938

nimmt sich Bischof von Streng der Sache an; die

bischöfliche These von 1939 betreffend Wünsche an

einen neuen Katechismus behandelt nur Steckborn.

Der Bischof will nun zuerst ein Lehrbuch für die unte-

ren Klassen herausgeben; ein Entwurf entsteht, und

die Kapitel haben ihre Wünsche und Beurteilungen

einzubringen. Für das Kapitel Arbon ist zu viel von
Sünde und zu wenig von Tugend die Rede; glücklich
sei die Verbindung von Bibel und Katechismus. Ein

Kapitular lehnt den Entwurf vom methodischen

Standpunkt her ab. Ähnlich reagiert Steckborn. Fi-

schingen lädt eigens zu einer ausserordentlichen Ver-

Sammlung ein, zu der als Vertreter der Kapitel Frau-

enfeld und Bischofszell die Dekane Haag und Goldin-

ger erscheinen. Der Entwurf erfährt durch Pfarrer

Bernhard Sprecher einen regelrechten Verriss, der im

Protokoll im Wortlaut wiedergegeben ist. Der Refe-

rent lehnt die Vermischung von Bibel und Katechis-

musfragen ab; der Katechismusstoff werde dadurch

zerstückelt, und die Fragen seien ungeschickt formu-

704 Amtsblatt des Kantons Thurgau, Frauenfeld 1946,
s. 446-447 (17. Mai 1946).

236



liert (z.B. «Wie alt ist Gott?»). Kritik übt er auch

an der Sprachform der biblischen Erzählungen: Statt

des den Kindern vom Dialekt her ungewohnten Im-

perfekts müsse das Perfekt gewählt werden. Über-

haupt würden die Verfasser das kindliche Denken

nicht verstehen. Im Beichtspiegel seien alle Sünden

als gleich gross dargestellt und bei allem müsse das

Kind die genaue Zahl angeben. Dadurch werde es zur

Skrupelhaftigkeit oder Gleichgültigkeit erzogen, z. B.

wenn verlangt werde, anzugeben, wie oft es in der

Kirche herumgeschaut habe. Dekan Haag versucht

daraufhin doch noch, dem Entwurf ein paar gute Sei-

ten abzugewinnen. 1941 erscheint schliesslich das

«Religionsbuch für Schule und Haus», bestimmt für
die vier unteren Klassen. Bei der Bearbeitung der

bischöflichen These von 1942 - der Frage, wie dieses

Buch in den Familien heimisch gemacht werde könne

- finden Fischingen und Bischofszell, es sei zu schwie-

rig, zu weitläufig, zu umfangreich; die anderen Kapi-
tel schweigen. 1946 können die Dekane mitteilen,
der neue Grosse Katechismus komme heraus. Er er-

scheint ein Jahr später und ist bestimmt für die 5., 6.

und 7. Klasse. 1956 richtet das Kapitel Arbon eine

Eingabe an den Bischof mit der Bitte um Einführung
des 1955 erschienenen deutschen Einheitskatechis-

mus; er sei von allerbester Qualität und bereits in der

deutschen und st. gallischen Nachbarschaft einge-
führt (eine Antwort ist nicht vorhanden). Bischofszell

meldet 1958, der Bischof sei zwar für diesen Kate-

chismus, doch wäre es ein grosser finanzieller Verlust,

wenn der gegenwärtige eingestampft werden müss-

te. 1960 will ihn das Kapitel aber trotzdem ein-
führen. Im gleichen Jahr jedoch meint Steckborn, der

Inhalt des deutschen Katechismus sei zwar besser,

doch habe er zu wenig Fragen, brauche zu viel Vorar-

beit, rege aber immerhin zum selbständigen Denken

an. 1962 wird der Einheitskatechismus offiziell er-

laubt. Bereits 1963 gibt Bischof von Streng einen

neuen Katechismus für das Bistum in Auftrag; er solle

nach dem Konzil erscheinen, denn der deutsche sei

schon bald überholt. Dazu meint Fischingen; «Die

Gestaltung eines Katechismus sei und bleibe wohl
immer das grosse Sorgenkind sowohl für den Bischof

wie für die Seelsorger und Unterrichtskinder.» Der

geplante Katechismus ist denn auch nie erschienen.

Seither gibt es zahlreiche, auch sich abwechselnde
Lehrmittel.

1936 ist aus Frauenfeld zu erfahren, nach Auffas-

sung des Ordinariates seien die Dekane zugleich In-

spektoren des Religionsunterrichtswesens und ver-

pflichtet, «jährlich einmal die Pfarrer mit ihrem Be-

such zu überraschen». 1945 wird von der Dekanen-

konferenz berichtet, der Bischof beabsichtige eine

strenge Kontrolle des Religionsunterrichts im Sinne

jährlicher /nspekf/onen. Dekan Sieber gibt in Fischin-

gen bekannt: «Der Kapitelsvorstand wird sich in die

Arbeit teilen und in freundschaftlichem Sinn die Be-

suche vornehmen.» 1951 erklärt der Bischof, die Re-

ligionsunterrichtsinspektion sei nicht Schikane, son-

dem ein Mittel zur Beratung und Hilfe. Schon früher

gab es die Examen: 1935 berichtet Dekan Suter im

Kapitel Bischofszell, er hätte 1660 Kinder geprüft.
1946 werden jährliche Examen im Herbst und Winter
verordnet. Wann Inspektionen und Examen abge-
schafft wurden, ist den Protokollen nicht zu entneh-

men - spätestens jedoch in den 1960er-Jahren.

1949 verlangt das Ordinariat, dassjede Pfarrei ei-

nen Lebrp/an zu erstellen und ihn dem Ordinariat ein-
zureichen habe; es gelte, Einheitlichkeit und Lücken-

losigkeit im Religionsunterricht herzustellen. Nur in

Steckborn wird geäussert, dass «eine zu weit ge-
hende Uniformierung unmöglich und unerträglich»
sei. Die anderen Kapitel scheinen die Sache nicht so

ernst genommen zu haben.

Wann die ersten La/enkrä/te Religionsunterricht
erteilt haben, geht aus den Protokollen nicht hervor.

1925 würde es Arbon begrüssen, wenn Lehrer auch

Religionsunterricht erteilten. Eine bischöfliche These

von 1937 möchte Mütter dafür gewinnen. 1951 sagt
der Bischof, «Frauenpersonen, die Unterricht ertei-

237



len, bedürfen der bischöflichen Genehmigung».
1954 begrüsst es Arbon, dass für die untern Klassen

Laienkräfte herangezogen werden.

3.9 Christenlehre

1936 fragt eine bischöfliche These: «Wie kann die

Sonntagschristenlehre zu einer Angelegenheit des

ganzen Volkes gemacht werden?» Behandelt wird sie

nur in Fischingen und Frauenfeld, in beiden Kapiteln
kommt zum Ausdruck, dass die Cbr/sfen/ehre von fr-
wachsenen nur selten oder gar nicht besucht wird;
Erwachsene würde sie nicht ansprechen, weil sie für
Schulkinder berechnet sei. Fischingen schlägt vor, für
Erwachsene eine katechetische Predigt mit Segen zu
einer geeigneten Abendstunde zuführen. In den

übrigen Dekanaten werden ebenfalls kaum Erwach-

sene an der Christenlehre teilgenommen haben -
Grund genug, die These zu übergehen. Schon 1924
wird im Arboner Dekanatsbericht wegen der Nicht-
Teilnahme Erwachsener bemerkt: «Wohl ist an dieser

Tatsache zum Teil die ungünstige Zeit gleich nach

dem Mittagessen, wo ältere aber auch jüngere Leute,
welche die ganze Woche schwer gearbeitet haben,
leicht in Schlaf verfallen, schuld.»'

Ursprünglich fand die Christenlehre am Sonntag-
nachmittag statt. Das schreiben auch noch die Diö-

zesanstatuten von 1931 vor. Dem gerade erwähnten
Dekanatsbericht ist zu entnehmen, dass sie auch mit
Andachten verbunden sein konnte. Dort wird aber
auch festgestellt, dass die «junge Welt [...] die Ro-

senkranzandachten in heissen Sommertagen oder in

kalten Winterzeiten nicht hoch» einschätze, aber dass

«durch interessante Ansprachen» wohl «auch der

(beste Lausbube» aufmerksam» gemacht werden
könnte. 1936 berichtet Frauenfeld, in den Städten
habe man angefangen, die Christenlehre auf den

Morgen zu verlegen. 1959 meint auch Bischof von

Streng, Schulentlassene am Nachmittag zur Christen-

lehre aufzubieten, habe sich überholt. Die Christen-
lehre am Sonntagmorgen zu erteilen, wird vermutlich
bald überall üblich. Da und dort wird begonnen, die

Christenlehre doppelt zu halten: am Sonntagmorgen
und an einem Werktagabend. Gemäss den Diözesan-

Statuten von 1960 ist es nicht verboten, «die Chris-

tenlehre an einzelnen Orten auf die Werktage zu

verlegen, vorausgesetzt, dass der Besuch an Werkta-

gen ein wesentlich besserer wird». Die Statuten mah-

nen auch, «an der Stundenzahl um die Dreissig» fest-
zuhalten. Längst nicht mehr alle Pfarreien erteilen je-
doch so viele Stunden; in einigen findet die Christen-
lehre nur während des Winterhalbjahres statt.'

DasA/fer; das zum Besuch der Christenlehre ver-

pflichtet, hat immer wieder Anlass zu Diskussionen

gegeben.'1923 wird im Kapitel Arbon gefragt, ob die

Pflichtigen mit dem 17. oder 18. Altersjahr entlassen

werden sollten; wegen der schwierigen Verhältnisse

erfolge die Entlassung in der Pfarrei Arbon freilich
schon mit dem 16. Altersjahr. Es wird in Erwägung
gebracht, dass man dort, wo die Pflichtigen bereits

mit dem 17. Altersjahr entlassen werden, kaum wie-
der das 18. Altersjahr einführen könne.' Die Diöze-

sanstatuten von 1931 schreiben für den Besuch der

Christenlehre die Phase vom beginnenden 12. bis zum
vollendeten 18. Altersjahr, also von der sechsten

Klasse an, vor. In den Diskussionen anlässlich der Be-

handlung der These von 1936 zeigt sich, dass in eini-

gen Pfarreien die Christenlehre für Schulentlassene

und für Schulpflichtige gemeinsam, in anderen Pfar-

reien für die Schulpflichtigen bereits nicht mehr ge-
halten wird. 1951 sagt man in Arbon, es habe sich

nach und nach herausgebildet, dass die Christenlehre

drei Jahre lang nach dem erfüllten obligatorischen
Schulunterricht, d.h. nach der 8. Klasse', besucht

705 StATG Bd 7'14'0, 0.

706 So z. B. in Romanshorn.

707 StATG Bd 7'14'0, 0.

708 Die Schulpflicht dauerte damals acht Jahre.

238



werden müsse. Aber noch 1959 werden die Pfarrer

ermahnt, die Christenlehre für die Schüler nicht

leichtsinnig abzubauen. Ein Jahr später hingegen

sagt Bischof von Streng, für Schulentlassene sei die

Christenlehre obligatorisch, für Schulpflichtige weni-

ger. In den Diözesanstatuten von 1960 wird als Ent-

lassungsalter das 18. Lebensjahr angegeben; zur
Christenlehre «sollen auch schon die Schulpflichtigen
der letzten Schulklasse verpflichtet werden, sodass

der Lehrplan sich auf vier Jahre erstreckt». Tatsächlich

gibt es aber kaum eine Pfarrei, in der dieses «Sollen»

erfüllt wird.
Kapitelsversammlungen und Dekanatsberichte

weisen schon früh auf Schw/er/gke/fen bezüglich der

Christenlehre hin. Als Hindernisse für einen regel-

massigen Besuch sieht Dekan Kurz im Dekanatsbe-

rieht des Kapitels Arbon von 1924 «die bald unüber-

sehbaren Vergnügungsanlässe, die unzähligen Sport-

gelegenheiten, dazu gerechnet die Lauheit mancher

Familien, das Fehlen der Autorität der Eltern über ihre

heranwachsenden Kinder». Ein Jahr später weist er

nochmals auf Hindernisse hin und fügt bei; «Auch die

fortschrittlichen) Töchter stehen den <modernen>

Jünglingen nicht nach.»' 1929 bemerkt dasselbe

Kapitel, die Christenlehre sei fast überall ein

«Schmerzenskind». 1936 nennt Frauenfeld die Chris-

tenlehre ein «Sorgenkind». 1959 oder 1960 befas-

sen sich alle Kapitel mit einer bischöflichen These

über die Christenlehre für Schulentlassene. Arbon

meint, es gelte neue Wege zu finden, um sich gegen
die Entfremdung der Jugend von der Kirche zu weh-

ren. Für Steckborn ist die Christenlehre zwar ein

«Herzensanliegen des Bischofs, praktisch aber ein

Stiefkind»; problematisch seien Methode und Zeitbe-

Stimmung, aber auch «die durch die moderne Le-

bensart verbundene Mentalität der Jugend».
Sowohl für den Religionsunterricht als auch für

die Christenlehre haben die Pfarrer alljährlich einen

«Jahresbericht» abzufassen, d. h. einen Fragebogen
auszufüllen mit statischen Angaben über den Religi-

onsunterricht nach Klassen, Knaben, Mädchen, Stun-

den, begründeten und unbegründeten Absenzen;

gefragt wird nach der religiösen Betreuung der

Schüler und den Vereinen für Schulpflichtige. Auch
für die Christenlehre sind statistische Angaben zu

machen und die Fragen nach der Betreuung der schul-

entlassenen Jugend und nach den Standesvereinen

zu beantworten.""

3.10 Pfarrblatt

1924 ist man im Kapitel Arbon willens, ein Pfarrblatt
einzuführen (es kostet im Jahr Fr. 2.90). 1932 ist von

einem bisherigen und einem neuen Pfarrblatt die
Rede: Die Pfarrer werden angefragt, ob sie mit dem

neuen zufrieden seien. Eine Mehrheit im Kapitel Ar-
bon ist nicht zufrieden, denn es kostet Fr. 4.50, «was
für die Landbevölkerung bei all den anderen Presse-

forderungen entschieden zu hoch ist». 1937 sagt
man in Frauenfeld, verschiedene Leute beurteilten
«den redaktionellen Teil des Pfarrblattes nicht zu Un-

recht als Kitsch und Flachkopfgeschichten». 1938

folgt Arbon nach: «Der Inhalt des Pfarrblattes ist viel-

fach zu süsslich, was Männern nicht passt.» 1966

wird eine Neugestaltung diskutiert; gegen ein 14-tä-

giges Erscheinen gibt es Bedenken. 1968 erhält eine

Kommission von der Priesterkonferenz den Auftrag,
eine Neugestaltung auszuarbeiten. In dieser Kommis-
sion wirkt Pfarrer Hans Schälli von Emmishofen, der

spätere erste Regionaldekan, massgebend mit. Im Ja-

nuar 1971 erscheint die erste Nummer des nun 14-

täglich herausgegebenen neuen Pfarrblattes mit dem

Titel «kirche + pfarrei».

709 StATG Bd 7'14'0, 0.

710 Solche Berichte sind, bei vielen Lücken, in den Dekanatsar-

chiven vorhanden: Frauenfeld 1933-1966 (StATG Bd

4'13'0), Steckborn 1921-1959 (StATG Bd 5'13'0), Fischin-

gen 1944-1945 (StATG Bd 6'13'C), Bischofszell 1961

(StATG 8*13'0).

239



3.11 Weitere Tätigkeiten

Gemäss den Diözesanstatuten von 1931 sind in den

Pfarreien alle zehn Jahre Vo/ksm/ss/onen durchzu-
führen. Bischof von Streng mahnt 1940, die fälligen
Missionen nicht zu verschieben und möchte 1941

auch alle zwei bis drei Jahre Standesmissionen. Auch
in den Diözesanstatuten von 1960 steht ein Artikel
über die Volksmissionen: Die Pfarrer sollen die alle

zehn Jahre durchgeführten Missionen mit den Na-

men der Missionare dem Ordinariat melden. In den

Kapiteln wird kaum über die Volksmissionen gespro-
chen; gemäss der Visitation von 1960 werden sie in

den meisten Pfarreien nach Vorschrift durchgeführt.
Nur im Kapitel Frauenfeld wird 1932 die Forde-

rung Bischof Ambühls erwähnt, dass in jeder Pfarrei

Canfas-Ausschüsse gegründet werden sollen und

darüber bei der Visitation Rechenschaft zu geben sei.

Erfolg war dem Bischof jedoch nicht beschieden:

1936 bedauert das Ordinariat, dass in den meisten

Pfarreien im Thurgau kein solcher Ausschuss bestehe.

1938 ist man in Arbon der Meinung, dass man die

Caritas wie bis anhin der Jungfrauenkongregation
überlassen soll.

1933 will der Bischof im Bistum die ew/ge Anbe-

fung einführen: Einmal im Jahr sollen in jeder Pfarrei

an einem bestimmten Tag in der Kirche das Allerhei-

ligste ausgesetzt und Betstunden gehalten werden.
Die Kapitel erstellen darauf Listen, auf denen einge-

tragen ist, welchen Tag eine Pfarrei dazu bestimmt
hat. In Steckborn bekunden kleine Pfarreien Mühe,
sich auf einen ganzen Tag zu verpflichten.

Wer in den Kapitelsprotokollen nachsehen

wollte, wie im Thurgau das /W/ss/ons/a/ir 7967 und
anschliessend das «Fastenopfer der Sc/iwe/zer Kat/io-
//Ken» von Volk und Klerus angenommen und durch-

geführt wurden, sähe sich enttäuscht und käme zu
falschen Schlussfolgerungen, denn beide werden in

den Akten kaum erwähnt. Die Initiative lag (und liegt)
bei den Pfarreien, die im Zusammenhang mit dem

Fastenopfer eigene Aktionen durchführen (mit dem

«Pro-Kopf-Anteil» stand und steht der Thurgau in

den vordersten Rängen'") - ein Beispiel, das zeigt,
dass das Leben in den Pfarreien nur zum Teil in den

Kapitelsakten dokumentiert ist.

3.12 Konfessionelles

3.12.1 Mischehen

Nur das Kapitel Bischofszell befasst sich 1934 mit der

These, was das Kirchenrecht und die Diözesanstatu-

ten über die Trauungsfeier für gemischte Paare vor-
schreiben - die andern Kapitel werden es schon ge-
wusst haben. Die Bestimmungen sind: Das Paar darf
in der Kirche getraut werden, die Ringsegnung ist er-

laubt, aber weder die Brautmesse noch der Brautse-

gen. In diesen Einschränkungen, meint Bischofszell,

dürfe man «nicht ein abfälliges Urteil der Kirche er-
blicken über die religiöse Überzeugung des nichtka-

tholischen Teils, sondern vielmehr die Trauer über den

gefährlichen Schritt, den eines ihrer Kinder getan
habe».

1964 haben alle Kapitel eine Umfrage des Ordi-

nariates über die Mischehe zu behandeln. Alle spre-
chen sich für eine Beibehaltung des Versprechens ka-

tholischer Kindererziehung aus. Der Referent im Ka-

pitel Arbon sieht besondere Probleme, wenn beide

Partner in ihrer Konfession verwurzelt sind und die

Kinder in ihrer Kirche erziehen möchten, aber auch,

wenn der protestantische Teil in seiner Kirche stärker

verwurzelt ist als der katholische in der seinigen. Über

die Gültigkeit einer Ehe, die nicht in der katholischen
Kirche geschlossen wird, gehen die Meinungen aus-
einander. In Frauenfeld wird für die Gültigkeit der

evangelisch geschlossenen Ehe plädiert, aber nicht
der Zivilehe. In Arbon hingegen schlägt der Referent

711 Gemäss Unterlagen des Fastenopfers.

240



die Gültigkeit beider Formen vor. Einig sind sich alle

Kapitel in der Ablehnung der Exkommunikation bei

nicht katholisch geschlossenen Mischehen.

3.12.2 Konversionen

Für das Kapitel Arbon ist 1922 die Konvertitenfrage
zwar wichtig, doch sei sie mit Vorsicht zu lösen. Die

These von 1934 - wie Protestanten für die katholi-
sehe Kirche gewonnen werden könnten - behandeln

nur Arbon und Bischofszell. Bischofszell weist auf die

wenigen Konversionen in der Schweiz hin, nennt als

Mittel das Gebet und das «Verstehen der Anders-

gläubigen, nicht Verachtung oder Spott, sondern Be-

lehrung und Aufklärung, das Gute bei ihnen aner-
kennen, Vorbildlichkeit des eigenen Lebens, treue ka-

tholische Pflichterfüllung, gemeinsame Aktionen mit
den Andersgläubigen, wo es möglich ist». Arbon

spricht von den «schweren Vorurteilen», die über-

wunden werden müssten, von «protestantischen
Pastoren, die verletzend auf der Kanzel über die

katholische Kirche sprechen»: Sie «treiben damit
viele edel Denkende ins katholische Lager hinüber.»
Ein grosses Hindernis sei «das unmoralische Leben

vieler katholischer Kirchgänger». In der Diskussion

wird auch erwähnt, «dass man es oft zu leicht nehme

bei Conversionen»; bei gemischten Paaren dürfe man
zudem nicht darauf drängen, dass der protestanti-
sehe Teil vor der Heirat katholisch werde, «sonst kann

man arge Enttäuschung erleben». In den folgenden
Jahren befassen sich die Kapitel nicht mehr mit Kon-

Versionen, auch gibt es keine bischöfliche These mehr

zu dieser Frage.

241





VIII Die Dekanate in jüngster Zeit (1971-2000)

1 Bistumsregionen und Neueinteilung
der Dekanate

1971 führte das bischöfliche Ordinariat eine «Pfarrei-

erhebung» durch, die vor allem der Pastoralplanung
dienen sollte. Neben statistischen Angaben wurde
unter anderem gefragt nach dem Arbeitsaufwand für
seelsorgerische Tätigkeiten, der Zusammenarbeit mit
anderen Pfarreien, der Auswirkung des Priesterman-

gels in Zukunft.
Im Zusammenhang mit der Pastoralplanung be-

schloss das bischöfliche Ordinariat 1972 die Regiona-

lisierung des Bistums und die Neueinteilung der De-

kanate. Massgebend dafür sollten die sozio-kulturel-
len Lebensräume sein; als deren Grundlage wurden
die Arbeitsmarktregionen der Regionalplanungs-

gruppen genommen. Am 31. August 1972 stellte Dr.

Fritz Dommann, Leiter der diözesanen Pastoralstelle,
den Dekanen ein Arbeitspapier vor, das eine Bistums-

region Thurgau-Schaffhausen mit fünf Dekanaten

vorsah. Neben einer Variante, bei der die Kantons-

grenze auch Dekanatsgrenze war, bevorzugte das Ar-

beitspapier die grenzüberschreitende Variante: ein

Dekanat Kreuzlingen-Seetal von Güttingen bis und

mit Stein am Rhein und Ramsen; das Dekanat Schaff-

hausen mit Diessenhofen, Basadingen und Paradies;

ein Dekanat Oberthurgau mit den übrigen Pfarreien

des bisherigen Dekanats Arbon und den Pfarreien Bi-

schofszell, Sitterdorf und St. Pelagiberg; das Dekanat

Fischingen neu mit Wängi und Lommis; ein Dekanat

Thurtal mit den übrigen Pfarreien der bisherigen De-

kanate Bischofszell, Frauenfeld und Steckborn.
Um das Projekt zu beraten, kamen am 16. No-

vember die Kapitel Arbon, Steckborn und Schaffhau-

sen zusammen, desgleichen am 20. November die

Kapitel Frauenfeld, Fischingen und Bischofszell. Nach

regen Diskussionen lehnten die Kapitel in beiden Zu-
sammenkünften die Verbindung des Thurgaus mit
Schaffhausen, die Kantonsgrenze überschreitenden
Dekanate und die vorgeschlagene Neueinteilung ab.

Daraufhin verfasste Kommissar Alois Roveda einen

Alternatiworschlag, dem sein Kapitel Fischingen zu-
stimmte. Er sah die Vereinigung der Dekanate Frau-

enfeld und Steckborn vor, sowie das Weiterbestehen
der anderen Dekanate mit Umteilung einiger Pfar-

reien. Am 9. April 1973 stimmte die kantonale Pries-

terkonferenz darüber ab: Das von der Pastoralstelle

vorgelegte Konzept der Bistumsregion wurde bei 46
Anwesenden definitiv mit 35 gegen 4 Stimmen, die

Neueinteilung der Dekanate nach gleichem Konzept
mit 43 gegen 1 Stimme abgelehnt, der Vorschlag des

Kommissars hingegen mit 43 gegen 1 Stimme ange-
nommen. Die Auflösung des Dekanats Steckborn

machte keine Schwierigkeiten, denn von den meist

kleinen Pfarreien hatten einige sowieso keinen eige-

nen Pfarrer mehr zu erwarten. Am gleichen Tag

lehnte auch der Kirchenrat die grenzüberschreitenden
Dekanate ab und schloss sich dem Vorschlag des

Kommissars an.
Die Pastoralstelle meldete sich nochmals: Sie

stimmte dem neuumschriebenen Dekanat Fischingen
und der Vereinigung von Steckborn mit Frauenfeld

zu, griff aber wieder den alten Vorschlag eines Deka-

nats Oberthurgau auf. Ausserdem schlug sie neu ein

Dekanat Kreuzlingen-Weinfelden vor, das von Erma-

tingen über Güttingen bis Wuppenau reichen sollte;

gegen das Dekanat Arbon in seiner bisherigen Form

spreche vor allem der Antagonismus zwischen Kreuz-

lingen und dem Oberthurgau.'" Nach einer nochma-

ligen Aussprache entschied man sich endgültig für
den Vorschlag des Kommissars. Am 7. März 1974 be-

stätigte Bischof Hänggi die Neueinteilung.'" Im No-

vember 1975 beschloss das Dekanat Frauenfeld den

Doppelnamen Frauenfeld-Steckborn anzunehmen -
712 Es ging damals um den Standort der zweiten Kantonsschule

(Romanshorn oder Kreuzlingen). Das salomonische Urteil
lautete dann: an beiden Orten. Mit dem Antagonismus ist

es heute längst vorbei.

713 Alle Akten in: StATG Bb 10, 10/1, und StATG Bd 7'30'0, 2;
siehe Karte 7.

243



wahrscheinlich war man sich nicht bewusst, dass aus-

ser Frauenfeld und Gachnang alle Pfarreien einst zum
alten Dekanat Steckborn gehört hatten.

2 Vom Kommissar zum Regionaldekan

Gemäss der Pastoralplanung sollte das Bistum in

sechs Regionen aufgeteilt werden mit je einem Re-

gionalvikar an der Spitze. Die Priesterkonferenz vom
9. April 1973 wies dann darauf hin, dass sich im Thür-

gau strukturelle Veränderungen nicht aufdrängten:
Kommissar, Kirchenrat und Synode würden bereits

die Aufgaben erfüllen, welche die Regionalisierung
anstrebe. Auch der Kirchenrat nahm dazu Stellung
und äusserte seine Bedenken: «Die Einsetzung von

Regionalvikaren mit umfassenden Kompetenzen
könnte das Verhältnis der örtlichen Seelsorger zum
Bischof in nachteiligerweise verändern.» Erbefürch-

tete, dass ein auswärtiger Geistlicher zum Regionalvi-
kar ernannt werden könnte und ebenso, dass dieser

«eine ansehnliche Machtposition» aufbauen könnte.
Da gemäss Planung dem Regionalvikar ein Team von
Geistlichen zur Seite stehen und ein Regionalrat ge-
schaffen werden sollte, wäre zudem die Zahl der Räte

und Kommissionen vermehrt worden. «Nicht von
entscheidender, aber auch nicht von nebensächlicher

Bedeutung» waren die Kosten. So glaubte der Kir-

chenrat, «dass das Bistum auch in Zukunft ohne diese

neuen Regionen mit ihren (Unterbischöfen> regiert»
werden könnte. Was den Thurgau betreffe, sollten

die Funktionen eines Regionalleiters dem bischöfli-
chen Kommissar übertragen werden.'"

Am 23. Oktober 1975 genehmigte Bischof

Hänggi das «Rahmenstatut für die Seelsorgeregio-

nen», welches am 1. Januar 1976 in Kraft trat."®

Seither bildet jeder Kanton sowie der französisch-

sprachige Teil des Bistums eine Region mit einem Re-

gionaldekan. Dieses Statut wurde 1983, 1988 und
1998 revidiert. Kommissar Roveda trat auf Ende 1975

zurück. Erster Regionaldekan wurde Pfarrer Elans

Schälli von Emmishofen - im Protokoll von Bischofs-

zell wird er «neuer bischöflicher Kommissar» ge-
nannt. An der diözesanen Dekanenkonferenz vom Ja-

nuar 1977 heisst es: Im Thurgau «führt der Regional-
dekan das Amt und die Aufgaben des bischöflichen

Kommissars weiter. Seit 1803 gut eingespielt.»"®
Als Aufgaben kommen dem Regionaldekan zu:

Koordination der Seelsorge im Kanton, Verantwor-

tung für die über ein Dekanat hinauswirkenden Seel-

sorger, Planung von Pfarreiverbänden, Verhandlun-

gen bei Stellenbesetzungen. Er ist Mitglied der Kon-
ferenz der Regionaldekane und der diözesanen Per-

sonalkommission. Ernannt wird er vom Bischof; ihm

unterbreiten die kantonale Dekanenkonferenz nach

Rücksprache in den Dekanaten sowie der Kirchenrat

je eine Kandidatenliste (ursprünglich mit zwei, seit

1988 mit einem Namen). Ernannt werden kann jeder
im Bistum inkardinierte und im Kanton wohnhafte
Priester (seit 1988 ist die Inkardination nicht mehr Be-

dingung). Die Amtsdauer beträgt fünf Jahre. Das Sta-

tut von 1976 kannte noch keine Altersgrenze für die

Ernennung. Die folgenden Statuten hingegen be-

stimmten sie: Ab 1983 war die Grenze das 70., seit

1998 ist sie für eine erstmalige Ernennung das 65.,
für eine Bestätigung das 70. Altersjahr. Der Bischof

kann nach Rücksprache mit den vorschlagsberechtig-
ten Gremien den Regionaldekan für weitere Amtspe-
rioden ernennen; gemäss Statut von 1998 kann er
ihn zweimal bestätigen.

3 Statuten

Die 1974 herausgegebenen Statuten sind ein Mark-
stein in der Geschichte der Dekanate und zugleich ein

714 StATG Bd 7'30'0, 2.

715 StATG Bd O'OO'O, 11

716 StATG Bd 0'10'Q, 3.

244



Zeichen der gewandelten Verhältnisse. Dieser Wan-
del hat aber schon früher begonnen; er soll im Fol-

genden nachgezeichnet werden.

Mit dem Statut von 1974 gab das Bistum erst-
mals selber ein «Diözesanes Statut für die Dekanate»

heraus (was allerdings im Bistum St. Gallen schon im

19. Jahrhundert geschehen ist'"). Das Statut wurde
am 14./15. Mai 1974 vom diözesanen Priesterrat

nach zwei Lesungen verabschiedet; Bischof Anton
Hänggi bestätigte es am 19. Juli."® Die Kapitel wur-
den in die Vernehmlassung nur indirekt einbezogen.
Im März kam es im Kapitel Frauenfeld zu einer Aus-

spräche über den Entwurf, bei der auf die Möglich-
keit hingewiesen wurde, dem Vertreter im Priesterrat

Wünsche mitzugeben. Einmalig war, dass ein Statu-

tenentwurf den kantonalkirchlichen Behörden zur

Vernehmlassung zugestellt wurde. Am 31. Oktober

1973 kamen die Präsidenten der thurgauischen und

schaffhausischen Landeskirchen mit den Dekanen zu-

sammen. Zu viel würde reglementiert, war die Mei-

nung. Der Präsident des Thurgauer Kirchenrates, Dr.

Hermann Renner, wünschte, dass Vertreter der Lan-

deskirche periodisch zu den Dekanatsversammlun-

gen eingeladen würden."® Das alte Recht der Kapitel,
sich selber Statuten zu geben, ging endgültig unter
(bereits bei der - allerdings nur geringfügigen - Sta-

tutenrevision von 1942 war dieses Recht nicht mehr
in Anspruch genommen worden). Die Statuten der

Dekanate sollten dem diözesanen Statut angepasst
werden. Im Thurgau wurden daraufhin gemeinsame
neue Statuten entworfen. Nach den Mitteilungen in

Bischofszell war Dekan Fridolin Müller deren Verfas-

ser. Sie wiederholen grösstenteils das diözesane Sta-

tut mit einigen thurgauischen Ergänzungen wie dem

Aufzählen der Dekanate mit ihren Pfarreien. Anfang
1976 kamen diese kantonalen Statuten heraus.
Aber bereits im Februar meinte das Kapitel Arbon, sie

seien liederlich verfasst und ohne Vernehmlassung

von den Dekanen im Alleingang erstellt - ein letztes

Erinnern an das «Jus statuendi»? Zwar wurde ver-

langt, die Statuten an einer kantonalen Priesterkon-
ferenz zu behandeln. Das scheint aber nicht gesche-
hen zu sein, denn die Statuten blieben unverändert.

Ins Bewusstsein scheinen sie nicht getreten zu sein,

denn fortan begnügte man sich mit dem diözesanen

Statut, das 1983, 1988 und 1998 revidiert wurde.'"

4 Mitgliedschaft

Das diözesane Statut kennt keine Kapitel, wenn auch

in einigen Dekanaten der Begriff eine Zeit lang wei-

tergeführt wurde (am längsten in Bischofszell). So

gibt es auch keine Kapitulare mehr, sondern nur noch

Mitglieder.
In der Mitgliedschaft zeigt sich die stärkste aller

Veränderungen: 1974 sind Mitglieder alle Diözesan-

priester, alle Nichtinkardinierten'", die hauptamtlich
in der Seelsorge tätig sind, ebenso die Laientheolo-

gen; die Aufnahme von hauptamtlich in der Kate-

chese Tätigen ist den Dekanaten überlassen (im Thür-

gau werden sie aufgenommen). 1983 wird die Mit-
gliedschaft genauer umschrieben: Die Diakone wer-
den erwähnt und bei den Laientheologen wird
unterschieden: Mitglieder sind jene mit Institutio'",
die anderen dann, wenn sie hauptamtlich tätig sind.

Das Statut von 1998 definiert die Mitgliedschaft auf

völlig neue Weise: Nicht mehr Ordination und Institu-

tio begründen die Mitgliedschaft, sondern die haupt-
amtliche Tätigkeit, als die ein 50-Prozent-Pensum

717 Ein Exemplar in StATG Bd 1'50'0, 1.

718 StATG Bd O'OO'O, 10.

719 StATG Bd 7'30'0, 2.

720 StATG Bd O'OO'O, 2.

721 1983: StATG Bd O'OO'O, 12; 1988: StATG Bd O'OO'O, 13;

1998: StATG Bd O'OO'O, 14. In allen auch das Statut für die

Bistumsregionen.
722 Inkardiniert: dem Klerus des Bistums eingegliedert; nicht in-

kardiniert: Priester aus anderen Bistümern und Ordensleute.

723 Institutio: Indienstnahme durch das Bistum für eine zeitlich

unbegrenzte seelsorgerliche Tätigkeit.

245



oder mehr definiert wird. Unter dieser Bedingung
sind Mitglieder: die Priester, Diakone, Theologinnen
und Theologen, Katechetinnen und Katecheten und

- ebenso neu - die mit kirchlichem Auftrag in den Be-

reichen Sozialarbeit, Jugendarbeit, Erwachsenenbil-

dung und Beratung Tätigen. Waren im 17./18. Jahr-

hundert Kapläne nicht Kapitulare (sie wollten es zum
Teil auch nicht sein oder hatten nur das aktive Stimm-

recht), musste noch Anfang des 20. Jahrhunderts um
die Aufnahme von Vikaren gerungen werden, so hat
sich jetzt durch die veränderten Verhältnisse eine

Ausweitung der Mitgliedschaft ergeben. Denn immer

weniger Priester und immer mehr Laien sind haupt-
amtlich in der Seelsorge tätig und somit Mitglieder.

5 Die Ämter

Bereits 1968 beschloss Bischof Hänggi, bei einer Neu-

besetzung des Amtes des Dekans die Kapitulare an-

zufragen. Das Statut von 1974 übergibt der Deka-

natsversammlung die Befugnis, den Dekan zu

wählen. Mit der Wahl ist ein altes Recht wiederbelebt

worden, mit dem Unterschied, dass nun kein bischöf-
lieh Bevollmächtigter an der Wahl mehr teilnimmt.
Die Ernennung des Gewählten durch den Bischof

muss allerdings abgewartet werden. Weggefallen ist

zudem die Eidesleistung. Der Gottesdienst vor der

Wahl, der schon seit 1921 wegen der Ernennung
durch den Bischof weggefallen war, ist nicht wieder

eingeführt worden. Auch die vor 1920 übliche Taxe

für die Wahlbestätigung wird nicht mehr erhoben.

Während früher ein Dekan ohne Begrenzung der

Amtszeit gewählt oder eingesetzt wurde, gilt jetzt
eine fünfjährige Amtszeit. Die Statuten enthalten
auch Bestimmungen über die Wiederwahl: 1974 ist

sie einmal möglich, seit 1983 heisst es nur «Wieder-
wähl möglich». Neu ist auch die Altersgrenze für die

Wählbarkeit: 1974 beträgt sie 65 Jahre, 1983 70
und 1998 wiederum 65 Jahre.

Das Statut von 1998 bringt noch zwei Neuerun-

gen: Es ermöglicht, Nichtpriester als Dekanatsleiter
oder -leiterin zu wählen - dann aber muss ein Priester

zugeordnet werden, der gemäss Kirchenrecht der ei-

gentliche Dekan ist - sowie das Amt des Dekans auf-
zuteilen in Co-Dekane oder Co-Dekanatsleiter bzw.

leiterinnen. Von beiden Möglichkeiten wurde im

Thurgau bis jetzt kein Gebrauch gemacht.
Neu ist das Amt des Vizedekans. Der Kammerer,

bisher Stellvertreter des Dekans, wird nicht mehr ge-
nannt. Geblieben ist der Dekanatsvorstand: Dekan,

Vizedekan, Kassier, Sekretär und je nach Dekanat
weitere Mitglieder; ebenso die kantonale'" und diö-

zesane Dekanenkonferenz. Die letztere hat sich inso-

fern gewandelt, als nicht mehr nur bischöfliche Wei-

sungen weitergegeben, sondern auch Themen be-

handelt und diskutiert werden.'"

6 Dekanatsversammlungen

Die Zusammenkünfte werden nicht mehr «Kapitels-

Versammlungen» oder kurz «Kapitel» genannt, son-
dem Dekanatsversammlungen. Sie finden wie bis an-
hin regelmässig statt, wenn auch nicht, wie im Deka-

natsstatut vorgeschrieben, viermal jährlich. Die Kapi-

telsgottesdienste sind bereits in den Statuten von
1921 weggefallen. Die Versammlungen werden ein-

geleitet mit Gebet und Besinnung.
Die Dekanatsversammlungen behandeln aktuelle

Themen, unter anderem Firmalter, Seelsorge an wie-
derverheirateten Geschiedenen, ökumenische Zusam-

menarbeit, Kirchenaustritte. Im Dekanat Arbon war
die «Michaelsvereinigung» in Dozwil öfters ein Thema,
besonders als 1991 deren Mitglieder zum Kirchenaus-

tritt aufgefordert wurden. Die ehemaligen Priester-,

jetzt Pastoralkonferenzen, werden weitergeführt.

724 Protokolle seit 1989: StATG Bd 0' 11 '0, 0 und 1.

725 Protokolle seit 1977: StATG Bd 0'10'Q, 3 - 0'10'1, 4-7.

246



An Dekanatsversammlungen oder Pastoralkonfe-

renzen werden auch die Vertreter in die diözesanen

Gremien gewählt, nämlich Priesterrat, Rat der Dia-

kone und Laientheologen und Laientheologinnen so-

wie die Katechetische und die Liturgische Kommis-
sion.

Die /?e/co//ekf/o ist 1978 im Dekanat Arbon ein-

gegangen, nachdem sie oft ausgefallen und nur noch

wenige Male im Jahr gehalten wurde. Mitglieder
der anderen Dekanate treffen sich heute noch spora-
disch im Kapuzinerkloster Wil.

7 Von der Confraternitas zur Kollegialität

Das Bruderschaftliche war einst und für lange Zeit das

zweite Standbein der Kapitelsverfassungen. Im Lauf

des 20. Jahrhunderts verschwand es immer mehr; Ka-

pitelsgottesdienste, Eid und Ingresses fielen weg.
Noch waren aber die Suffragien für verstorbene Ka-

pitulare vorgeschrieben. 1976 und 1978 erinnerte als

einziger Dekan Fridolin Müller im Dekanat Bischofs-

zell daran; 1983 wurde im gleichen Dekanat von De-

kan Albin Studer «darauf aufmerksam gemacht, dass

auch künftig die Priester unseres Kapitels jährlich eine

heilige Messe für die verstorbenen Kapitulare feiern
sollen». In den anderen Dekanaten war man sich des-

sen schon vorher nicht mehr bewusst. Heute erinnert

daran nur noch die Gepflogenheit, den Tod eines ak-

tiven oder pensionierten Dekanatsmitglieds allen an-
deren Mitgliedern im Kanton mitzuteilen. Das diöze-

sane Statut von 1974 nannte die «Pflege der Mitbrü-

derlichkeit», was 1998 durch «Kollegialität» ersetzt

wurde.

8 Visitationen

Das Statut für die Dekanate kennt keine Visitatio-

nen, sondern «Administrativkontrollen»: Pfarrbücher,

kirchliche Gebäude usw. sollen kontrolliert werden.
Statutarisch sollten die Kontrollen alle fünf Jahre sein,

aber die letzte war 1988.

Von anderer Art war die Visitation von 1977 un-
ter dem Titel «Besinnung auf die Pfarrei». Sie hatte
viele Fragen, die die Pfarrer beantworten mussten

(die meisten der früheren nach dem «Persönlichen»

waren aber weggefallen). Später hat keine solche

Visitation mehr stattgefunden.
Mit Visitationen in einem anderen Sinn, nämlich

mit Besuchen, begann 1970 Bischof Anton Hänggi.
Er besuchte alle Pfarreien im Bistum und kam 1975

erstmals in den Thurgau. Der Besuch war verbunden

mit der Firmspendung und dem Gespräch mit den

Seelsorgern und den Pfarreiräten und/oder den Vor-

steherschaften. 1981 erfolgte ein weiterer Besuch,

zusammen mit Weihbischof Otto Wüst. 1987 spen-
dete Bischof Wüst bzw. einer der beiden Weih-
bischöfe Martin Gächter oder Joseph Candolfi in al-

len Pfarreien die Firmung. Zu einem Treffen mit dem

bischöflichen Ordinariat reisten die Mitglieder der

Dekanate nach Solothurn. 1993 kamen Vertreter der

Pfarreien dekanatsweise mit einem der Bischöfe zu-

sammen; zur Aussprache mit der Bistumsleitung gin-

gen die Dekanatsmitglieder wiederum nach Solo-

thurn. 1997 verbrachte Bischof Kurt Koch mit den

Seelsorgern und Seelsorgerinnen der einzelnen Deka-

nate je einen Tag.

9 Fortbildung

Seit ihrer Einführung - 1835 im Dekanat Frauenfeld-

Steckborn, 1844 im Dekanat Arbon - dienten die Pas-

toralkonferenzen der theologischen und pastoralen

Fortbildung. Mancher Kapitular wurde zu einem ver-

tieften Studium angeregt; das einst Gelernte kam

wieder ins Bewusstsein. Meist wurden aber «prakti-

726 StATG Bd 7'30'0, 5.

247



sehe» Themen bevorzugt und konkrete Pastoralfra-

gen behandelt. Die bischöflichen Thesen, deren Be-

handlung Pflicht war, leiteten aber auch an, sich mit
aktuellen Fragen auseinander zu setzen. Im Zusam-

menhang mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil

wuchs mehr und mehr das Bedürfnis, Kurse mit frem-
den Referenten durchzuführen.

1969 begann der Reigen der von der Diözese

durchgeführten alljährlichen Fortbildungskurse; nach

und nach verschwanden die in eigener Regie durch-

geführten Kurse. Die Dekanate Bischofszell, Fischin-

gen und Frauenfeld-Steckborn besuchen die Kurse

seither gemeinsam, das Dekanat Arbon hat sich mit
dem Dekanat Schaffhausen zusammengefunden.

10 Kirchliches Leben

10.1 Priestermangel und Pfarreiverbände

In den Jahrzehnten nach 1970 verstärkte sich der

Priestermangel: Die Zahl der jährlichen Priesterwei-

hen sank in den 1970er-Jahren auf acht, in den

1980er-Jahren auf sechs, in den 1990er-Jahren auf

fünf. Immer spürbarer wurde der Priestermangel im

Kanton, sodass Pfarreiverbände gegründet wurden:
1980 hatten von den 56 Pfarreien noch 42 einen «ei-

genen» Pfarrer, 1990 noch 36, 2000 noch 21. Bereits

in den 1970er-Jahren wurden Kaplaneien und Vika-

riate nicht mehr besetzt; 1980 waren noch sieben,

1990 und 2000 nur mehr zwei besetzt.'" So kann am

Samstagabend oder am Sonntag nicht mehr in jeder
Pfarrei Eucharistie gefeiert werden, weshalb an ihre

Stelle Wortgottesfeiern treten.
Bei der Besetzung der Pfarreien und der Grün-

dung von Pfarreiverbänden zeigt sich auch die ge-
genüber anderen Bistumsregionen besondere tage
des Tburgaus: Er ist weder katholisch noch Diaspora,
sondern paritätisch. Er hat viele Pfarreien, die

flächenmässig gross, aber zahlenmässig klein sind.

Zudem sind die Katholiken und die zahlenmässig

grossen Pfarreien ungleichmässig verteilt: 4000 und
mehr Katholiken haben im Dekanat Arbon (gesamt-
haft ca. 29 500 Katholiken) von insgesamt zwölf Pfar-

reien fünf: Amriswil, Arbon, Emmishofen, Kreuzlin-

gen, Romanshorn. In den anderen Dekanaten hat je

nur eine Pfarrei mehr als 4000 Katholiken: im Deka-

nat Bischofszell (total ca. 15000 Katholiken in 13

Pfarreien) Weinfelden; im Dekanat Fischingen (total
ca. 18 500 Katholiken in 13 Pfarreien) Sirnach; im De-

kanat Frauenfeld-Steckborn (insgesamt ca. 19000
Katholiken in 18 Pfarreien) Frauenfeld (zu dieser Pfar-

rei gehört fast die Hälfte der Katholiken des Deka-

nats). Die Katholikenzahl im Thurgau hat gemäss der

Volkszählung von 1990 seit 1980 nochmals leicht zu-

genommen auf 82 044; prozentual hat sie etwas ab-

genommen auf 39,2 Prozent.

10.2 Gottesdienst, Beichte, Firmung

Die Angaben über den Gottesdienstbesuch und die

Beichte bei der V/s/faf/on von 7977 geben einen Ein-

blick in eine Situation, in der alles im Fluss ist; sie zei-

gen Tendenzen auf, die sich später verstärkt haben.

Die Meldungen zum Goftesd/'ensfbesucb sind

sehr unterschiedlich. Im Allgemeinen ist festzustellen,
dass er gegenüber früheren Visitationen abgenom-
men hat; meist wird angegeben, dass noch zwischen

25 und 40 Prozent der Katholiken den Gottesdienst

besuchen; auffallend ist besonders der vielerorts klein

727 Eine Situation, die bereits die Konstanzer Diözesanstatuten

von 1610 vor Augen haben: «Wenn infolge Mangels ein

Priester mehrere Kirchen hat [...], dann darf er nicht die

Predigt in der einen Kirche halten und die Messe in einer an-

deren, sondern der ganze Gottesdienst ist im Wechsel zu

feiern und das Volk zu ermahnen, in jene Kirche zu kom-

men, in der es Messe und Predigt hören kann.» Zu den Wei-

hezahlen und den vakanten Pfarreien: Personalverzeich-

nisse.

728 Nach Volkszählung 1990.

248



gewordene Anteil der Jugendlichen, meist sind ältere

Erwachsene am zahlreichsten vertreten. Einzelne

Pfarrer meinen, eine leichte Besserung feststellen zu

können, andere finden, der Gottesdienstbesuch

nehme weiter ab.

Auch bezüglich der f/'nze/be/chfe sind die Ant-
Worten verschieden: Die einen meinen, mit der Ein-

führung der Bussfeiern sei die Zeit der Einzelbeichte

«praktisch vorbei», immer weniger würden kommen;
andere finden, die Zahl der Beichtenden sei - aller-

dings auf tiefem Niveau - konstant oder würde sogar
leicht zunehmen; zudem wird die Meinung geäus-
sert, Einzelbeichten hätten zwar quantitativ abge-

nommen, aber qualitativ zugewonnen.
Früher konnte nur ein Bischof firmen. Seit Mitte

der 1970er-Jahre sind der Generalvikar, die Bischofs-

vikare, Regionaldekane und einige weitere Geistliche

ausserordentliche Firmspender. Seither wird in den

meisten Pfarreien jedes Jahr gefirmt. Über das Firm-

alter wurde in den Dekanatsversammlungen disku-

tiert, aber keine einheitliche Lösung gefunden.

10.3 Vereine, Laienmitarbeit

1971 wurde bei der Pfarreierhebung auch nach den

pfarreilichen Vereinen gefragt. Besonders die Zahl der

Jungmannschaften und Jungfrauen- bzw. Töchter-

kongregationen hatte abgenommen, und es waren

Jugendgruppen ausserhalb der Vereinsstrukturen
entstanden. Die Visitation von 1977 zeigt das völlige
Zusammenbrechen der vereinsmässig organisierten
nachschulischen Jugendseelsorge: Der Fragebogen

nennt die Jungmannschaft und die Kongregation gar
nicht mehr - dass sie nicht mehr vorhanden sind, ist

selbstverständlich. Neben losen, sich immer wieder
auflösenden Jugendgruppen werden einige wenige
erwähnt, die aus neuen Bewegungen entstanden
sind. Die Zahl der Jungwacht- und Blauringscharen
im Kanton hat abgenommen, wie auch die Zahl der

Mitglieder; heute sind oft beide zusammengeschlos-
sen unter dem Begriff «Jubla». Arbeiter- und Arbeite-
rinnenvereine nennen sich heute «KAB» (Katholische

Arbeitnehmerbewegung). Unterschieden wird zwi-
sehen Jung-Kolping und (Alt-)Kolping; im Thurgau
scheint es aber keine Versuche gegeben zu haben,

Jung-Kolping-Gruppen zu gründen. Heute nennt
sich, was einst Gesellenverein war, Kolpingfamilie.

Die Visitation von 1977 fragte auch nach der Lai-

enmitarbeit: In einer Reihe von Gemeinden sind be-

reits Pfarreiräte tätig, doch sind sie in kleineren Pfar-

reien noch etwas weniger zu finden; noch 1970

hatte sich das Kapitel Steckborn fast einhellig gegen
die Einführung von Pfarreiräten ausgesprochen. Für

kleinere Pfarreien scheint es schwieriger zu sein, ne-
ben den Kirchenvorsteherschaften noch Pfarreiräte

zu bilden. Laien wirken in verschiedenen Bereichen

und tragen die Seelsorge mit. Das gilt heute noch

verstärkt: Ohne die Mitarbeit der Laien wäre z. B. eine

umfassende Erteilung des Religionsunterrichts nicht
mehr möglich.

10.4 Weitere Tätigkeiten

Die Synode 72 (1972-1975) - zur Umsetzung der
Konzilsbeschlüsse für das Bistumsleben geplant - hat
in den Kapitels- und später in den Dekanatsver-

Sammlungen wenig Echo gefunden, denn wie Anre-

gungen und Beschlüsse in den Pfarreien umgesetzt
wurden, war weniger Sache der Dekanate als der ein-

zelnen Pfarrer und Pfarreien.

Noch 1971 wurden Christen/ehren gehalten, al-

lerdings bei verminderter Teilnahme der Jugendli-
chen. In einigen Pfarreien versuchte man, sie neu zu

gestalten (z.B. mit Gruppenarbeit), in anderen aber

729 Um 1970 sind die traditionsreichen Zentralen der Kongre-

gation in Zürich und der Jungmannschaft in Luzern aufge-
löst worden.

249



waren sie bereits eingestellt worden. 1977 wird nicht
nach mehr nach der Christenlehre gefragt.

Auf kantonaler Ebene wurden zur Unterstützung
der Seelsorge Arbe/fssfe//en errichtet, 1974 als erste
die Katechetische Arbeitsstelle, zu deren Aufgabe es

unter anderem heute noch gehört, nebenamtliche
Katechetinnen und Katecheten auszubilden und zu

begleiten. Es folgten: 1975 die Kantonale Jugend-

seelsorge, 1985 die Arbeitstelle für Erwachsenenbil-

dung, 1987 die Arbeitsstelle Blauring/Jungwacht,
1989 die AV-Medienstelle (audiovisuelle Medien).

Im Bereich der Ökumene ist eine vielfältige Zu-

sammenarbeit anzumerken: von ökumenischen

Gottesdiensten bis zu gemeinsamen Anlässen und

Aktionen.
Im Zusammenhang mit dem neuen Pfarrblatt

wurde 1972 die «Arbeitsgemeinschaft kirche + pfar-
rei» gegründet, die sich aus Vertretern der Pfarreiräte

und Vereine zusammensetzte. Nach ihrer Auflösung
im Jahre 1990 trat an ihre Stelle der kanfona/e See/-

sorgeraf. Dieser wiederum löste sich 1999 «in eine

Brachzeit hin» auf, die auf zwei Jahre begrenzt ist; in

dieser Zeit soll eine neue Form gefunden werden.

250

730 StATG Ba 4'73'0 und Pfarreiblatt «kirche + pfarrei».



Schlusswort

Damit ist der Gang durch die Jahrhunderte abge-
schlossenen - ein Gang über Höhen und Tiefen,
durch ruhigere und unruhigere Zeiten. Die hier er-

zählte Geschichte endet inmitten eines vielfachen

Umbruchs. Niemand kann wissen, wie einst in hun-

dert, zweihundert Jahren diese Geschichte weiterer-
zählt wird. Aber auch über dem 21. Jahrhundert steht
die Verheissung Jesu: «Ich bin bei euch alle Tage bis

zum Ende der Welt» (Mt. 28,20).

251





Anhang





1 Amtsträger 1.3 Bischöfe von Basel

1496-

1530-
1531-
1532-

1538-
1548-
1561-

1589-
1601-
1604-

1626-

1530

1531

1532

1537

1548
1561

1589

•1600

1604

1626
1627

1627-1644
1645-1689

1689-1704
1704-1740

1740-1743
1743-1750
1750-1775
1775-1800

1800-1817

1817-1827

fe von Konstanz 1829--1854 Josef Anton Salzmann

1854--1862 Karl Arnold-Obrist

Flugo von Hohenlandenberg 1863--1884 Eugene Lachat

Balthasar Merklin 1885--1888 Friedrich Fiala

Hugo von Hohenlandenberg 1888--1906 Leonhard Haas

Johannes von Lupfen 1906--1925 Jakob Stammler

Johannes von Weeze 1925--1936 Josef Ambühl

Christoph Metzler 1937--1967 Franz von Streng
Mark Sittich von Hohenems 1968--1982 Anton Hänggi
Andreas von Österreich 1982--1993 Otto Wüst
Johann Georg von Hallwyl 1994--1995 Hansjörg Vogel
Jakob Fugger 1996- Kurt Koch

Sixt Werner Vogt von Altsumerau
und Prasberg 1.4 Äbte von St. Gallen
Johannes von Waldburg-Wolfegg
Franz Johann Vogt von Altsumerau 1504--1529 Franz Gaisberg
und Prasberg 1529--1530 Kilian Germann

Marquard Rudolf von Rodt 1530--1564 Diethelm Blarer von Wartensee

Johann Franz Schenk von Stauffen- 1564--1577 Otmar Kunz

berg 1577--1594 Joachim Opser
Damian Hugo von Schönborn 1594--1630 Bernhard Müller
Kasimir Anton von Sickingen 1630--1654 Pius Reher

Franz Konrad Kasimir Ignaz von Rodt 1654--1687 Gallus Alt
Maximilian Augustinus Christoph 1687--1696 Cölestin Sfonderati

von Rodt 1696--1717 Leodegar Bürgisser
Karl Theodor Anton Maria 1717--1740 Joseph von Rudolphi

von Dalberg 1740--1767 Cölestin Gugger von Staudach

Ignaz Heinrich von Wessenberg 1767--1796 Beda Angehrn
(Bistumsverweser) 1796--1805 Pankraz Vorster

1.2 Administratoren der ehemaligen kon-
stanzischen Bistumsteile in der Schweiz

1815-1819 Franz Bernhard Göldlin

1819-1829 Karl Rudolf von Buol-Schauenstein,
Bischof von Chur

1.5 Dekane

A/fes Kap/fe/ Frauenfe/c/-Sfecfcbom

1579/1586 Andreas Fässlin, Frauenfeld

Vitus Geng, Pfyn

Johann von Eggenberg, Frauenfeld

Michael Redlin, Flerdern

Ulrich Dödlin, Ermatingen

7-1612
1613/1618
7-1632
1632-1636

255



1636-1638 Konrad Keller, Homburg
1638-1646 Wolfgang Blättle, Frauenfeld

1647-1682 Christoph Keller, Leutmerken

1682-1691 Kaspar Lang, Frauenfeld

1691-1694 Johann Georg Locher, Frauenfeld

1694-1699 Johann Kaspar Stadler, Frauenfeld

1699-1710 Markus Oswald, Steckborn, 1705
Diessenhofen

1710-1719 Jakob Gärtner, Frauenfeld

1719-1726 Jakob Christoph Bechtlin, Pfyn

1726-1736 Anton Russi, Leutmerken

1736-1752 Matthias Rauch, Basadingen
1752-1765 Georg Josef Müller, Frauenfeld

1765-1775 Johann Jakob Schagg, Sirnach

1775-1794 Balth. Josef Noser, Aadorf
1794-1802 Josef Anton Härder, Müllheim
1802-1831 Johann Nepomuk Hofer, Tobel**

1831-1860 Josef Anton Meile, Tobel**
1860-1867 Josef Anton Heuberger, Pfyn

1867-1898 Konrad Kuhn, Frauenfeld**
1898-1921 Johann Baptist Kornmeier, Fischingen*

A/fes Kap/'te/ Arbon
1808-1816 Johann Evangelist Pfister, Sommeri

1816-1822 Dominicus Zeiger, Bischofszell

1822-1845 Jakob König, Arbon*
1845-1851 Matthäus Lienhard, Romanshorn

1852-1860 Jakob Pankraz Wigert, Bischofszell*

1861-1870 Josef Georg Meierhans, Arbon**
1870-1901 Johann Ruckstuhl, Sommeri

1901-1902 Alois Zuber, Bischofszell**
1902-1920 Alfred Fink, Emmishofen

Kap/'fe/ Frauenfe/d (7927-7974)
1921 -1928 Alois Lötscher, Frauenfeld

1928-1931 Jakob Stücheli, Pfyn

1931-1964 Johann Haag, Frauenfeld**
1965 Josef Lötscher, Pfyn

1965-1971 Josef Isenegger, Wängi
1971-1974 Adolf Bürke, Kaplan, Frauenfeld

Kap/'fe/ Sfeckbom f7 92 7-7 973)
1921-1928 Alfred Ammann, Diessenhofen

1928-1938 Johann Brühwiler, Mammern
1938-1959 Rupert Keller, Mammern
1959-1973 Alfons Wehrli, Diessenhofen

A/eues Kap/'fe/ Frauenfe/d-Sfedcbom (se/'f 7974)

1974-1975 Adolf Bürke, Kaplan Frauenfeld

1975-1978 Franz Meili, Gachnang
1979-1987 Anton Schaller, Pfyn

1987-1993 P. Norbert Ziswiler, Eschenz

1994-1999 Jakob Bach, Gachnang,
1997 Frauenfeld

Kap/'fe/ F/scb/'ngen (se/'f 7927)
1921-1925 Johann Baptist Kornmeier,

Fischingen*

1925-1930 Johann Evangelist Traber, Bichelsee,

1926 Pfarrhelfer

1930-1945 Karl Sieber, Rickenbach

1946-1974 Alois Roveda, Sirnach*

1974-1983 Oskar Niederberger, Bichelsee

1984-1993 Otto Froelich, Wängi
1994- P. Meinrad Loser, Fischingen

A/eues Kap/'fe/ Arbon (se/'f 7927)
1921-1934 Johann Baptist Kurz, Güttingen
1934-1944 Josef Schlatter, Kreuzlingen
1944-1957 Johann Baptist Amrein, Romanshorn

1957-1974 Alfons Gmür, Kreuzlingen
1974-1988 Josef Frei, Arbon**
1989-1998 Anton Hopp, Kreuzlingen, 1995 em.

Pfr. Arbon

1999- Leo Rüedi, Arbon

Kap/'fe/ ß/scbofsze// (se/'f 7927)

1921-1932 Leo Neidhart, Weinfelden
1932-1937 Fridolin Suter, Bischofszell*

1937-1964 Josef Goldinger, Berg

1964-1978 Fridolin Müller, Weinfelden*

256



1979-1993 Albin Studer, Sulgen

1994- Theo Scherrer, Weinfelden*
* siehe Kommissare
* siehe Domherren

1.6 Kommissare

5faaf//cbe

1804-1812
1812-1828

Johann Nepomuk Hofer, Tobel

Johann Sebastian Längle, Sirnach,

1822 Heiligkreuz

ß/sc/iöfficbe

1815-1831

1831-1840

1841-1860
1860

1860-1870
1870-1901
1901-1902
1902-1919
1920-1937
1937-1969
1969-1976
* siehe Dekane
* siehe Domherren

Johann Nepomuk Hofer**
Jakob Pankranz Keller, Sirnach,

1840 Wertbühl
Josef Anton Meile, Tobel**

Jakob Pankranz Wigert, Bischofszell*

Josef Georg Meierhans, Arbon**
Konrad Kuhn, Frauenfeld**

Alois Zuber, Bischofszell**

Josef Schmid, Direktor, Fischingen

Fridolin Suter, Bischofszell*

Johann Haag, Frauenfeld**
Alois Roveda, Sirnach*

1.8 Domherren

1830-1831 Johann Nepomuk Hofer, Tobel**

1831-1845 Jakob König, Arbon*
1845-1960 Josef Anton Meile, Tobel**

1860-1870 Josef Georg Meierhans, Arbon**
1870-1901 Konrad Kuhn, Frauenfeld**
1901-1902 Alois Zuber, Bischofszell**

1902-1925 Johann Baptist Kornmeier, Fischingen*

1925-1955 Johann Hagen, Kaplan, Geschäfts-

führer, Frauenfeld

1955-1970 Johann Haag, Frauenfeld**

1970-1989 Fridolin Müller, Weinfelden*
1990-1997 Josef Frei, Bürglen**
1997- Theo Scherrer, Weinfelden*
* siehe Dekane
* siehe Kommissare

1.7 Regionaldekane

1976-1988 Hans Schälli, Emmishofen, 1985 em
Pfr. Tägerwilen

1989-1993 Josef Frei, em. Pfr. Bürglen**
1994- Erich Häring, Kesswil
* siehe Dekane
* siehe Domherren

257



2 Eide

2.1 Eid bei der Aufnahme ins Kapitel

2.1.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn 1613

Ego N. N. juro et promitto Deo omnipotenti et Beata

Maria Semper Virgine et omnibus Sanctis, guod De-

cano meo pro tempore existenti fidelis et obediens

ero, et commoda nostri Capituli promovebo et
damna avertam, edicta et mandata iuxta modum et

formam statutorum praelectorum et praescriptorum
fideliter oberservabo absque dolo et fraude. Sic me
Deus adiuvet et haec Sancta Dei Evangelia.

2.1.2 Kapitel Frauenfeld-Steckborn vor Mitte
18. Jh., 1796; Arbon 1808

Ego N. N. coram omipotente Deo, Jesu Christo, Beata

Maria Semper Virgine, sancto Josepho (Arbon: sancto
Carolo Boromeo) Patronis Capituli nostri, et omnibus

sanctis, tibi Domino Decano debitam reverentiam et

obedientiam Nomine Celsissime et Reverendissimi

Ordinarii, nec non eiusdem pro tempore existenti Vi-

carii Generalis, promitto et spondeo, Commoda no-
stri Capituli promovebo et damna avertam, iniuncta

et iniugenda mandata fideliter exequar, in rebus be-

neficii mei concernentibus aut alius maioris momenti
sine proscitu nihil disponam et ordinabo ne quid in

preiudicium mei Status clericalis ac venerabilis huius

Capituli fiat, iura eius, statuta et decreta pro virili ser-

vabo absque dolo et fraude, sie me Deus adiuvet et
haec sancta Dei Evangelia.

2.1.3 Kapitel St. Gallen (nach «Summa»)

Ego N. N. juro et promitto Deo omnipotenti, coram

B Semper Virgine Maria et coram sanctis Pelagio et

Conrado Ecclesiae Constanciensis, sanctis Gallo et

Othmaro Ecclesiae Sangallensis Patronis, reverentiam

et obedientiam Plur. Reverendo huius Ruralis Capituli
S. Galli Decano eiusque successoribus canonice in-

trantibus et pro tempore existentibus, ad quam obli-

gor salvis concordatis inter Reverend'mos Dominos

Episcop. Constant. et Abbatem Sangall. initis. Nihil-

que agam in proiudicium et contra legitima iura huius

venerabilis Capituli, cuius damna avertam, fideliter
absque omni dolo et fraude. Sic me Deus adiuvet et
haec sancta Dei Evangelia.

2.1.4 Thurgauische Kapitel 1861,1899,1921,1942

Ego N. N. coram Deo omnipotente, Jesu Christo, be-

ata Semper virgine Maria et patrono capituli nostro (S.

Josepho - S. Carolo) omnibusque sanctis - Tibi Do-

mino Decano tuisque successoribus debitam reveren-
tiam et obediantiam promitto, capituli nostri com-
moda promovebo ejusque damna avertam, mandata

injuneta et injugenda fideliter exequar, nihil in praeju-
dicium status mei clericalis ac venerabilis hujus capi-
tuli disponam, jura ejus, statuta et decreta pro virili

servabo et tuebor, absque dolo et fraude. Sic me

Deus adjuvet und haec sancta Dei evangelia.

2.2 Aufnahmeformel des Dekans

2.2.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn vor Mitte
18. Jh., 1796

Ego N. N. venerabilis Capituli Frauenfeldensis et Steg-
borensis Decanus, authoritate, qua pro hac parte fun-

gor et de consensu unanimis omnium Capitularium
reeipio te in membra hujus Capituli, reddendo te par-
tieipem omnium jurium, privilegiorum et suffragi-
orum, in nomine Patris + et Filii + et Spiritus Sancti +.

Amen.

2.2.2 Kapitel Arbon 1809

Ego N. N. venerabilis Capituli Arbonensis pro tempore

258



Decanus auctoritate, qua in hac parte fungor, et om-
nium Capitularium votis recipio te in Membra hujus
nostri Capituli, reddendo te participem omnium ju-
rium, privilegiorum et suffragiorum in Nomine Patris

+ et Filii + et Spiritus Sancti +. Amen.

2.2.3 Thurgauische Kapitel 1861, 1899, 1921,
1942

Ego N. N. venerabilis hujus capituli Decanus auctori-
täte qua in hac parte fungor et de consensu omnium

capitularium recipio te in membra hujus capituli, red-

dendo te participem omnium jurium, privilegiorum et

suffragiorum in nomine Patris + et Filii + et Spiritus
Sancti +. Amen.

2.3.4 Zum Vergleich: Kapitel Munderkingen 1438

Ego N. N. venerabilis huius capituli Munderkingensis
decanus auctoritate, qua pro hac parte fungor, ordi-
naria et de consensu unanimi dominorum capitula-
rium recipio te in membra fratrum capitularium, te

participem reddendo omnium iurium, privilegiorum
ac suffragiorum nostrorum. In nomine patris et filii et

spiritus sancti. Amen.

259



3 Wiederherstellung des katholischen Gottesdienstes und Kollaturen

Pfarrei Jahr Kollatur

Aadorf 1627 Zürich - bis 1842

Altnau vor 1540? Domkapitel*
Arbon 1532 Bischof*
Au 1540 Kloster Fischingen - bis 1848

Basadingen 1534 Kloster St. Katharinental*
(Berg) vor 1559 Stift Bischofszell*
Bettwiesen 1542 Kloster Fischingen - bis 1848

Bichelsee 1584 Kloster Fischingen - bis 1848
Bischofszell 1533 Stift*
Bussnang 1596 Komturei Tobel*

Diessenhofen 1531 Stadt, später Kirchgemeinde
Dussnang 1542 Kloster Fischingen - bis 1848

Ermatingen 1534 Kloster Reichenau - 1546 Bischof*
Eschenz 1560 Kloster Einsiedeln - bis heute

Fischingen 1531 Kloster - bis 1848
Frauenfeld 1531 Kloster Reichenau - 1546 Bischof*

Gachnang 1605/13 Kloster Reichenau - 1546 Bischof*
Gündelhart 1531 Gemmingen zu Liebenfels - 1622 von Beroldingen - bis 1869

Güttingen 1532 von Dettikofer - 1554 Kloster Kreuzlingen - bis 1848

Flagenwil vor 1536 Kloster St. Gallen -1813 Kath. Administrationsrat SG - bis 1869

Heiligkreuz 1540 Kloster St. Gallen*
Herdern 1533 Kloster Kalchrain*

Homburg 1532 von Heidenheim - 1588 Kloster Muri - bis 1846/62
Hüttwilen 1551 Kloster Ittingen*
Klingenzell 1531 Kloster Petershausen*

Kreuzlingen 1531 Kloster - bis 1848

Leutmerken 1607/39 von Griesenberg - andere - 1759 Luzern*
Lommis 1532 Adlige - 1588 Kl. Rheinau - 1599 Kloster Fischingen - bis 1848
Mammern 1619 Adlige - 1687 Kloster Rheinau - bis 1862

Müllheim 1607 Kloster Reichenau - 1546 Bischof*

Münsterlingen 1549 Kloster - bis 1848
Paradies 1578 Kloster - bis 1836

Pfyn 1532 Dompropst*
Rickenbach 1531 Kloster St. Gallen - 1813 Kath. Administrationsrat SG - bis 1869

Romanshorn 1567 Kloster St. Gallen*
Sirnach 1568 Kloster Fischingen - 1693 Domkapitel*

260



Pfarrei Jahr Kollatur

Sitterdorf 1556 von Hallwil - 1734 Kloster St. Gallen - 1813 Administrationsrat SG -
bis 1869

Domkapitel - 1748 Kloster St. Gallen*
Kloster Reichenau - 1546 Bischof*

Stift Bischofszell*
Kloster - bis 1848

Komturei*
Kloster Ittingen*
Komturei Tobel*

Adlige - 1614 Zürich - 1676 von Reding - bis 1821

Kloster St. Gallen*

Dompropst*
Komturei Tobel*

Sommeri

Steckborn

Sulgen

1533

1533

1535

1550

1532

1550
1533

1531

1534
1531

1560

(Tänikon)
Tobel

Uesslingen

Wängi
Weinfelden

Welfensberg
Wertbühl

Wuppenau

kWedere/nftJ/tri/ng Gottesdienst

Das betreffende Jahr bedeutet nicht zugleich die (Wieder-)Errichtung der Pfarrei. Bei einigen Angaben handelt

es sich überdies um Annahmen auf Grund lediglich von Indizien:

- Gachnang: Gottesdienst nur in der Schlosskapelle.

-Leutmerken: 1607 Kapelle Griesenberg, 1639 Pfarrkirche.

- (Berg): Pfarrei erst nach der Reformation.

- (Tänikon): Pfarrei erst nach der Reformation.

Quellen: Sulzberger, Gegenreformation, und Kuhn I.

Ko//afuren

*Aufhebung 1803 oder bald danach. Die Wirkung trat aber erst bei einem Pfarrwechsel ein. 1831 übergab der
Staat die Kollatur den Kirchgemeinden.
Quellen: Kuhn I und QTG 4.

261



4 Quellen und Literatur

4.1 Ungedruckte Quellen

4.1.1 Staatsarchiv des Kantons Thurgau (StATG)

1 Helvetik
1' 15 Regierungsstatthalter: Zuschriften Privater

3 Regierungsrat
3'00 Protokoll

3'21 Missiven

4'97-99 Kirchenwesen

4'972 Paritätische Administrativkommission
4'991 Bistumsangelegenheiten

4'994 Geistliche

5'0 Bezirksämter

5'070 Bezirksamt Weinfelden
B Katholische Kirche

Ba Katholische Landeskirche des Kantons Thurgau: Synode und Kirchenrat

Bb Diözesankirche: Bischöfliches Kommissariat
Bd Diözesankirche: Dekanate

Intensiv ausgewertet wurde vor allem Bestand Bd. Namentlich Zitate aus den Kapitels- und Regiunkelproto-
kollen wurden nicht jedes Mal mit einer Fussnote nachgewiesen, doch geht aus dem laufenden Text stets her-

vor, um welches Kapitel oder welche Regiunkel und um welches Datum es sich handelt. So kann die Quelle

über die nachfolgende Übersicht leicht aufgefunden werden:

Kapitelsprotokolle

Frauerrfe/d-Sfec/cbom a/f
1647-1726 Bd TOO'O, 0

(Statuta et leges)

1613-1751 (Acta) BdVOO'O, 1

1736-1908 BdVOO'O, 2

(Protocollum)

1909-1920 Bd 6'02'0, 0

(Archiv Dekanat Fischingen)
Aröon a/f

1808-1816 (Acta) Bd 3'00'0, 1

1840-1919 (Acta II) Bd 3'00'0, 3

262



Frauenfe/d-Sfecfcborn

1921-1939
1939-1955
1955-1964
1964-1989
Sfecfcborn

1921-1938
1938-1974
F/scd/'ngen

1921-1926
1927-1937
1938-1966
/Inbon neu
1921-1941

1941-1967
1968-1988
1989-1998
ß/scbofeze//

1929-1960
1961-1985

Regiunkelprotokolle

Bd 4'02'0, 0

Bd 4'02'0, 1

Bd 4'02'0, 2

Bd 4'02'0, 3

Bd 5'02'0, 0
Bd 5'02'0, 1

Bd 6'02'0, 0
Bd 6'02'0, 1

Bd 6'02'0, 2

Bd 7'02'0, 0

Bd 7'02'0, 1

Bd 7'02'0, 2

Bd 7'02'0, 3

Bd 8'02'0, 0

Bd 8'02'0, 1

D/'essenbofen

1835-1900
1901-1920
Frauenfe/d

1847-1849
1870-1881
1882-1920
/Wü//be/m

1835-1864
1913-1920
5/macd

1835-1920
/4nbon

1844-1918
ß/sc/iofeze//

1844-1919

Bd 1'12'0, 0

Bd 1'12'0, 1

Bd 1*13*0, 0

Bd 1*13*0, 1

Bd 1'13'0, 2

Bd 1'14'0, 0

Bd 1'14'0, 1

Bd 1'15'0, 0

Bd 3'12'0, 0

Bd 3'13'0, 0

263



Freie Priesterkonferenz Thurgau

Protokoll 1871 -1894 Bd 1 WO, 4

Statuten

(weitere Statuten siehe unter Gedruckte Quellen)

De/canaf Frauenfe/c/-5fec/cborn

1613 in: Bd VOO'O, 1, S. 1-6
1647 (Statuta Bd VOO'O, 0

et leges renovatae)

1695 in: Bd VOO'O, 1, S. 121-128
1701 in: Bd VOO'O, 1, S. 155-171
1796 Bd 1'50'0, 0

De/canaf/4rbon

1808 Bd 3'50'0, 0

Visitationen

De/canaf frauenfe/d-Sfec/cborn a/f
Dekanale: 1756, Bd 1'30'0, 3

1766/67, 1772,

1778; Relationen:

1739/40, 1744,

1754, 1766, 1769,
1792
Rezess 1755 Bd 1'30'0, 4

Visitation 1805/10 Bd 1'30'0, 2

Visitation 1832 Bd1'30'1,5
Visitation 1880 BdV30'1,8
Dekan Meile 1832 Bd1'30'1,6
Dekan Meile 1841 Bd1'30'1,7
Dekan Kuhn 1880 BdV30'1,8
Kap/'fe/ 4rfaon a/f
Visitation 1810 Bd 3'30'0, 0

Visitation 1832 Bd 3'30'0, 1

Visitation 1861 Bd 3'30'0, 2

/Cap/fe/ fe/'/we/se

Pfarreierhebung 1971

Frauenfeld Bd 4'30'0, 2

264



Steckborn

Arbon

Bd 5'30'0
Bd 7'30'0, 1

4.1.2 Bischöfliches Archiv Solothurn (BiASO)

A 2316 Relatio 1739/40
A 2332.3 Dekanale Visitation 1647/48
A2333.1 Dekanale Visitation 1661

A 2333.3 Generalvisitation 1666, Rezess 1666

A 2334.3 Generalvisitation 1674
A 2335.3 Dekanale Visitation 1708

A 2336.2 Generalvisitation 1781, Rezess 1781

A 2336.3 Generalvisitation 1797

A 2336.4 Visitation 1805 (Dekanat St. Gallen, thurgauischer Teil)

S3080 Visitation 1861

S 3079 Visitation 1889
S 3330, 3337, 3344, Visitation 1939 (Arbon, Bischofszell, Fischingen, Frauenfeld, Steckborn)

3351,3358
S 3334, 3341, 3348, Visitation 1960 (Arbon, Bischofszell, Fischingen, Frauenfeld, Steckborn)

3355, 3362

ohne Sign. Visitation 1977 («Besinnung auf die Pfarrei»)

4.1.3 Stiftsarchiv St. Gallen (StiASG)

Tom. 693 «Summa Rituum et Consuetudinum quae in Venerabiii Capituli S.Galli eiusque
celebratione observantur, conscipta A° 1774», mit «Monita»

Rubr. 33, Fase. 2 Kapitelssachen St. Gallen, Wil

4.1.4 Bischöfliches Archiv St. Gallen (BiASG)

Rubr. 8, B 91 Verschiedene Akten betr. das Dekanat Wil

4.2 Gedruckte Quellen

4.2.1 Verschiedene

Beschwerdeschrift Beschwerdeschrift des kath. Kirchenrathes des Kts. Thurgau an die hohe Schwei-

zerische Bundesbehörde, Frauenfeld 1873 (in: StATG 4'991'8).

265



Charta visitatoria

Haid, Liber decimationis

Haid, Uber marcarum

Personalverzeichnisse

QTG 4

Rieder, Registum

Vasella

4.2.2 Statuten

Synodalstatuten 1609

Synodalstatuten 1896

Appendix 1896

Synodalstatuten 1931

Synodalstatuten 1960

Statuten Winterthur 1399

Statuten Wil 1429

Charta visitatoria pro Decanis, Parochis et Sacellanis Universum Constantiensem,
Anno M.D.IXC., Rorschach 1589 (in: StiASG Rubr. 37, Fase. 2).

Haid, Wendelin (Hrsg.): Liber decimationis cleri Constantiensis pro papa de anno
1275, in: FDA 1 (1865).

Haid, Wendelin (Hrsg.): Liber marcarum, in: FDA 5 (1870), S. 66-118.

Verzeichnis der hochw. Mitglieder der beiden thurg. Priester-Kapitel Frauenfeld-
Steckborn vom Jahre 1869 bis 1904, Frauenfeld 1905. Verzeichnis der hochw.
Geistlichkeit des Kt. Thurgau 1904-1942, Frauenfeld 1942. Personalverzeichnis

des Bistums Basel (jährlich).

Kirchgemeinden und Pfarrbücher im Thurgau. Bruno Meyer zum achtzigsten Ge-

burtstag, Frauenfeld 1991 (Quellen zur Thurgauer Geschichte; 4).

Rieder, Karl (Hrsg.): Das Registrum subsidii caritativi der Diözese Konstanz aus dem

Jahr 1508, in: FDA 35 (1907).

Vasella, Oskar: Das Visitationsprotokoll über den schweizerischen Klerus des

Bistums Konstanz von 1586, Bern 1963 (Würdigung des Protokolls: S. 3-71; Text:

S. 75-179).

Constitutiones et Decreta Synodi Dioecesanae Constantiensis, edita ac promulgata
1609 ff.

Constitutiones seu Statuta Dioecesana, Leonardi Episcopi Basileensi Et Luganensi,
Solothurn 1896.

Appendix ad Constitutiones Synodales, Solothurn 1896.

Constitutiones Synodales cum Appendice, Solothurn 1931.

Constitutiones Synodales (mit bischöflichen Weisungen), Solothurn 1960.

in: Ahlhaus, S. 292-295.

in: Sulzberger, Thurg. Kapitel, S. 47-54.

266



Statuten 1861

Statuten 1899

Statuten 1921

Statuten 1942

Statuten 1976

Diözesanes Statut 1974

Diözesanes Statut 1975

Diözesanes Statut 1983

Diözesanes Statut 1988

Diözesanes Statut 1998

4.3 Literatur

Ahlhaus

Angehrn

Appenzeller Geschichte

Bischof

Kapitels-Statuten für die katholische Geistlichkeit des Kantons Thurgau, o. J., un-
veränderter Neudruck 1885 (in: StATG Bd 3'50'0, 0).

Statuten für die Römisch-kathol. Geistlichkeit der Kapitel Arbon und Frauenfeld-

Steckborn, Frauenfeld 1899 (in: StATG Bd 3'50'0, 0).

Statuten für die römisch-katholische Geistlichkeit der fünf Kapitel des Kantons

Thurgau, Frauenfeld 1921 (in: StATG Bd O'OO'O, 0).

Statuten für die römisch-katholische Geistlichkeit der fünf Kapitel des Kantons

Thurgau, Frauenfeld 1942 (in: StATG Bd O'OO'O, 1).

Statuten für die Dekanate, Ts. (in: StATG Bd O'OO'O, 2).

Bistum Basel, Neuordnung der Dekanate, Solothurn 1974 (in: StATG Bd O'OO'O, 10).

Bistum Basel, Seelsorgeregionen, Solothurn 1975 (in: StATG Bd O'OO'O, 11).

Bistum Basel, Diözesanes Statut für die Dekanate, Statut für die Bistumsregionen,
Solothurn 1983 (in: StATG Bd O'OO'O, 12).

Bistum Basel, Diözesanes Statut für die Dekanate, Statut für die Bistumsregionen,
Solothurn 1988 (in: StATG Bd O'OO'O, 13).

Bistum Basel, Diözesanes Statut für die Dekanate, Statut für die Bistumsregionen,
Solothurn 1998 (in: StATG Bd O'OO'O, 14).

Ahlhaus, Josef: Die Landdekanate des Bistums Konstanz im Mittelalter, Stuttgart 1929.

Angehrn, Paul: Der Kanton Thurgau und die Badener Konferenzartikel, Diss. phil. I

(Freiburg/Schweiz), in: TB 125 (1988), S. 5-186.

Fischer, Rainald; Schlüpfer, Walter; Stark, Franz: Appenzeller Geschichte, Bd. 1,

Appenzell/Herisau 1964.

Bischof, Franz Xaver: Das Ende des Bistums Konstanz. Hochstift und Bistum Kon-

stanz im Spannungsfeld von Säkularisation und Suppression (1802/03-1821/27),
Stuttgart/Berlin/Köln 1989 (Münchener Kirchenhistorische Studien; 1).

267



Brüschweiler Brüschweiler, Paul: Die landfriedlichen Simultanverhältnisse im Thurgau, Frauen-

feld 1932.

Bühler

BvB

BvK 1-2

Bühler, Hans: Der Thurgau im zweiten Villmerger Krieg und beim Vollzug des vier-

ten Landfriedens, Diss. phil. I (Zürich), in: TB 105 (1968), S. 5-191.

Fink, Urban; Leimgruber, Stephan; Ries, Markus (Hrsg.): Die Bischöfe von Basel

1794-1995, Freiburg/Schweiz 1996 (Religion - Politik - Gesellschaft in der Schweiz; 15).

Kuhn, Elmar L.; Moser, Eva; Reinhardt, Rudolf; Sachs, Petra (Hrsg.): Die Bischöfe

von Konstanz. Geschichte und Kultur, 2 Bde., Friedrichshafen 1988.

Duft Duft, Johannes: Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St. Gallen im 17. und 18.

Jahrhundert, Diss. theol. (Freiburg/Schweiz), Luzern 1944.

Dürrenmatt

Fritsche 1-2

Gnädinger

Dürrenmatt, Peter: Schweizer Geschichte, Zürich 1963.

Fritsche, Kurt: Staat und Kirche im Thurgau während der Restaurationszeit

(1814-1830), Diss. phil. I, in: TB 110(1972), S. 5-144; 111 (1973), S. 21-168.

Gnädinger, Beat (Hrsg.): Abbruch - Umbruch - Aufbruch. Zur Helvetik im Thurgau,
Frauenfeld 1999 (TB 136).

Gwiggen

HBdKG

HS I/2

Cistercienserinnenabtei Mariastern-Gwiggen, hrsg. von der Abtei Mariastern-

Gwiggen, o. 0. 1980.

Handbuch der Kirchengeschichte, Freiburg i. Br. 1962-1979.

Helvetia Sacra: Das Bistum Konstanz, Das Erzbistum Mainz, Das Bistum St. Gallen,
Basel/Frankfurt am Main 1993.

HS 111/1 Helvetia Sacra: Die Orden mit Benediktinerregel: Frühe Klöster, Die Benediktiner

und Benediktinerinnen in der Schweiz, Bern 1986.

HS III/3 Helvetia Sacra: Die Zisterzienser und Zisterzienserinnen in der Schweiz, Bern 1982.

Hungerbühler l-lll Hungerbühler, Hugo: Staat und Kirche im Thurgau während der Helvetik und Me-
diation 1798-1814, in: TB 91 (1954), S. 1-188; 92 (1955), S. 1-75; 96 (1959),
S. 45-311.

268



Keller Keller, Erwin: Bischöflich-konstanzische Erlasse, Die «Charta Visitatoria» des Kardi-
nals Andreas von Österreich, in: FDA 102 (1982), S. 17-30.

Knittel, Reformation Knittel, Alfred L.: Die Reformation im Thurgau, Frauenfeld 1929.

Knittel, Werden Knittel, Alfred L.: Werden und Wachsen der evangelischen Kirche im Thurgau von
und Wachsen der Reformation bis zum Landfrieden von 1712, Frauenfeld 1946.

Konstanz 1-3 Geschichte der Stadt Konstanz, 6 Bde., Konstanz 1989-1996: Bd. 1: Maurer, Hei-

mut: Konstanz im Mittelalter I: Von den Anfängen bis zum Konzil, Konstanz 1989;
Bd. 2: Maurer, Helmut: Konstanz im Mittelalter II: Vom Konzil bis zum Beginn des

16. Jahrhunderts, Konstanz 1989; Bd. 3: Burkhardt, Martin; Dobras, Werner; Zim-

mermann, Wolfgang: Konstanz in der frühen Neuzeit. Reformation, Verlust der

Reichsfreiheit, Österreichische Zeit, Konstanz 1991.

Kuhn I-

LThK

Kuhn, Konrad: Thurgovia Sacra, 3 Bde., Frauenfeld 1869-1883.

Lexikon für Theologie und Kirche, 2. Aufl., Freiburg i. Br. 1957-1965, 3. Aufl., Frei-

bürg i. Br. 1993-2001.

Maier Maier, Konstantin: Das Domkapitel von Konstanz und seine Wahlkapitulationen,

Stuttgart 1900.

Mörikofer Mörikofer, Johann Caspar: Landammann Anderwert nach seinem Leben und Wir-
ken, Zürich/Frauenfeld 1842.

Pottmeye r

Pupikofer

Pottmeyer, Hermann Josef: Unfehlbarkeit und Souveränität, Mainz 1975.

Pupikofer, J[ohann] A[dam]: Geschichte des Thurgaus, 2. Ausgabe, 1. Bd.: Ge-

schichte der Landgrafschaft Thurgau vom Uebergang an die Eidgenossen bis zur

Befreiung im Jahre 1798, Frauenfeld 1889.

Schaffhausen Festschrift zum hundertjährigen Bestehen der katholischen Genossenschaft Schaff-

hausen 1841-1941, hrsg. von der katholischen Genossenschaft Schaffhausen,
Schaffhausen 1941.

Schoop 1-3 Schoop, Albert u.a.: Geschichte des Kantons Thurgau, 3 Bde., Frauenfeld

1987-1994.

269



Schwager 1-2 Schwager, Alois: Die Klosterpolitik des Kantons Thurgau 1798-1848, Diss. phil. I

(Freiburg/Schweiz), in: TB 118 (1981), S. 5-153; 119(1982), S. 65-248.

Schwegler

Stösser

Sulzberger,

Gegenreformation I

Sulzberger,

Kapitel St. Gallen

Sulzberger, Synode

Schwegler, Theodor: Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz, Stans 1943.

Stösser, Heinrich: Der Gachnanger Handel 1610, Diss. phil. I (Freiburg/Schweiz),
1965.

Sulzberger, H[uldreich] G[ustav]: Geschichte der Gegenreformation der Landgraf-
schaft Thurgau seit dem Abschluss des zweiten Landfriedens bis zum Ende des

sechszehnten Jahrhunderts [1. Teil], Frauenfeld 1874 (TB 14); ders., 2. Teil: Vom

17. bis 19. Jahrhundert, in: TB 15 (1875), S. 35-218.

Sulzberger, Hfuldreich] G[ustav]: Geschichte des Kapitels St. Gallen von seiner Ent-

stehung bis zur Lostrennung der oberthurgauischen und rheintalischen Geistlich-

keit Anno 1589, in: MVG 4 (1865), S: 149-184.

Sulzberger, H[uldreich] G[ustav]: Verhandlungen der Synode zu Frauenfeld, einbe-
rufen auf den 13. Christmonat 1529, in: TB 17(1877), S. 40-54.

Sulzberger, Thurg. Kapitel Sulzberger, H[uldreich] G[ustav]: Geschichte der vor- und nachreformatorischen

Kapitel, in: TB 26 (1866), S. 43-86.

Sulzberger, Verzeichnis

Suter

Thürer

von Arx 1-3

Sulzberger, H[uldreich] G[ustav]: Biographisches Verzeichnis der Geistlichkeit aller

evangelischen Gemeinden des Kantons Thurgau von der frühesten Zeit bis auf die

Gegenwart, Frauenfeld 1863 (TB 4/5).

Suter, Fridolin: Das Bischöfliche Kommissariat der Diözese Basel für den Kanton

Thurgau, Frauenfeld 1921.

Thürer, Georg: St. Galler Geschichte, Bd. 1, St. Gallen 1963.

von Arx, Ildefons: Geschichten des Kantons St. Gallen, 3 Bde., St. Gallen

1810-1813.

270



5 Abbildungen Seite 36

Umschlag «Kameralkisten der Löblichen Capiteln
Frauenfeld und Steckborn», 1805.

Der Kammerer war der Rechnungsführer
des Kapitels. In der Kameralkiste wurden

Rechnungsakten und Bargeld aufbe-
wahrt. Staatsarchiv des Kantons Thür-

gau, Sammlung Archivbehältnisse. Seite 46

Foto: Daniel Steiner, Amt für Archäologie
des Kantons Thurgau, 2003.

Seite 8 Schild des Pedells des Arboner Kapitels,
1808.

1808 bestimmte das Kapitel Arbon Karl Seite 96

Borromäus, Bischof von Mailand, zum
Patron.

Foto: Daniel Steiner, Amt für Archäologie
des Kantons Thurgau, 2003.

Seite 12 Aadorf, Kirchplatz 4. 1629/30 als Pfarr- Seite 208
haus erbaut.

Foto: Max Kesselring, Amt für Denkmal-

pflege des Kantons Thurgau, 1994 (Neg.
Nr. 94.206.20).

Seite 18 Basadingen, Kirchgasse 11. 1708 als

Pfarrhaus erbaut. Seite 242
Foto: Max Kesselring, Amt für Denkmal-

pflege des Kantons Thurgau, 1991 (Neg.

Nr. 08.1.45).

Seite 30 Gündelhart, Gündelhartstr. 16. 1746 als

Pfarrhaus erbaut.
Foto: Max Kesselring, Amt für Denkmal-

pflege des Kantons Thurgau, 1980 (Neg.

Nr. 80.05.03.10a).

Arbon, Bahnhofstr. 2. 1704 für Lein-

wandherr Johann Georg Mayr erbaut,
Umbau 1783; seit 1902 als Pfarrhaus ge-
nutzt.
Foto: Foto Bär, Frauenfeld; Archiv Amt für
Denkmalpflege des Kantons Thurgau, 1.

Hälfte 20. Jh. (Neg. Nr. 07.1.25).

Lommis, Kirchstr. 17. 1850 als Pfarrhaus

erbaut.
Foto: Max Kesselring, Amt für Denkmal-

pflege des Kantons Thurgau, 1984 (Neg.
Nr. 84.266.25).

Kreuzlingen, Hauptstr. 96. 1893/96 als

Pfarrhaus erbaut.
Foto: Max Kesselring, Amt für Denkmal-

pflege des Kantons Thurgau, 1990 (Neg.
Nr. 90.265.28).

Weinfelden, Freie Str. 15. 1904 zusam-

men mit Kirche und Kaplanei als Pfarr-

haus erbaut (Architekt: Albert Rimli).

Foto aus: Neidhart, Leo: Bericht über die

Kath. Pfarrei und Kirchenbaute in Wein-

felden, Einsiedeln 1904, nach S. 66.

Sulgen, Rebbergstr. 14. 1961 zusammen
mit Kirche als Pfarrhaus erbaut (Architekt:
Ernest Brantschen).

Foto: Doris Stöckly, Staatsarchiv des Kan-

tons Thurgau, 2003.

271



6 Abkürzungen

Abb. Abbildung
Aufl. Auflage
B. Bruder/Bürger
Bd./Bde. Band/Bände

BiASG Bischöfliches Archiv St. Gallen

BiASO Bischöfliches Archiv Solothurn
btz. Batzen 4 Kreuzer)
bzw. beziehungsweise
d. h. das heisst

Ebd./ebd. Ebenda/ebenda

em. emeritiert

evang. evangelisch
Fase. Faszikel

FDA Freiburger Diözesanarchiv, Freiburg im

Breisgau

ff. fortfolgende
fl Gulden 60 Kreuzer)

geb. geboren

gest. gestorben
hl. heilig(e)

Kap. Kapitel
kath. katholisch
MVG Mitteilungen zur vaterländische Gesell-

schaft, hrsg. vom Historischen Verein

des Kantons St. Gallen, St. Gallen 1882
ff.

o. J. ohne Jahresangabe

o. 0. ohne Ortsangabe
P. Pater

PfA Pfarrarchiv
Pfr. Pfarrer

RR Regierungsrat
RRB Regierungsratsbeschluss
Rubr. Rubrik

S. Seite

Sign. Signatur
SG St. Gallen

Sp. Spalte

StATG Staatsarchiv des Kantons Thurgau, Frau-

enfeld
StiASG Stiftsarchiv St. Gallen

TB Thurgauische Beiträge zur vaterländi-
sehen Geschichte, Bde. 1-124, Frauenfeld

1861-1987; Thurgauer Beiträge zur Ge-

schichte, Bd. 125 ff., Frauenfeld 1988 ff.
Tom. Tomus
Ts. Typoskript

u.a. unter anderem/n
u.s.f. und so fort
u.s.w. und so weiter

Vgl./vgl. Vergleiche/vergleiche
x Kreuzer (60 Kreuzer 1 Gulden)

z.B. zum Beispiel

zit. zitiert

272



7 Autor

Anton Hopp, geb. 1928, wuchs in Arbon auf. Nach

dem Besuch des Gymnasiums in Appenzell studierte er

katholische Theologie in Luzern und Solothurn. 1953

Priesterweihe, anschliessend Vikar in Basel-Allerhei-

ligen. 1959 kehrte Hopp als Romanshorner Kaplan

vorübergehend in den Thurgau zurück, bevor er von

1968 bis 1975 als Pfarrer von Schaffhausen-St. Maria

wirkte. Das ihm dort übertragene Amt eines Dekans

blieb insofern Episode, als Hopp 1975 als Bischofsvi-

kar nach Solothurn berufen wurde. 1984 übernahm

er die Pfarrei Kreuzlingen-St. Ulrich. 1995 liess er sich

emeritieren und kehrte in seine Geburtsstadt Arbon
zurück. Das 1989 übernommene Amt eines Dekans

des Arboner Dekanats bzw. Kapitels behielt er bis

1998.

273



8 Karten

Siehe ganz hinten

Karte 1 Archidiakonate im Bistum Konstanz 1275

Karte 2 Das Archidiakonat Thurgau und seine

Dekanate mit Pfarreien 1275

Karte 3 Klöster und historische Landschaften

Karte 4 Ehemaliges Archidiakonat Thurgau mit
Dekanaten, Regiunkeln und Pfarreien

Ende des 18. Jahrhunderts

Karte 5 Thurgauische evangelische Dekanate

und Pfarreien Ende des 18. Jahrhunderts

Karte 6 Thurgauische katholische Dekanate mit

Regiunkeln und Pfarreien 1808-1920

Karte 7 Thurgauische katholische Dekanate und

Pfarreien seit 1920 mit Veränderungen
1974

274



Detailliertes Inhaltsverzeichnis

5 Inhaltsübersicht 35

9 Zum Geleit
37

11 Vorwort

13 1 Die Entstehung der Dekanate 37

13 1 Von der Urpfarrei zum Dekanat 37

14 2 Das Archidiakonat Thurgau
14 3 Die thurgauischen Dekanate 40
16 4 Bischofsstadt Konstanz und die 40

Landdekanate 41

41

19 II Die Dekanate im Mittelalter
42

19 1 Neue Pfarreien und Kaplaneien 43

20 2 Im Dekanat, nicht im Kapitel 44
20 3 Statuten 45
21 4 Die Stellung der Geistlichen

21 5 Mitgliedschaft 45

22 6 Aufnahme ins Kapitel
22 7 Die Ämter 47

23 8 Kapitelsversammlungen
24 9 Tod eines Kapitulars
25 10 Einkünfte, Abgaben 47
26 11 Kollaturen, Inkorporationen 47

26 12 Klöster 47

28 13 Pfarreien und Geistliche im Thurgau 48
28 14 Kirchliches Leben und Klerus 48

48
31 III Der Untergang der Dekanate: 49

Die Reformation 49
51

31 1 Von den Anfängen zum Ersten Land- 51

frieden 52

33 2 Der Erste Landfrieden und seine 52

Folgen 56

34 3 Klerus 56

35 4 Klöster im Thurgau 57

5 Evangelische Dekanate bzw.

Synoden

IV Die Erneuerung der Dekanate:
Die Reform

1 Der Zweite Landfrieden und seine

Folgen

2 Wiedereinführung katholischer
Gottesdienste

3 Wiedererrichtung der Kapitel
4 Klöster

5 Reform

5.1 Konzil von Trient und Diözesan-

synode
5.2 Borromäus und Bonhomini
5.3 Die Visitation von 1586

5.4 Charta visitatoria
6 Katholische Pfarreien und Kirchen /

paritätische Verhältnisse

7 Evangelische Dekanate

V Die Dekanate im 17. und
18. Jahrhundert

1 Kapitularisches Leben

1.1 Die Diözesansynode von 1609

1.2 Das stift-st. gallische Offizialat
1.3 Statuten
1.3.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

1.3.2 Kapitel St. Gallen

1.4 Mitgliedschaft
1.4.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

1.4.2 Kapitel St. Gallen

1.4.3 Kapitel Wil
1.5 Die Ämter
1.5.1 Dekan

1.5.2 Kammerer
1.5.3 Deputaten
1.5.4 Übrige Ämter

275



58

58

59

60

60

62

63

64

64

64
65

65

65

69

70

70

70
72

72

72

73

73

73

82

83

83

85

85

85

86

87

87

87

88
88

1.6 Aufnahme ins Kapitel
1.6.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

1.6.2 Kapitel St. Gallen

1.7 Kapitelsversammlungen
1.7.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

1.7.2 Kapitel St. Gallen

1.7.3 Kapitel Wil
1.8 Die Sorge um den Mitbruder
1.8.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

1.8.2 Kapitel St. Gallen

1.9 Finanzen

1.10 Visitationen
1.10.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn
1.10.2 Dekanate St. Gallen und Wil

2 Klerus

2.1 Herkunft, Alter und Amtsdauer der

Säkularpfarrer
2.1.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

2.1.2 Dekanate St. Gallen und Wil

(thurgauische Pfarreien)

2.2 Ausbildung und Fähigkeiten
2.2.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

2.2.2 Dekanate St. Gallen und Wil
2.3 Klerikales Leben

2.3.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

2.3.2 Dekanate St. Gallen und Wil
3 Kirchliches Leben, Seelsorge

3.1 Zahl der Pfarreien und Katholiken im

Thurgau
3.2 Kirchliches Leben im Dekanat

Frauenfeld-Steckborn

3.2.1 Zustand der Pfarreien

3.2.2 Gottesdienst am Sonntag
3.2.3 Feiertage
3.2.4 Werktagsmessen
3.2.5 Taufe und Versehgang

3.2.6 Firmung
3.2.7 Eheschliessung

3.2.8 Prozessionen, Bittgänge,
Bruderschaften

3.2.9 Familien in der «Zerstreuung»
3.2.10 Katechese und Schule

3.3 Kirchliches Leben in den Deka-

naten St. Gallen und Wil
3.4 Thurgauische Klöster

3.5 Konfessionelle Verhältnisse im

Thurgau

VI Die Dekanate von 1798 bis 1920

1 Umsturz und neue Ordnung
1.1 Der helvetische Thurgau
1.2 Dekan Härders Wirken und seine

Sicht der Ereignisse

1.2.1 Zur Person

1.2.2 Noch verschonte Schweiz

1.2.3 Stellung zur Helvetik

1.2.4 Die Frage der Entschädigung
1.2.5 Das Schreiben an Minister Stapfer
1.2.6 «Plazet-Streit»

1.2.7 Predigtzensur?
1.2.8 Nochmals die Entschädigungsfrage
1.2.9 Um die Nachfolge Härders

1.3 Der selbständige Thurgau
1.3.1 Verhältnis zu den Konfessionen

1.3.2 Wessenberg, Anderwert, Hofer

1.4 Untergang des Klosters und des

Offizialates St. Gallen

1.5 Gründung des Dekanats Arbon
1.6 Die Kollaturen

1.7 Dekan Hofers Wirken
1.7.1 Bittschrift des Klerus

1.7.2 Obsignaturstreit
1.7.3 Eklat im Kirchenrat

1.7.4 Rund um die Verfassung von
1814/Restauration

1.8 Sprachwechsel
1.9 Untergang des Bistums Konstanz

1.9.1 Abtrennung der schweizerischen

Quart

89

89
91

91

92

97

97

97

97

97

97
99

103

105

109

110

110

111

112

112

112

113

114

115

115

115

116

118

118

119
119

119

276



120

121

122

122

122

124

124

124

125

126

127

127

127

128

128

129

129

129

130

131

131

133

135

137

138

138

138

139

140

140

141

141

141

144

145

146

147

1.9.2 Untergang
1.10 Beitritt zum Bistum Basel

1.11 Die Verfassung von 1831 / Regene-

ration
2 Kapitularisches Leben

2.1 Statuten

2.2 Mitgliedschaft
2.2.1 Kapitel Arbon

2.2.2 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

2.2.3 Ramsen und Schaffhausen

2.3 Kommissar

2.4 Die kapitularischen Ämter
2.4.1 Wählbarkeit
2.4.2 Dekan

2.4.3 Kammerer

2.4.4 Deputaten
2.4.5 Kapitelssekretär
2.4.6 Pedell

2.5 Aufnahme ins Kapitel

2.6 Kapitelsversammlungen
2.7 Pastoralkonferenzen

2.7.1 Im Bistum Konstanz

2.7.2 Wiedereinführung
2.7.3 Durchführung
2.8 Kapitelsbibliotheken und Zeitschriften

2.9 Finanzen

2.9.1 Kapitel Arbon
2.9.2 Kapitel Frauenfeld-Steckborn
2.10 Visitationen
2.11 Die Sorge um den Mitbruder

2.12 Diözesansynode 1896
3 Konflikte mit dem Staat

3.1 Badener Konferenz-Artikel

3.2 Klosteraufhebung
3.3 Paritätische Schulen

3.4 Katechismusverbot

3.5 Verbot des Peterspfennigs und des

Fastenmandates

3.6 Neue Verfassung und Aufhebung
von St. Katharinental

3.7 Der Kulturkampf
3.7.1 Aufhebung des Priesterseminars

3.7.2 Absetzung von Bischof Eugen Lachat

3.7.3 «Unfehlbarkeit»

3.7.4 Firmungen von 1875 und 1881

3.7.5 Das Ende des Kulturkampfes
4 Klerus

4.1 Thurgauisches Staatsexamen

4.2 Klerikales Leben

4.3 Residenzpflicht
4.4 Exerzitien

4.5 Hilfspriester
4.6 Priestermangel
4.7 Priestervereine

4.8 Emeritenfonds

4.9 Thurgauisches Studentenpatronat
4.10 Thurgauische Bischofskandidaten

4.11 Stellung zur Gesellschaft

4.11.1 «Gute alte Zeit?»

4.11.2 «Liberaler Zeitgeist»
4.11.3 Armut, Trunksucht

4.11.4 Soziale Frage

4.12 Stellung zum Protestantismus

4.13 Atmosphärisches
5 Kirchliches Leben, Seelsorge
5.1 Katholikenzahl und Pfarreien

5.2 Die Reformen Wessensbergs
5.3 Die Feier der heiligen Messe

5.3.1 Wessenbergs Bemühungen
5.3.2 Aus der Visitation von 1805/1810

5.3.3 Die Visitationsberichte der Pfarrer

von 1831/32
5.3.4 Kirchenmusikalische Situation um

die Jahrhundertmitte
5.3.5 Volksgesang
5.3.6 Cäcilianismus

5.3.7 Gregorianischer Choral

5.3.8 Die Bestimmungen der Diözesan-

Statuten von 1896

5.3.9 Predigt

148

148

149

151

153

155

155

155

156

158

158

160
161

161

161

162

162

163

163

163

164

165

166

166

170

170

171

171

171

171

171

172

173

174

175

176

176

277



178

178

179

179

181

182

182

185

185

185

185

186

187

187

188

189

189

191

193

194

195

196

196

198

199

199

200

200
201

201

201

202
202
203

203

203

205
206

5.3.10 Aussetzung des Allerheiligsten
5.3.11 Mesmer und Ministranten
5.4 Beichte

5.5 Kommunionempfang
5.6 Firmung
5.7 Riten und Rituale

5.7.1 Deutsch oder Latein?

5.7.2 Römischer Ritus?

5.8 Kranke, Versehgang
5.9 Todesfall, Beerdigung
5.9.1 Allgemein
5.9.2 «Leichenreden»

5.9.3 Kirchliches Begräbnis?
5.10 Vespern und Andachten

5.11 Sonntagsheiligung
5.12 Feiertage
5.12.1 Feiertagsreduktion 1858

5.12.2 Der «Conflict»
5.12.3 Nochmals Feiertagsreduktion
5.13 Prozessionen, Bittgänge
5.14 Bruderschaften, Vereine

5.15 Religionsunterricht
5.15.1 Zeit und Ort
5.15.2 Katechismus

5.15.3 Methodisches
5.15.4 «Biblische Geschichte»

5.15.5 Sekundärschule

5.16 Christenlehre

5.17 Volksmissionen

5.18 Pfarreibibliotheken

5.19 Samstagsabstinenz
5.20 Konfessionelles

5.20.1 «Paritätische» Ehen

5.20.2 Konversionen

5.21 Religiös-sittliche Verhältnisse

5.21.1 Allgemeines
5.21.2 Einige Pastoralfälle

5.21.3 Eine «tragische Novelle»

VII Die Dekanate von 1921 bis 1970

1 Kapitularisches Leben

1.1 Neuordnung der Dekanate
1.2 Statuten
1.3 Mitgliedschaft
1.4 Die Ämter
1.5 Aufnahme ins Kapitel
1.6 Kapitelsversammlungen
1.7 Kapitelsbibliotheken
1.8 Rekollektio

1.9 Visitationen
1.10 Priesterkonferenzen
1.11 Diözesansynoden
2 Klerus

2.1 Thurgauisches Staatsexamen und

Wahlfähigkeit
2.2 Klerikales Leben

2.3 Priestervereinigungen
2.4 Priesterberufe

2.4.1 Genügend Priester - Priestermangel
2.4.2 Kollektieren

2.5 Pfarrhaushälterinnen

2.6 Mariologische Fragen

2.7 Stellung zu gesellschaftlichen Fragen

2.8 Das Zweite Vatikanische Konzil

(1962-1965)
3 Kirchliches Leben, Seelsorge
3.1 Katholikenzahl und Pfarreien

3.2 Die Feier der heiligen Messe

3.3 Gottesdienstbesuch

3.4 Beichte und Kommunionempfang
3.5 Rituale, Riten, Andachten
3.6 Prozessionen, Bittgänge
3.7 Bruderschaften, Vereine

3.8 Religionsunterricht
3.9 Christenlehre

3.10 Pfarrblatt

3.11 Weitere Tätigkeiten
3.12 Konfessionelles

209

209

209
210
211

211

212

213
216
216

217
218
218

219
219

219

220
221

221

222

223

224
225
226

226
226
227
230
231

232
233

234
236
238
239

240
240

278



240
241

243

243

244
244

245

246
246

247

247

247

248

248

248

249

249

251

253

255

255

255

255

255
255

257

257
257

258
258

3.12.1 Mischehen

3.12.2 Konversionen

VIII Die Dekanate in jüngster Zeit
(1971-2000)

1 Bistumsregionen und Neueinteilung
der Dekanate

2 Vom Kommissar zum Regionaldekan
3 Statuten

4 Mitgliedschaft
5 Die Ämter
6 Dekanatsversammlungen
7 Von der Confraternitas zur Kolle-

gialität
8 Visitationen
9 Fortbildung
10 Kirchliches Leben

10.1 Priestermangel und Pfarreiverbände

10.2 Gottesdienst, Beichte, Firmung
10.3 Vereine, Laienmitarbeit

10.4 Weitere Tätigkeiten

Schlusswort

Anhang

1 Amtsträger
1.1 Bischöfe von Konstanz

1.2 Administratoren der ehemaligen
konstanzischen Bistumsteile in der

Schweiz

1.3 Bischöfe von Basel

1.4 Äbte von St. Gallen

1.5 Dekane

1.6 Kommissare

1.7 Regionaldekane
1.8 Domherren

2 Eide

2.1 Eid bei der Aufnahme ins Kapitel

2.1.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn 1613

2.1.2 Kapitel Frauenfeld-Steckborn vor
Mitte 18. Jh., 1796; Arbon 1808

2.1.3 Kapitel St. Gallen (nach «Summa»)
2.1.4 Thurgauische Kapitel 1861,1899,

1921,1942
2.2 Aufnahmeformel des Dekans

2.2.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn vor
Mitte 18. Jh., 1796

2.2.2 Kapitel Arbon 1809

2.2.3 Thurgauische Kapitel 1861, 1899,

1921, 1942

2.3.4 Zum Vergleich: Kapitel Munder-

kingen 1438

3 Wiederherstellung des katholischen
Gottesdienstes und Kollaturen

4 Quellen und Literatur
4.1 Ungedruckte Quellen

4.1.1 Staatsarchiv des Kantons Thurgau
(StATG)

4.1.2 Bischöfliches Archiv Solothurn (BiASO)

4.1.3 Stiftsarchiv St. Gallen (StiASG)

4.1.4 Bischöfliches Archiv St. Gallen

(BiASG)

4.2 Gedruckte Quellen
4.2.1 Verschiedene

4.2.2 Statuten
4.3 Literatur
5 Abbildungen
6 Abkürzungen
7 Autor
8 Karten

258
258

258
258

258
258

258

259

259

260

262

262

262

265
265

265

265

265
266
267
271

272

273
274

279



Karte 1: Archidiakonate im Bistum Konstanz 1275

BISTUM SPEYER

BISTUM
STRASSBURG

/<?

^ Freiburg

BREISGAU

Biberach

Messkirch

V Schaffhausen

>. KONSTANZ

\
THURGAU

Zürich GL,***

Solothurn •.

|Saulgau | ILLERGAU

*_i
Ravensburg

Kempten

ALLGÄU

Bregenz

Bern •

BISTUM CHUR

BISTUM LAUSANNE

BISTUM
SITTEN Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring

© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003



R/?e/r? nip««p>nhnfpn

KONSTANZ,

[Kreuzlingen]

Karte 2: Das Archidiakonat Thurgau und seine
Dekanate mit Pfarreien 1275

Dekanatsgrenze

Pfarreien

nicht im Dekanatsverband

Pfarreirang später verloren

1275 Sitz des Dekans, damaliger Dekanatsname

St. Gallen später bleibender Dekanatsname

$ Kloster

{ Bischofssitz

[ I

Arbon

Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003





o
B

S

A
4

CanAug

Ocart

OCist

OFMCap

OP

OSB

OSCI

OSPPE

TORCap

+

Wil

V.

ARh

IRh

Paradies
(vor 1250 Konstanz)
iOSCI 1260 + 1836

Wagenhausen
.OSB 1083 + 1529

Blümlistobel
OSPPE v. 1366 +

Tägerwilen
B 13. Jh. +
Sv. 1373 +

Feldbach
(um 1250 OSB
Konstanz)
OCist 1253+ 1848

Klingenzell
OSB-PropsteiH

um 1330 +1802 Münsterlingen
CanAug vor 1125
OSB 1549+ 1848

Kalchrain
A OCist

1331+1848

Ittingen
1151 CanAug
1461 Ocart + 1848

LANDGRAFSCHAFT
THURGAU

Güttingen,
B1320 +'
S 1384 +

Ortenberg
O B 14. Jh. r

Frauenfeld
OFMCap
1595 + 1848 Salmsach p-k

um 850 Ul\.
um 900 nach
Konstanz (St. Stefan)O Murkart

B vor 1360 +
S vor 1476 +

Nollenberg
B1398 +
S vor 1498 +
1561-1601 OP (St. Gallen)
1601 nach Wil /I

Tobel
1228
+ 1807

Aadorf
886 +um 1000

^ Tänikon
kS vor 1249
^OCist 1249 + 1848

JRorschach
TORCap (161
1905 Tübach

Wil ^
OFMCap 1693
Wil
S1284

'OP 14. Jh.

VBerg
Svor 1293?

S 1463
Waldkirch
S 1458 +
S1460 +

Dreibrunnen
S 1508 +

Glattbrugg
OSB 1781 ALTE
von LibingenFischingen

OSB um 1138
+ 1848
1977 Priorat Jonschwil

OSB vor 903
Mitte 10. Jh. +

GRAFSCHAFT
Magdenau
(S 1228 St. Gallen)
OCist 1244 >

Ganterschwil
B 1369 +

TOGGENBURG
Libingen
OSB 1760

JRorschach
TORCap (1616)
1905 Tübach

VBerg
Svor 1293?

S 1463

Grimmenstein
S 1378

TORCap 1602-

Heilbrunnen
S1446+

Balgach
S1497 +

Altstätten
S 1288
TORCap 1600

RHEINTAL
Appenzell
OFMCap 1587 I
Appenzell /
S1474 /
TORCap 1613 /

^ Ahorn B Ende 14. Jh. +

APPENZELL

St. Katharinental
(S Winterthur)
OP 1242 + 1869

Karte 3: Klöster und historische Landschaften

Kreuzungen
QanAug 1125 1848

Steinertobel S 1524
TORCap 1598, 1616 nach Rorschach

4
Hundtobel S 1417 TORCap 1600, 1616 nach Rorschach

LANDSCHAFT ABTEI ST. GALLEN
St. Mangen 898 vor 13. Jh

In a Notkersegg^ S 1381 TORCap 1602

A Bendlehn
B 1339 +

"—St. Georgen s 1472 + >
S1430 /OSB 1599/1696 /*"
+ 1834 /Wonnenstein /

«S 1397 TORCap 1596 /

St. Gallen 01.1
OSB 719 _+1805

S 1228 A
OP 1266^ A

1561 Nollenberg a»» *

OGossau
S 1395

O s1430 +

1781 nach
Glattbrugg

St. Peterzell
OSB Propstei 12. Jh
Ende 13. Jh. +
\ /B1400 +

Wattwil (Pfanneregg)
S 1411
TORCap 1591

Neu St. Johann
OSB Priorat 1624 (von Alt St. Johann)
+ 1806

Samnung

Brüder

Schwestern

Männerkloster

Frauenkloster

«aus Samnung entstanden»

Kollegiatstift

Johanniterkommende

Augustinerchorherren, Augustinerinnen

Kartäuser

Zisterzienserinnen

Kapuziner

Dominikanerinnen

Benediktiner, Benediktinerinnen

Klarissinnen

Pauliner-Eremiten

Kapuzinerinnen

eingegangen/aufgehoben

noch bestehend

vor

Ausserrhoden

Innerrhoden

(Alt) St. Johann
OSB vor 1125-1555 St. Gallen inkorp.: Priorat
1624 nach Neu St. Johann

Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003





Rbe/'/i

t
[Paradies]

^Diessenhofen

Basadingeni Steckborn

(Mannenbach)
Tf

Ermatingen

Karte 4: Ehemaliges Archidiakonat Thurgau mit
Dekanaten, Regiunkeln und Pfarreien Ende des
18. Jahrhunderts

[Eschenz]-

[Klingenzell] •

Hüttwilen

® (Mammern)

Gündelhart (Homburg)

Müllheim

Weinfelden

JIkonstanz
[Kreuzlingen]

*

[Münsterlingen]

Altnau®

[Güttingen] ®

TL/RGO/CA

®[Berg]

Leutmerken
Romanshorn i

Sommeri

Frauenfeld (Bussnang)

Gachnang

[Lommis]
[Werthbühlf

©[Sulgen]

(Tobel)

*Hagenwil •
K[*Muolen]

[Stehlebrunn]

Aadorf a

©

' $ [Tänikon]

(Wängi)
[Bettwiesenl^*' [*Wuppenau]

• •
'Welfensberg

Zuzwil,
Züberwangen 'Lenggenwil

Heilig"
kreuz

Sirnach/.^. [*Wil]
a /Ricken-
[Bichelsee] / bach •

[Dussnang] i

*Henau®

%
__ Steinach ^>i

® *Sitterdorf i ^
~ """ _' 'V

elBischofszell] '.Häg'gen-^
-* x" »' |

schwil ^ ^ ^Niederhelfe"nschwN
j ,*Bernhardzell 'Mörschwil *['Rorschach] \ PGaissau] .'Fussach

*Waldki?ch ['Wittenbach]. ^tereggeV^'^'* Nächst-.*St. Johan'n

Arbon

' *Berg
s/ • TubachV -^[Buchen]

[Fischingenl.
'Kirchberg ] ®

'Gähwil

Niederbüren

Oberbüren J SANGALLENS/S • 'Grub
DOGGEA/SL/RGE/VS/S**Niederwil ['Engelburg] TSt. Fiden] '

Jonschwil ^KNiederglatt n wi i
^ J[*st. Gallen] '•'Bichwil \ [*St. Josefen] x ^

.'Flawil .'Gossau' *[*St. Georgen]
Oberglatt i •r'Bruqqenl

RHE/V/- ® *St. Margrethen

'Mühlrüti

Dekanatsgrenze

Regiunkel- oder Sextagrenze

Pfarrei

mit paritätischer Kirche

Kaplanei

unter dem stift-st.gallischen Offizialat

Nicht im Kapitel

im Kapitel nur mit aktivem Wahlrecht

Kloster

Bischofssitz

['Mosnang] »ßütschwil

'Libingen

'Wattwil

Hohenems

'Ricken

Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003





Karte 5: Thurgauische evangelische Dekanate
und Pfarreien Ende des 18. Jahrhunderts

'Diessenhofen* •
*Basadingen*

"Ermatingen*

'Wagenhausen*
(zu Schaffhausen)

'Mammern*

0 'Berlingen*
Steckborn*

+
"Raperswilen

Gottlieben
(1737)
'Tägerwilen*

Wäldi

Egelshofen (1727)

• "Kurzrickenbach"

^Scherzingen
+ "Oberhofen"

'Müllheim
Wigoltingen* *Märstetten*'

Hüttlingen*

•'Leutmerken*

'Lustdorf*

'Kirchberg/
Thundorf*

lllighausen" * "Güttingen"

• *Kesswil*K

Langrickenbach*
*Uttwil*K"

'Weinfelden'

(1727)

Dekanatsgrenze

Pfarrei

Filiale von

Vorreformatorische
Pfarrei oder Kaplanei (K)

Vorreformatorische
Filiale, Kapelle

Gründung nach 1712

• Stettfurt (1752)

+
'Matzingen'K *Lommis*

'Bussnang'

,+ 'Märwil*

'Affeltrangen*

+ Erlen (1764)

*Sommeri*-
-"Amriswil"

'Romanshorn* + c

*Salmsach*

'Aawangen*

* Schönholzers-
wilen (1718)

Sulgen*

OBERTHURGAU
• ^

Neukirch"

"Zihlschlacht"

/
Neukirch/Egnach
(1727) 'Arbon*

Roggwil (1746)

+ *Wängi*

Aadorf* ^ D

"Sitterdorf*

'Bischofszell*

Unterstrichen: Nur evang. Kirche am Ort
Nicht unterstrichen: Paritätische Kirche

ausser: Frauenfeld: Stadtkirche bis 1645 paritätisch
Evang. Stadtkirche 1645

Gachnang: Schlosskapelle kath.
Kurzrickenbach-Egelshofen: Klosterkirche

Kreuzlingen kath.
Scherzingen: Klosterkirche Münsterlingen kath.,

1617 evang. Scherzingen

Benutzungsrechte:
Kath. an evang. Pfarr- oder Filialkirchen:

Affeltrangen, Märstetten, Oberhofen, Weiningen
Evang. an kath. Pfarrkirche:

Wuppenau (Nachheiligtage)

'Sirnach*
+ 'Bichelsee*

'Dussnang*

Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003





Karte 6: Thurgauische katholische Dekanate mit
Regiunkeln und Pfarreien 1808-1920

Diessenhofen

Mannenbach ErmatingeTf
Basadingen

D/ESSE/V
Steckbom

1845

Mammern Emmishofen l Kreuzlingen"
(1818/1831) i

1874 i—"*•

Eschenz

• ' •
Klingenzeli ' Gündelhart Homburg

Münsterlingen

Altnau •Hüttwilen <
Müllheim Güttingen''s Herdern

Warth (1835'Uesslingen

SommeriWeinfelden

Biessenhofen Amriswil (1911) • Steinebrunn
(1743/1872)

Sulgen
Hagenwil «Werthbühl

Arbon •
X Schönholzerswilen (1855)

Wuppenau Heiligkreuy-.
k Welfensbergl

I
_ • Sitterdorf

i _ St. Pelagiberg'

Bischofszell (1852/1908^ Horn**
(1911)

• Tänikon

Sirnach •

Bichelsee

Dussnang

Fischingen

• Au i

Schaffhausen
1906 Kapitel Schaffhausen

1845/1885
• Regiunkel

Ramsen
1845 zum Kapitel

DEKANAT
FRAUENFELD- Frauenfeld
STECKBORN

' Gachnang

"*• Leutmerken

Bussnang

fr/iuea/feld;
/ Lommis

/ •
\
\

Tobel

»Wängi \ Bettwiesen

> Aadorf

DEKANAT
ARBON

Romanshorn i

——— Dekanatsgrenze

Regiunkelgrenze

1874 » Regiunkelveränderung

« Pfarrei

+ Kaplanei

(1911) Pfarreigründung

(1743/1872) Kaplanei-/Pfarreigründung

Emmishofen:
1818 Trennung von St. Stefan, Konstanz
1831 Pfarrei

Rickenbach

Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003





Karte 7: Thurgauische katholische Dekanate und
Pfarreien seit 1920 mit Veränderungen 1974

• Diessenhofen

Paradies:
Ermatingen

1974Basadingen Steckborn

-1990
Emmishofen

»Kreuzlingen

»Mammern
Homburg 'Münsterlingen»Gündel-

hart

Altnau »Hüttwilen
Herdern • Müllheim

Güttingen

WarthUesslingen

Weinfelden
Sommeri» Romanshorn*

Leutmerken A R B O N
Amriswii •

Bussnang »Frauenfeld

• SulgenWerthbühlGachnang •SteinebrunnHagenwil

Schön-
holzers-
wilen

Lommis Arbon •Tobel Sitterdorf

Wuppenau'
kreuz: Bischofszell•Bettwieseir

• St. Pelagiberg

Münchwilen (1967)
Tänikon

Sirnach
Bichelsee

Dussnang

• Fischingen

Aadorf

Rickenbach

Dekanatsgrenze 1920

Umteilung 1974

Neue Dekanatsgrenze 1974

Zusammenschluss Frauenfeld-Steckborn 1974

Pfarrei

Pfarreigrenze
Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003


	Gottes Männer im Thurgau : Dekanatsorganisation, Priesterwesen und kirchliches Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart
	...
	...
	Zum Geleit
	Vorwort
	Die Entstehung der Dekanate
	Die Dekanate im Mittelalter
	Der Untergang der Dekanate : die Reformation
	Die Erneuerung der Dekanate : die Reform
	Die Dekanate im 17. und 18. Jahrhundert
	Die Dekanate von 1798 bis 1920
	Die Dekanate von 1921 bis 1970
	Die Dekanate in jüngster Zeit (1971-2000)
	Schlusswort
	Anhang


