Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 138 (2001)

Artikel: Gottes Manner im Thurgau : Dekanatsorganisation, Priesterwesen und
kirchliches Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Autor: Hopp, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-585411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-585411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anton Hopp

Gottes Manner im Thurgau

Dekanatsorganisation, Priesterschaft und kirchliches Leben
vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Historischer Verein des Kantons Thurgau




| 00034 /As%
Anton Hopp |

Gottes Manner im Thurgau

Dekanatsorganisation, Priesterschaft und kirchliches Leben
vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Verlag des Historischen Vereins des Kantons Thurgau



Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Band 138 fuir das Jahr 2001 ,
Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons Thurgau



Thurgauer Beitrdge zur Geschichte 138 - 2001



Buchumschlag von Urs Stuber, unter Verwendung einer Foto-
grafie von Daniel Steiner

Redaktion: André Salathé, Peter Erni
Druck: Huber & Co. AG, Frauenfeld

©2003, Verlag des Historischen Vereins des Kantons Thurgau,
Frauenfeld

ISBN 3-9520596-8-4

Der Verlag des Historischen Vereins des Kantons Thurgau und
der Autor danken folgenden Institutionen fiir grossziigige
Druckkostenzuschusse:

—  Katholischer Kirchenrat des Kantons Thurgau
- Evangelischer Kirchenrat des Kantons Thurgau
- Katholische Dekanate des Kantons Thurgau

Dem Amt fir Denkmalpflege des Kantons Thurgau verdanken
sich die sieben Karten von Max Kesselring (gezeichnet nach An-
gaben von Anton Hopp)



Inhaltstibersicht

Ein detailliertes Inhaltsverzeichnis befindet sich am Schluss des Buches.

11

13

13
14
14
16

19

19
20
20
21
21
22
22
23
24
25
26
26
28
28

31

31

33
34
35
35

Zum Geleit

Vorwort

A W N =

00 ~NOYU B WN =

s WN

Die Entstehung der Dekanate

Von der Urpfarrei zum Dekanat

Das Archidiakonat Thurgau

Die thurgauischen Dekanate
Bischofsstadt Konstanz und die Land-
dekanate

Die Dekanate im Mittelalter

Neue Pfarreien und Kaplaneien
Im Dekanat, nicht im Kapitel
Statuten

Die Stellung der Geistlichen
Mitgliedschaft

Aufnahme ins Kapitel

Die Amter
Kapitelsversammlungen

Tod eines Kapitulars

Einkiinfte, Abgaben
Kollaturen, Inkorporationen
Kloster

Pfarreien und Geistliche im Thurgau
Kirchliches Leben und Klerus

Der Untergang der Dekanate:
Die Reformation

Von den Anfangen zum Ersten Land-
frieden

Der Erste Landfrieden und seine Folgen
Klerus

Kléster im Thurgau

Evangelische Dekanate bzw. Synoden

37

37

37

40
40
41
45

45

47

47
70
83

97

97

122
141
155
170

209
209
219
226

243

243

Vi

u b W=

w N =

vill

Die Erneuerung der Dekanate:
Die Reform

Der Zweite Landfrieden und seine Fol-
gen

Wiedereinfthrung katholischer
Gottesdienste

Wiedererrichtung der Kapitel
Kldster

Reform

Katholische Pfarreien und Kirchen /
paritatische Verhaltnisse
Evangelische Dekanate

Die Dekanate im 17. und
18. Jahrhundert

Kapitularisches Leben
Klerus

Kirchliches Leben, Seelsorge
Die Dekanate von 1798 bis 1920

Umsturz und neue Ordnung
Kapitularisches Leben
Konflikte mit dem Staat
Klerus

Kirchliches Leben, Seelsorge

Die Dekanate von 1921 bis 1970
Kapitularisches Leben

Klerus

Kirchliches Leben, Seelsorge

Die Dekanate in jlingster Zeit
(1971-2000)

Bistumsregionen und Neueinteilung
der Dekanate



244
244
245
246
246
247

247
247
248

251

253

255
258
260

262
271
272
273
274

275

No v s wnN

(0]

9
10

Vom Kommissar zum Regionaldekan
Statuten

Mitgliedschaft

Die Amter

Dekanatsversammlungen

Von der Confraternitas zur
Kollegialitat

Visitationen

Fortbildung

Kirchliches Leben

Schlusswort

Anhang

1
2

00 ~NOYWUL B~

Amtstrager

Eide

Wiederherstellung des katholischen
Gottesdienstes und Kollaturen
Quellen und Literatur

Abbildungen

Abkirzungen

Autor

Karten

Detailliertes Inhaltsverzeichnis









Zum Geleit

Mit Untersuchungen zur Verfassungs- und Territorial-
geschichte der Kirche, zur Pfarrerschaft und zu den
religidsen Gebrauchen uber die Jahrhunderte ist der
Thurgau nicht gerade gesegnet. Wahrend in anderen
Kantonen seit langerem Studien vorliegen, die zu-
mindest einen der Themenkreise fundiert beleuch-
ten, greift man bei uns bis heute ins Leere, wenn man
sein Bucherbrett nach Entsprechendem absucht.
Nicht, dass mit der hier vorgelegten Studie nun auch
schon alle Wiinsche, die man hegen mag, befriedigt
wadren. Aber der Autor hat den dichten Wald von Fra-
gen und Problemen doch so gelichtet, dass man jetzt
sieht, wo es im Grossen langgeht und wie das Gebiet
etwa weitervermessen werden kdénnte.

Anton Hopp ist es nicht anders ergangen als an-
deren vor ihm mit ihren Themen. Eigentlich wollte er
den Kollegen ja nur jene «kleine Skizze» Uber die Ge-
schichte des Arboner Dekanats vortragen, bei der es
dann verblieben ware. Aber dann tauchten all die Fra-
gen auf, die erfahrungsgemass immer mehr und im-
mer komplizierter werden und die nur beantwortet

werden konnen, wenn man ad fontes geht. Was
in Anton Hopps Fall zunachst einmal hiess, diese
Quellen erst zu suchen, an zentraler Stelle, namlich
im Staatsarchiv, zusammenzutragen, in muhsamer
Kleinarbeit zu ordnen und zu erfassen. Erst dann wa-
ren sie zitierfdhig, wenn auch immer noch nicht vom
Lateinischen ins Deutsche Ubersetzt und verstanden.
Der Weg bis zur fertigen Darstellung wurde immer
langer und flhrte auch in andere Archive. Doch An-
ton Hopp hielt durch — auch noch, als sich bei der
Drucklegung Verzégerungen ergaben, die nicht auf
sein Konto, sondern auf dasjenige des herausgeben-
den Vereins und dessen Prasidenten gingen.

Anton Hopp hat der thurgauischen Geschichts-
forschung in einem beispiellosen Effort neue Gebiete
erschlossen. Dafuir gebiihrt ihm ebenso Dank wie fur
die am Schluss an den Tag gelegte pfarrherrliche Ge-
duld mit den sdumigen Sundern vom Historischen
Verein.

Frauenfeld, 30. April 2003 André Salathé






Vorwort

Die vorliegende Arbeit wurde moglich, weil sich aus-
reichend Akten erhalten haben. Das ist nicht selbst-
verstandlich, wurden das Kommissariatsarchiv und
die Dekanatsarchive doch nie an zentraler Stelle auf-
bewahrt, sondern von Amtsinhaber zu Amtsinhaber
weitergereicht. So gehen erfahrungsgemdss viele
Schriftstiicke unter, andere werden verlegt. Es hat
deshalb einiger Anstrengung bedurft, die Quellen
aufzufinden. Wo sie fehlten oder wo die Dinge in ei-
nen grosseren Zusammenhang gestellt werden muss-
ten, habe ich die wissenschaftliche Literatur zu Rate
gezogen.

Die Geschichte der Dekanate ist in erster Linie
«Klerusgeschichte»: wie die Geistlichen dachten und
wie sie berieten, was sie durchfihrten, wofir sie sich
einsetzten, wie sie lebten. Aber die Akten sind auch
eine wichtige Quelle fur das kirchliche Leben und ge-
ben diesbeziglich vielfaltige Einsichten.

Mein Dank gilt Herrn Lorenz Hollenstein vom
Stiftsarchiv St. Gallen, den Herren Roger Liggenstor-
fer und Rolf Fas vom Bischoflichen Archiv Solothurn,
Herrn Stefan Kemmer vom Bischéflichen Archiv
St. Gallen. Herrn Peter Erni, Redaktor, danke ich fur
die kritische Durchsicht des Textes. Zu besonderem
Dank verpflichtet bin ich Herrn André Salathé, Staats-
archivar des Kantons Thurgau und Prasident des His-
torischen Vereins, fur die — fiir mich nicht selbstver-
standliche — Aufnahme in die Reihe der Thurgauer
Beitrage zur Geschichte. In diesen Dank einschliessen
mochte ich auch die Mitarbeitenden des Staatsar-
chivs fur ihre stete Bereitschaft bei der Bentitzung des
Archivs.

Arbon, 30. April 2003 Anton Hopp

Hinweis

Die Zitate sind bis Anfang des 19. Jahrhunderts Ubersetzungen
aus dem Lateinischen; deutsche Texte im Original sind erkennbar
an der damals dblichen Schreibweise. Oft verwendete Quellen
wie die Kapitels- und Regiunkelprotokolle sind nicht jedes Mal
mit einer Fussnote nachgewiesen; die Fundstelle ist Uber den
Textzusammenhang (Datierung) und das Quellenverzeichnis pro-
blemlos zu eruieren.

1



* =

& %
A KK
L N

oS



| Die Entstehung der Dekanate

1 Von der Urpfarrei zum Dekanat

Das Bistum Konstanz, um 600 gegriindet, bekam
seine Aussengrenzen in einem lange andauernden
Prozess, der zusammenhdngt mit der fortschreiten-
den Besiedelung und Christianisierung des alemanni-
schen Raumes. In seiner vollendeten Gestalt reichte
es von Klein-Basel bis Kempten im Allgdu und vom
Thuner- und Brienzersee bis nordlich Stuttgart.” In-
nerhalb des Bistums entstanden Pfarreien: Ur- oder
Mutterpfarreien, welche das Tauf- und Begrdbnis-
recht besassen. Zu ihnen zahlen in unserer Region die
Pfarreien in den alten romischen Kastellorten Kon-
stanz, Arbon, Pfyn, Burg/Eschenz und Oberwin-
terthur? sowie einstige Grosspfarreien wie Affeltran-
gen, Dussnang, Sommeri, Sulgen oder Wangi.?

In den Urpfarreien griindeten Adelige und Kléster
bei ihren Hofen und in ihren Dorfern Eigenkirchen.
Als Filialen anfanglich an die Mutterpfarrei gebun-
den, kamen sie spater zu Pfarrrechten. Die Pfarrer der
Mutterkirchen waren die Archipresbyter; sie verloren
ihre Stellung aber schon im 9. Jahrhundert infolge
zahlreicher neuer Pfarrkirchen.* Die Namen und Sitze
solcher Archipresbyter sind fur unser Gebiet nicht be-
kannt. Die jungeren Pfarreien, die erst Mitte des
8. Jahrhunderts in Erscheinung treten, mehrten sich
stark im 9. Jahrhundert; erst mit dem Abschluss des
Landesausbaues fand die laufende Zunahme von
Pfarreien ein vorlaufiges Ende.”

Die Vermehrung der Pfarreien ist eine historische
Voraussetzung fur das Entstehen der Dekanate — eine
Gliederung des grossflachigen Konstanzer Bistums
wurde notwendig.® Aber «Uber die Anfange der
Landdekanate liegt ein tiefes, undurchdringliches
Dunkel».” Das Dekanat ist keine konstanzische Erfin-
dung, es ist im karolingischen Westfranken entstan-
den und dort im 9. Jahrhundert nachweisbar, in den
ostfrankischen Bistiimern erst seit dem 11./12. Jahr-
hundert.® Das dekanale Amt mit seinen Befugnissen
konnte nur mit dem Willen des Bischofs geschaffen

werden. Fur die konkrete Ausbildung kommt aber
noch eine zweite Voraussetzung hinzu: der Bruder-
schaftsgedanke. Ahnlich wie sich in den Zinften Be-
rufsgleiche zusammenfanden, verband sich der Kle-
rus zu Korporationen; erstmals bemerkbar werden sie
im 12. Jahrhundert.’ So steht das Dekanat von sei-
nem Ursprung her auf «zwei Flssen»: Der eine
Fuss ist das Dekanat als Gebiet, das eine Reihe von
Pfarreien umfasst, der andere die «Confraternitas»,
die «Bruderschaft», die sich zu Kapiteln versam-
melt." Dies ist auch der Grund dafir, dass sich Geist-
liche bis in unsere Zeit als «Confratres», «Mitbrider»,
bezeichnen.

Die Abgrenzung der einzelnen Dekanate geschah
nicht nach einem vom Bistum vorgegebenen Plan,
sondern entwickelte sich von unten her. Das begann
zu Anfang des 12. Jahrhunderts. Das élteste Zeugnis
fur das Bestehen von Dekanaten im Bistum Konstanz
stammt aus dem Jahr 1130." Im ersten Viertel des
13. Jahrhunderts durfte die Entwicklung zum Ab-
schluss gelangt sein: Bischof Konrad von Tegerfelden
(1208-1233) forderte die Ausbildung des Dekanats-
systems.” Die Didzesansynoden, die er 1216 und
1229 durchfuhrte, kénnten darum auch die Deka-
nate zum Thema gehabt haben, wenn auch Uber die
konkreten Verhandlungen keine Nachrichten Gberlie-
fert sind.” In diese Zeit fallen jedenfalls die ersten

HS 172, S. 47-52.

Vgl. QTG 4, S. 90.

Ebd.; vgl. Pfarreienverzeichnis, S. 93-141.

Ahlhaus, S. 26-27 und 29.

Ebd., S. 34; QTG 4, 5. 90-91.

Ahlhaus, S. 39.

Ebd., S. 34.

LThK2 3, Sp. 202-204.

9  Ahlhaus, S. 50-51.

10- ‘Ebd., 5:235.

11 Ebd., S. 50-51.

12 Zimpel, Detlev: Die Bischofe von Konstanz im 13. Jahrhun-
dert, Frankfurt am Main 1990, S. 44.

13 Ebd., S. 41.

00N U WN =

13



Nennungen von Dekanen in unserem Gebiet: 1221
Ulrich, Dekan in Romanshorn', 1228 Bertold, Dekan
in Sirnach."

Etwa gleichzeitig mit den Dekanaten wurden im
Bistum grossflachige Archidiakonate geschaffen, die
mehrere Dekanate umfassten. lhre Ausbildung war
vermutlich um die Mitte des 12. Jahrhunderts abge-
schlossen.'

1275 treten die Archidiakonate und Dekanate
erstmals ins volle Licht der Geschichte, und zwar in
einem Verzeichnis aller Archidiakonate und Dekanate
mit den dazugehoérenden Pfarreien, dem «Liber deci-
mationis cleri Constanciensis pro Papa de anno
1275»." In ihm zeigt sich das Bistum Konstanz ein-
geteilt in zehn Archidiakonate'™ und 64 Dekanate.
Dieses Verzeichnis wurde angelegt zur Erhebung des
Zehnten wahrend sechs Jahren fur den Kreuzzug, der
1274 auf dem Zweiten Konzil von Lyon beschlossen,
aber nie durchgeftihrt wurde.'* Dazu mussten die ein-
zelnen Pfarrer ihr Einkommen mit Schwur angeben.

2 Das Archidiakonat Thurgau

Eines dieser Archidiakonate war mit finf Dekanaten
der Thurgau, zu dem damals auch der alte Rheingau
(Rheintal) gehorte: Er umfasste also die Lande stdlich
von Bodensee und Rhein mit dem Einzugsgebiet der
Thur und teilweise der Téss. Nach und nach losten
sich einzelne Teile ab, bis der Thurgau seine heutige
Gestalt bekam. Das Wissen um diesen grosseren
Thurgau ging lange nicht verloren, so bezeichnete
Merian in seiner «Topographia Helvetiae» 1654
St. Gallen als im «obern Turgéw» liegend, wie auch
Winterthur im «Turgaw» war.?

Zunachst sollen nun die Archidiakonate zur Spra-
che kommen, um sie dann aus dieser Geschichte zu
verabschieden. Bei ihnen kommen alte Raume in
Sicht. Sieben von ihnen trugen Gau-Namen. An der
Spitze dieser Gebilde stand der Archidiakon, der aber

14

seinen Sitz nicht an einem Ort seines Sprengels hatte,
sondern in Konstanz.” Schon 1294 stellte das Dom-
kapitel ein vom Bischof genehmigtes Statut auf,
demzufolge der Bischof vakante Archidiakonate nur
an Dombherren vergeben durfte; gleichzeitig wurde
aber damit deren Niedergang eingeleitet.”? Dieses
Statut wurde immer wieder bestatigt. Einzige Auf-
gabe des Archidiakons blieb mit der Zeit der Bezug
von Strafgeldern, die fur verschiedene Vergehen be-
zahlt werden mussten; bald pauschalisiert hatten sie
die Pfarrer Uber die Dekane abzuliefern. «Die Ent-
wicklung des Amtes zu einer reinen Pfrinde fiihrte
insgesamt dazu, dass das Archidiakonatssystem, ab-
gesehen vom fiskalischen Aspekt, in der Diozese Kon-
stanz bald bedeutungslos wurde»®- ein reines Bene-
ficium ohne jede Verpflichtung.

Der erste bekannte Archidiakon des Thurgaus
war 1262 Heinrich von Klingenberg, ein Mann zahl-
reicher Pfriinden. Der letzte Inhaber dieses Amtes
war 1531 Herkules Géldlin.**

3 Die thurgauischen Dekanate

Die funf Dekanate des Archidiakonates Thurgau wa-
ren: «Arbona», «Lutmarcion», «Dinhart», «Wisen-
dangen» und «Diessenhouven».? Die Namen der De-
kanate zeigen an, wo 1275 der Dekan seinen Wohn-

14 Kuhn /2, S. 108.

15 Kuhn¥/1,S. 293.

16 Ahlhaus, S. 50-51; HS 1/2, S. 851.

17 Siehe Gedruckte Quellen, zit. nach: Haid, Liber decimationis.

18 Siehe Karte 1.

19 Ahlhaus, S. 4 und 10.

20 Neue Ausgabe, Kassel und Basel 1960, S. 67 und 21.

21 Maier, S. 32.

22 Ebd,S. 24.

23 Vgl. HS /2, S. 853.

24 Liste in HS /2, S. 872-874; zu Klingenberg siehe HS 1/2,
S. 526.

25 Haid, Liber decimationis, S. 213-221.



sitz hatte. Erst im Lauf der Zeit erhielten die Dekanate
bleibende Benennungen, wohl nach dem Ort, wo
meist die Kapitelsversammlung war. So wurde aus Ar-
bon St. Gallen, aus Leutmerken Wil, aus Dinhard
Winterthur, aus Wiesendangen Frauenfeld und aus
Diessenhofen Steckborn (hier endgultig erst am
Anfang des 16. Jahrhunderts).?

Fur die Grenzen der Dekanate waren ofters
Flisse, Wasserscheiden, Siedlungs- und Verkehrsver-
haltnisse von Bedeutung.” So war die Thur die wich-
tigste Dekanatsgrenze. Von ihrer Einmindung in den
Rhein flussaufwarts trennte sie das Dekanat Steck-
born von den Dekanaten Winterthur, Frauenfeld und
Wil, dann das Dekanat Wil von St. Gallen bis zu ihrem
Austritt aus dem Thurtal stdlich von Jonschwil. Die
Grenze zwischen Steckborn und St. Gallen zog sich
von Weinfelden, das noch zu Steckborn gehorte,
nach Konstanz. Das Dekanat St. Gallen umfasste
beide Ufer des Rheins bis zur Bistumsgrenze gegen
Chur sadlich von Oberriet, das Appenzellerland und
grenzte sich zum Dekanat Wil durch die Wasser-
scheide zwischen Glatt und Necker ab. Zum Dekanat
Wil gehorte das Thurtal; die westliche Grenze gegen
Frauenfeld ging vom Hérnli nach Norden wieder an
die Thur. Das Dekanat Frauenfeld umfasste sudlich an
der Toss die Pfarreien Wila, Turbenthal und Zell; das
Tal, das sich Richtung Bichelsee erstreckt, muss eine
sehr alte Verbindung sein, da Bichelsee eine Tochter-
kirche von Turbenthal ist.®® Zum Dekanat Winterthur
gehorten die Pfarreien auf beiden Seiten des Unter-
laufs der Toss; hier war zugleich die Grenze des Ar-
chidiakonats Thurgau.

Wer die Gebiete der Dekanate vergleicht, wird fest-
stellen, dass sie verschieden gross waren. Das Deka-
nat St. Gallen war grésser und an Pfarreien etwa so
zahlreich wie Frauenfeld und Winterthur zusammen,
Wil und Steckborn hatten eine mittlere Grosse. Eine
Erklarung dafiir zu suchen ist mussig. Beim Blick auf
die Pfarreien fallt auf, dass der Landesausbau gerade
im Dekanat St. Gallen noch nicht abgeschlossen war.

Das Appenzellerland zahlte 1275 nur zwei Pfarreien —
die altere Herisau, die jingere Appenzell?®; im St. Gal-
lischen waren zwischen den seenahen Pfarreien und
der Linie Waldkirch/St. Gallen keine Pfarreien zu fin-
den.

Ein Ratsel gibt der «Liber decimationis» auf: Die
thurgauischen Dekanate sind zweimal aufgezeichnet,
das erste Register noch unter dem Kollektor Domdekan
Walko®, das zweite unter dem schon als Archidiakon
erwahnten Heinrich von Klingenberg, der 1275
Propst zu St. Stefan in Konstanz war. Einige Pfarreien,
die im ersten Register vorkommen, fehlen im zwei-
ten, auch ist bei ihnen kein Zehnten angegeben.”
Sind da wegen des Wechsels des Kollektors einige
Pfarrer ganz gut weggekommen? Aber nicht hier
liegt das Ratsel, sondern darin, dass es im ersten Re-
gister bei der Aufzahlung der Pfarreien heisst: «In [Ar-
chidiaconatu] Rintal solus decanus in Arbona»; so
auch im zweiten Register bei der Aufzahlung einiger
Archidiakonate mit den Dekanaten. An beiden Orten
wird Arbon nicht unter die thurgauischen Dekanate
gezahlt.?> Schlagt hier eine Erinnerung durch, dass
das «Rheintal» einmal ein eigenes Archidiakonat mit
nur einem Dekanat war? Aber in diesem Dekanat
nahm das Rheintal nur einen kleinen Teil ein. Oder ist
es eine Erinnerung an den alten Arbon-Gau oder
Arboner Forst, der vom See bis an den Santis reichte?
Mit dem hier vorkommenden Dekanatsnamen
«Arbon» hat das aber nichts zu tun. So bleibe das
Ratsel ungelést.

26 Haid, Liber decimationis, Beilage.

27 Ebd,, S. 40; zum Folgenden siehe Karte 2.

28 QTG 4, S. 99-100.

29 Appenzeller Geschichte, S. 42-48.

30 HSI2,S.526.

31 Haid, Liber decimationis, S. 164-169 und 213-221; vgl. die
Listen in HS I/2, S. 890-898: Pfarreien, die nur im ersten Ver-
zeichnis zu finden sind, werden aber hier fir 1275 nicht als
bestehend aufgefuhrt.

32 Ebd., S. 164-165und 175-176.

15



4 Bischofsstadt Konstanz und die Land-
dekanate

Die Bischofsstadt Konstanz mit inrem Klerus gehorte
zu keinem Dekanat. Neben den Stadtkirchen, Stiften
und Klostern zahlten auch der Abt von Kreuzlingen
und die Priorin von Munsterlingen zur Stadt.** Der
Gedanke, dass es im Bistum nur diese eine Stadt gibt,
hat sich bis zum Ende des Bistums im Unterschied zu al-
len andern Bischofsstadten am reinsten erhalten. Ge-
genlber dieser «civitas» war nach der damaligen
Auffassung wie in der Verwaltung der rémischen Pro-
vinzen alles andere «territorium», «Land».* So hiess
denn jedes Dekanat «Decanatus ruralis», «Landdeka-
nat», und jedes Kapitel nannte sich «Capitulum ru-
rale», «Landkapitel». Auch nach dem Anschluss des
Thurgaus an das Bistum Basel wurde der Begriff
«Landkapitel» weitergefihrt.

16

33 Haid, Liber marcarum, S. 73-74.
34 Ahlhaus, S. 80, 89 und 96.






Tl

N\1/1\ L LE 8

158 Ee)
iy P




Il Die Dekanate im Mittelalter

1 Neue Pfarreien und Kaplaneien

Einblick in die Entwicklung der Pfarreiorganisation
geben uns der «Liber marcarum» von 1360/70*° und
das «Registrum subsidii caritativi» von 1508%. Ver-
gleicht man sie mit dem «Liber decimationis» von 1275,
so sind nur wenige neue Pfarreien erwdhnt: Im Dekanat
Wil Hemberg und Wertbihl, das aber 1508 schon
nicht mehr dazu gezahlt wird und auch spater kei-
nem Kapitel angehort, im Dekanat Steckborn kommt
Berlingen hinzu, im Dekanat St. Gallen sind im Ap-
penzellischen neu Hundwil und Gais und unterschie-
den wird auch neu zwischen Ober- und Niederglatt.
1508 sind neu im Dekanat Wil Lichtensteig und Stein
(als «Breitenau» aufgefiihrt), im Dekanat Steckborn
Marstetten, im Dekanat Frauenfeld Huttlingen (hier
zeigt sich wieder die Thur als Dekanatsgrenze, vorher
gehorte Huttlingen zur Pfarrei Mullheim im Dekanat
Steckborn). Spéter noch, 1518, wird in Matzingen die
Pfarrei errichtet.”” Im Dekanat St. Gallen werden er-
wahnt das linksrheinische Hochst-St. Margrethen
und auf der anderen Rheinseite Hohenems; im Ap-
penzellischen zeigt sich die Besiedelung weiter fort-
geschritten; waren es 1275 erst zwei Pfarreien, so
sind es 1508 mit Teufen, Urnasch, Trogen, Grub de-
ren acht.

Das «Registrum» von 1508 zahlt auch die Kapla-
neien auf, die gestiftet wurden entweder an einer
Pfarrkirche oder Kapelle oder an einem Ort, der nicht
Pfarrort war. Im Gebiet des heutigen Thurgaus sind es
1508 um die dreissig. Dazu kommen die Frihmess-
stiftungen. «Fromme Stiftungen waren nie so haufig
wie am Schluss des Spatmittelalters»®; Stifter waren
der Rat, die Burgerschaft, angesehene Manner und
Frauen, auch Geistliche.

Die Stiftung einer Kaplanei ausserhalb des Pfarr-
ortes war oft der erste Schritt zur Pfarreiwerdung, so
in Kesswil und Uttwil.** Noch 1523 loste sich Giin-
delhart von Pfyn ab.*® Aber der Schritt zur Pfarrei war
mit Hindernissen verbunden, denn damit vermin-

derte sich meist das Einkommen der Mutterkirche. So
verhinderte der Pfarrer von Pfyn die Lostrennung von
Felben®'; erst die Reformation flihrte zur Selbstandig-
keit. Den Einwohnern von Brilisau und Gonten
weihte der Abt erst dann ihre Kapellen ein, nachdem
sie sich schriftlich verpflichtet hatten, nie einen eige-
nen Geistlichen anzustellen und an den Sonntagen
immer den Pfarrgottesdienst in Appenzell zu besu-
chen.”? Der Streit um die Errichtung einer Pfarrei
konnte bis nach Rom fihren: 1501 bauten die zur
Pfarrei Arbon gehérenden Maérschwiler eine Kapelle
und wollten Pfarrei werden, dagegen wehrte sich Ar-
bon. 1511 wurde der Streit in Rom entschieden:
Maorschwil blieb bei Arbon, nur musste sich der Pfar-
rer von Arbon verpflichten, wahrend der Woche ein-
oder zweimal durch einen Helfer die Messe lesen zu
lassen und sechzehnmal im Jahr am Sonntag Predigt
und Amt zu halten.” Anders wurde die Sache in Hiitt-
lingen gelost: 1505 vermittelten die Vertreter des Bi-
schofs von Konstanz und des Abtes der Reichenau
zwischen der neuen Pfarrei Huttlingen und der Mut-
terpfarrei Mullheim dergestalt, dass Huttlingen all-
jahrlich an Mullheim drei Gulden zu bezahlen habe.*

Einige Pfarreien im Verzeichnis von 1275 haben
spater ihren Rang verloren. 1508 nicht mehr erwahnt
werden im Dekanat St. Gallen Andwil/TG, im Deka-
nat Steckborn Schlattingen und im Dekanat Wil
St. Margareten und (Schénholzers-)Wilen.

35 Haid, Liber marcarum, S. 74-77.

36 Rieder, Registrum, S. 87-92 (Steckborn, Frauenfeld, Wil,
St. Gallen) und S. 101-102 (Winterthur). Das Registrum er-
wahnt die Archidiakonate nicht mehr.

37 QTG 4,5.121.

38 Ahlhaus, S. 2.

39 QTG4,S.115-116 und 136.

40 Kuhn /1, S.174.

41 QTG 4,5S.106.

42 vonArx2,S. 644,

43 Ebd., S. 645, sowie Nachtrag S. 39-40.

44 Kuhn /1, S. 253.

19



2 Im Dekanat, nicht im Kapitel

Im «Liber decimationis» von 1275 fehlen im Ver-
zeichnis der Dekanate einige alte Pfarreien wie Alt-
nau, Langrickenbach, Pfyn, Wigoltingen. Diese vier
Pfarreien unterstanden dem Dompropst, aber schon
1155 bestatigte Kaiser Barbarossa die Rechte des
Domkapitels an diesen Kirchen.*® 1275 wurde das
Statut erneuert und festgehalten, dass diese Pfar-
reien nur an Dombherren verliehen werden durfen, die
dafur Vikare einsetzten.*® 1347 schenkte der Dom-
propst das Patronat Gber Altnau und Langrickenbach
dem Domkapitel, um die Einkiinfte armer Dompfriin-
den aufzubessern’; fur Pfyn und Wigoltingen blieb
der Dompropst Kollator, was dazu gefihrt haben
wird, dass sie mit der Zeit zum Kapitel gehdrten. Wi-
goltingen wird bereits im «Liber marcarum» zu den
Pfarreien im Dekanat gezahlt, 1508 auch Pfyn. In bei-
den Dekanatsverzeichnissen fehlt Alterswilen, ein
Plebanus dieser Pfarrei wird 1275 unter den Bischofs-
zellern Kanonikern erwahnt®; die Pfarrei gehorte
dem Domkapitel und war ihm seit 1350 inkorpo-
riert.” In keinem Verzeichnis wird je Tagerwilen er-
wahnt, zur Zeit Barbarossas stand die Kirche dem Bi-
schof zu.*

Der Plebanus des Chorherrenstiftes Bischofszell
wird zwar im Dekanatsverzeichnis von 1275 unter
Arbon/St. Gallen aufgefiihrt, zusammen mit dem
Propst, der Kollektor des Zehnten war. Die Zu-
gehorigkeit zum Kapitel ist fraglich; fir die von Bi-
schofszell abhdngige und nicht unter den Dekanaten
angefuhrte Pfarrei Sulgen zahlte ein Magister Azzo.”'
Im Verzeichnis von 1508 steht, es seien gewisse Pfar-
reien, die zu keinem Kapitel gehéren, verloren ge-
gangen: Sulgen mit der Filiale Berg und der Kaplanei
Burglen, Altnau, (Lang-)Rickenbach, Alterswilen,
Hugelshofen.** Eine Sonderstellung hatte auch Erma-
tingen: Zwar steht es am Schluss des Verzeichnisses
des Dekanats Arbon/St.Gallen zusammen mit der
Pfrinde von St.Johann auf der Reichenau; es ist

20

aber nicht anzunehmen, dass Ermatingen je zum Ka-
pitel St. Gallen gehorte. Im «Liber marcarum» wird es
unter dem Dekanat Steckborn aufgefiihrt, und beim
selben Dekanat heisst es 1508, die Kirche von Erma-
tingen mit ihren Kaplanen und die Kaplanei Man-
nenbach seien von ihren Besitzern als exempt ge-
schitzt.”

3 Statuten

Als selbstandige Korperschaften haben die Kapitel
das «Jus statuendi», das Recht, Statuten aufzustellen,
fir welche die bischofliche Bestatigung nachgesucht
wird.** Die Statuten regeln die Rechte und Pflichten
der Mitglieder, die Bestellung der Kapitelsvorsteher,
die Versammlungen, das Leben in den Kapiteln.

Im Archidiakonat Thurgau liegen nur von zwei der
funf Dekanate mittelalterliche Statuten vor in Form
der bischoflichen Bestatigung, namlich von Win-
terthur und Wil. Vom Dekanat St. Gallen sind sie nur
in einer rudimentarer Form von 1613 erhalten, die
aber grosstenteils aufs Mittelalter zuriickgeht.> Far
Winterthur bestétigte am 31. Oktober 1399 Bischof
Marquart von Randeck (1398-1406), fur Wil im Jahr
1429 Bischof Otto von Hachberg (1410-1434) die
Statuten; in der Einleitung weist Bischof Otto auf sei-
nen Vorvorganger Heinrich hin, der bereits einmal
Statuten bestatigt habe; damit durfte Heinrich von

45 Maier, S. 23.

46 Ebd.,S. 22.

47 Ebd.,S. 23.

48 Haid, Liber decimationis, S. 243.

49 HSV/2,S.782.

50 QTGA4,S. 134-135.

51 Haid, Liber decimationis, S. 243.

52 Rieder, Registrum, S. 92.

53 Ebd.,S. 87.

54 Ahlhaus, S. 105-106.

55 Siehe Gedruckte Quellen; fiir St. Gallen: StiASG Rubr. 33,
Fasc. 2.



Brandis (1357-1383) gemeint gewesen sein.* Statu-
ten wurden immer wieder einmal geandert, veran-
derten Zeiten und bischéflichen Erlassen angepasst.
Wenn auch fiir die Dekanate Frauenfeld und Steck-
born Statuten fehlen, darf doch angenommen wer-
den, dass sie sich von den vorhandenen nicht we-
sentlich unterschieden haben. Zur Erstellung von Sta-
tuten wurden Vorlagen ben(tzt, so standen jene des
Kapitels Linzgau von 1324 in hohem Ansehen und
haben auch die Statuten von Wil und Winterthur be-
einflusst.” Die mittelalterlichen Statuten sind die
Grundlage aller spateren.

4 Die Stellung der Geistlichen

Es gibt im Mittelalter wie zu jeder Zeit Geistliche in
verschiedenen Stellungen, aber mit heute unge-
wohnten Benennungen. In den Pfarreien steht an
erster Stelle der Rector ecclesiae, der Inhaber der
Pfrinde. Bezieht er seine Stelle nicht selber, stellt er
einen Plebanus an. Plebanus kann aber auch jeder
Pfarrer oder Leutpriester genannt werden. Dass ein
Rector ecclesiae seine Pfriinde nicht selber einnimmt,
ist keine Seltenheit. Im «Liber decimationis» sind ei-
nige Beispiele: Andreas von Williberch ist Pfarrer bzw.
Rector ecclesiae zu Stammheim, Gailingen, Wattwil,
Ganterschwil, Bratten, Rheinheim bei Waldshut, St.
Leonhart in St.Gallen.”® Bei Briitten und Rheinheim
heisst es, der betreffende Plebanus habe seinen
Zehnten gegeben «in sacculo Williberch», «in den
Sack des Williberch».*® Der Pfarrer von Salmsach gibt
seinen Beitrag «in sacculo Johelarii»®; Johelarius ist
bepfrindet in den Stiften St.Stefan zu Konstanz
und Bischofszell und in einigen weiteren Pfarreien.*'
Fur Rheinau, Eschenz und Rickenbach zahlt der Kon-
stanzer Domherr Hainrich de Zurza.® Nicht bei allen
Dom- und Stiftsherren ist angegeben, fur welche
Pfarreien sie zahlen, méglicherweise gehoren dazu
auch einige jener Pfarreien auf der ersten Liste im «Li-

ber decimationis», die auf der zweiten nicht mehr an-
gefihrt sind. Der Pfarrer einer Gemeinde, die einem
Kloster oder Stift Ubergeben ist, heisst Vicarius per-
petuus, «Ewigvikar», der nicht absetzbar ist. Freilich
konnte ein Abt eine solche Pfarrei auch einem Kon-
ventualen Ubergeben, der seinerseits wieder einen
Plebanus einsetzte, wie es auch in St. Gallen ge-
schah.® Als allgemeiner Begriff fir den bepfriindeten
und mit der Seelsorge betrauten Geistlichen wird
auch der Begriff Incuratus gebraucht. Auf der unters-
ten Stufe steht der Induciatus: der Kaplan, der Friih-
messer (Primissarius), der Helfer (Adiutor).

Im «Liber decimationis» von 1275 werden die
meisten Pfarrer als Plebani bezeichnet, im «Regi-
strum» 1508 ist nur der jeweilige Pfarrort genannt
mit dem Namen des Inhabers der Pfriinde: «per do-
minum N. N.»*, daneben die Primisseria (Frihmesse-
rei), die Capellania oder der Capellanus und der Adiu-
tor.

5 Mitgliedschaft

Die verschiedenen Stellungen haben eine Bedeutung
fur die Mitgliedschaft im Kapitel und fur die Wahl-
barkeit in die Amter. Nach den Statuten sind Mitglie-
der der Rector ecclesiae, der Vicarius perpetuus, der

56 Zwar gibt es spater, 1387-1388, noch den Heinrich Bayler,
1388-1409 Administrator, der aber als Anhanger von Avi-
gnon nie in Konstanz war: HS I/2, S. 329-331.

57 Ahlhaus, S. 113.

58 Ebd.,S. 221.

59 Ebd., S.218 und 194.

60 Ebd.,S.213.

61 Ebd.,S. 243.

62 Ebd., S. 245.

63 vonArx2,S.653.

64 So in Zell, Fr.: Registra subsidii charitativi im Bisthum Kon-
stanz, in: FDA 27 (1899), S. 91-105; das Registrum von Rie-
der ist eine verbesserte Ausgabe dieser Schrift, nennt aber
die Namen nicht.

21



Plebanus oder Viceplebanus, oder allgemein der In-
curatus. Der Induciatus ist minderen Rechts, in Win-
terthur heisst es, er sei «nondum verus confrater fac-
tus», «noch nicht wirklicher Confrater geworden». Er
untersteht aber auch dem Dekan. Ein Unterschied
zwischen Welt- und Ordensgeistlichen wird nicht ge-
macht, nur St. Gallen bestimmt, dass kein Ordens-
mann ins Kapitel aufgenommen wird. Das konnte
aber auch in den andern Kapiteln der Fall gewesen
sein.

6 Aufnahme ins Kapitel

Der Aufzunehmende hat unter Eid zu versprechen,
dass er seine Pfriinde ohne jede Simonie erlangt, also
nicht kauflich erworben habe (Wil figt «ohne List
und Trug» hinzu); dass er seine Pfriinde weder ver-
mindern noch vermehren wolle, nur das gebe, was
seit jeher Gewohnheit sei; dass er seinen Vorganger
weder selber noch durch einen andern verdrangt
habe; dass er die Kapitelsgeheimnisse keinem andern
offenbare, auch wenn er, wie Winterthur beiftigt,
nicht mehr dem Kapitel angehore. Nun fordert Win-
terthur nochmals einen Eid: dass er die Kapitelsstatu-
ten nach Kréften halten und dem Kapitel gehorsam
sein wolle. Wil fahrt ohne Eid weiter: dass er dem De-
kan gehorsam sei sowohl in geistlichen wie in erlaub-
ten und ehrenhaften weltlichen Dingen. St.Gallen
fuhrt einen dhnlichen Eid an.

Da die Statuten nicht wortlich, sondern in Form
der bischoflichen Bestatigung wiedergegeben sind,
ist der genaue Wortlaut des Eides nicht erkennbar. Er
ist in den Statuten von Munderkingen aus dem Jahr
1438 uberliefert und entspricht der einteiligen Form
von Winterthur. Die zweiteilige Form von Wil ist noch
in den Statuten des Dekanats Frauenfeld-Steckborn
von 1796 zu finden. Ebenfalls nicht angefihrt ist die
Formel, die der Dekan bei der Aufnahme zu sprechen
hat. Auch sie ist im Kapitel Munderkingen Gberliefert

22

und entspricht noch jener, die 500 Jahre spéater in den
Statuten der thurgauischen Dekanate von 1942
steht.® Alte Sitte ist es, dass der Neueintretende eine
Refectio auszurichten hat: eine ansténdige Erfri-
schung oder Mahlzeit, wobei in vielen Kapiteln dafir
ein der Leistungsfahigkeit des Aufgenommenen an-
gemessener Beitrag eingesetzt wird: der /Ingress oder
die Eintrittstaxe.® Dieses Eintrittsgeld war auch bei
den Handwerkerzunften Gblich; damit sollte das Nut-
zungsrecht am Kapitelsvermogen eingekauft wer-
den.”” Winterthur verlangt von einem Rector oder ei-
nem Vicarius perpetuus eine angemessene Refectio
nach alter Gewohnheit gemadss der Grosse und dem
Ertrag seines Beneficiums, Wil die reichliche Refectio
nur von einem Rector und nur bei einem Mindestein-
kommen von zehn Mark oder, schon hier die Abgeltung
mit Geld, ein Pfund Konstanzer Denare. Ein Incuratus
zahlt in beiden Kapiteln zehn «solidi denariorum»,
eine Induciatus nur die Halfte. Ahnlich wie in Wil ist
es in St. Gallen. Nur Wil erwahnt, dass der Dekan den
Pfarrer einfiihrt in den wahren und wirklichen Besitz
seiner Pfrinde, der dafir dem Dekan «unum flore-
num Rhenensem» zu bezahlen und seine Helfer
reichlich zu verkéstigen habe.

7 Die Amter

Erstes und wichtigstes Amt ist das des Dekans. Er ist
der Beauftragte des Bischofs mit weitreichenden Voll-
machten und das Haupt der Bruderschaft, ihm sind
alle unterstellt. Das zweite Amt im Kapitel ist das des
Kammerers. Er ist der Stellvertreter des Dekans und
fubhrt die Kapitelskasse. Winterthur nennt die Besol-
dung beider: jahrlich fur den Dekan «due libre dena-
riorum», dem Kammerer die Halfte.

65 Ahlhaus, S. 329; lateinischer Text in Anhang 2.
66 Ebd., S.250-253.
67 Ebd.,S. 256.



Bei Vakanz eines der beiden Amter ist das Kapitel
einzuberufen. Gewahlt werden kénnen nur Incurati,
St. Gallen schliesst die Induciati ausdricklich auch
von der Teilnahme an der Wahl aus; das wird auch in
den andern Kapiteln der Fall gewesen sein. Gemass
Wil soll jeder nach seinem Gewissen denjenigen
wabhlen, der fir das Kapitel und die Konstanzer Kirche
der Tauglichste ist. In St. Gallen gilt es, den nach sei-
nem Gewissen und nach der Beschwérung des gott-
lichen Urteils fiir den Konstanzer Herrn und das Kapi-
tel Besten zu wahlen. Wer aber an der Wahlver-
sammlung nicht dabei sei, kénne auch nicht gewahlt
werden.

Eine wichtige Aufgabe des Dekans ist es, auf den
Lebenswandel der Kapitulare zu achten und Verge-
hen zu bestrafen. Winterthur zahlt als strafbar auf:
Verstosse gegen die klerikale Ehre durch Unenthalt-
samkeit, Wirtshausbesuch, unehrenhafte Spiele, un-
gebuhrendes Verhalten in Kleidung, Waffen und im
Gebaren. Das soll durch den Dekan und das Kapitel
korrigiert werden, sei dies nicht méglich oder der Fall
ein schwerer, so sei der Fehlbare bei der Obrigkeit an-
zuklagen. Dann fahrt Winterthur weiter: Wenn einer
einen Confrater durch Wort oder Tat beldstige oder
ihm Unrecht zuflge, so soll er je nach Grosse des Ex-
zesses eine Strafe erhalten in Form von Geld oder in
etwas anderem, was seinem Seelenheil diene. Rebel-
liere aber der Schuldige, dann soll er zur Bestrafung
dem «Dyocesanus» Ubergeben werden. In Wil wird
mit pekunidrer oder geistlicher Strafe bedacht ein
Confrater, der ein Wirtshaus fahrt, ein Uberfuhrter
«Beiwohner», Geschadftemacher, Spieler, Wirtshaus-
besucher ist oder sich anderer schwerer Exzesse ge-
gen die klerikale Ehre schuldig macht. Die Strafe ist
aufzuerlegen durch den Dekan mit Zustimmung des
Kapitels, besonders des alteren Teils. Will aber der
Schuldige die Strafe nicht auf sich nehmen, wird er
dem Ordinarius prasentiert unter Auflage der Kosten.
St. Gallen fuhrt als Vergehen an: Wirtshausbesuch,
Spiele, Unordnung in klerikaler Kleidung und Tonsur,

Besuche bei jungen, suspekten Frauen. Kein Dekan
aber hatte eine solche Vollmacht, wie sie Bischof Otto
von Hachberg 1411 dem Dekan des Vierwaldstatter
Kapitels gewahrte: Namlich Priester, die sich fehlbar
gemacht haben, einzukerkern.®®

8 Kapitelsversammlungen

Zweimal im Jahr versammeln sich die Kapitulare: in
Wil je am Donnerstag nach Peter und Paul und nach
Allerheiligen, in Winterthur je am Dienstag nach Phi-
lippus und Jacobus und nach St. Martin in Win-
terthur, wo der Sitz des Kapitels ist oder an einem an-
dern Ort, den der Dekan bestimmt und zwar mor-
gens um sieben Uhr! Zu erscheinen haben die Kapi-
tulare im Superpelliz (Chorrock). Winterthur flgt
hinzu: mit abgelegten Sporen, und bestraft gleich je-
den, der sich nicht daran halt, mit sechs Denaren. In
Wil haben alle niichtern und bereit zur Messe zu sein,
wem dann die Messe aufgetragen werde, der habe es
gerne zu tun. In Winterthur heisst es, dass jeder, dem
aufgetragen werde, die Messe zu feiern oder zu
ministrieren, dazu bereit sein musse.

Die Kapitelsversammlung beginnt mit dem Got-
tesdienst. In Winterthur kommt zuerst die entweder
gesungene oder gesprochene Totenvigil; wer aber
dabei nicht teilnimmt, zahlt sechs Denare. Es folgen
nun zwei Messen, gelesen von den Confratres, denen
es Dekan und Kammerer aufgetragen haben: die eine
pro defunctis, die andere, gesungen, de Sancta Maria
Virgine gloriosa. Jeder Teilnehmer hat einen Denar zu
geben, die Oblatio gehort jenen, welche die Messen
lesen. Wil hat eine andere Reihenfolge: Zuerst mus-
sen mindestens vier Messen gelesen werden: pro de-
functis, de Spiritu Sancto, de tempore und dann die
missa publica de Beata Virgine, festiva cum nota.
Wahrend der Messe gibt jeder einen Denar als Obla-

68 Ahlhaus, S. 141, Anm. 3.

23



tio, der dem Dekan, in dessen Abwesenheit dem
Kammerer, gehort. Nach dieser feierlichen Messe
folgt die Totenvigil mit drei Lektionen und die Laudes.
St. Gallen erwahnt bei den Gottesdiensten auch zu-
erst die missa pro defunctis und dann das volle Offi-
cium de beata Maria Virgine. Die Reihenfolge bei
Winterthur (zuerst die Totenvigil und dann die Mes-
sen) ist die eigentlich normale und auch spater Ubli-
che. Von den vier Messen in Wil ist nur die vierte «pub-
lica», offentlich, die andern galten somit als privat
und wurden wohl nicht nacheinander, sondern mit-
einander an verschiedenen Altdren gelesen. Dass
mehrere Messen gelesen wurden, war allgemeiner
Brauch und wohl auch in Winterthur tblich. 1390
heisst es im Kapitel Theuringen: «Je mehr Messen,
desto besser fur die Ehre des Kapitels und das Heil der
Seelen.»® Es ist anzunehmen, dass die feierliche
Messe von der Jungfrau Maria bereits begann, wenn
die Totenmesse beim Offertorium angelangt war;
St. Gallen, das vom vollen Officium der Marienmesse
spricht, deutet darauf hin. Gleich ist es auch in den
Statuten des Kapitels Hochdorf von 1441, die sich
durch die Prazision der Schilderung des Gottesdiens-
tes auszeichnen.”

Bezuglich der eigentlichen Kapitelsversammlung
wird nur berichtet, dass hier der Ort sei, Exzesse zu
korrigieren. Der Besuch der Versammlung ist strenge
Pflicht. Wer ohne verniinftigen Grund abwesend ist,
zahlt drei Solidi Denare als Busse, in St. Gallen sind es
sechs. Das anschliessende gemeinsame Mabhl, das
Prandium, erwdhnen Wil und St. Gallen. Wer in Wil
an der Versammlung ohne Grund abwesend ist, muss
das Prandium trotzdem bezahlen, in St. Gallen auch
dann, wenn er sich entschuldigt hat. Winterthur sieht
auch ausserordentliche Versammlungen vor, wenn
apostolische, didzesane oder von einer andern Obrig-
keit erlassene Mandate kommen, die sogleich mitzu-
teilen sind. Als Uberbringer der Botschaften und Ein-
ladungen an die Kapitulare dient dem Dekan der
Baiolus oder Pedell; Wil statuiert auch dessen Lohn:

24

Jeder Confrater habe ihm jahrlich sechs Solidi zu ge-
ben.

9 Tod eines Kapitulars

Grossen Raum nehmen in den Statuten die Bestim-
mungen ein, wie beim Tod eines Confraters zu han-
deln ist; hier kommt deutlich der bruderschaftliche
Charakter der Kapitel zum Ausdruck. Zur Beerdigung
eines Kapitulars haben die benachbarten (Win-
terthur) oder sechs Pfarrer (Wil, St. Gallen) zusammen
mit dem Dekan und Kammerer zu kommen. Damit es
umso ehrenhafter ist, sollen alle zelebrieren, wie Win-
terthur beifigt. Auch mit der Teilnahme am 7. und
30. Gedachtnistag wird gerechnet. Zur Beerdigung
des Dekans sollen gemass Wil alle Confratres kom-
men. Was an der Beerdigung und am 7. und 30. ge-
opfert wird, gehort in die Kapitelskasse. Anschlies-
send an die Beerdigung ist die Refectio; sollte aber
der Verstorbene so arm gewesen sein, dass das Geld
nicht ausreicht, dann wird das Essen aus der Kapitels-
kasse bezahlt. Zu diesen Essen zdhlt Wil auch jene
nach dem 7. und 30. Gedachtnistag. Die Erben ha-
ben statutarisch festgelegte Betrage abzuliefern —
das sog. Mortuarium (Sterbegeld) -, die in beiden Ka-
piteln unterschiedlich sind. Dabei spielt es eine Rolle,
ob ein Dekan, ein Kammerer oder ein gewdhnlicher
Confrater gestorben ist. Jeder Kapitular ist zudem
verpflichtet, flir den Verstorbenen drei Messen zu le-
sen und drei Totenvigilien zu beten. Alljdhrlich hat er
das Anniversarium, das Jahresgedachtnis, zu feiern
und von der Kanzel zu verkiinden.

69 Ahlhaus, S. 207, Anm. 2; zur Abfolge der Kapitelsgottes-
dienste vgl. ebd., S. 204-206.
70 Ebd., S.239.



10 Einkiinfte, Abgaben

Die Kapitelskasse wird gedufnet durch die bereits er-
wahnten Beitrdge: Ingresstaxen, Bussen, Oblationen,
Taxen beim Tod eines Kapitulars; dazu kommen Spen-
den und Stiftungen von Wohltatern.

Der bischéflichen Kurie sind vom Klerus eine Reihe
von Abgaben zu entrichten. Wer eine Pfrinde erhalt,
zahlt die Primi fructus, die «ersten Frichte» der
Pfrinde. Dazu kommt das Jus spolii, der Erbfall, der
dem Kollator bei einem Todesfall abzuliefern ist. Da-
gegen klagten die st. gallischen Pfarrer. 1449 musste
sich der Abt nach rémischem Urteil auf einen Ver-
gleich einlassen: Er durfte nicht mehr als vier Gulden
nehmen.”" Jedes Jahr sind die Consolationes episco-
pales («Bischofstrost») abzuliefern, welche der Kam-
merer einsammelt. In den St. Galler Statuten von
1613 wird auf 1453 verwiesen: Man gebe 31 Pfund
und nicht mehr, davon behalte der Kammerer 17
Pfund. Eine ausserordentliche Steuer ist das Subsi-
dium caritativum («Liebessteuer»). Zum Einzug einer
solchen Abgabe wurde das «Registrum» von 1508
angelegt: Der gesamte Klerus der Dibzese muss den
zwanzigsten Teil des Einkommens abliefern «in fa-
vorem gloriosissimi  principis Maximiliani, Roma-
norum regis, pro imperiale corona consequenda».”
Dieses Subsidium caritativum wurde &fters eingezo-
gen. Als aber Bischof Thomas Berlower (1491-1496)
1492 samtliche Abgaben erhéhen wollte, auch das
Subsiduum von einem Zwanzigstel auf einen Zehntel,
um die riesige Schuldenlast des Bistums zu verrin-
gern, widersetzte sich die Geistlichkeit. Mit dem Kle-
rus der Eidgenossenschaft musste er ein Konkordat
schliessen, den «Pfaffenbrief» vom 27. Juli 1493, der
alles nach dem alten «wasen und harkommen» re-
gelte.” «Auf der Strecke blieb bei diesem Kraftemes-
sen zwischen Bischof und schweizerischer Geistlich-
keit bzw. Tagsatzung die Klerusreform, fur die Tho-
mas Berlower 1492 und 1494 bei den Eidgenossen
um Hilfe nachsuchte.»™

Das Einkommen der Geistlichen kann zum Teil er-
schlossen und verglichen werden aus dem «Liber de-
cimationis» von 1275 und dem «Registrum» von
1508. Was die Geistlichen als bare Miinze angeben,
sind auch in Geld umgerechnete Naturalien. «Der Li-
ber decimationis» gibt an, welches Einkommen die
Einzelnen beschworen haben, allerdings nur unvoll-
standig. Bei den einen ist nur die Abgabe angegeben,
andere sind ohne Angaben. Mit dieser Einschrankung
hat der Pfarrer von Appenzell mit 64 Pfund die beste
Pfrinde, ihm folgt der Gossauer mit 46 und der
Montlinger mit 35 Pfund. Ein schlechtes Einkommen
hat der Pfarrer von Salmsach, der seinen Zehnten «in
sacculo Johelarii» gab: nur 4 Pfund. Das «Registrum»
von 1508 gibt nur die Hohe der Abgabe in Pfund
oder Gulden und kleineren Werten an. Rechnet man
von diesem Zwanzigstel das Einkommen aus und
Ubertragt es fur alle in Pfund, kénnen die Pfriinden
verglichen werden.” Uber 100 Pfund verdienen nur
die Pfarrer von Arbon und Guttingen. Gegen 70
Pfund betragt das Einkommen der Pfriinden in Ap-
penzell, Berneck, Frauenfeld, Jonschwil, Romans-
horn, St. Mangen und Thal. Eine grosse Zahl von Pfar-
rern kommt aber nicht Giber 30 Pfund. Auf der Stu-
fenleiter nach unten folgen die Kaplane, von denen
aber der Kaplan an der Spitalpfrinde zu Arbon mit
rund 50 Pfund mehr verdient als die meisten Pfarrer.
Es folgen die Frihmesser, und zuunterst stehen die
Helfer, die mit 5 Pfund auskommen missen. Aus
dem «Registrum» nicht ersichtlich ist, ob ein Pfarrer
Rector ecclesiae oder nur von einem solchen ange-

71 vonArx 2, S. 651.

72 Rieder, Registrum, S. 9. 1507 hatte der Reichstag zu Kon-
stanz die Mittel fur die Romfahrt Maximilians bewilligt, aber
schon in Trient erkldrte dieser mit Zustimmung Papst Julius’
Il., dass er sich fortan «Erwahlter Rdmischer Kaiser» nennen
wolle: Gebhardt, Handbuch der deutschen Geschichte,
Bd. 8, Mlnchen 1973, S. 28.

73 HSWV2,S.373-374; Schwegler, S. 141; von Arx 2, S. 657-658.

74 HS1/2,S.121.

75 Vgl. Appenzeller Geschichte, S. 54-55 und 563.

25



stellt ist und sich daher mit einem kleinen Gehalt be-
gniigen muss.

1 Kollaturen, Inkorporationen

Jede Pfarrei hat ihren Kollator oder Patron, sei es ein
geistlicher oder weltlicher. Stiftet eine Gemeinde die
Pfarrkirche oder eine Kaplanei, so hat sie die Kollatur.
Seltener ist wohl die Ubergabe an eine Gemeinde,
wie es in Diessenhofen der Fall war.”® Die Kollatur hat
ihre Wurzel im Eigenkirchenrecht: Der Grinder einer
Kirche betrachtete sie weiterhin als sein Eigentum.
Davon geblieben ist vor allem das Vorschlagsrecht:
Der Kollator prasentiert dem Bischof den vor ihm aus-
gewahlten Pfarrer oder Kaplan, er sorgt fur eine
genltigende Pfriinde, hat allenfalls auch zum Unter-
halt der Kirche beizutragen.” Manche Kollatoren
nehmen einen Teil der Einkunft der Pfriinde an sich,
auch wissen sie sich befugt, die Geistlichen zu beer-
ben.”® Hier ist aber auch die Tur zum Missbrauch of-
fen, die Statuten gehen darauf ein: Simonie, Ver-
drangung eines anderen aus der Pfrinde. Von der
Kollatur zu unterscheiden ist die Inkorporation: Eine
Pfarrei wird einem Kloster oder dem Domstift mit-
samt der Pfrinde und dem Pfarramt Gbergeben und
eingegliedert mit der Pflicht, einen Ewigvikar zu be-
stellen und zu unterhalten.”

12 Kloster®

Zwar haben die Kloster keine unmittelbaren Bezie-
hungen zu den Kapiteln, aber dennoch zum Teil Ein-
fluss auf die Pfarreien, besonders dort, wo sie als Kol-
latoren mitbeteiligt sind an deren Besetzung. Einige
Klosterkirchen sind auch Pfarrkirchen, einzelne Pfar-
reien einem Kloster inkorporiert. Zudem gehoéren
diese Gemeinschaften auch zum kirchlichen Leben in
den Dekanaten.

26

Von den Mannerkldstern hat St. Gallen, das altes-
te und bedeutendste, den gréssten Einfluss. 1508
werden acht Pfarreien als dem Kloster inkorporiert
aufgefiihrt.®’ Wie eine Liste aus dem 13. Jahrhundert
zeigt, hatte das Kloster schon damals zahlreiche Pat-
ronatsrechte: allein im Archidiakonat Thurgau deren
dreissig.® Das Kloster St. Johann im Thurtal ist be-
deutend fur das Toggenburg, drei Pfarreien werden
als inkorporiert erwahnt®, ihm gehort auch die ehe-
malige Propstei St. Peterzell. Das um 1138 gegrin-
dete Kloster Fischingen beeinflusst den Hinterthur-
gau, 1508 werden die Pfarreien Au, Dussnang und
Bettwiesen vom Kloster aus pastoriert. Das um 50
Jahre dltere Wagenhausen erlangt nie eine Bedeu-
tung. 1275 wird der Abt aufgeflihrt, zugleich unter
dem-Dekanat Diessenhofen/Steckborn die Pfarrei,
was darauf schliessen lasst, dass sie von einem Welt-
priester versehen wurde. 1508 wird Wagenhausen
als Kloster nicht mehr erwahnt, nur noch im Deka-
natsverzeichnis die Propstei als Pfarrei. Neben diesen
Benediktinerkléstern stehen die im 12. Jahrhundert
gegrundeten Augustinerchorherrenstifte Kreuzlingen
und Ittingen, letzteres 1461 an die Kartauser ver-
kauft. Die 1228 errichtete Johanniterkommende To-
bel hat 1508 als Annex die Pfarrkirche, ihr gehéren
die Kirchen Affeltrangen und Marwil (so schon im
«Liber marcarum»). Es seien auch die Kollegiatstifte
erwahnt, sie gehen ins 9. Jahrhundert zurlick. Bi-
schofszell besitzt die Pfarrei Sulgen mit der Kaplanei
Burglen und der Kapelle Berg. Das Stift an der Kirche

76 Kuhnl/1,S. 64.

77 LThK3 7, Sp. 1482: «Patronat».

78 Vgl.von Arx 2, S. 647-651.

79 LThK3 5, Sp. 503.

80 Ohne Dekanat Winterthur. Vgl. «Verzeichnis der Stifte, Klos-
ter und Konvente (Schweizer Teil)» in HS I/2, S. 927-956;
Karte 3.

81 Amptenzell/Heiligkreuz, Wil, Kirchberg, Appenzell, Hundwil,
Altstatten, Marbach, Berneck.

82 von Arx 2, S. 464.

83 Mogelsberg, Hemberg, Nesslau: Rieder, Registrum, S. 89.



St. Mangen ging schon vor dem 13. Jahrhundert ein,
das Stift in Aadorf hatte eine nur kurze Lebensdauer,
jenes in Salmsach wurde bald nach Konstanz (St. Ste-
fan) verlegt. Von auswartigen Klostern werden 1508
versorgt: Aadorf von den Pramonstratensern in Ruti,
Birwinken von den Augustiner-Eremiten in Konstanz.
Klingenzell gehort als Propstei dem Kloster St. Geor-
gen zu Stein am Rhein. Einige Kollaturen verbinden
auch die Abtei Reichenau mit dem Thurgau. Schon
1275 zahlt Erchingen/Frauenfeld seinen Beitrag an
die zur Reichenau gehérende Kirche Ulm, 1508 wird
Ermatingen mit Mannenbach als exempt, weil zur
Reichenau gehdérend, bezeichnet.

Neben diesen Mannergemeinschaften stehen die
Frauenkléster. Altestes in unserem Gebiet ist Mins-
terlingen; hier fanden sich um 1120 fromme Frauen
zusammen, welche die Augustinus-Regel Ubernah-
men. Fischingen wurde als Doppelkloster je fir Man-
ner und Frauen gegriindet, ebenso Wagenhausen,
auch in Ittingen war ein Frauenkonvent vorgesehen,
der aber bald wieder einging. In Wagenhausen ver-
schwand das Frauenkloster um 1230, in Fischingen
vor dem 14. Jahrhundert.* Aus wirtschaftlichen und
religidsen Griinden begannen sich gegen Ende des
12. Jahrhunderts im heutigen Belgien Frauen zu kl&s-
terlichen Gemeinschaften zusammenzuschliessen,
die, Beginen genannt, in Samnungen, Schwesterhau-
sern, Klausen lebten. Von dieser Bewegung wurden
auch Manner, Begarden geheissen, ergriffen. Diese
Art des Zusammenlebens zwischen Welt- und Or-
densstand breitete sich bald weit herum aus.®* Auch
in unserer Gegend fanden sich Frauen vom 13. bisins
15. Jahrhundert zu solchen klosterahnlichen Gemein-
schaften zusammen, ebenso Manner. Um 40 solcher
Samnungen lassen sich nachweisen, teils an Pfarrkir-
chen, teils auf dem Land, wie die Namen «Feldnon-
nen», «Waldschwestern» zeigen.*® Von den Bruder-
hausern hat wohl kaum eines das 14. Jahrhundert
Uberlebt. Fur das Uberleben der Schwesternhduser
war einerseits die materielle Grundlage wichtig, an-

dererseits, dass sie sich mit einem Mannerorden ver-
banden: mit den Dominikanern, den Zisterziensern
und besonders den Franziskanern. So gehen die meis-
ten spateren Frauenkloster auf solche Samnungen
zuriick. Das «Registrum» 1508 zahlt die Frauenklos-
ter und die noch bestehenden Schwesternhauser auf.
Drei Dominikanerinnenkloster héren auf den Namen
St. Katharina: 1242 ziehen Schwestern aus einer
Samnung in Winterthur nach St. Katharinental, 1266
unterstellt sich das Schwesternhaus am Irabach in
St. Gallen den Dominikanern, ein gleiches tut die auf
1284 zuriickgehende Samnung in Wil im Lauf des
14. Jahrhunderts. Vier Gemeinschaften nahmen die
Regel der Zisterzienser an. Vom vorhin erwahnten
Haus am Irabach in St. Gallen zieht ein Teil als Zisterzien-
serinnen nach Magdenau. Aus Konstanz, wo sie sich
mit den Benediktinern verbunden hatten, ziehen
Schwestern nach Feldbach und werden Zisterziense-
rinnen.” Das Kloster Tanikon, gleichen Ordens, geht
1249 aus einer Samnung hervor, mit dessen Aufstieg
wird das Eingehen des Frauenklosters in Fischingen
erklart.®® Ob Kalchrain das alteste oder jingste dieser
Zisterzienserinnenkloster ist, dartiber gehen die Mei-
nungen auseinander: Nach Ordensuberlieferung
1230 gegriindet, ist es erst 1331 urkundlich gesi-
chert.* Von einer Samnung in Konstanz, die sich den
Namen «Paradies» gegeben hat, Gbersiedeln 1253
Schwestern als Klarissen nach Schwarzach®, nehmen
den Namen mit, der die Benennung des Pfarrortes
verdrangt. Gemadss «Registrum» gibt es 1508 in den
Dekanaten Steckborn und Frauenfeld keine Schwes-
ternhauser mehr. Unter dem Dekanat Wil sind drei

84 Zu Fischingen und Wagenhausen: HS i1, S. 76-78; zu
Ittingen: von Arx 1, S. 291.

85 LThK3 2, Sp. 144 und 139.

86 Vgl. HS 112, S. 928-940; von Arx 2, S. 196-200 und 202-207.

87 Konstanz 1, S. 138.

88 HSIIN,S. 77.

89 1230: Gwiggen, S. 27; 1324: HS I/2, S. 955.

90 Konstanz 1, S. 137.

27



aufgezahlt: Pfanneregg (Wattwil), Nollenberg, Drei-
brunnen. Zahlreich sind sie im Dekanat St. Gallen: de-
ren elf.”’ Von ihnen wird bemerkt, die meisten be-
folgten die dritte Regel des hl. Franziskus, sie seien —
wie es fast poetisch heisst — «pauperes, mendicantes,
nichil dantes»: arm, bettelnd, nichts gebend. Nicht
erwahnt im «Registrum» ist die mit den Benedikti-
nern verbundene Klause bei St. Georgen/St. Gallen.

13 Pfarreien und Geistliche im Thurgau®

Vor der Reformation zahlt der heutige Thurgau
66 Pfarreien, dazu kommen etwa 30 Kaplane, 10
Frihmesser und 4 Helfer. Am meisten Geistliche ha-
ben Bischofszell mit 7 Kaplanen, Frauenfeld und Dies-
senhofen mit je 5 Kaplanen, je einem Frithmesser und
Helfer. Etwa 10 Pfarreien sind von Ordensgeistlichen
versehen. Rechnet man nun alles zusammen, ergibt
sich zu dieser Zeit eine Zahl von etwa 100 Weltgeist-
lichen.

14 Kirchliches Leben und Klerus

Im Mittelalter, besonders im spaten, hat sich eine rei-
che Volksfrommigkeit entfaltet, wie Beispiele aus
Konstanz” und St. Gallen* zeigen: Fronleichnams-
prozessionen, Kreuzgange, Bittgange, Wallfahrten,
Stiftungen von Kaplanei-, Friihmesspfriinden und be-
sonders Jahrzeiten wie auch fir Kapellen, Altare,
Kloster. Wenn auch stadtische Verhdltnisse nicht
ohne weiteres auf andere Orte Ubertragen werden
konnen, durfte manches auch in landlichen Pfarreien
Oblich gewesen sein.

Auf den Zustand des Klerus kann rickblickend
aus der Visitation im Jahr 1586 geschlossen werden,
wenn auch nicht verallgemeinert werden darf: haufi-
ges Konkubinat, auch Unwissenheit und sparliche Bil-
dung. Die Statuten geben zwar an, was nicht sein

28

darf, beauftragen die Dekane, ein wachsames Auge
zu haben, aber die Wirklichkeit war oft anders. So
war der gleichnamige Vater des Nachfolgers von
Zwingli in Zurich, Heinrich Bullinger, um 1496 Kaplan
in Arbon®®, spater Pfarrer und Dekan in Bremgarten,
Vater von finf Séhnen.”

91 Notkersegg, Hundtobel, Steinertobel, Grimmenstein, Bal-
gach, Appenzell, Altstatten, Teufen (Wonnenstein), zu
St.Mangen, St. Leonhard, St. Jakob in St. Gallen.

92 Nach Rieder, Registrum; Kuhn I; QTG 4, S. 93-141.

93 Konstanz 2, S. 141-144. Kuhn | zéhlt einige solche Stiftun-
gen aus dem Mittelalter auf.

94 von Arx 2, S. 459-461.

95 Wuhrmann, Willy: Geschichte der evangelischen Kirchge-
meinde Arbon, Arbon 1922, S. 5: «14. Februar 1696 in «ge-
duldeter Ehe> mit Anna Wiederkehr Sohn Johannes gebo-
ren.»

96 Schwegler, S. 143.









Il Der Untergang der Dekanate: Die Reformation

1 Von den Anfangen zum Ersten Land-
frieden

Die Reformation hatte den Untergang der alten ka-
tholischen Dekanate zur Folge. Mitglieder der alten
Kapitel waren zum Teil massgeblich daran beteiligt;
alle haben auf verschiedene Weise in den Pfarreien
und verschiedenen Landschaften des alten Thurgaus
diese Jahre miterlebt. Waren damals schon Kapitels-
protokolle verfasst worden, kdnnten wir ihnen den
Ablauf der Ereignisse im Wesentlichen entnehmen.

Die entscheidende Person in diesem Vorgang war
Ulrich Zwingli: 1522 Ubertrat er das Fastengebot,
nach einer Disputation stellte sich ein Jahr spater der
Zurcher Rat hinter ihn, die Kloster wurden aufgeho-
ben, 1524 die Bilder entfernt. Es folgten 1525 die Ab-
schaffung der Messe und der Austritt aus dem Bistum
Konstanz.*”

Auch in unserem Gebiet waren, durch Martin Lu-
ther angeregt, reformatorisch gesinnte Geistliche
und Laien. 1518 kam Joachim von Watt, genannt Va-
dian, nach St. Gallen, der in Wien die Schriften Lu-
thers kennen gelernt hatte, und befreundete sich mit
Zwingli. 1522 knipfte der Konstanzer Minsterpredi-
ger Wanner freundschaftliche Kontakte mit Zwingli.*®
Im gleichen Jahr gab die Tagsatzung dem thurgaui-
schen Landvogt den Auftrag, gegen die Neuerer vor-
zugehen.” 1524 geboten die Rate der Stadte Kon-
stanz und St. Gallen die «schriftgemasse Predigt»,
stimmte die Appenzeller Landsgemeinde im Frihjahr
dem gleichen Gebot zu und Gberliess es im August je-
der Kirchhori, autonom zu entscheiden; nur Appen-
zell und Herisau blieben beim alten Glauben. Im glei-
chen Jahre entfernte als erste (damals noch) thur-
gauische, aber im Zircher Niedergericht liegende
Pfarrei Stammheim die Bilder.'® 1525 erliessen refor-
matorisch gesinnte Geistliche des Kapitels St. Gallen
unter Dekan Hermann Miles an der Fruhjahrssitzung
Beschllsse uber die Abschaffung der Messe und der
Bilder.”®" So wurden in St. Gallen die Messen abge-

schafft, die Bilder aus St. Lorenzen entfernt, die Feld-
nonnen zu St. Leonhard tberfallen und ihr Zusam-
menleben verunmaoglicht.' 1526 verliess Bischof
Hugo von Hohenlandenberg die Stadt Konstanz, ein
Jahr spater verbot der Rat die Messe.'”

Mit der reformatorischen war eine stark soziale
Bewegung verbunden. Nach der Verhaftung des re-
formatorisch gesinnten Pfarrers Ochslin von Burg
kam es 1524 zum Uberfall auf das Kloster Ittingen.
Wegen der Klagen der Gemeinden schlossen die
thurgauischen  Gerichtsherren 1525 einen Ver-
gleich.'™ Trotz Gegenwehr des St. Galler Abtes be-
gannen die Gotteshausleute Zinsen und Zehnten zu
verweigern. 1525 versammelten sich die Gerichte der
Landschaft, um ihre Klagen gegen den Abt vorzu-
bringen, die sich aber im Rahmen sozialer Forderun-
gen hielten.'® Sympathie ernteten 1524/25 die auf-
standischen Bauern jenseits des Rheins und des
Bodensees; Zirich und Schaffhausen verhandelten mit
ihnen und ersuchten sie, ihre Bauern nicht aufzurei-
zen.'”

Hatte die Badener Disputation 1526 die Ausbrei-
tung der Reformation noch gedampft, so brachte jene
in Bern 1528 eine Beschleunigung. Im Thurgau zeigte
sich die Vormachtstellung Zirichs gegeniber den
funf katholischen inneren Orten Uri, Schwyz, Unter-
walden, Luzern und Zug. Am 15. April 1529 fihrte
eine Landsgemeinde die Zircher Kirchenordnung ein.
Vergeblich mahnte ein Mandat des katholischen
Landvogtes die Thurgauer, die Gerichtsherren und

97 Ddurrenmatt, S. 187-188.

98 Konstanz 3, S. 40.

99 Pupikofer, S. 187.

100 Konstanz 3, S. 48; Thurer, S. 426; Appenzeller Geschichte,
S. 331 und 338; Knittel, Reformation, S. 71-72.

101 von Arx 2, S. 483; Sulzberger, Thurg. Kapitel, S. 57.

102 Thirer, S. 431-432.

103 Konstanz 3, S. 58 und 67.

104 Pupikofer, S. 191-192 und 210-211.

105 von Arx 2, S. 210.

106 Knittel, Reformation, S. 102.

31



andere nicht zu zwingen, sich mit Zurich gleichférmig
zu machen; Zurich aber schickte Boten zu den Ge-
richtsherren.'”’

1528 traf der Vierorte-Hauptmann und Freund
Zwinglis Jakob Frei, «ein Draufganger der neuen Sa-
che», in der st. gallischen Stiftslandschaft ein. Nun
nahm die Reformation ihren freien Lauf, der Bilder-
sturm brach los und die altglaubigen Pfarrer mussten
gehen.'® Als Ende Februar 1529 die Klostergeistli-
chen in St. Gallen der Weisung Vadians — unterdessen
Blrgermeister geworden—, die Messe abzuschaffen
und die Bilder zu entfernen, nicht folgten, erlitt die
Klosterkirche den Bildersturm.'® Abt Franz Gaisberg
hatte das Kloster schon vorher verlassen, da er, tod-
krank an Wassersucht, sich nicht mehr sicher fuhlte.
Zwingli wollte unbedingt die Wahl eines neuen Abtes
verhindern. Als der Abt am 21. Mdrz 1529 starb, ge-
lang es, den Tod so lange geheim zu halten, bis sich
die Klostergeistlichen in Rapperswil versammelten
und einen neuen Abt wéhlten.'°

Im Toggenburg, zur Abtei St. Gallen gehdrend,
aber mit eigenen Rechten, war schon 1523 der gréss-
te Teil der Geistlichen unter dem Einfluss Zwinglis re-
formatorisch gesinnt. Noch vermochte der Landvogt
des Abtes einige abtrinnige Pfarrer zu bestrafen,
aber auch hier wurden nach der Berner Disputation
die Bilder weggeschafft, trotz der Proteste der Schwy-
zer. Auf den 1. Januar 1529 erliessen die Pradikanten
mit dem Landrat die neue Kirchenordnung. Ahnliche
Satzungen setzte das St. Galler Kapitel auf den 4. Feb-
ruar in Kraft.""" Im Rheintal versuchte der Schwyzer
Landvogt noch 1528 die Reformation zu verhindern,
doch vergebens. Grossen Einfluss hatte hier der Am-
mann Hans Vogler."? Im Appenzellerland wandte sich
auch Herisau der Reformation zu; der Pfarrer von Ap-
penzell, Diepold Huter, musste die Pfarrei verlassen
und zog in sein Heimatdorf Montlingen.'"

In den selben Jahren entstand eine starke Wieder-
tauferbewegung, besonders im Appenzellischen und
St. Gallischen, die auch in den Thurgau Uberschwapp-

32

te. Da Taufer in eine Art Ekstase gerieten, «Sterben»
genannt, und sich dies ausgebreitet hatte, erliessen Abt
Franz Geissberg und der Stadtrat von St. Gallen um
1525 ein wohl einmaliges Verbot: «DaB in Zukunft
niemand mehr sterben solle.»'* Noch 1530 heisst es
im Reformationsmandat fur den Thurgau: «ich [der
Landvogt] will sie von Stund an gefangen setzen und
sie in der Gefangenschaft so lange mit Habermus und
Brot speisen, dazu gelegentlich sie peinlich behan-
deln, bis sie ihren Irrtum bekennen, ihn 6ffentlich wi-
derrufen und zur christlichen Einigkeit sich wieder be-
kehren»; dann haben sie Urfehde zu schworen,
«wenn sie aber von ihrem Irrtum nicht abstehen wol-
len, die will ich bis an ihr Lebensende im Gefangnis
behalten»; sollte einer wieder rickfallig werden,
«den will ich als ehrlosen, meineidigen und abtrinni-
gen Christen ohne alle Gnade mit dem Schwert vom
Leben zum Tod richten lassen».'"

Die katholischen Orte sahen sich von Zirich tber-
gangen, das zudem 1528 mit Konstanz das «Christliche
Burgrecht» schloss, dem bald Bern und andere Stadte
beitraten. Die katholischen Orte, in die Defensive ge-
drangt, schlossen mit Osterreich einen Hilfsvertrag.
Boses Blut erregte in der Innerschweiz die Hinrich-
tung des mit dem Unterwaldner Rock bekleideten
Thurgauer Landweibels Max Wehrli im Jahr 1528; er
wurde in Zirich wegen Ausserungen gegen die Re-
formation verhaftet. Die Schwyzer ihrerseits ver-
brannten 1529 den Zircher Pfarrer Jakob Kaiser in
Uznach, und die Obwaldner kamen den Haslitalern

107 Knittel, Reformation, S. 251, 254-255 und 261.

108 Thiirer, S. 437-438; von Arx 2, S. 517.

109 von Arx 2, S. 533-534.

110 Ebd., S. 537-539.

111 Ebd., S. 524-526.

112 Threr, S. 442.

113 Appenzeller Geschichte, S. 376; Huter war seit 1508 Pfarrer
in Appenzell.

114 von Arx 2, S. 504.

115 Knittel, Reformation, S. 300.



gegen Bern zu Hilfe.""® Da war fur Zirich der Anlass
gegeben zum Kampf gegen die finf Orte. Es besetzte
militarisch den Thurgau, das Rheintal und die Alte
Landschaft und erklarte den Krieg: Nun standen vor
Kappel 9000 Zircher, Thurgauer, Toggenburger und
St. Galler den 5000 Innerschweizern gegenuber. Der
Glarner Landammann Abli verhinderte ein Blutver-
giessen und vermittelte den am 26. Juni geschlosse-
nen Landfrieden. Zwingli ware eine Schlacht mit ei-
nem Sieg lieber gewesen.""’

2 Der Erste Landfrieden und seine Folgen

Der Landfrieden von 1529 zeigt, dass die katholi-
schen Orte die schwacheren waren. Er bestimmte,
dass in den gemeinen Vogteien niemand wegen des
Bildersturms bestraft und die Messe, wo sie abge-
schafft sei, nicht mehr eingefiihrt werde, wo sie aber
noch sei, durch die Mehrheit abgeschafft werden
kénne; es soll um des Glaubens willen kein Zwang
sein, keine Partei dirfe die andere von ihrem Glauben
drangen.'®

Im Thurgau aber duldete Zirich die freie Austibung
des Glaubens nicht. «Die katholischen Orte haben
wohl nicht gewusst, wie weit in den einzelnen Ge-
meinden die Reformation fortgeschritten ist und dass
Zurich den Gemeinden und der ganzen Landschaft
Zusagen gemacht hat, welche weit Uber die Bestim-
mungen des Landfriedens hinausgingen.»'"® Das be-
reits erwahnte Reformationsmandat stammt vom
evangelischen Landvogt Philipp Brunner, der auf Jo-
hannis 1530 in den Thurgau kam. Es trdgt den Titel
«Ordnung und Satzung wie sich gmeine Landtgraff-
schafft Thurgéw / der Christenlichen Reformation jrer
Herren und Obern von Zirich mit jrem gunst/ gnaden
/ wiissen und willen / glychférmig gemachet». Ein
Abschnitt richtet sich gegen die Altglaubigen, ohne
sie ausdrlicklich zu nennen, d.h. gegen jene, die
«sich der Gemeinde weder in der Kirche noch in den

Satzungen gleichférmig machen» wollen: «Solche
ungehorsame, ungottesfirchtige, widerspanige, ar-
gerliche Leute» sollen vom Pfarrer zum Gehorsam er-
mahnt werden, besserten sie sich nicht, dann sollen
sie «aus ihrer Gemeinde und Gesellschaft» sowie
«von den gemeinsamen Nutzungen und Gerechtig-
keiten ausgeschlossen» werden. Zur Erreichung der
Einheit auf der Grundlage des Ziircher Bekenntnisses
dienten die Synoden (Versammlungen der evangeli-
schen Pfarrer). Die erste, am 13. Dezember 1529 zu
Frauenfeld unter dem Vorsitz Zwinglis gehalten, ver-
sammelte alle Geistlichen aus dem Thurgau, dem
Rheintal, der Stadt und Landschaft St. Gallen, dem
Toggenburg sowie Vertreter aus Appenzell, Konstanz
und dem zircherischen Kyburg — dem ganzen alten
Thurgau also. An der Synode wurden «widerspa-
nige» Geistliche aufgefordert, sich «glychmdssig» zu
machen; zur Gleichférmigkeit mahnte die Synode
auch den lutherischen Pfarrer von Langrickenbach.
Die beiden weiteren Synoden von 1530 und 1531
waren rein thurgauisch.'' Der «Thurgauer Vergriff»
vom 17. September 1530, ein Vertrag zwischen der
Landschaft und den Gerichtsherren, verpflichtete
diese, sich der Reformation anzuschliessen. Bereits
hatte Zurich den Thurgau auch politisch organisiert,
die Landsgemeinde und die «Zwolfer», eine Art Aus-
schuss, eingerichtet.'”

Die Stadt St. Gallen besetzte beim Heranrlicken der
zurcherischen Truppen das Kloster und erwarb am
25. August 1530 von Zirich und Glarus den Kloster-
bezirk fir 14000 Gulden.'?

116 Schwegler, S. 181; von Arx 2, S. 545.

117 von Arx 2, S. 545-549; Knittel, Reformation, S. 259.

118 Knittel, Reformation, S. 260-261.

119 Ebd., S. 295.

120 Ebd.; das ganze Mandat S. 294-303 in moderner Schreib-
weise.

121 Vgl. Sulzberger, Synode, S. 40-54.

122 Knittel, Reformation, S. 293-294.

123 HS1IV1, S. 1291; von Arx 2, S. 582-583.

33



Abt Kilian Germann bemdhte sich vergebens um
Kloster und Stiftslande; 1530 verunfallte er todlich.
Auch die Schirmorte Luzern und Schwyz hatten kei-
nen Erfolg. Der Alten Landschaft wollten Zarich und
Glarus eine neue Verfassung geben. Wie sie dem Volk
vorgestellt wurde, machte sich Enttduschung breit:
Statt der Freiheit gebe es eine Landvogtei der Zurcher
und Glarner; denn «die Alte Landschaft sollte voll-
standig unter die Herrschaft der vier Schirmorte unter
Fihrung von Zirich gelangen, ohne irgendwelche
Rechtsverbesserungen zu erlangen.» Als spater die
Gemeinden zustimmen sollten, musste Hauptmann
Frei einige Muhen aufwenden, um die Leute zur An-
nahme zu bewegen.'*

Die Toggenburger beschlossen, den Abt nicht mehr
als Landesherren anzuerkennen und kauften sich im
Oktober 1530 fir 15000 Gulden los, die sie an Zurich
und Glarus bezahlten.” Im Rheintal musste der Un-
terwaldner Landvogt das Land verlassen, die Hoff-
nung der Rheintaler auf grossere Freiheit wurde aber
enttduscht; sie hatten mit ihren Beschwerden nur
weltliche Vorteile gesucht.'

Am 12. April 1531 genehmigten Zurich und Glarus
ein neues Landrecht fur die Thurgauer, Gotteshaus-
leute, Toggenburger; zugleich mahnten sie, es durfe
nichts Widriges oder Nachteiliges gegen die Obrig-
keit geschehen.' Das ganze ehemalige Archidiako-
nat Thurgau war nun reformiert geworden, nur die
Pfarrei Montlingen mit Oberriet und Kriessern sowie
die inneren Rhoden Appenzells sollten noch gewon-
nen werden.

Die grosse Pfarrei Montlingen war mit Pfarrer Die-
pold Huter fest entschlossen, am alten Glauben festzu-
halten. Am Silvester 1530 versammelten sich mit Wissen
und Willen von Jakob Frei und Ammann Vogler 600
Mann, um die Filiale Oberriet zu Uberfallen unter dem
Vorwand der Zinsverweigerung; ihnen stellten sich
400 Mann in Waffen gegentber. Dieser Vorgang war
selbst den reformierten Appenzellern zu viel: Es sei
wider den Landfrieden. lhre Vermittlungsaktion ver-

34

mied ein Blutvergiessen, aber noch wahrend der Ver-
handlungen liess Ammann Vogler die Kirche plin-
dern. Pfarrer Huter hatte sich der sicheren Gefangen-
nahme durch die Flucht nach Hohenems entzogen.'”®

In Appenzell beschloss am 6. August 1531 die
Landsgemeinde, die altgldubigen Geistlichen, beson-
ders Kaplan Fassler, hatten sich innerhalb Monatsfrist
der Reformation anzuschliessen, sonst mussten sie vor
der St. Galler Synode erscheinen bei Strafe der Recht-
losigkeit. Am 28. August kam es zu einer Kompro-
misslosung: Die Frist wurde auf drei Monate er-
streckt, die Neuglaubigen in Appenzell durften einen
Pradikanten anstellen.'”® Damit aber wurde das Ende
der letzten altglaubigen Pfarrei eingeldutet.

3 Klerus

Die Haltung der Dekane zur Reformation ist Gberlie-
fert: Der Dekan des Kapitels St. Gallen, Hermann Mi-
les, gehorte schon frih der reformatorischen Bewe-
gung um Vadian an. Der Dekan des Kapitels Steck-
born, Adam Moser, Pfarrer von-Stammheim, musste
die Pfarrei verlassen'”, ebenso der Dekan des Kapitels
Frauenfeld mit seinen Kaplanen die Pfarrei Elgg™'. Als
Dekan des Kapitels Wil wird Pfarrer Jost Huber von
Wuppenau genannt; wahrscheinlich war er bis 1530
in der Pfarrei und danach wieder 1548.'*

Wie viele der rund 100 Weltgeistlichen, die An-
fang des 16. Jahrhunderts im Thurgau waren, refor-
miert wurden, lasst sich nicht mehr genau feststellen,

124 von Arx 2, S. 558 und 573-574.

125 Ebd., S. 580-582.

126 Tharer, S. 444,

127 Pupikofer, S. 333-335.

128 von Arx 2, S. 587; Thurer, S. 458; Appenzeller Geschichte,
S. 387-388.

129 Appenzeller Geschichte, S. 392-394.

130 Knittel, Reformation, S. 72; von Arx 2, S. 530-531.

131 Knittel, Reformation, S. 96.

132 Kuhn I/2, S. 168; Sulzberger, Verzeichnis, S. 174.



doch ist gemdss dem Verzeichnis von Sulzberger an-
zunehmen, dass es ein grosser Teil war. Jedenfalls
mussten die katholisch gebliebenen Geistlichen die
Pfarreien verlassen. An der Synode von 1529 wurden
einige noch ermahnt, sich gleichférmig zu machen,
andere getadelt, weil sie gar nicht erschienen waren.
Man kann annehmen, dass sich rund ein Funftel der
Reformation nicht angeschlossen hat.'

4 Kloster im Thurgau

Die meisten Chorherren von Kreuzlingen zogen sich
zuriick in die Herrschaft Hirschlatt nérdlich des Bo-
densees; zwei, darunter der spatere Abt Tschudi, blie-
ben im Kloster."* In Ittingen, durch den Uberfall 1524
schwer geschadigt, hielt der Schaffner P. Janny die
Stellung.™* Zuspruch hingegen fand die Reformation
bei den Benediktinern von Fischingen; der Konvent
|6ste sich auf.' Das Kloster Tanikon starb in wenigen
Jahren aus, auch in Minsterlingen hatten sich die
meisten Frauen der Reformation zugewandt.” Die
noch in Feldbach und Paradies verbliebenen Schwes-
tern mussten Pradikanten annehmen.”® Nach dem
Brand von 1521 verddete das Kloster Kalchrain, aber
noch an der Synode von 1529 wurden die Frauen
aufgefordert, sie sollen die Bilder von dannen tragen
und in Herdern zur Kirche gehen." Am starksten wi-
dersetzten sich die Dominikanerinnen von St. Katha-
rinental der Reformation, selbst ein Besuch Zwinglis
am 21. Dezember 1529 richtete nichts aus: «Durch
Predigt und persénliche Zwiesprache suchte Zwingli
die Frauen zur Teilnahme an der Reformation zu be-
wegen, doch konnten diese sich nicht entschliessen,
aus dem Orden auszutreten.»'*® Um dem standigen
Druck zu entgehen, zogen die Frauen Uber den
Rhein, zuerst nach Engen, dann nach Villingen; nur
die Schaffnerin mit einigen Schwestern blieb zurtick,
um die Rechte des Klosters zu wahren.'’

5 Evangelische Dekanate bzw. Synoden

Mit der Reformation sind die alten Kapitel unterge-
gangen, an ihrer Stelle bildeten sich neue, evangeli-
sche. 1529 beschlossen die Geistlichen im Toggen-
burg, ein eigenes Kapitel bzw. eine eigene Synode zu
bilden."* Aus dem alten Kapitel St. Gallen wurde die
gleichnamige Synode mit Zuzug der ehemals zu Wil
gehorenden Pfarrer der Alten Landschaft; im Fruhjahr
1529 fanden sie, «es sei nothwendig, daB die Pradi-
kanten sich oft untereinander besprachen, da es aber
zu kostspielig ware, so groBe Versammlungen oft zu
wiederholen, so sollten ofter kleinere Versammlun-
gen der vier verschiedenen Abteilungen dieses Kapi-
tels stattfinden.» An die Synode in Konstanz schlos-
sen sich die der Stadt benachbarten Pfarreien an. Von
Frauenfeld und Steckborn trennten sich die zlrcheri-
schen Pfarreien, hingegen kamen thurgauische vom
alten Kapitel Wil hinzu. Wie weit aber diese Kapitel
eine Tatigkeit neben den thurgauischen Synoden
entfalten konnten, ist ungewiss.

133 Nach Sulzberger, Verzeichnis; Kuhn I; Knittel, Reformation:
Die Pfarrer von Aadorf, Aawangen, Altnau, Arbon (Nachfol-
ger des abgesetzten reformatorischen Pfarrers), Basadingen
Bussnang, Eschenz, Diessenhofen, Gachnang, Hagenwil,
Klingenzell, Mammern, Marstetten, Rickenbach, Wup-
penau, Wertbihl, je ein Kaplan in Frauenfeld, Tanikon, auf
Schloss Wellenberg und vier in Bischofszell. Die Kapldane von
Wil werden als einzige ausserhalb des Thurgaus genannt;
sie hatten die Synode vorzeitig verlassen.

134 Kuhn lll, S. 284.

135 Ebd., S. 187-188.

136 HS /1, S. 676.

137 Tanikon: HS 1I/3, S. 921-922; Munsterlingen: Kuhn Il
S. 265-267.

138 Feldbach: HS 1ll/3, S. 638; Paradies: Kuhn lll, S. 339-341.

139 HS III/3, S. 743.

140 Knittel, Reformation, S. 284.

141 Kuhn lll, S. 152-155.

142 Thdrer, S. 435-436; dazu und zum Folgenden: Sulzberger,
Thurg. Kapitel, S. 58-59.

35






IV Die Erneuerurg der Dekanate: Die Reform

1 Der Zweite Landfrieden und seine Folgen

Die Landschaften des ehemaligen Archidiakonates
Thurgau standen unter Zurcher Herrschaft, nur die
Appenzeller bewahrten noch eine gewisse Selbstan-
digkeit. Die funf inneren Orte hatten nichts mehr zu
sagen. Zwingli wollte den Krieg gegen die Inner-
schweizer, die Berner waren dagegen, auch die Zir-
cher nicht kriegsbegeistert. Daftr wurde im Mai 1531
eine Lebensmittelsperre gegen die fiinf Orte verflgt,
die nun den Krieg erklarten. Es kam am 11. Oktober
zur Schlacht bei Kappel, in der die Zircher Vorhut ge-
schlagen wurde; unter den Gefallenen war auch
Zwingli. In der zweiten Schlacht am 23./24. Oktober
erlitt das zu Hilfe geeilte Heer am Gubel nochmals
eine schwere Niederlage; Stiftshauptmann Frei fand
dabei den Tod. Im November kam es zum Zweiten
Landfrieden, der sich durch Massigung auszeich-
net.' Der Abt von St. Gallen wurde wieder in seine
Rechte eingesetzt und in den gemeinen Herrschaften
Thurgau und Rheintal die Wiedereinfiihrung des ka-
tholischen Gottesdienstes ermoglicht. Die Wieder-
herstellung der Dekanate setzte die Errichtung von
Pfarreien voraus. Dies geschah in den einzelnen Ge-
bieten auf je verschiedene Weise, so dass zuerst die
Vorgange in den einzelnen Herrschaften zu betrach-
ten sind.

2 Wiedereinfiihrung katholischer Gottes-
dienste

In der Alten Landschaft der Abtei St. Gallen war der
Abt Landesherr. Im Dezember 1531 kehrte Abt Diet-
helm Blarer nach Wil zurlick, wo der katholische
Gottesdienst bereits wiederhergestellt war — die
Mehrheit der Wiler war katholisch geblieben; er
nahm am 15. Dezember zu Gossau die Huldigung der
Landschaft entgegen. Nach der Uberwindung einiger
Schwierigkeiten von Seiten der Stadt konnte er das

Kloster wieder in Besitz nehmen.' Die Gotteshaus-
leute kehrten schon bald «teils froh und willig, teils
widerstrebend» zur alten Kirche zurtick'*, andere wie
die Gemeinden Gossau, Rorschach oder Waldkirch
wollten bei der Reformation bleiben.® 1534 wurde
der reformierte Kult verboten und bald tberall der ka-
tholische Gottesdienst eingefiihrt, wenn auch noch
nicht alle Pfarreien wegen des Priestermangels be-
setzt werden konnten. Der Abt ging vor nach dem
Prinzip «cuius regio, eius religio» (wer die Herrschaft
hat, bestimmt die Religion) und verwies auf Zurich,
Bern und St. Gallen, die nach dem gleichen Prinzip
keine Katholiken duldeten. 1572 schrieb Abt Otmar
Kunz vor, alle Bewohner tber 14 Jahren hatten jahr-
lich in der Fastenzeit die Beichte abzulegen und die
Kommunion zu empfangen; wer es nicht tue, musse
ausser Landes ziehen.'”

Im Thurgau wurde der Landfrieden angewandt:
Wer den «nlwen glouben» angenommen habe,
kénne dabei bleiben. Jene, die «die siben sacrament,
das ampt der helgen meB und ander ordnung der
cristlichen kilchen ceremonia wider ufrichten und ha-
ben wellten, daB sy das ouch tuon séllen und mégen
und das selb als wol halten, als der ander teil die pre-
dicanten.» Aber kein Teil soll den andern «von des
gloubens wegen weder schmitzen noch
schmahen».'*® Mitzureden hatten dabei die Gerichts-
herren, die Kollatoren, der Landvogt und die eid-
gendssischen Orte. Von den weltlichen Gerichtsher-
ren kehrten die meisten wieder zur katholischen Kir-
che zurlck. Bis um 1540 war in etwa der Halfte der
spateren katholischen Pfarreien wieder Gottesdienst;
in Klingenzell und Wertbihl waren gleich wieder jene
Pfarrer eingesetzt worden, die wahrend der Reforma-

143 Dirrenmatt, S. 209-210; von Arx 3, S. 3-10.
144 von Arx 3, S. 21-22.

145 Threr, S. 463.

146 von Arx 3, S. 53.

147 Vgl. von Arx 3, S. 54-61.

148 Artikel II: Buhler, S. 247.

37



tion noch «widerspanig» waren. Funf Pfarreien ent-
standen erst im folgenden Jahrhundert: Gachnang
(1605/1613 Schlosskapelle) Mullheim (1607), Leut-
merken (1607 Schloss Griesenberg, 1639 Pfarrkir-
che), Aadorf (1627)." Basadingen wurde zwar 1532
mit dem friheren Pfarrer wieder besetzt, aber nach
ihm kam wegen der geringen Zahl der Katholiken
kein Pfarrer mehr. Erst als die Katholikenzahl durch
den Einfluss des Klosters St. Katharinental wieder zu-
genommen hatte, setzte das Kloster 1630 wieder ei-
nen Pfarrer ein."

Es gab aber auch Schwierigkeiten und Auseinan-
dersetzungen um die Einfihrung des Gottesdienstes
und die Benutzung der Kirche. Immer wieder be-
schaftigte sich die Tagsatzung mit thurgauischen An-
gelegenheiten, und Zurich hielt ein wachsames Auge
auf das Land.

Obwohl gemass einem Vertrag von 1537 den Re-
formierten in Arbon, Horn und Bischofszell Religions-
freiheit zugesichert worden war, wollte ab 1592 Bi-
schof Andreas von Osterreich in Arbon den alleinigen
Gebrauch der Pfarrkirche durch die Katholiken durch-
setzen und den Ort rekatholisieren. Dahinter stand
die Frage, ob Arbon zum Thurgau gehére und unter
dem Landfrieden stehe, oder ob der Bischof als Inha-
ber des hohen Gerichts alleiniger Herr sei. Der Bischof
beanspruchte die Landesherrschaft und wollte nach
dem Grundsatz «cuius regio, eius religio» vorgehen.
Es folgten langwierige Verhandlungen — Bischofszell
wurde vorlaufig ausser Acht gelassen — bis hin zum
Vorschlag, den Reformierten eine eigene Kirche aus-
serhalb der Gemarkungen der Stadt zu bauen, zuletzt
vorgesehen in Steineloh. Bischof Andreas starb im
November 1600, sein Nachfolger, Bischof Johann Ge-
org von Hallwyl, verfolgte die Sache nicht weiter; so
blieb alles beim Alten.™

In Wuppenau hatten der Abt von St. Gallen als
Gerichtsherr und der Komtur von Tobel als Kollator
dafur gesorgt, dass die Zahl der Katholiken zunahm
und die Messe wieder eingefiihrt werden konnte.

38

1562 wurde das Pfrundvermdogen vertraglich unter
die beiden Konfessionen verteilt, und zwei Jahre spa-
ter bekamen die Katholiken einen eigenen Pfarrer.
1567 wollten die Evangelischen keinen eigenen Pfar-
rer mehr haben, «weder gesotten noch gebraten»,
man soll nach der Messe zusammenlauten, dann ka-
men sie zur Predigt des katholischen Pfarrers; nur an
den Nachheiligtagen von Weihnachten, Ostern und
Pfingsten sollte der reformierte Pfarrer von Bussnang
kommen, predigen und das Abendmahl halten. Es
muss aber dennoch immer wieder Anstdnde gege-
ben haben. Trotzdem begehrten die Evangelischen
aber auch 1628 keinen eigenen Pfarrer. Von 1651 an
gingen sie nur noch an den Nachfeiertagen in Wup-
penau zur Kirche; der zustandige evangelische Pfarrer
war in Bussnang. Nach dem Friedensschluss von
1712 setzten Zurich und Bern wieder einen evangeli-
schen Pfarrer in Wuppenau ein, bis 1714 die evange-
lische Kirche in Schénholzerswilen gebaut wurde; nur
die Nachfeiertage blieben.'

Als der Gerichtsherr von Gachnang, Kaspar Ludwig
von Heidenheim, 1583/84 in der Kirche einen Altar
aufrichten wollte, widersetzten sich die Reformierten
mit Erfolg. 1607 errichtete der neue Gerichtsherr,
Hektor von Beroldingen, auf seinem Grund und Bo-
den beim Schloss eine Kapelle, ohne von der Forde-
rung nach einem Altar in der Kirche abzugehen. Den
Katholiken blieb die Bentitzung der Kirche weiterhin
versagt, sie mussten sich mit der Schlosskapelle be-
gnigen.™

Die letzte Pfarrkirche, in der der katholische Gottes-
dienst wieder eingefuhrt wurde, war Aadorf dank des
Einsatzes der Abtissin Magdalena Hoppeler von Tani-

149 Nach Kuhn I; Sulzberger, Gegenreformation; siehe auch An-
hang 3.

150 Kuhn I/1, S. 26-27.

151 Sulzberger, Gegenreformation Il, S. 97-135.

152 Zum Ganzen: Kuhn I/2, S. 168-172; siehe auch Sulzberger,
Gegenreformation I, S. 100-101.

153 Stosser, S. 8-13 und 105-109.



kon. Dies hatte zwar schon ihre Vorgangerin geplant,
doch musste sie wegen des heftigen Widerstands
den Plan aufgeben; die Kollatur der Pfarrei stand
Zurich zu. Nach einem neuerlichen Rickschlag mar-
schierten am Montag, dem 23. August 1627, samtliche
katholischen Manner und Jungmdnner vor den Ge-
sandten der sieben Orte in Frauenfeld auf, die nun bis
Donnerstag verhandelten. Um drei Uhr fiel gegen
den Widerstand Zurichs der positive Entscheid, und
bereits am folgenden Tag, dem Oktavtag des hl.
Bernhard, wurde der Altar aufgemauert und ein
feierlicher Gottesdienst gehalten. Den katholischen
Orten oblag es, die Pfarrei abwechslungsweise zu
besetzen. '

Hingegen scheiterte der Versuch der Wiederein-
fhrung des katholischen Gottesdienstes in Lustdorf.
Die Auseinandersetzungen um dieses Vorhaben dau-
erten von 1638 bis 1651 und brachten die Eidgenos-
senschaft an den Rand des Krieges. Schliesslich kam
es durch Vermittlung der unbeteiligten Orte zu einer
Einigung. Lustdorf blieb ausschliesslich reformiert,
hingegen das vom Streit unberiihrte Heiligkreuz aus-
schliesslich katholisch.™®

Schwierigkeiten anderer Art ergaben sich fur die
Kollatoren wegen der Aufteilung der Pfrinde auf
zwei Pfarrer, besonders dort, wo keine Kaplanei-
oder Frihmessstiftung bestand. Weil das Kloster Fi-
schingen finanziell nicht besonders gut dastand, ver-
ordneten die finf Orte, dass die Pradikanten Au und
Bettwiesen zu verlassen hatten, und bald musste
auch Bichelsee von Dussnang aus versorgt werden,
«eine bis heute lastige Filiale», so Sulzberger anno
1874"* (das Filialverhaltnis besteht heute noch). 1588
wurde nach langwierigen Auseinandersetzungen
entschieden, dass der reformierte Pfarrer von Salm-
sach auch Romanshorn zu versehen habe."’

Das Toggenburg war im Landfrieden nicht einge-
schlossen. Diesbezlglich und beziglich der Land-
schaften stdlich des Rickens hiess es: «Desglichen be-
halten wir uns vor (diese Landschaften) so unser Eid-

genossen von Zurich nltzit angand noch verwandt
sind, daB sy in diesem Frieden auch usgeschlossen sin
und nit begriffen sin sollend. Doch daB3 nach Gnaden
und Zimlichkeit mit ihnen gehandelt wird mit Straff
oder mit Recht.»"®Die Toggenburger hatten sich von
der Herrschaft des Abtes losgekauft, 1532 wurde sie
provisorisch wieder errichtet, aber erst 1538 der end-
gultige Landfrieden geschlossen und den Katholiken
gestattet, die Messe wieder einzufthren. Bis dahin
hatten die reformierten Toggenburger die Aufstel-
lung der Altdre verhindert. Noch war der letzte Wi-
derstand nicht Gberwunden, erst ab 1541 entstan-
den Pfarreien im unteren Toggenburg. Aber von
Wattwil bis Wildhaus, St. Johann ausgenommen, war
bis ins letzte Viertel des Jahrhunderts keine Messe.
Um die Jahrhundertwende hatten sich tGberall wieder
katholische Pfarreien gebildet."™

Wie im Thurgau galt der Landfrieden auch fur das
Rheintal. Bald wurde die Messe wieder eingefihrt.
Ammann Vogler musste das Land verlassen und fr
den Schaden beim Bildersturm in Oberriet bezah-
len.'™®

In der Stadt St. Gallen hingegen verbot der Rat
1532, an der «papstlichen Opfermesse» in der Kloster-
kirche oder in der Umgebung teilzunehmen; als sich
nicht alle daran hielten, wurde der Besuch der Messe bis
zum Gebrauch von Weihwasser bei einer Strafe von
10 Schilling untersagt und bestraft, wer katholische
Handlungen des Nachbarn nicht anzeigte.®

154 Gwiggen, S. 80-81.

155 Sulzberger, Gegenreformation Il, S. 135-158.

156 Sulzberger, Gegenreformation |, S. 73.

157 Ebd., S. 106.

158 von Arx 3, S. 13, Anm. b. Das Toggenburg stand nur mit
Schwyz und Glarus im Landrecht.

159 Ebd., S. 37-43 und 52; Thirer, S. 461.

160 von Arx 3, S. 17-19; Thurer, S. 459.

161 Thurer, S. 464-465.

39



3 Wiedererrichtung der Kapitel

Da Abt Diethelm in den Pfarreien der Alten Land-
schaft sofort wieder den Gottesdienst eingefthrt
hatte, konnte sich bald wieder das Dekanat St. Gallen
zusammen mit Appenzell und den ennetrheinischen
Pfarreien Hochst und Lustenau bilden; spater kamen
auch rheintalische und thurgauische Pfarreien hinzu.
Bereits 1534 wurde der Kapitelfonds zwischen dem
katholischen Kapitel und der reformierten Synode
St. Gallen geteilt.'® Erster Dekan wurde Pfarrer Diepold
Huter, der inzwischen wieder nach Appenzell zurlick-
gekehrt war.'®

Das Dekanat Frauenfeld hatte nicht nur alle zUr-
cherischen Pfarreien verloren, sondern auch die meis-
ten thurgauischen; bis 1540 war nur in Frauenfeld
und Wangi wieder Gottesdienst. Besser war die Si-
tuation im Dekanat Steckborn. Zwar fielen auch hier
die zurcherischen Pfarreien weg, doch bereits 1540
war in sieben Pfarreien die Messe wieder eingefuhrt;
in den 1540er-Jahren hatte sich das Kapitel wieder
gebildet: Ein erstes Lebenszeichen ist ein Katalog, in
dem im 16. und 17. Jahrhundert verstorbene Kapitu-
lare aufgezeichnet wurden, soweit sie noch eruiert
werden konnten. Hier wird als erster Kammerer ge-
nannt Johann Michael Ammann, der von 1541 bis
1552 Pfarrer in Herdern war; der erste bekannte De-
kan ist Andreas Fasslin, der 1579 und 1586 als Pfar-
rer von Frauenfeld erwahnt wird.'"® Das Kapitel
nannte sich «Capitulum Steckboren», wie auch noch
in den Statuten von 1613, wo Uberdies die Kapitulare
aufgezahlt sind: elf aus dem Dekanat Steckborn, nur
einer aus dem Dekanat Frauenfeld: der Pfarrer von
Frauenfeld.'® Erst spater, schon in den Statuten von
1647, kommt der Doppelname auf: «Statuta uni-
torum Capitulorum Frauenfeld et Stekborn anno
1647»'% oder auch «Capitulum unitumy».

Ob sich im Dekanat Wil die wenigen Pfarrer der
Alten Landschaft und einige thurgauische schon vor
1540 zu Kapiteln versammelt hatten, ist ungewiss,

40

doch hat sich nach 1540, als der Gottesdienst in eini-
gen toggenburgischen Pfarreien eingefuhrt war, das
Kapitel wahrscheinlich wieder gebildet.

4 Kloster

Die katholischen Orte bemiihten sich sehr, die Kloster
wieder zu neuem Leben zu erwecken, desgleichen
auch der Abt von St. Gallen. Das wichtigste der Méan-
nerkléster, St. Gallen, war nicht nur wiederherge-
stellt, sondern widmete sich auch der inneren Re-
form.'® Hingegen war das Kloster St. Johann im Tog-
genburg kaum mehr lebensfahig. 1555 gelang es Abt
Diethelm Blarer hinter dem Riicken des Konstanzer
Bischofs, das Kloster durch die rémische Kurie inkor-
porieren zu lassen; es wurde in ein st. gallisches Prio-
rat umgewandelt."® Im Thurgau kehrten die Chor-
herren von Kreuzlingen bald wieder zurick, die
Kartause Ittingen hatte durch ihren Schaffner ber-
lebt. Das Kloster Fischingen aber konnte erst 1540
wiederhergestellt werden; die funf Orte setzten den
St. Galler Konventualen Markus Schenkli als Abt ein,
der sich sofort bemihte, in den Kollaturpfarreien den
Gottesdienst wieder einzufthren. Anfangs der
1550er-Jahre zahlte der Konvent fiinf Ménche.'® Fur
die Kapuziner wurden neue Kldster gegriindet: 1587
in Appenzell, 1595 in Frauenfeld, 1653 in Wil.'"®

Bei den Frauenkldstern kehrten die exilierten Do-
minikanerinnen sofort wieder nach St. Katharinental
zurlick. Von Bedeutung fur die Zisterzienserinnen im

162 Sulzberger, Kapitel St. Gallen, S. 169.

163 Appenzeller Geschichte, S. 399.

164 StATG Bd 1'00°0, 1, S. 8-9; Kuhn I/1, S. 185 (Herdern);
Kuhn I/1, S. 155; Vasella, S. 77 (Frauenfeld).

165 So in den beiden Exemplaren im BiASO A 2332.

166 StATG Bd 1'00°0, 0.

167 HS I/, S.1219-1220.

168 Ebd., S. 1405.

169 Ebd., S. 697.

170 HS 172, S. 949-950.



Thurgau war die Wiederherstellung des Klosters
Magdenau: 1532 trat es wieder in seine Rechte ein
und bekam eine Abtissin."”" Als das leere Kloster Ta-
nikon 1548 wiederhergestellt werden sollte, stimmte
die Tagsatzung der Ernennung der Magdenauer Zis-
terzienserin Sophia von Grit zuerst als Schaffnerin,
dann als Abtissin, zu."? In Feldbach hatte die Abtissin
wadhrend der Reformation stand gehalten, aber nach
ihrem Tod 1544 blieb die Stelle verwaist, bis sie 1549
wiederum von einer Schwester aus Magdenau, Afra
Schmid, Gbernommen wurde.'” Langer ging es mit
dem abgebrannten Kloster Kalchrain. 1540 war noch
eine Klosterfrau dort, die wirtschaftlichen Verhalt-
nisse waren aber schlecht. Nach deren Besserung
wurde 1562 Katharina Schmid, die Schwester der
Feldbacher Abtissin, eingesetzt, die vorher Konventu-
alin in Feldbach gewesen war. Erst 13 Jahre spater, nach
dem Wiederaufbau der Kirche und des Klosters, konnte
sie zwei Frauen aufnehmen.” In Minsterlingen waren
zwar noch einige Frauen, aber zur eigentlichen Wie-
derherstellung kam es erst 1549: Drei Benediktinerin-
nen aus Engelberg zogen ein, und so wurde aus dem
Augustinerinnen- ein Benediktinerinnenkloster."”
Weitaus schwieriger war die Wiederherstellung des
Klarissenklosters Paradies. Auch hier waren noch ei-
nige Schwestern. Nach langem Streit zwischen
Schaffhausen und Diessenhofen kam es unter Mit-
wirkung der fur den Thurgau zustandigen Orte zu ei-
ner Ubereinkunft, in deren Folge 1578 das Kloster
wiederbelebt werden konnte; eine Schwester des al-
ten Klosters hat den Neubeginn noch erlebt."” In St.
Gallen mussten die Dominikanerinnen von St. Katha-
rina die Stadt verlassen, sie liessen sich 1561 auf dem
Nollenberg nieder, zogen 1601 nach Wil und verei-
nigten sich dort mit dem Kloster gleichen Namens.'”
Von den Schwesternhdusern tberlebten die meisten
die Reformation; um 1600 wurden sie zu Kapuzine-
rinnen.'”®

5 Reform
5.1 Konzil von Trient und Di6zesansynode

Die Reformation hatte Ubelstdnde in der katholi-
schen Kirche aufgezeigt, und eine Reform war drin-
gend notig; mit der Wiederherstellung von Pfarreien
und Klostern war es daher nicht getan. Den Weg zur
Reform wies das Konzil von Trient, das sich in drei Pe-
rioden von 1545 bis 1563 versammelt hatte und des-
sen Reformdekrete nun umgesetzt werden sollten.'”
Kardinal Mark Sittich von Hohenems, im Oktober
1561 als 28-Jahriger zum Bischof von Konstanz ge-
wahlt, was er fast dreissig Jahre blieb, war aber nicht
ein Mann der Reform.'® Kaum Bischof, ernannte ihn
sein pdpstlicher Onkel Pius IV. (1559-1565) zum Lega-
ten am Konzil. 1566 ermahnte ihn Papst Pius V.
(1566-1572), seine Ditzese zu visitieren — ohne Er-
folg. Aber auf Dréangen des Papstes hin eréffnete er
in Konstanz die Didzesansynode, die vom 1. bis 5.
September 1567'®' dauerte mit dem Ziel, die Be-
schlisse von Trient fir das Bistum umzusetzen. Der

171 HS W3, S. 772-773.

172 Ebd., S. 922; Gwiggen, S. 74-75.

173 Ebd., S. 639; Gwiggen, S. 55.

174 Ebd., S. 743-744; Gwiggen, S. 31-32.

175 Kuhn lll, S. 268.

176 Ebd., S. 345-350.

177 von Arx 3, S. 304-307; HS I/2, S. 945.

178 HS 112, S. 950-951 und 1059: Appenzell, Grimmenstein,
Notkersegg, Pfanneregg/Wattwil, Wonnenstein; die Kapuzi-
nerinnen von Hundtobel und Steinertobel vereinigen sich
und ziehen 1616 nach Rorschach, um sich 1905 in Tibach
niederzulassen; fur viele Thurgauer Pfarreien liefern sie die
Hostien; siehe Karte 3.

179 LThK3 10, Sp. 225-231.

180 Lebenslauf in HS /2, S. 401-409; BvK 1, S. 396-402.

181 HS I/2, S. 403-405; Sambeth, J. G.: Die Constanzer Synode
vom Jahre 1567, in: FDA 21 (1890), S. 51-159; Sambeth be-
schreibt ausfihrlich den Verlauf der Synode und fasst deren
Beschliisse zusammen, er verteidigt Kardinal Hohenems
und zollt ihm héchstes Lob!

41



Bischof reiste aber schon im Oktober nach Rom
zurlck und bestdtigte von dort aus im April 1568 die
neuen Synodalstatuten. Nur noch ein einziges Mal
kam er in sein Bistum. Immerhin gab er im Zug der
Reform den Auftrag, einige liturgische Blcher neu
aufzulegen.'® Die genannte Synode, eine festliche
Versammlung, hatte tatsachlich die Konzilsbe-
schlisse umgesetzt, aber die Abwesenheit des
Bischofs und verschiedene Widerstande vereitelten
die Durchfuhrung der ReformbeschlUsse.'®® Weil die
Synode kaum Auswirkungen hatte, ertbrigt sich eine
Darstellung ihrer Beschliisse.

5.2 Borromaus und Bonhomini

Den wichtigsten Anstoss zu einer durchgreifenden
Reform gab Karl Borromadus, Bischof von Mailand, ein
Vetter des Bischofs Mark Sittich. Er kam 1570 in die
Eidgenossenschaft und besuchte im gleichen Jahr
auch das Kloster St. Gallen.’™ Auf ihn geht der Vor-
schlag zurtick, einen Nuntius oder Visitator in die Eid-
genossenschaft zu senden. So kam 1579 fir zwei
Jahre Giovanni Francesco Bonhomini, Bischof von
Vercelli, in die Eidgenossenschaft.'® Gegen dessen
Strenge — er verlangte unter anderem, alle Konkubi-
nen seien innerhalb acht Tagen fortzuschicken —
lehnte sich die Geistlichkeit des Vierwaldstatter Kapi-
tels unter Fihrung Dekan Heinrich Heils auf.'® Wi-
derstand zeigte sich auch in unserer Gegend: Wie
Bonhomini den Pfarrern von Waldkirch und Lenggen-
wil befahl, ihre Konkubinen zu verlassen, sagten sie,
niemand habe ihnen zu befehlen ausser dem Landes-
herrn.'® Abt Joachim Opser, sehr um die Reform
bemuht, mahnte Bonhomini bei seiner mehrtagigen
Visitation in St. Gallen zur Vorsicht, damit er nicht An-
lass zu einer Aufruhr gegen sein Kloster und die ka-
tholische Religion Uberhaupt gabe; er solle beden-
ken, dass er nicht in Italien und in rein katholischen
Gegenden weile; der Papst aber verwies dem Abt
streng diese Mahnung.'®®

42

1579 versammelte Bonhomini den Seelsorgekle-
rus des Stiftsgebietes und erliess ein Reformdekret,
das eine Grundlage fir die spateren Erlasse der St.
Galler Abte ist'™®: «Decreta et constitutiones»'® fiir
den dem Abt unterstellten Klerus.

Darin geht es zuerst um das Aussere der Geistli-
chen von Kopf bis Fuss: Die Haare durften nicht tber
die Mitte der Ohren gehen und auch nicht zu lockig
sein, der Bart sei abzurasieren, zu tragen seien das Bi-
ret, schwarze Kleider und Schuhe. Das Dekret unter-
sagt die Jagd, das Halten von Jagdhunden und das
Tragen von Waffen. Wenn der Geistliche unter Hare-
tikern gehe, durfe er zwar Waffen tragen, aber nur
kurze. Wirtshauser seien zu meiden, ausser unter-
wegs, wenn es notwendig sei. An o&ffentlichen
Mahlern solle er nicht teilnehmen, sei es aber wegen
der Verwandtschaft und aus Pietat notig, habe er be-
scheiden zu sein und ntichtern zu bleiben. Einer, der
sich betrinke, zahle 20 Kronen Busse, beim zweiten
Mal komme er in den Kerker. Sei er mit anderen zu-
sammen, durfe er keine Witze erzahlen oder lacherli-
che Wérter gebrauchen, noch viel weniger verlet-
zende und obszéne. Weltliche Geschéfte seien ver-
boten. Strikte sei alles zu beachten, was bereits ein-
gefiihrt sei «in omnibus DD Helvetiorum pagis atque
in Thurgaudia»: Wer das Verbot des Konkubinats
Ubertrete, werde suspendiert und bezahle 20 Kronen
Busse, beim zweiten Mal 50 Kronen, beim dritten Mal

182 HS 172, S. 405-408.

183 Ebd., S. 517-519.

184 Schwegler, S. 201-203.

185 Ebd., S. 203-204.

186 1570 stellte Heil, Pfarrer von Altdorf, Karl Borromdus seine
Kinder vor: «Das sind die Kinder, die mir der Herr geschenkt
hat» (Schwegler, S. 202), spater aber arbeitet er doch mit
Bonhomini zusammen (Vasella, S. 10).

187 von Arx 3, S. 257.

188 Vasella, S. 31.

189 Duft, S. 99.

190 StiASG Rubr. 33, Fasc. 1; ebenso aufgenommen in die
«Summa» von 1774.



verliere er sein Beneficium und musse ins Exil gehen. Als
Haushalterin sei nur erlaubt die Mutter, die Grossmutter,
die Tante, die Schwester, die Schwadgerin oder eine
Uber 50-jahrige Frau. Gemahnt wird, das Brevier zu
beten, jeden Sonn- und Feiertag die Messe zu lesen,
sei er Pfarrer, dann auch drei Mal in der Woche. Zu
predigen habe er jeden Sonn- und Feiertag; sei er
dazu nicht fahig, soll er aus einem bewahrten Buch
oder dem Katechismus vorlesen. Dem Volk habe er
den Gehorsam gegen die Kirche und den Apostoli-
schen Stuhl und den eifrige Sakramentenempfang
nahe zu bringen. Fleissig besuchen soll er die Kranken
und dafur sorgen, dass niemand ohne die Sterbe-
sakramente sterbe. Jeden Sonntag nach dem Essen
hatten die Glocken zu lauten, um die Kinder in der
Kirche zum Unterricht nach dem kleinen Katechismus
des Canisius zu versammeln. Schliesslich werden die
fur den Seelsorger notwendigen Bicher aufgezanhlt.

5.3 Die Visitation von 1586

Die Ditzesanstatuten hatten Bischof Mark Sittich ver-
pflichtet, alle zwei Jahre das Bistum visitieren zu las-
sen, was aber nicht geschah. Nur Weihbischof Wurer
besuchte mehrere Male die Innerschweiz vor allem als
Firmspender; dadurch kam er auch mit dem Klerus in
Kontakt. Visitationen im engern Sinn fihrte er in Stud-
deutschland und in Appenzell durch.”' Im Méarz 1586
verlangte der Rat von Luzern von Bischof Mark Sit-
tich, ins Bistum zurlckzukehren und eine allgemeine
Reform durchzuftihren, und drohte, andernfalls ei-
nen Koadjutor zu bestellen und die bischéflichen Ein-
kiunfte aus dem Thurgau zu beschlagnahmen. So
kam es im selben Jahr zu einer grossangelegten Visi-
tation; von ihr berichten die «Acta visitationis per Hel-
vetiam anno domini 1586»." Sie wurde begonnen
im Juni und durchgefahrt von Wolfgang Pyringer, der
1579 in den Dienst Bonhominis trat.'” Insgesamt be-
suchte der Visitator rund 130 Pfarreien und Kolle-
giatsstifte mit etwa 230 Priestern. Sein Weg fihrte

von Konstanz durch den nérdlichen Thurgau Uber
Zurzach in die Innerschweiz, auf dem Ruckweg kam
er nochmals durchs Toggenburg in den Thurgau und
kehrte tber Bischofszell nach Konstanz zurtick. In un-
seren Dekanaten visitierte er 21 Pfarreien mit 32
Geistlichen, aber mit Ausnahme von Wil und Nieder-
blren keine Pfarrei der Alten Landschaft.'™

Das Ergebnis der Visitation in unseren Dekanaten:
23 Geistliche sind keine Konkubinarier und waren es
nie. Der Pfarrer von Lommis hat vier Kinder — eines ist
gestorben —, der in Sirnach auch vier, jener in Gantersch-
wil zwei. Konkubinarier ohne Kinder trifft Pyringer an
in Mosnang und Butschwil, ebenso bei einem Kano-
niker in Bischofszell, der aber erklart, er brauche we-
gen seiner korperlichen Gebrechlichkeit jemanden,
der fur ihn sorge. Andere Pfarrer sind friher Konku-
binarier gewesen, so der Pfarrer von Rickenbach mit
einem Kind; ein Kanoniker in Bischofszell, der friher
Pfarrer in Arbon war, hatte von seiner verstorbenen
Konkubine acht Kinder, von denen zwei (iberlebten. Der
Pfarrer von Heiligkreuz hat seiner Konkubine mit fiinf
Kindern eine Stunde weit entfernt ein Haus gekauft.

Da in den Berichten oftmals angegeben ist, wer den
Haushalt besorgt — Mutter, Schwester, Verwandte,
tber 50-Jahrige — kann vermutet werden, dass bei
jungeren Haushalterinnen von vornherein der Ver-
dacht des Konkubinats bestand. Andererseits meinte
der Innerschweizer Klerus bei seiner Beschwerde an
den Nuntius, «selbst ein 50-jahriges Weib wirde sich,
entgegen der Meinung des Nuntius, der Wollust nie-
mals enthalten».” Es mag wahrscheinlich mit den
wahlweise besuchten Pfarreien zusammenhangen,
dass die Zahl der Konkubinarier in unserem Gebiet
gemessen am Durchschnitt aller besuchten Pfarreien
eher klein war: Von den insgesamt etwa 230 visitier-

191 Vasella, S. 5-7.

192 Ebd., S. 13; Visitationsprotokoll, S. 75-179.
193 Vasella, S. 17-22.

194 Vasella, S. 75-78 und 173-179.

195 Ebd., S. 34.

43



ten Priestern waren etwas mehr als zwei Drittel Kon-
kubinarier oder sind es gewesen. Auch der Abt von
St. Gallen musste «aus Mangel an Geistlichen viel
durch die Finger sehen»; 1579 zahlte man im Stifts-
gebiet «noch zwanzig Pfarrherren, welche Beyschla-
ferinnen hatten».' Der Visitator befahl jeweils den
betroffenen Geistlichen, ihre Konkubinen innerhalb
Monatsfrist zu entlassen. Ob das immer geschah, ist
zweifelhaft, meldete doch Dekan Fasslin von Frauen-
feld-Steckborn um 1597 in einem Bericht, die Priester
hatten ihre Konkubinen weggewiesen, doch wisse er
nicht, ob sie zurlickgerufen wurden.'”” Eine weitere
Frage ging der Herkunft nach. Bei den Pfarrern von
Oberhelfenschwil und Niederbiren waren schon die
Vater Priester, ein St. Galler Konventuale war Vater
der Pfarrer von Lommis und Mosnang. Bei etlichen
Geistlichen wird bemerkt, sie hatten wenig studiert,
wiurden die Absolutionsformel nicht kennen. Auch
fuhrten nicht alle die vorgeschriebenen Pfarrbucher.
Einmalig scheint der Fall des Pfarrers von Steckborn
gewesen zu sein: Bei der Ankunft des Visitators war
er so betrunken, dass er erst am andern Tag befragt
werden konnte. Pyringer verteilte aber nicht nur Tadel,
sondern auch Lob und nannte vorbildliche Geistliche:
unter anderen Dekan Fasslin, ein Mann massvollen Le-
bens, fortgeschrittenen Alters, wirdig und bescheiden.

5.4 Charta visitatoria

Der erste Bischof, der sich, auch mit Harte, der Re-
form annahm, war seit 1589 Kardinal Andreas von
Osterreich'®, ein Habsburger aus morganatischer Ehe
und Bischof von Brixen und Statthalter aller ober- und
vordergsterreichischen Lander. Allerdings war er kein
Bischof im Sinn des Tridentinums, denn er liess sich
nie zum Priester weihen. Er gab Rituale und Brevier
neu heraus sowie ein «Catholisch Gesangbuchlein».

Sein entscheidender Beitrag zur Reform aber war
die 1591 erlassene «Charta visitatoria».'® Massnahmen
zur Wiederherstellung der Rechte des Bischofs neh-

44

men einen grossen Teil der Charta ein. Die Visitation
von 1586 hatte z. B. gezeigt, dass die Kurie noch kei-
neswegs Uber den Klerus verfligen konnte. Bei man-
chen stellte sich heraus, dass sie sich nicht in Kon-
stanz weihen liessen, zu jung geweiht wurden oder
keine bischofliche Beauftragung hatten. Die Charta
wendet sich daher gegen die Eigenmachtigkeit der
Kollatoren bei der Einstellung der Pfarrer, ebenso ge-
gen jene Geistlichen, die ihre Stelle ohne Kenntnis der
Kurie annahmen oder wechselten. Es ging dem Bi-
schof aber ebenso um die Reform des Klerus: Ernst-
haft werden die Geistlichen ermahnt, wahrend der
Messfeier nicht zu lachen, herumzuspringen, zu
schwatzen, den Gesang zu Uberstlrzen. Das Brevier
soll taglich unverkirzt gebetet und wenigstens ein-
mal im Monat gebeichtet werden. Auch seien die
Glaubigen zum oftmaligen Empfang der Sakramente
einzuladen. Die Freizeit sei zu verbringen mit Studium
und andern frommen Verrichtungen. Der Aufzahlung
der notwendigen Biicher ist kleiner als bei Bonho-
mini. Am friihen Sonntagnachmittag habe der Pfarrer
Katechismusunterricht zu erteilen dergestalt, dass die
Kinder den kleinen Katechismus des Canisius aus-
wendig lernen kénnten. Die Sakramente durften nur
denen gespendet werden, die zum katholischen
Glauben stiinden. Die Pfarrer sollten oft die Kranken
besuchen, ihnen auch die Krankensalbung spenden,
die ausser Ubung gekommen sei. Ahnlich wie Bon-
homini geht Andreas mit den Konkubinariern um.
Getadelt wird, dass die Geistlichen zu oft an Gast-
mahlern teilnehmen; wenn sie eine Einladung trotz-
dem annehmen mudssten, sollten sie nicht mit den
Bauern herumlarmen, sich betrinken, im Reigen tan-
zen, Streit hervorrufen und spielen. Das Verbot der

196 von Arx 3, S. 256-257.

197 Vasella, S. 77, Anm. 5.

198 Lebenslauf in HS I/2, S. 412-416; BvK 1, S. 401-403.

199 StiASG Rubr. 37, Fasc. 3; eine kommentierende Zusammen-
fassung bei Keller, Erwin: Die «Charta visitatoria» des Kardi-
nals Andreas von Osterreich, in: FDA 102 (1982), S. 17-30.



Jagd wird eingescharft. Die Kleidung soll einfach sein,
vor Geiz und Habsucht habe der Geistliche sich zu hi-
ten; sein ganzes Leben solle dem Volk Beispiel der
Massigung und des reinen Wandels sein.

6 Katholische Pfarreien und Kirchen /
paritatische Verhiltnisse

Zwei Pfarreien ohne Vorgangerinnen im Mittelalter
sind entstanden: In Tanikon, das friher zur ztrcheri-
schen Pfarrei Elgg gehort hatte, betreute der Beichti-
ger die Katholiken der benachbarten Dorfer, sodass
sich eine Pfarrei bilden konnte.** Unter dem neuen
katholischen Gerichtsherrn kam 1584 ein Priester
nach Berg, einer Filiale von Sulgen mit einer
Frihmessstiftung, die bald Pfarrei wurde.”' An eini-
gen Orten standen je flr beide Konfessionen Kirchen
zur Verfligung. Im Kloster Kreuzlingen konnten die
Chorherren die Kirche bald allein bentitzen; die refor-
mierten Bewohner von Egelshofen und Kurzricken-
bach besuchten in Konstanz, in der Kapelle St. Jodok,
den Gottesdienst. 1548, nach dem Verlust der
Reichsfreiheit und dem Beginn der Rekatholisierung
der Stadt, wurde ihnen die ehemalige Kreuzlinger Fi-
liale Kurzrickenbach ibergeben.” 1617 liess die Ab-
tissin von Munsterlingen fur die Reformierten eine
Kirche in Scherzingen bauen, dadurch horte das Si-
multaneum in der Klosterkirche auf.*® 1645 durften
die Protestanten in Frauenfeld eine eigene Kirche in
der Stadt bauen, die Nikolauskirche wurde den Ka-
tholiken Uberlassen; die urspringliche Pfarrkirche in
Oberkirch blieb paritatisch.® Und wie schon er-
wahnt, standen auch in Gachnang zwei Gotteshauser.

Von den 48 Pfarreien hatten 21 die Kirche fur
sich, 27 teilten sie als paritadtische oder Simultan-
kirchen mit den Evangelischen.

Aber nicht nur im Thurgau waren die Simultankir-
chen haufig, sondern auch im Toggenburg und im
Rheintal: Am Ende des 18. Jahrhunderts waren im ers-

teren 14, im zweiten 6 paritatische Kirchen. In keinem
anderen Raum wie in diesem «alten Thurgau» sind in
dieser Zeit Simultankirchen in so grosser Zahl zu fin-
den. Neben diesen konfessionell gemischten Gebie-
ten standen auf reformierter Seite Appenzell Ausser-
rhoden und die Stadt St. Gallen, auf katholischer die
Alte Landschaft und Appenzell Innerrhoden.**

7 Evangelische Dekanate’*®

1531 wurde die thurgauische reformierte Synode
aufgelost, die Kapitel Frauenfeld und Steckborn blie-
ben bestehen, nur lésten sich 1614 vom letzteren die
Pfarrer von Diessenhofen und Basadingen und
schlossen sich dem ziircherischen Kapitel Stein an;
der Pfarrer von Wagenhausen gehorte zu Schaffhau-
sen. Seit 1567 mussten die Pfarrer der beiden Kapitel
Frauenfeld und Steckborn die Zircher Synode besu-
chen. Das Toggenburger Kapitel dauerte fort, die vor-
mals zu Wil gehdrenden thurgauischen Pfarreien
schlossen sich Frauenfeld an. St.Gallen verlor die
Pfarreien der Alten Landschaft, neu hinzu kamen
nach dem Fall von Konstanz die der Stadt benachbar-
ten Pfarreien. 1588 beschlossen die finf Orte und
Appenzell Innerrhoden, dass der Oberthurgau und
das Rheintal von der Synode bzw. dem Kapitel St.
Gallen zu trennen seien. So bildete sich 1590 das
oberthurgauische Dekanat, dessen Mitglieder aber
seit 1592 ebenfalls zur Zircher Synode gehorten.
1602 bildeten die Appenzeller ein eigenes Kapitel
und trennten sich 1757 endgultig von St. Gallen.

200 Kuhn I/1, 5. 310-311; QTG 4, S. 135.

201 Kuhn I/2, S. 21-22 und 25; QTG 4, S. 98.

202 Kuhn 1/2, S. 84; ebd. 1172, S. 286-287.

203 Kuhn lll, S. 269.

204 Kuhn I/1, S. 141.

205 Vgl. zum ganzen Abschnitt Karten 3 und 4.

206 Nach Sulzberger, Kapitel St. Gallen, S. 168-169 und 184;
ders., Thurg. Kapitel, S. 63-68; siehe auch Karte 5 nach Un-
terlagen in StATG Bd 150’0, 10 (1759 und 1848).

45






V Die Dekanate im 17.und 18. Jahrhundert

1 Kapitularisches Leben
1.1 Die Diozesansynode von 1609

Auf den 18. bis 24. Oktober 1609 berief Bischof Ja-
kob Fugger eine Diézesansynode nach Konstanz ein.
Sie war zwar nicht mehr so glanzvoll wie die Synode
von 1567 (die Abte von St. Gallen, Einsiedeln und
Kempten nahmen daran nicht teil, den Zisterziensern
war die Teilnahme vom Ordensgeneral verboten wor-
den), aber dennoch hatte sie Erfolg. 1610 kamen die
Synodalstatuten heraus: «Constitutiones et Decreta
Synodi Dioecesanae Constantiensis»; sie blieben gul-
tig bis zum Ende des Bistums und wurden immer wie-
der neu aufgelegt, zum letzten Mal 1761.* Die héu-
figen Verweise auf das Konzil von Trient zeigen, dass
die Statuten dessen Beschlisse umsetzen wollten.
Alle Geistlichen sollten im Besitz der «Synodalakten»
sein, was bei einzelnen Visitationen tberprift wurde.

Weil die Konstanzer Bischofe spater nicht mehr in
der Lage waren, Synoden durchzufihren, verpflichtete
das Domkapitel in den Wahlkapitulationen von 1704,
1740 und 1743 die jeweiligen Bischofe, dafur regel-
massig Dekanenkonferenzen durchzufihren. 1750
liess das Domkapitel diesen Artikel fallen.®® Uber sol-
che Konferenzen und zur Frage, ob sie Gberhaupt
abgehalten wurden, gibt es keine Nachrichten. Man-
che Bestimmungen und Mahnungen der Synodalsta-
tuten sind gepragt von der Zeit der Entstehung der
Statuten, andere mogen im Laufe vieler Jahrzehnte
und auf Grund veranderter Verhaltnisse ihre Gultig-
keit verloren haben.

1.2  Das stift-st. gallische Offizialat’™”

Keine Instanz hat die Geschichte der Dekanate
St. Gallen und Wil und ihr kapitularisches Leben so
sehr mitbestimmt wie das stift-st. gallische Offizialat.
Wegen der Nachlassigkeit der Konstanzer Bischofe

in der Durchfuhrung der Reform ergriffen die St. Galler
Abte schon frih die Initiative. Als 1590 Bischof
Andreas von Osterreich durch ein Mandat vom Kapi-
tel St.Gallen Rechenschaft (ber die Seelsorger
verlangte, protestierte der Abt, aber auch der Kle-
rus: Dafir sei der Abt zustandig. 1596 erlangte Abt
Bernhard Muller die vorlaufige Jurisdiktion Gber sein
Gebiet, 1613 entschied der Gerichtshof in Rom in ei-
nem von Konstanz angestrebten Prozess zu Gunsten
von St. Gallen. So kam es am 21. Marz zum Konkor-
dat zwischen dem Bistum Konstanz und der Abtei St.
Gallen: Der Abt hat das Recht zur Priifung, Approba-
tion, Aufsicht, Abberufung der Geistlichen und zur
Visitation der Pfarreien; dem Bischof steht zu,
schwere Vergehen der Geistlichen zu ahnden, alle
funf Jahre die Visitation durchzufiihren — wobei er
sich aber in die Belange des Abtes nicht einmischen
darf — sowie das Ehegericht. Das Konkordat betraf
alle Pfarreien in der Alten Landschaft, im Toggenburg
sowie in den thurgauischen und rheintalischen Nie-
dergerichten, in denen der Abt die Kollatur in-
nehatte. Das Konkordat wurde 1624 erganzt: Dem
Abt unterstehen auch jene Pfarreien, in denen er
nicht Kollator ist. Abt Bernhard Mdiller errichtete
1614 eine stift-st. gallische Kurie, die, Offizialat ge-
nannt, ein quasi-bischofliches Amt war; 1748 folgte
ein zweites Konkordat.

So konnte sich ein Staatskirchentum eigener Art
entwickeln: Der Abt war fur die Geistlichen nicht nur
der Landesherr — wenn auch in den einzelnen Gebie-
ten auf verschiedene Weise —, sondern zugleich das
geistliche Oberhaupt. Dadurch hatten die Abte eine
ganz andere Wirkungs- und Einflussmoglichkeit als
die bischofliche Kurie, die sich mit einer Vielzahl von
Herrschaften auseinander setzen musste, was oft ihre

207 BvK 1, S.99-100; HS I/2, S. 493.

208 BvK 1,S.101-102; Maier, S. 214 und 251; Text ebd., S. 354.

209 «Offizialat» bezeichnet in einem Bistum die bischéfliche Ge-
richtsbehérde. — Zur Griindung des Offizialates vgl. Duft,
S. 45-52, und HS II/1, S. 1351-1355.

47



Arbeit erschwerte. Das zeigt das Beispiel des reform-
eifrigen Luzern bei Konstanzer Visitationen: «Die
Stadt Luzern liess die bischoflichen Uberwacher
ebenfalls tberwachen und schickte ihnen drei Rats-
herren zur Begleitung mit, wenn erstere das Luzerner
Gebiet visitieren. Dartiber verlangten die Luzerner
Stadtvater von den Visitatoren jeweils einen Schluss-
bericht und eine Aufstellung der Reisekosten sowie
der eingezogenen Bussgelder.»*"°

Die Dekanatseinteilung behielt der Abt bei, forderte
zu fleissigem Besuch der Kapitelsversammlungen auf,
machte aber auch seinen Einfluss geltend. Im Deka-
nat Wil gehorten alle Pfarreien mit Ausnahme des
kapitelfreien Wertbuihl zum Offizialat. Nicht so im De-
kanat St. Gallen: Hier stand eine Mehrheit st. galli-
scher einer Minderheit bischoflicher Pfarrer gegend-
ber. Thurgauische Pfarreien unterstanden dem Offizi-
alat im Dekanat St. Gallen Hagenwil, Romanshorn,
Sitterdorf und Sommeri, im Dekanat Wil Heiligkreuz,
Rickenbach, Welfensberg und Wuppenau, der soge-
nannte st. gallische Thurgau. Zugleich hatten die st.
gallischen Geistlichen die von den Abten einberufe-
nen Klerusversammlungen zu besuchen, meist in Wil
und Rorschach. Nach einer Vorlauferin 1644 feierte
der jeweilige Abt 1690 und 1737 mit allen Geistli-
chen eine Synode der st. gallischen Quasi-Didzese.?"

1.3 Statuten

1.3.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Erste Statuten stammen aus dem Jahr 1613, be-
schlossen vom in Oberkirch zu Frauenfeld versam-
melten Kapitel, «um die Verehrung Gottes und das
Heil der Seelen zu férdern und ein wirdiges klerika-
les Leben nach Kraften zu beobachten». 1647 wer-
den sie neu geschrieben, zum Teil erganzt und spater
gefasste Beschliisse immer wieder angefiigt. Auf
Wunsch des bischoflichen Visitators stellt Dekan

48

Stadler 1695 erneuerte und in bessere Ordnung ge-
brachte Statuten zusammen. Sie scheinen nicht be-
friedigt zu haben; denn bereits 1701 werden sie auf
Kapitelsbeschluss hin von Dekan Oswald Uberarbei-
tet, damit sie vom Weihbischof approbiert werden
konnen. 1758 liest Dekan Muller*? an der Kapitels-
versammlung die Statuten vor. Den Beschluss von
1778, die Statuten drucken zu lassen, lasst man 1784
aus Kostengriinden fallen. Erst 1796 stellt Dekan Har-
der die Statuten wieder zusammen und lasst sie auf
dem Korrespondenzweg genehmigen. In die jeweils
erneuerten Statuten sind Kapitelsbeschlisse und
auch Anweisungen der Visitatoren aufgenommen. Alle
Statuten von 1613 bis 1796 werden mit einer Begriin-
dung eingeleitet: «Kein Gemeinwesen kann ohne Ge-
setze und Statuten existieren, wie die Erfahrung zeigt.»

1.3.2 Kapitel St. Gallen

Die bereits erwdhnten Statuten von 1613 gehen in
ihrem wesentlichen Gehalt auf das Mittelalter zuriick.
Fur die nachsten 140 Jahre liegen keine Statuten vor,
oder sie sind nicht mehr erhalten. Erst 1752 wird ein
allerdings unvollendeter Uberarbeitungsversuch ge-
macht. Auf Wunsch einiger bischoflicher und st. gal-
lischer Pfarrer stellt 1773 Dekan Johann Balthasar
Burke Statuten zusammen, die aber von der st. galli-
schen Obrigkeit abgelehnt werden. Der Dekan vertei-
digt sich in einem nicht mehr vorhandenen Schreiben,
was den Offizial P. Iso Walser zu einer geharnischten

210 BvK 1, S. 108.

211 Duft, S. 95-98.

212 Georg Josef Muller hat, als er noch nicht Dekan war, das
Protokollbuch StATG Bd 1'00'0, 1 (Acta) eigenhandig ge-
schrieben und darin nicht nur StATG Bd 1°00°0, 0 (Statuta et
leges) aufgenommen, sondern auch weitere wichtige Akten
Uberliefert, u. a. die Statuten von 1695 und 1701. Vermut-
lich hat Muller im Auftrag von Dekan Rauch damit begon-
nen, als er 1748 Pfarrer in Frauenfeld wurde. Unter Dekan
Rauch beginnt 1736 das Protokollbuch StATG Bd 1°'00°0, 2;
Muillers Protokoll geht bis 1752.



Widerlegung veranlasst, der «Refutatio epistolae et
excusationum Decani». Sie ist ein Zeugnis st.galli-
scher Empfindlichkeit gegeniiber Konstanz: Seiner
Kenntnis nach, schreibt Walser, sei das Begehren
nach Statuten von den bischoflichen Pfarrern ausge-
gangen, besonders von zweien, die er kenne. «Ge-
setze kdnnen nur von Vorgesetzten erlassen werden
— oder sollen dem Abt Fesseln angelegt werden? Der
Bischof von Konstanz hat keinen Einfluss auf die St.
Gallischen — oder haben ihn der Dekan, die zwolf
bischoflichen Pfarrer oder das Kapitel?» Der Dekan
solle den St. Galler Obern folgen und nicht eine der-
art unnitze Petition der Bischoflichen annehmen.*"
Was den Arger des Offizials so sehr erregte, war wohl
die Verabschiedung der Statuten im Kapitel ohne vor-
herige Kenntnisnahme des Abtes sowie die Nichter-
wdhnung von dessen Rechten. Die Statuten sagen
aber ausdrucklich, sie bedurften noch der Genehmi-
gung des Abtes wie auch des Bischofs. 1774 verfasst
der Offizial selber Statuten, vielleicht weil der Dekan
darauf hingewiesen hat, viele Kapitulare wissten un-
ter anderem nicht, wie es sich mit den Anniversarien
fur die verstorbenen Mitbrider verhalte. Er nennt
sein Werk «Summa Rituum et consuetudinum quae
in Vererabili Capitulo S. Galli eiusque celebratione ob-
servantur»®'*; Eine Zusammenstellung der Riten und
Gewohnheiten des Kapitels St. Gallen, mit Hinzufi-
gung einer Reihe von  «Monita»  (Er-
mahnungen). Wohlweislich nennt er sie nicht «Statu-
ten»; denn diese hatten auch der Bestatigung durch
den Bischof bedurft. Vom Kapitel Wil liegen aus dieser
Zeit keine Statuten vor.

1.4  Mitgliedschaft
1.4.1

Kapitel Frauenfeld-Steckborn?"®

Aus Akten und spateren Verzeichnissen geht hervor,
dass eine Reihe von Pfarreien, die friher zum Deka-

nat Wil gehoérten, nun unter Frauenfeld-Steckborn
aufgezahlt werden. Der Ursache dieser Anderung ist
im Folgenden nachzugehen.

Vollmitglieder mit allen Rechten und Pflichten
sind die Sakularpfarrer. Eine Ausnahme bilden die
«maltesischen» Pfarrer von Tobel, Bussnang und
Wangi. Tobel und Bussnang gehorten frither zum De-
kanat Wil. Aber kraft eines Konkordates aus dem Jahr
1612 zwischen dem Johanniterorden und dem Bi-
schof von Konstanz’'® sind diese Pfarrer nicht ver-
pflichtet, am Kapitel teilzunehmen. Sie schliessen sich
aber dem Kapitel Frauenfeld-Steckborn an, haben
das aktive Stimmrecht, missen an den Versammlun-
gen nur dann teilnehmen, wenn sie gerufen werden;
auch haben sie zu den Kapitelskosten nichts beizu-
tragen. Hingegen bestimmt 1666 der Visitator, dass
sie einen Beitrag an die Kosten der Generalvisitation
zahlen mussen. In der Einladung zur Kapitelsver-
sammlung von 1784 schreibt Dekan Noser, die
Neupfarrer aus den Pfarreien der Kommende miiss-
ten kommen, damit sie das aktive Stimmrecht erlan-
gen, sonst aber seien sie zur Teilnahme nicht ver-
pflichtet.?"”

1795, an der letzten Kapitelsversammlung im 18.
Jahrhundert, herrscht Gber die Art der Zugehérigkeit
zum Kapitel der beiden Pfarrer von Uesslingen und
Huttwilen Unsicherheit. Rechtlich sind sie Stellvertre-
ter des Priors der Kartause Ittingen; die Dekane
schicken ihre Zirkulare jeweils an den Prior, der sie
den beiden Pfarrern weiterleitet. Die Bedenken wer-
den aber zerstreut mit dem Hinweis, diese Pfarrer
hatten auch schon Amter innegehabt. 1651 erwirbt

213 StiASG Rubr. 33, Fasc. 2; hier auch der Statutenentwurf von
1752.

214 StiASG Tom. 693, zit. «Summa» bzw. «Monita».

215 Neben Erwahnungen in den Protokollen sind die verschie-
denartigen Mitgliedschaften in den Statuten von 1796 an-
gefihrt.

216 StATG Bd 1'50°0, 8.

217 StATG Bd 1°20°0, 3.

49



das Kloster Muri die Herrschaft Klingenberg mit der
Pfarrei Homburg, 1687 das Kloster Rheinau Mam-
mern; beide Pfarreien werden von den Klostern mit
Konventualen besetzt*'®, die Kapitelsmitglieder mit
nur aktivem Stimmrecht werden. 1691 beschliesst
das Kapitel, neueintretende Pfarrer von Homburg
hatten nur alle 15 Jahre den Ingress zu bezahlen.
Der Pfarrer von Eschenz, einer Kollatur von Einsie-
deln, gehorte von Anfang an zum Kapitel. Bei der Ge-
neralvisitation 1666 sagt der Pfarrer, der Abt habe
ihm verboten, das Kapitel zu besuchen. In einem Ver-
zeichnis der Teilnehmer an den Kapitelsversamm-
lungen von 1648 bis 1695 kommt der Pfarrer von
Eschenz erstmals 1669 vor.*" Dem Kapitel aber gehort
er nur dann an, wenn er Weltpriester ist; mit einer
Ausnahme ist die Pfarrei seit 1700 immer von Ein-
siedler Konventualen besetzt.?® Gemdss einem Brief
Dekan Russis aus dem Jahr 1730 zahlten die Bene-
diktinerpfarrer dennoch den Ingress und wiesen die
Admissio vor, auch wenn sie am Kapitel nicht teilnah-
men, bis ein P. Stadelmann®' und seine Nachfolger
sich weigerten, den Ingress von 2 Gulden zu bezah-
len. Dekan Russi wendet sich nun an den neuernann-
ten Eschenzer Pfarrer mit der Bitte um den Ingress.
Der Abt von Einsiedeln lehnt dieses Ansinnen ab und
weist auf das Konkordat von 1693 hin. Im gleichen
Jahr erfolgt von Einsiedeln eine Reflexio, welche der
Dekan mit einer Replica beantwortet. Eine kleine No-
tiz besagt dann, es seien fir alle Zeiten 15 Gulden be-
zahlt worden.?? Im Konkordat von 1693 wird nach
einem Streit mit Konstanz die Frage entschieden, ob
der Abt von Einsiedeln selbstandig Pfarrer einsetzen
konne, die dem Bischof nicht unterstehen. Beschluss:
Auch die Stiftspfarrer stehen unter dem Bischof.??
Nicht zum Kapitel gehoren die Pfarrer der Kloster-
pfarreien Tanikon und Paradies und die von einem
Konventualen aus Petershausen besetzte Propstei
Klingenzell. Nicht Mitglieder sind auch die Fischinger
Monche auf den Pfarreien Au, Bettwiesen, Bichelsee,
Dussnang, Lommis und bis 1698 Sirnach. Mit Aus-

50

nahme von Bichelsee gehorten sie im Mittelalter zum
Dekanat Wil. Das Kloster Fischingen wurde von den
katholischen Orten wiederhergestellt und war von ih-
nen abhangig, erst 1598 konnte es sich davon 16-
sen.?** Auch steht das Kloster nicht unter dem Bischof
von Konstanz, nur die Visitation der Kirchen sollten
die Ordenspfarrer zulassen. Diese Pfarreien sind in
das Dekanatsverzeichnis Frauenfeld-Steckborn ge-
kommen, weil der Dekan die Visitation vorgenom-
men hat. Lommis, das erst 1599 zu Fischingen kam
und nicht sogleich von eigenen Konventualen besetzt
wurde, gehoérte damals wahrscheinlich noch zu Wil
jedenfalls ist der Pfarrer in einem Verzeichnis des Ka-
pitels Frauenfeld-Steckborn von 1599 nicht aufge-
fuhrt. Noch 1642 wird der «Leutpriester» von Lom-
mis in den Wiler Akten wegen einer Zinszahlung er-
wahnt. 2

Als 1698 das Kloster Fischingen seine Kollatur in Sir-
nach dem Domkapitel tbergibt und statt dessen
Mosndng tbernimmt, will Konstanz, dass sich der
neue Pfarrer von Sirnach dem Kapitel Wil anschliesst.
Er war vorher Sekretar dieses Kapitels. Dagegen ver-
fasst das st. gallische Offizialat eine Beschwerde-
schrift. Es begriindet die Zuweisung zu Frauenfeld-
Steckborn mit dem Hinweis, dass es 1607 mit Leut-
merken, das friher zu Wil gehort habe, auch so ge-
wesen sei; es gehe darum, die kleine Zahl der katho-
lischen Pfarrer im Kapitel zu mehren.?”® Es mag eine
Rolle gespielt haben, dass der Pfarrer von Sirnach im
Kapitel Wil der einzige bischéfliche gewesen ware.

218 Kuhn I/1, S. 190 und 242. Konventualen: Homburg seit
1652 (S. 197), Mammern seit 1693 (S. 250).

219 StATG Bd 1'50°0, 1.

220 Kuhn I/1, S. 113-114: Vor 1700 waren, wie es scheint, die
Pfarrer mehrheitlich Weltpriester.

221 Pfarrer 1711 und 1714/15: Kuhn I/1, S. 114.

222 StATG Bd 1'50°0, 1.

223 HSII/1, S. 534-535.

224 Ebd., S. 676.

225 BIiASG Rubr. 8, B 91, 4.

226 StiASG Rubr. 33, Fasc. 2.



1701 wird er ins Kapitel Frauenfeld-Steckborn aufge-
nommen.

1695 heisst es in den Statuten, die Kaplane hatten
nach dem Zeugnis der alten Kapitelsakten in friheren
Zeiten zum Kapitel gehort, sogar mit aktivem und
passivem Stimmrecht. Nun wirden sie keinen Obern
und Visitatoren mehr anerkennen und deshalb aus-
serhalb des Gesetzes leben. Dekan Harder fuigt in den
Statuten von 1796 hinzu: «sed tempora mutantur»,
«aber die Zeiten haben sich gedandert». Dies betrifft
vor allem die Kaplane von Frauenfeld. Nun ist aber in
den Akten nirgends ein Hinweis zu finden, dass die
Kaplane einst Kapitularen waren, und wenn schon,
dann keinesfalls mit passivem Stimmrecht, gehérten
sie doch im Mittelalter zu den Induciati. Kapitulare
hingegen sind der Kaplan von Mannenbach und der
Friihmesser von Ermatingen, beide vielleicht mit akti-
vem Stimmrecht, was aus den Akten aber nicht er-
sichtlich ist.

Neben diesen Geistlichen in den Pfarreien gibt es
noch weitere, in verschiedenen Bereichen tatige,
ohne jede Beziehung zum Kapitel: Die Kartduser in It-
tingen, die Beichtiger von St. Katharinental, Feldbach
und Kalchrain, die Statthalter auf den Schldssern
Lommis (1599, fur Fischingen), Freudenfels (1623, fir
Einsiedeln), Klingenberg (1651, fir Muri), Sonnen-
berg (1678, fur Einsiedeln), Mammern (1687, fur
Rheinau)*”’, Herdern (1683, fur St. Urban)**® und die
Kapuziner in Frauenfeld, die in den Pfarreien Aushilfe
leisten. Wie aus einzelnen Zirkularen ersichtlich ist,
hat der Dekan diesen Geistlichen bischofliche und
obrigkeitliche Erlasse zuzustellen. Dazu kommen
noch Hausgeistliche auf Schléssern wie Burg bei Pfyn.

1.4.2 Kapitel St. Gallen

Nicht Kapitelsmitglieder sind die Pfarrer aus dem Re-
gularklerus, die Koadjutoren der von der Klosterpfar-
rei abhangigen Pfarreien sowie die Kaplane. Ohne
Verbindung zum Kapitel sind wie schon im Mittelalter

die vom Chorherrenstift abhangigen Pfarrer von Bi-
schofszell, Sulgen und Berg, wie auch die Kloster-
pfarrer von Kreuzlingen und Miinsterlingen. Ein Son-
derfall ist Guttingen. Seit 1554 hat das Kloster Kreuz-
lingen die Kollatur inne und besetzt die Pfarrei seit
1686 durchgehend mit Chorherren; auch vorher wa-
ren nur wenige Weltgeistliche Pfarrer. Nun berichtet
1808 der damalige Chorherr und Pfarrer von Guttin-
gen an der Kapitelsversammlung des neu gegriinde-
ten Kapitels Arbon von dem Vertrag, der 1718 zwi-
schen dem Kloster und dem Kapitel St. Gallen abge-
schlossen wurde und die Pfarrei vom Kapitel losloste
gegen eine Zahlung von 100 Gulden: Die Pfarrer
seien nie im Kapitel erschienen, hatten zu den Kapi-
telskosten nichts beigetragen, was die Summe von
200 Gulden ausmache. In freundschaftlicher Uber-
einstimmung habe man sich auf die Halfte geeinigt.
Nun wird aber dabei nicht klar, ob die Ordensgeistli-
chen von Kreuzlingen Uberhaupt verpflichtet waren,
Kapitulare zu sein. Die 100 Gulden wurden bezahlt
und seither ist Guttingen kapitelsfrei.?”” So gehéren
im Thurgau nur noch zwei bischofliche Pfarrer zum
Kapitel St. Gallen: die von Altnau und Arbon.

1.4.3 Kapitel Wil

Wie im Dekanat St. Gallen sind auch hier Ordens-
pfarrer nicht Mitglieder des Kapitels. Der «maltesi-
sche» Pfarrer von Wuppenau untersteht zwar dem
Offizial, ist aber nicht Kapitular; 1755 wird im «Cata-
logus Personarum» der Ditzese Konstanz die Kirche
als «ecclesia separata» aufgefiihrt. Ebenso gehort
wie im Mittelalter Wertbuhl, die Pfarrei des Domkapi-
tels, keinem Kapitel an.

227 HS1I/1, S. 165, Anm. 119,

228 HS I3, S. 386.

229 StATG Bd 3'00°0, 0 mit dem Wortlaut des Vertrags. Auch
Kuhn nennt den Loskauf, schreibt aber irrtimlich, Guttin-
gen sei zum Kapitel Arbon gekommen: Kuhn I/2, S. 60; Lis-
te der Pfarrer: ebd., S. 63-64.

51



1.5 Die Amter

1.5.1 Dekan

Kapitel Frauenfeld-Steckborn: Nach allgemeinem
Recht muss das Kapitel innerhalb dreissig Tagen zu-
sammengerufen werden, wenn «ein Dekan durch
Gottes Wille das Leben mit dem Tod vertauscht» hat
(1613%°). Bei der Wahl des neuen Dekans hat immer
ein Vertreter des bischoflichen Ordinariats anwesend
zu sein. 1691 wird er mit seiner ganzen Titulatur ge-
nannt: «Reverendissimus Praenobilis et Amplissimus
Dominus, Dominus Johannes Christoph Krenkel, s.
Theologiae doctor, vicarius generalis meritissimus, in-
signis Ecclesiae Collegiatae St. Stephani Constantiae
Plebanus et Canonicus dignissimus necnon clarissimi
S. R. J. Principis et Episcopi Constantiae consiliarius
meritissimus.» Die Statuten von 1796 schildern den
genauen Vorgang, der auf alte Gewohnheit zurtck-
geht: Die Wahlversammlung beginnt mit der Votiv-
messe «de Spiritu Sancto», es folgt der Hymnus
«Veni Creator Spiritus». Darauf begeben sich die Ka-
pitulare zum Versammlungsort. Sie werden ermahnt,
die Gefahren einer untiberlegten Wahl zu bedenken,
den Geeignetsten zu wahlen zum Nutzen des Kapi-
tels und dies ohne jede Verstellung, ohne Trug und
List (1613). Gewahlt werden kdnnen, wie in die tbri-
gen Amter, nur Weltpriester. Zur Wahl gehen zuerst
die beiden Ordenspfarrer von Homburg und Mam-
mern, dann folgen die andern Kapitulare nach Wrde
und Alter. Sie legen ihr Votum in einen Kelch. Ge-
wahlt ist, wer die meisten Stimmen erhalt. 1699
kommt es zu einer Unsicherheit: Drei Kandidaten ha-
ben fast die gleiche Zahl Stimmen erhalten; soll nun
nochmals gewahlt werden oder gilt die hochste Zahl?
Am meisten Stimmen hat Markus Oswald erhalten
und auf ihn einigt sich das Kapitel. Sonst aber erfol-
gen die Wahlen fast immer einhellig. 1694 wird neu
ins Kapitel aufgenommen der «Reverendissimus D.
Johannes Casparus Stadler, S. Theologiae doctor, pro-

52

thonotarius apostolicus» und «una voce» wird so-
gleich dieser «Nobilissimus et Clarissimus Stadler» als
Dekan gewahlt. Nach der Wahl legt der neue Dekan
den Amtseid vor dem bischéflichen Vertreter ab,
«dem es gefiel, mit unserem verwaisten Kapitel zu lei-
den und der sich gewdrdigt hat, aus Gunst bei der
Wahl des neuen Dekans anwesend zu sein und des-
sen Gunst auch weiterhin erhofft wird»®": «Ich
schwore und verspreche Gott dem Allmachtigen, der
seligen Jungfrau Maria, den heiligen Pelagius und
Konrad, Patrone der Konstanzer Kirche, dem hoch-
wirdigsten und hocherhabenen Herrn Bischof von
Konstanz und seinen Nachfolgern, dessen zur Zeit
eingesetzten Vikar und Offizial, dass ich treu und ge-
horsam sein, den Nutzen des hochwiirdigsten Herrn
Bischof und seiner Kirche férdern und Schaden ab-
wenden, das Amt, in das ich gewahlt wurde, trey,
nach meinen Kraften, ohne List und Trug austiben
werde. So mir Gott helfe und diese heiligen Evange-
lien Gottes.»* Anschliessend ziehen die Kapitulare
prozessionsweise unter Glockengelaut in die Kirche
und beenden die Versammlung mit dem «Te Deum».

Die Wahl eines Dekans kostet. Die Taxe fur die
Wahlbestatigung durch den Bischof bewegt sich zwi-
schen 8 fl und 8 fl 44 x. 1694 wird dem Vertreter des
Bischofs ein Honorar von «tres aureos in specie» gleich
111l 53 x gegeben, seinem Diener 2 fl und flr die Pferde
5 fl 24 x. Dazu kommen die Kosten fiir das Essen, wof(r
die Kapitulare einen Beitrag geben missen. 1699 zahlt
das Kapitel dem bischoflichen Vertreter insgesamt fur
die Procuratio (die Besorgung der Wahlgeschafte) 20 fl
48 x; jeder Kapitular mit Ausnahme der maltesischen
Pfarrer gibt 1 fl 48 x und alle mit Ausnahme des De-
kans und des Kammerers 2 fl fur das Prandium — vom
krankheitshalber abwesenden Pfarrer von Basadin-
gen, der bald darauf stirbt, erhebt man 1 fl 48 x aus

230 Jahrzahl in Klammer: die betreffenden Statuten.
231 StATG Bd 1'00°0, 1, S. 13.
232 Nach den Synodalstatuten.



der Erbschaft! Insgesamt betragen die Kosten 56 fl
24 x. 1710 werden nur fur die Kosten der Wahl 34 fl
58 x ausgegeben, jeder Kapitular zahlt 1 fl 30 x.

Der Dekan wird auf Lebzeiten gewahlt, was eine
Resignation vom Amt aber nicht ausschliesst. Aus Al-
tersgriinden sind zuriickgetreten die Dekane Mat-
thias Rauch (1752), Johann Jakob Schagg (1775) und
Balthasar Noser (1794), Dekan Jakob Christoph
Bechtlin wird 1726 Pfarrer in Arbon. Der am langsten
amtierende Dekan ist Christoph Keller: Im Alter von
36 Jahren zum Dekan gewahlt, stirbt er 1682, 71-
jahrig, nach 35 Jahren Tatigkeit.

Die Pflichten und Aufgaben des Dekans sind viel-
faltig. Er leitet die Kapitelsversammlungen, hat die
Pfarreien zu visitieren und auf den Lebenswandel der
Kapitulare zu achten. Kleinere Vergehen korrigiert er
selber, grossere hingegen hat er dem Generalvikar zu
melden. Zu den kleinen gehdéren etwa Spiel- und
Trunksucht, Gastgebereien, zu familidgrer Umgang
mit Frauen, Geschwatz, Nachlassigkeit in der Seel-
sorge. Wo der Dekan solche Delikte feststellt, hat die
briderliche Zurechtweisung nicht an einer Kapitels-
versammlung, sondern nur vor den Offiziellen zu ge-
schehen. Ist der Zurechtgewiesene nicht einsichtig,
wird er nach Konstanz gemeldet (1695, 1701, 1796).

Eine wichtige Aufgabe hat der Dekan beim Tod
eines Mitbruders. Von den benachbarten Kapitularen
ist ein Todesfall sofort dem Dekan zu melden. Einer
dieser Geistlichen hat bis zu dessen Ankunft das Haus
zu bewachen, damit nicht Fremde etwas von der Hin-
terlassenschaft wegnehmen wund nichts gegen
bischéfliche und kapitularische Rechte geschieht
(1701, 1796). Mit zwei Zeugen muss der Dekan das
Inventar aufnehmen, dann die Obsignatio, die Versie-
gelung, vollziehen, die Schliissel mitnehmen und ei-
nem benachbarten Pfarrer Glbergeben. Bedacht wird
darauf genommen, dass sich die weltliche Herrschaft
nicht einmischt und Abzlige vornimmt; nicht einmal
eine Mitversiegelung durch Weltliche darf geduldet
werden (1701, 1796). Die Obsignatio ist streng geh-

tetes kirchliches Recht. An der Visitation von 1793
wird jeder Pfarrer gefragt, ob hier von weltlicher Seite
eingegriffen werde, und jeder kann zur Antwort ge-
ben, Obsignatio und Inventarisation nahmen Dekan
und Kammer vor. Nur in Pfyn ist auch ein Vertreter
des Kollators, des Domkapitels, dabei. In Tobel, Buss-
nang und Wangi ist dies Sache der Kommende; in
den mit Ordensleuten besetzten Pfarreien gehdort die-
ses Recht den Ordensobern. Noch 1797 gibt Dekan
Harder Auskunft Uber die Obsignationen. Hat der
Verstorbene ein Testament hinterlassen, sieht der De-
kan nach, ob Bestimmungen Uber die Beerdigung
vorliegen. Die Beerdigung ist Sache des Dekans,
ebenso die Ansprache. Innerhalb dreissig Tagen muss
er die Erben festzustellen und dafir sorgen, dass die
verwaiste Pfarrei von einem Nachbarpfarrer versehen
wird. Dafur steht ihm der Ertrag des Beneficiums fiir
einen Monat, den «mens decanalis», zur Verfigung
(1695, 1796). Ebenso hat er ein Anrecht, die Kosten,
welche der ganze Vorgang verursacht, der Erbschaft
zu entnehmen. Fir die Versiegelung und Er6ffnung
bekommt er je 5, fur Geschafte in Erbschaftsange-
legenheiten pro Tag far die Mahlzeiten 3, fir die Be-
erdigungsansprache 5 Gulden, fir weitere Besorgun-
gen je aus der Erbschaft oder vom Nachfolger 1 Gul-
den 40 Kreuzer (1796).

Um Erbstreitigkeiten zu verhindern, sollen die
Geistlichen ein Testament erstellen, verlangt 1778 De-
kan Noser. Altester Gewohnheit gemass kénne im Bis-
tum Konstanz ein Kleriker frei testieren, sagen die Sy-
nodalstatuten; sie zahlen auf, wortber frei verfigt
werden kann: Gber dasjenige, das aus eigenem Fleiss
erworben, geschenkt und erspart wurde. Zugleich
mahnen sie, ihrer Kirche und der Armen zu geden-
ken.

Ist ein Pfarrer gestorben oder weggezogen, muss
der Kollator innerhalb eines Monats einen neuen finden
und der Kurie vorstellen. Bevor der neue Pfarrer ein-
gesetzt wird, kommt eine weitere und wohl etwas
schwierige Aufgabe auf den Dekan zu, welche die

53



Statuten von 1796 ausfiihrlich schildern. Zusammen
mit dem Kammerer sieht er das Register der Ein-
kanfte nach und verteilt das Einkommen zwischen
dem abtretenden Pfarrer oder dessen Erben und dem
neuen Pfarrer. Da sind die Monate des Jahres und in-
nerhalb eines Monats die Wochen und Tage zu
zahlen, abzuglich des mens decanalis. Fur die Ein-
kinfte an Naturalien gilt als Jahresbeginn das Fest Jo-
hannes des Taufers, eine weitere Zasur ist das Fest
des heiligen Martins. Da geht es um den Ertrag der
Acker, Wiesen, Weinberge; es muss in Rechnung ge-
zogen werden, ob gepfligt, geeggt, gemaht, gele-
sen, gedroschen, gedingt ist. Es wird dem Dekan
empfohlen, einen Sachverstandigen beizuziehen.
Den Neupfarrer setzt der Dekan ins Amt ein, was,
wie die Statuten von 1796 genau schildern, in feierlicher
Form geschieht. Nach der Predigt Gber das Amt des
Pfarrers und die Verpflichtungen der Pfarreiangehori-
gen ihm gegeniiber wird der Hymnus «Veni Creator»
gesungen, danach der Neupfarrer zur Kirchentir ge-
leitet und ihm die Schliissel Gbergeben. Es folgt der
Gang zum Taufstein, zum Beichtstuhl, zum Taberna-
kel, immer mit der entsprechenden Formel: «Ego
committo tibi ...», «lch Gbergebe dir ...». Nach dem
nochmaligen Singen des Hymnus fihrt der Dekan
den Neupfarrer zum Altar. Die feierliche Messe be-
ginnt, sie wird beendet mit dem «Te Deum». Nicht er-
wahnt ist der Eid, den ein Neupfarrer gemadss den Sy-
nodalstatuten abzulegen hat — vielleicht ist er nicht
mehr Ublich. In diesem Eid verpflichtet der Neupfarrer
sich, die Stelle nicht ohne Erlaubnis des Bischofs oder
seines Generalvikars zu verlassen, nichts, was der Kir-
che gehort — Kelche, Blicher, Zierden — zu entfernen
und was verloren ging wieder zuriickzugewinnen. Ein
Neupfarrer soll nicht ohne Kenntnisse eine neue Pfar-
rei antreten. Im Rezess der Generalvisitation 1781
werden die Pfarrer ermahnt, fur einen Nachfolger
aufzuschreiben, welche Rechte er hat, welche beson-
deren Andachten und Gewohnheiten in der Pfarrei
Ublich sind, Gberhaupt alles, woran zu denken ist.

54

Mit den Kapitularen bleibt der Dekan verbunden
durch Zirkulare, welche jeweils mit einer barocken
Begrissungsformel eingeleitet sind. Diese lautet mit
geringen Abweichungen jeweils folgendermassen:
«Plurimum et Admirandum Reverendi, Religiosissimi,
Praenobiles, Nobiles, Clarissimi, Eximii ac Doctissimi Do-
mini, Domini Parochi observantissimi, Confratres Capi-
tulares Venerandissimi, Colendissimi Dilectissimique.»
Auf Deutsch heisst das etwa: «Sehr zu bewundernde
Hochwiirden, frémmste, vornehme, edle, beriihmteste,
ausgezeichnetste und gelehrteste Herren, Herren
hochgeachtete Pfarrer, ehrwiirdigste, verehrteste, liebs-
te kapitularische Mitbriider.»** Das Zirkular schliesst
mit der Formel «indignus decanus», «[Ich,] unwiirdiger
Dekan». Mit dem: Zirkular geht der Pedell (vgl. S. 57)
zu den Pfarrern, die es lesen und den Empfang mit
«accepit», «hat erhalten», quittieren. Anlasse zu Zir-
kularen gab es verschiedene: beispielsweise die Einla-
dung zur Kapitelsversammlung, bischéfliche Man-
date (besonders zur Fastenzeit), Verteilung der heili-
gen Ole oder die Ankiindigung der Visitation. 1739
wird zum Gebet aufgefordert fir die kaiserlichen
Waffen «contra Turcos Christiani nominis hostes»,
«gegen die Turken, die Feinde des christlichen Na-
mens». 1743 sollen wegen des Todes des Bischofs
wdhrend eines Monats taglich einmal die Glocken
gelautet werden. Damit aber kein Tumult von Seiten
der Reformierten entstehe, rat Dekan Rauch, zuvor
den Pradikanten zu informieren. 1750 wird wegen
der Heuschreckenplage zum Gebet aufgerufen. Ein
schoner Wunsch ist im Zirkular Dekan Rauchs vom
Februar 1740 Uberliefert, in dem sich auch zeigt, was
«Fasnacht» auf Latein heisst: Er benitze die Gele-
genheit, allen und jedem zu winschen «jucundum
tempus Bacchanaliarum atque subsequens sanum,

233 Die verschiedenen lateinischen Begriffe bewegen sich zum
Teil im selben Umfeld und kénnten mit dem gleichen deut-
schen Begriff Ubersetzt werden. Von allem barocken Zierrat
entkleidet, lasst sich die Anrede auch so Ubersetzen: «Sehr
geehrte hochwiirdige Herren, liebe Mitbriider.»



sanctum, ac maxime meritorum tempus Quadragesi-
male»: «Eine frohe Fasnachtszeit und anschliessend
eine gesunde, heilige und an Verdiensten reiche Fas-
tenzeit.» Als 1751 die Vigil des Festes des heiligen
Matthaus (23. Februar), ein Fasttag, auf den Fas-
nachtsdienstag fallt, teilt der gleiche Dekan mit, «ob
Bacchanalia» seien Fasttag und Vigil auf den Samstag

vorverlegt, man solle es von der Kanzel aus verkin-
den.”*

Kapitel St. Gallen: Vor der Wahl eines neuen Dekans
hat der Kammerer gemass der «<Summa» vom Abt die
Erlaubnis zu erbitten. Innerhalb eines Monats muss
der neugewahlte Dekan dem Bischof vorgestellt wer-
den. Dann hat er dem Abt, auch wenn er bischofli-
cher Pfarrer ist, den Eid der Treue und des Gehorsams
zu leisten.

Die Wahl in die kapitularischen Amter kann zu
Spannungen zwischen den st.gallischen und den
bischéflichen Pfarrern fihren. 1779 verfassen die
bischoflichen Pfarrer eine «Humillima Petitio», ge-
richtet an den Generalvikar in Konstanz, um eine ge-
rechte Verteilung der Amter zu bewirken, denn es
seien 34 st. gallische, aber nur 12 bischofliche Pfarrer.
Die Amter kdmen immer nur den st. gallischen zu-
gute, die sich nach dem Konkordat das Recht zu-
schrieben, unter Ausschluss der bischoflichen das
Kapitel zu leiten. Dadurch entstehe Parteilichkeit und
die bruderliche Liebe leide darunter. Sie machen auch
darauf aufmerksam, dass sie die Lasten des Kapitels mit-
tragen und verpflichtet seien, die Suffragien fur die ver-
storbenen st. gallischen Confratres zu verrichten. Das
Konstanzer Ordinariat gibt den Rat, die Angelegen-
heit in aller Bescheidenheit vor das Kapitel zu bringen
(Konstanz wollte vermutlich weitere Spannungen
verhindern). Die Sache kommt am 6. Juni 1780 vor
das Kapitel: Ein «Petitum» wird verlesen; es sei abge-
fasst worden mit Wissen des Bischofs. Um zur
«festen, gegenseitigen und wahren Briderlichkeit»
beizutragen, werden konkrete Vorschlage Uber die

Verteilung der Amter gemacht: Jeder dritte Dekan
und Kammerer soll ein bischoflicher Pfarrer sein; in
den Sextas «Emblensis», «Rhenivallensis» und «Tur-
goica» (vgl. S. 56) sollen die Deputaten gemadss ihrem
Anteil wechseln. Ob die Petitio genitzt hat, kann
nicht nachgeprift werden. Auch ist nicht zu erken-
nen, aus welchem konkreten Anlass sie eingegeben
wurde.

Zu den Aufgaben des Dekans gehort es, das Leben
der Kapitulare zu Uberprufen. Er darf zwar die
bischoflichen Pfarrer korrigieren und bestrafen, nicht
aber die st. gallischen, auch im Kleinsten nicht; denn
das ist dem Offizial vorbehalten. Ahnlich wie in Frau-
enfeld-Steckborn ist dem Dekan die Obsignatio und
die Beerdigung eines Mitbruders bertragen. Doch
gibt es auch diesbezlglich 1773 eine Klage der
bischoflichen Pfarrer nach Konstanz wegen der ex-
zessiven Kosten, die dem Dekan zu bezahlen seien
beim Tod eines bischoflichen Pfarrers fur die Behand-
lung der Erbschaft, den dekanatlichen Monat und
den Unterhalt des Vikars. Im Namen des Bischofs
Franz Konrad Kardinal von Rodt legt der Generalvikar
die verschiedenen Taxen fest; bei der Beerdigung sol-
len die Kosten nach Mdglichkeit gemdssigt werden
und nicht Uber die klerikale Ehre hinausgehen.”* Die
vom Generalvikar vorgegebenen Taxen sind bereits in
die «Summa» vom gleichen Jahr Gbernommen und
etwas niedriger als fur die st. gallischen Pfarrer. Fir
die bischoflichen Pfarrer gilt das «Privileg des deka-
natlichen Monats». Von den st. gallischen Pfarrern
beansprucht der Abt das Jus spolii, den «Christlichen

234 StATG Bd 1'20'0, 0: Zirkulare Dekan Rauch.

235 StATG Bd 2'00°0, 0. Das Schriftsttick soll schon am Kapitel
von 1773 vorgelesen worden sein; der «Titel» gibt das oben
genannte Jahr an. Ein Irrtum im Datum? Beide Daten sind
von gleicher Hand geschrieben; wahrscheinlich wurde das
Schreiben 1773 verfasst und von allen bischéflichen Pfar-
rern gelesen, aber erst 1779 an das Ordinariat in Konstanz
verschickt.

236 StATG Bd 2'00°0, 0.

55



Erbfall». 1449 sei der Betrag «aus Gnade» fur die da-
mals bestehenden Pfarreien auf 4 rheinische Gulden
festgesetzt worden, was jetzt 4 fl, 8 baios, 8 nummos
betrage; fur die spater errichteten setzt der Abt den
Betrag fest. Um dieses «Jus» gibt es 1640 eine Aus-
einandersetzung, worauf sich der Abt auf den Ver-
trag von 1449 beruft («<Summa»).

1.5.2 Kammerer

Wie im Mittelalter ist der Kammerer der Stellvertreter
des Dekans und hat die Kapitelskasse unter sich. Fir
die Wahl gelten im Kapitel Frauenfeld-Steckborn die-
selben Bestimmungen wie beim Dekan (1701, 1796).
Er visitiert mit dem Dekan und erhalt beim Tod eines
Kapitulars nach einem Beschluss von 1683 ein «au-
reum seu duggatum» oder ein Buch gleichen Werts;
hat das Buch aber einen héheren Wert, gibt er das,
was dariber ist, den Erben (1701, 1796).

1.5.3 Deputaten

Kapitel Frauenfeld-Steckborn: Wann genau das Amt
des Deputaten, auch Sextarier genannt, als Gehilfe
des Dekans eingefiihrt wurde, ist aus den Akten nicht
ersichtlich. 1651 wird erwahnt, es seien friher drei
gewesen, jetzt aber vier. 1682 beschliesst das Kapitel,
sie gemeinsam zu wabhlen; bis dahin bestimmte sie
der Dekan allein. 1699 wird von Generalvikar und
Weihbischof Geist von Wildegg anlasslich der Deka-
nenwahl «ex mandato gratioso» bestimmt, die
Sextarier nun Deputaten zu nennen. In den Statuten
Dekan Stadlers von 1695 heisst es, das Kapitel sei in
vier Regiunkeln mit je einem Deputaten einzuteilen.
Aber schon die Statuten von 1701 erwdhnen die Re-
giunkeln nicht mehr; es heisst nur, jene seien zu
wabhlen, die durch Tugend, Lehre und Klugheit her-
vorragten und denen eine gewisse Zahl von Pfarreien
zuzuteilen sei. 1723 werden die Synodalstatuten an-
geflihrt, aus denen hervorgehe, dass den Deputaten

56

Regiunkeln (bergeben werden sollten. Aber solche
Regiunkeln gibt es nicht, auch nicht auf den Rezess
der Generalvisitation von 1781 hin, in dem der Visita-
tor vorschreibt: «Den Deputaten ist aufgegeben, die
Disziplin der Kleriker zu Uberwachen und den Dekan
Uber Exzesse zu benachrichtigen. Damit sie dieses
Amt austiben kénnen, ist das ganze Kapitel in vier Re-
giunkeln zu teilen mit je einem Deputaten.» Diese
Einteilung hat sich Dekan Noser bei der Generalvisi-
tation dem Visitator gegenlber vorgenommen und
das Anliegen im gleichen Jahr dem Kapitel vorgetra-
gen. Aber schon bei der nachsten Kapitelsversamm-
lung, drei Jahre spater, kommen die Regiunkeln nicht
mehr zur Sprache, auch nicht bei der Bestimmung ei-
nes neuen Deputaten. Als Deputat Josef Anton Har-
der 1794 zum Dekan gewahlt wird, steht im Proto-
koll: «Ohne Wahl nach Gewohnheit unseres Kapitels
folgt der Sekretar nach.» Auch die in den Protokollen
angegebenen Wahlen zeigen, dass nicht auf be-
stimmte Gebiete Riicksicht genommen wird; so kann
z.B.1750 der Nachfolger eines Deputaten aus Sir-
nach der Pfarrer von Diessenhofen sein.

Kapitel St. Gallen: Die «<Summa» hdlt fest, dass das
Amt des Deputaten der Ehre nicht ermangle; sie
mahnt die Inhaber des Amtes zur Wachsamkeit in
ihrem Gebiet, was wegen der grossen Distanzen im
Dekanat wichtig sei. Weiter heisst es in der
«Summay, bis 1678 habe der Dekan vier Deputaten
bestimmt, dann sei beschlossen worden, wegen der
grossen Zahl neugegrindeter Pfarreien ihre Zahl auf
sechs zu erhéhen und das Dekanat in sechs Sextas zu
teilen, aus denen die Deputaten zu wahlen seien.
Diese Sextas sind: «Sangallensis», «Doggenburgen-
sis», die aber auch Pfarreien der Alten Landschaft
umfasst, «Turgoica», «Rhenivallensis», «Ultra
Rhenana» oder «Emblensis», « Abbatiscellana». Dazu
gehoren insgesamt 47 Pfarreien, 35 st. gallische
und 12 bischéfliche. In dem oben erwahnten Petitum
sagt eine Notiz, die ennetrheinischen bischéflichen



Pfarreien Hohenems und Ebnit seien dem Dekanat
Bregenz zugeteilt worden. Die Sexta «Ultra Rhenana»
wurde aufgeldst, und die Gbrigen Pfarreien kamen
zur Sexta «Rhenivallensis». Dadurch verringerte sich
die Zahl der bischoflichen Pfarrer auf zehn.

Kapitel Wil: Aus zwei Regiunkeln werden je zwei
Deputaten gewahlt: Die eine Regiunkel umfasst die
Pfarreien der Alten Landschaft und des Thurgaus, die
andere jene des Toggenburgs.”’

1.5.4 Ubrige Amter

Wann die Kapitel fanden, ein Sekretdr sei notig, ist
nicht herauszufinden. Im Kapitel St. Gallen gibt es im
Vorstand des Kapitels noch zwei Assessores (Beisit-
zer), bis 1686 Exactores geheissen (Steuereinziger).
Sie reprasentieren in gewissen Fallen das Kapitel und
haben Aufgaben finanzieller Art.

Der Pedell des Kapitels hat viele Aufgaben zu er-
fullen; sie werden meist in den Akten zusammen mit
den Taxen fur seine Besorgungen erwahnt. Im Kapitel
Frauenfeld-Steckborn ist 1613 vorgesehen, dass der
Pedell oder Tabellarius, wie er hier genannt wird, von
jedem Pfarrer 7 Kreuzer bekommt, wenn er ihm ein
Zirkular berbringt. Dieser Betrag bleibt wahrend der
ganzen Zeit gleich. Es ist auch Sitte, ihm zur Essens-
zeit Speise und Trank anzubieten. In den Statuten von
1796 sind weitere Entschadigungen angefihrt: Fur
einen Gang nach Konstanz im Namen des Kapitels
bekommt er 30 Kreuzer, fur die Meldung des Todes-
falls eines Kapitulars von den Erben 3 Gulden und fiir
ein Kleidungsstiick ebenfalls 3 Gulden. Ist er mit dem
Dekan in Erbschaftsangelegenheiten unterwegs, ist
sein Lohn pro Tag 12 und von den Erben 30 Kreuzer.
Fur das Austragen der heiligen Ole erhalt er vom Ka-
pitel 30 und von jedem Pfarrer 12 Kreuzer, flr einen
Gang nach Konstanz wegen einer Ehesache pro Tag
einen Gulden. Die Pfarrer scheinen dem Pedell ihren
Beitrag nicht immer gern gegeben zu haben. In den

Zirkularen machen die Dekane immer wieder darauf
aufmerksam. So schreibt Dekan Matthias Rauch
1740, es soll niemandem missfallen, dem Pedell 7
Kreuzer zu geben und, wenn es gefallt, «buccellam
panis» («einen Bissen Brot»), «Deus sit remunerator»
(«Gott sei der Vergelter»). 1749 entschuldigt er sich
dafur, weil er oft lastig falle, besonders was den Lohn
des Pedells betreffe, und fugt wiederum bei: «Gott
sei der Vergelter». Dekan Mdller erinnert 1756 daran,
dass der Pedell «in via lutosa», «auf schmutzigem
Weg», gehen miusse und meint 1758, man solle sich
nicht beschweren, dem Pedell die 7 Kreuzer als Lohn
zu geben, welche dem Kirchenvermdgen entnom-
men werden kénnen.??® Den St. Galler Akten ist zu
entnehmen, dass 1748 fur den Pedell eine Kleidung
ohne Mantel zu 24 Gulden vorgesehen ist; er solle sie
aber nur tragen, wenn er offiziell mit dem Dekan un-
terwegs sei. Fur die Einladungen zu den Kapitelsver-
sammlungen bekomme er 10, als Jahresentschadi-
gung 8 Gulden und aus der Erbschaft eines verstor-
benen Kapitularen 30 Kreuzer.

Jedes Kapitel hat auch einen Procurator, der ein Laie
ist. Erstmals erwdhnt ihn das Kapitel Frauenfeld-
Steckborn 1723 im Protokoll: «Dem Procurator unse-
res Kapitels, Johann Georg Fischbach, ist jedes Jahr
nach der Sitte anderer Kapitel ein Honorar von drei
Gulden zu bezahlen»; 1731 heisst der Procurator
Baumgartner. Welche Aufgaben ihm zukommen,
wird nicht erwahnt. Er hat fur das Kapitel gewisse Ge-
schafte zu besorgen; die oben erwdhnte «Humillima
Petitio» der bischoflichen Pfarrer des Dekanats
St. Gallen wurde vom Procurator Schneidt nach Kon-
stanz gebracht.

237 Ergibt sich aus einem Vergleich der Deputaten in BIASG
Rubr. 8, B 91, 9a sowie im «Catalogus personarum ecclesia-
sticorum et locorum diocesis Constantiensis», 1755 und
1794.

238 StATG Bd 1'20'0, O und Bd 1'20°0, 1 (Zirkulare).

57



1.6  Aufnahme ins Kapitel

1.6.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Der Vorgang der Aufnahme zeigt klar den bruder-
schaftlichen Charakter der Kapitel. Der Aufzuneh-
mende hat innerhalb eines Monats dem Dekan die
Zeugnisse seiner Beauftragung und seines ehrenhaf-
ten Lebenswandels vorzulegen. Am Kapitelstag tragt
die Bitte um die Aufnahme «in confraternitate» («in
die Bruderschaft») entweder er selber «humiliter»
(«bescheiden») vor oder ein anderer Mitbruder
(1647). 1701 ist dieser Mitbruder der Sekretar, spater
der amtsalteste Deputat. Darauf muss der Kandidat
den Raum verlassen, der Dekan gibt Auskunft tber
dessen Leben und Charakter. Wird nichts gefunden,
was der klerikalen Wirde widerspricht, tritt der Kan-
didat wieder ein und bekennt kniend vor dem Kreuz
mit den brennenden Kerzen den Glauben nach der
Norm des Konzils von Trient. Vor dem eigentlichen
Eid werden gemadss den Statuten von 1796 (summa-
risch erwahnt bereits 1647) einige Versprechen und
Erklarungen abgenommen, die auf adlteste Gewohn-
heit zurtickgehen: Dass er auch dem Kammerer, den
Offiziellen des Kapitels und den Altesten Ehre und al-
len Mitbriidern gegenseitige Liebe entgegenbringe,
Ingress, Refectionen und Mortuarium bezahle; dass
er sein Beneficium ohne Simonie erhalten und er we-
der selber noch durch einen andern seinen Vorganger
verdrangt habe; dass er die Kapitelsgeheimnisse be-
wahre, auch wenn er nicht mehr Mitglied sei; dass er
sein Amt mit Fleiss und lobenswertem Eifer versehe
und die Kapitelspatrone verehre.

Darauf folgt der Eid, der nach den Statuten von
1613 lautet: «Ich N. N. schwore und verspreche Gott
dem Allmdchtigen und der seligen immerwahrenden
Jungfrau Maria und allen Heiligen, dass ich meinem
derzeitigen Dekan treu und gehorsam sein, den Nut-
zen des Kapitels fordern und Schaden abwenden,
Edikte und Mandate nach Mass und Form der vorge-

58

lesenen und vorgeschriebenen Statuten treu beo-
bachten werde ohne List und Trug, so mir Gott helfe
und diese heiligen Evangelien Gottes.»**

In den Statuten von 7647 und 7701 ist der Wort-
laut der Formel nicht angefihrt. Es heisst, der Aufzu-
nehmende soll bezeugen, die vorgeschriebenen Sta-
tuten treu und gewissenhaft zu beobachten, ebenso
die bis anhin von allen Mitbrtidern nach gemeinsamer
Uberlegung beschlossenen Vorschriften; die Kapitels-
geheimnisse keinen Personen, die der Confraternitas
fremd sind, mitzuteilen unter Strafe nach dem Urteil
des Dekans und der anderen Offiziellen; das ihm
tbergebene und schon empfangene Beneficium mit
hochstem Fleiss und'lobenswertem Eifer zum Heil der
anvertrauten Seelen auszulben und jede Form der
Simonie fernzuhalten. Um 1736 steht in den «Statuta
et leges renovatae» eine erweiterte Formel, die auch
den Bischof von Konstanz und dessen (General-)Vikar
erwahnt.**

Spatestens 1748 hat sich die Formel wieder et-
was verandert; sie steht in den «Acta»**' und in den
Statuten von 1796: «Ich N. N. verspreche vor Gott
dem Allmdchtigen, der seligen immerwdhrenden
Jungfrau Maria und dem heiligen Josef, den Patronen
unseres Kapitels, dir, Herr Dekan, gebuhrende Ehr-
furcht und Gehorsam namens des hohen und ehr-
wiurdigen Ordinariates und seines derzeitigen Gene-
ralvikars im geistlichen Bereich, und gelobe: Ich
werde den Nutzen unseres Kapitels férdern und
Schaden abwenden, in Angelegenheiten meines Be-
neficiums und in anderen schwerwiegenden Angele-
genheiten nichts uniberlegt einrichten und anord-
nen, damit nicht etwas zum Nachteil meines klerika-
len Standes und des ehrwirdigen Kapitels geschieht,
seine Rechte und Statuten und Dekrete nach Kraften
beobachten und schiitzen ohne List und Trug. So mir

239 Protokoll in StATG Bd 1'00°0, 1, S. 6.
240 StATG Bd 1'00'0, 0.
241 StATG Bd 1'00'0, 1, S. 11; lateinischer Text in Anhang 2.



Gott helfe und diese heiligen Evangelien Gottes.» Fir
die Regularpfarrer, die ins Kapitel aufgenommen
werden, die Pfarrer von Homburg und Mammern,
hat der Eid die Einschrankung: «was die Seelsorge be-
trifft»; fur ihre Lebensfihrung sind sie dem Ordens-
oberen verantwortlich.

Nach dieser Eidesleistung folgt die Aufnahme ins
Kapitel durch den Dekan: «Ich N. N. dieses ehrwiirdi-
gen Kapitels Frauenfeld-Steckborn Dekan mit der Au-
toritat, in der ich hier walte und in einhelligem Kon-
sens aller Kapitulare nehme ich dich als Glied unseres
Kapitels auf, mache dich teilhaftig aller Rechte, Privi-
legien und Suffragien im Namen des Vaters und
des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen.»** An-
schliessend gibt der Aufgenommene allen Kapitularen
der Wiirde nach den Friedenskuss.

1691, als nicht mehr jedes Jahr die Kapitulare zu-
sammenkamen, wird beschlossen, einen Neueintreten-
den durch den Dekan in Anwesenheit eines Deputa-
ten privat aufzunehmen und diese Aufnahme beim
nachsten Kapitel feierlich zu vollziehen, damit der
neue Kapitular von allen Mitbriidern anerkannt wird,;
erst dann ist die Mitgliedschaft gultig.

Nach einer alten Gewohnheit, die nicht abzu-
schaffensei (1613, 1647), bezahlt der neue Kapitular den
Ingress, das Eintrittsgeld, das berechnet wird nach der
Hohe des Beneficiums und der Einschatzung durch
die Mitbruder. So steht es noch in den Statuten von
1701. In der den Statuten von 1613 angefiigten Auf-
stellung liegen die Taxen zwischen einem und zwei Gul-
den, spater werden sie fur einzelne Pfarreien leicht er-
hoht, Anfang des 18. Jahrhunderts liegen sie zwischen
1 Gulden 30 Kreuzer und 2 Gulden 30 Kreuzer. Als
1745 einige Kandidaten aufgenommen werden, hat
sich der Ingress bereits fir alle auf drei Gulden erhoht**.
1647 wird beschlossen und spater in alle Statuten
aufgenommen, wer innerhalb des Kapitels die Stelle
wechsle, musse nicht erneut den Ingress bezahlen,
hingegen wer das Kapitel verlassen habe und wieder
zuriickgekehrt sei, zahle ihn. Nach einem Beschluss

von 1784 ist dieser Ingress dem Kammerer bereits bei
der Ubernahme des Beneficiums zu entrichten und
nicht erst an der nachsten Kapitelsversammlung, da-
mit der Zins nicht verloren gehe. 1701 beschliesst das
Kapitel zur Fullung der Kasse ein Mortuarium von zehn
Gulden, das bereits zu Lebzeiten bezahlt werden
kann oder nach dem Tod von den Erben; die maltesi-
schen Pfarrer sind nicht dazu verpflichtet. Daflr hat
jeder Kapitular statutengemass nach seinem Tod An-
recht auf drei Heilige Messen von jedem Mitglied. Die
Zahlung scheint mit der Zeit in Abgang gekommen
zu sein; denn 1750 wird der Antrag gestellt, das Mor-
tuarium wieder zu entrichten; 1758 wird es erneut
beschlossen, wiederum mit der Begrtindung, die
Kasse zu fillen.

Neben dem Eintritt ins Kapitel steht der Austritt.
Erstmals 1695 in den Statuten Dekan Stadlers aufge-
fahrt, aber in jenen von 1701 und 1796 als eine
schon langst im Kapitel lobwiirdige Gewohnheit be-
zeichnet, ist das Vorgehen beim Austritt. Der Weg-
ziehende hat vom Dekan ein «Testimonium vitae»,
ein Zeugnis fir seinen Lebenswandel, zu erbeten, das
von Dekan und Sekretar unterschrieben und mit dem
Kapitelssiegel versehen wird. Nur bei Stadler steht
noch die Bemerkung: «nach bezahlten Schulden,
wenn er welche hat». Das Erbeten dieses Zeugnisses
ist die Voraussetzung fir den Verbleib in der Bruder-
schaft; denn wer einfach weggeht, sei wie ein unge-
betener Fremder ausgeschlossen von der Gemein-
schaft und den Suffragien.

1.6.2 Kapitel St. Gallen
Von einer Uberprifung der Kandidaten durch den

Dekan und das Kapitel ist nichts bekannt. Sie durfte
bei den st. gallischen Pfarrern bereits durch den Abt

242 1736 (in StATG Bd 1'00°0, 0) und Statuten 1796; lateini-
scher Text in Anhang 2.
243 Nach den in den Protokollen aufgefiihrten Einnahmen.

59



geschehen sein: «Er examiniert seine Kleriker, ge-
wahrt als Kollator die Benefizien, installiert und er-
setzt deren Inhaber.»**

Der Eid, den der Neueintretende zu leisten hat, lau-
tet: «lch N. N. schwdre und verspreche Gott dem All-
machtigen vor der seligen immerwahrenden Jung-
frau Maria, vor den heiligen Pelagius und Konrad,
den Patronen der Konstanzer Kirche, vor den heiligen
Gallus und Othmar, den Patronen der St. Galler Kir-
che, Ehrfurcht und Gehorsam dem sehr verehrten De-
kan N. N. dieses Landkapitels St. Gallen und seinen
kanonisch eintretenden und zu Zeiten existierenden
Nachfolgern, dazu verpflichte ich mich, vorbehaltlich
der Konkordate zwischen den verehrten Bischofen
von Konstanz und dem Abt von St. Gallen, nichts zu
unternehmen zum Nachteil und gegen die legitimen
Rechte dieses ehrwiirdigen Kapitels, dessen Schaden
getreu abzuwenden, ohne List und Trug, so mir Gott
helfe und diese heiligen Evangelien Gottes.»**

Der Ingress betragt 1 Gulden, 8 Kreuzer, das Mor-
tuarium 4 Gulden. Eigens wird erwdhnt, dass ein Pfar-
rer bei einem Stellenwechsel nicht erneut den Ingress zu
bezahlen habe, da im Unterschied zu den bischofli-
chen die st. gallischen Pfarrer ohne weiteres abrufbar
seien; bei ihnen kamen Wechsel 6fters vor, sei es we-
gen einer Beforderung oder aus anderen Griinden.
Vom Kapitel Wil werden 1797 funf Gulden fur Ingress
und Mortuarium erwahnt.**®

1.7 Kapitelsversammlungen

1.7.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Haufigkeit, Ort und Tag: Nach den Statuten von 1613
sollen pro Jahr zwei Kapitelsversammlungen gehalten
werden: Am Schluss einer Versammlung ist jeweils
der Tag des ndchsten Kapitels festzulegen.1599 wird
gemass des altesten auf uns gekommenen, in die Sta-
tuten von 1613 aufgenommenen Beschlusses durch

60

das Los bestimmt, an welchen Orten und in welcher
Reihenfolge die Versammlungen abgehalten werden
sollen: «Harderen, Frowenfeld, Hittweyler, Werth ut
Eschatz, DieBenhoffen, Weinfelden, Honburg, UBlin-
gen, Gundelhardt, Steckboren, Ermatingen». Die Lis-
te zeigt zugleich, wie viele Pfarrer damals zum
Kapitel gehorten; ihr angeschlossen sind die Pfarrer
der spater errichteten Pfarreien. Zugleich erlasst das
Kapitel ein «nicht aufldésbares Gesetz», wonach der
Pfarrer des Versammlungsortes den Mitbriidern gra-
tis ein genugendes Mahl ohne Zégern und Entschul-
digungen bereiten und dennoch tberflissige Kosten
vermeiden soll; die Mitbrider hatten zufrieden zu
sein mit dem, was nach Brauch vorgesetzt werde.
Wer aber nach dem Mahl langer bleibe und noch das
Vesperbrot geniesse, habe einen geniigenden Beitrag
zu geben.” In einer Nebenbemerkung zu diesem
«nicht auflésbaren Gesetz» heisst es: «Dieses Statu-
tum wurde abgeschafft, weil es Kosten und andere
Unannehmlichkeiten verursachte.» Es hat vielleicht
der eine Pfarrer ein Mahl aufgetischt, das ein anderer
zu bieten sich nicht leisten konnte. Bereits in den Sta-
tuten von 1647 wird dieser Beschluss nicht mehr er-
wahnt.

Im Protokollbuch®” sind die Versammlungen seit
1639 eingetragen; da zeigt sich, dass jahrlich nur
mehr eine Tagung stattfindet. So heisst es denn auch
in den 1647 erneuerten Statuten, man komme im-
mer zusammen am Dienstag nach dem Sonntag
Exaudi, das ist der funfte Sonntag nach Pfingsten.
1691 erlaubt der Generalvikar wegen der konstanzi-
schen und dekanalen Visitationen, dass nur jedes
zweite Jahr eine Versammlung sein muss. 1701 wird
der Tag gewechselt: Das Kapitel soll sein um Mitte Juli
oder um das Schutzengelfest, damals am ersten
Sonntag im September. Dispensen von Versammlun-

244 Duft, S. 104.

245 «Summan, lateinischer Text in Anhang 2.
246 BIASG Rubr. 8, B 91, 9.

247 StATG Bd 1'00°0, 1.



gen kommen auch vor, so 1742 zur Schonung der
Kapitelskasse. Ab dieser Zeit finden sich zwischen
den Kapitelstagen oft Liicken von drei oder mehreren
Jahren. 1795 wird beschlossen, der Abstand dirfe
nicht ldnger als drei Jahre sein. Nach dem Abbruch
der durch das Los bestimmten Reihenfolge der Kapi-
telsorte wird meist an der Versammlung der nachste
Ort bestimmt, gern an Orten, die zentral liegen: Her-
dern, Pfyn, Frauenfeld, beliebt ist auch das Schloss
Klingenberg. Doch kommen auch andere Pfarreien
von Ermatingen bis Sirnach zum Zug.

Ablauf: Er ist im Wesentlichen bereits in den Statuten
von 1613 festgelegt und geht auf den mittelalterli-
chen Brauch zuriick. Die Statuten von 1695 schreiben
vor, am Vorabend des Kapitels solle der Ortspfarrer mit
den nicht Uber eine halbe Stunde entfernten Mitbri-
dern die Totenvesper beten, aber schon 1701 ist die-
ser Vorgang nicht mehr erwahnt. Wurde der Beginn
des Kapitels friher vermutlich von Treffen zu Treffen
festgelegt, so wird 1688 beschlossen, das Kapitel um
acht Uhr morgens zu beginnen; das steht auch noch
in den Statuten von 1796. Aber bereits um sieben
Uhr kommen Dekan, Kammerer, Sekretar und die be-
nachbarten Deputaten zusammen, um die Kapitels-
kasse abzunehmen.

Die Kapitulare versammeln sich zuerst zum Got-
tesdienst, wozu sie in dezenter klerikaler Kleidung zu
erscheinen haben. Zuerst werden die Totenvigil mit
neun Lektionen und die Laudes rezitiert. 1796 wird
der Brauch erwahnt, hier die Namen der verstorbe-
nen Stifter und Wohltater zu verlesen. Dabei ist eine
nicht ganz uneigenniitzige Begriindung angegeben:
Nicht nur sollen die Lebenden durch dieses Gedacht-
nis getrostet, sondern auch angeregt werden, selber
Wohltater des Kapitels zu sein. Nun folgt zuerst das
Requiem; gemass den Statuten von 1796 wird es ge-
sungen «usque ad offertorium», dann still weiter ge-
lesen, wahrenddem bereits das Lobamt «de Beata
Maria Virgine» beginnt. Dieser Brauch ist uralter Her-

kunft. In den alteren Statuten von 1613 und 1647
wird das Requiem von einem durch das Kapitel Be-
stimmten gehalten, das Lobamt vom Pfarrer des Orts.
1695 und 1701 heisst es dann: Requiem vom Kam-
merer, Lobamt vom Dekan; 1796 ist es umgekehrt.
Das Lobamt soll, wenn Dalmatiken vorhanden sind,
levitiert gefeiert werden. Gleichzeitig haben mindes-
tens zwei, nach den Statuten von 1796 vier benach-
barte Pfarrer die Messe zu lesen fur die verstorbenen
Mitbrider und Wohltater, sofern die Gelegenheit
dazu da ist; die Gbrigen haben dies zu Hause oder un-
terwegs zu tun. Fallt in einem Jahr die Versammlung
aus, gilt es, die Verpflichtung, eine Messe fir die ver-
storbenen Mitbriider zu lesen, daheim zu erfillen.
Dem Gottesdienst schliesst sich die Totenvesper an.
Eine 1613 erwdhnte Gewohnheit der katholischen
Kirche, anschliessend die Graber zu besuchen, wird
schon 1647 nicht mehr angefiihrt.

Nach dem Gottesdienst ziehen die Kapitulare je
zwei zu zwei «in guter und ehrenhafter Ordnung»
zum Ort der Versammlung. Wann jene zum Frih-
sttick kamen, die zelebriert hatten, wird nirgends er-
wahnt. Nach einem Beschluss von 1648 beginnt die
Versammlung mit dem Hymnus «Veni Creator Spiri-
tus». Dann stellt der Dekan die zu behandelnden Ge-
schafte vor. Dazu gehoren bischofliche Mandate und
Dekrete, Rezesse der Generalvisitationen, Aufnah-
men neuer Kapitulare, Seelsorgefragen und ahnli-
ches. Er hat auch auf Defekte aufmerksam zu ma-
chen. Am Schluss hélt der Dekan eine Ansprache,
worauf alle unter Glockengeldute in die Kirche zie-
hen, um die Versammlung mit dem «Te Deum» und
dem Gebet zu den Kapitelspatronen Maria und Josef
zu beenden. Maria ist wohl von Anfang an Patronin,
der heilige Josef kommt 1703 hinzu.

Nun folgt die gemeinsame Mahlzeit: das Pran-
dium. Es soll «frugale et modeste», «einfach und be-
scheiden», sein. Und wie es bescheiden begonnen
habe, so soll es ohne Larm, heftige Disputationen
oder verletzenden Streit gehalten und rechtzeitig be-

61



endet werden, wie es die Statuten von 1701 vor-
schreiben. Die Kapitulare, ausgenommen der Dekan
und der Kammerer, zahlen das Symbolum, den Beitrag
fur das Essen. Ehrengaste gehen auf Kosten des Kapi-
tels. Wie in den Protokollen zwischen den Zeilen zu le-
sen ist, war das Kapitel jeweils erfreut Giber Spenden der
Ehrengaste, die von den Sekretdren meist genau auf-
gezeichnet wurden: 1683 sind in Diessenhofen fast
alle «Herren Katholiken», das heisst die Katholiken im
Magistrat, zu Gast; sie spenden den Ehrenwein «in
grosser Menge und bester Qualitat», 1684 gibt der
Zisterzienserpater in Herdern «unam situlam vini op-
timi» aus. 1701 ist der «Praefectus Tigurinus» beim
Kapitel in Pfyn der Spender. 1719 freut sich der Oko-
nom zu Klingenberg so sehr iber die Wah! des neuen
Dekans Jakob Christoph Bechtlin, dass er drei Am-
phoren des besten Schaffhauser Weins darbringt.
1725 schenkt der Abt von Fischingen in Sirnach den
Ehrenwein. 1765 betragt die Weinspende zu Pfyn 16
Mass des besten Weines, die der Sohn des «Praefec-
tus Tigurinus» im Auftrag seines Vaters stiftet.

Die Teilnahme an der Kapitelsversammlung ist
streng obligatorisch, wer unentschuldigt oder ohne
gentigende Entschuldigung abwesend ist, wird be-
straft — 1613 nach dem Urteil der Mitbruder, spater
mit einem Gulden; zudem muss er auch das Pran-
dium bezahlen. Die Statuten sehen auch ausseror-
dentliche Versammlungen vor. Nach Ausweis der Pro-
tokolle kam dies aber nur fir Dekanenwahlen vor.

Conferentiae casisticae oder casuisticae: Im An-
schluss an die Generalvisitation von 1755 fordert Vi-
sitator Johann Josef Zelling in seinem Rezess, «Con-
ferentiae casisticae» einzufuhren, also Konferenzen
zu Seelsorgefragen. Bei der dekanalen Visitation ein
Jahr spéter ist diese Konferenz nur bei einer Pfarrei als
bestehend erwahnt. 1766, ebenfalls bei einer deka-
nalen Visitation, heisst es, die Konferenzen hatten an
einem Ort seit einigen Jahren aufgehort, sie mussten
aber wieder eingefiihrt werden. An einem andern Ort

62

ist ein Pfarrer, der selten an den Konferenzen teil-
nimmt, vom Dekan im Auftrag des Generalvisitators
Spengler zu ermahnen, sie zu besuchen, und wenn er
ohne schwerwiegenden Grund abwesend sei, sei er
zu bestrafen gemass fritheren Rezessen. Als aber die
Pfarrer bei der Generalvisitation von 1781 nach den
Konferenzen befragt werden, zeigt sich, dass sie
nicht eingerichtet oder wieder untergegangen sind.
Im Rezess hat Visitator Johann Simon Spengler zwar
Verstandnis dafir, dass Regiunkeln nicht immer leicht
eingerichtet werden kénnen, dennoch sei es nicht
unmoglich oder schwierig, dass wenigstens drei be-
nachbarte Kleriker zusammenkdmen und solche
Konferenzen bildeten. In einem eigenen Rezess fir
den Frauenfelder Klerus verlangt er, da viele Kleriker
in der Stadt seien, unverzlglich deren Einfihrung;
der Pfarrer soll jeweils die Themen vorschlagen und
wenn einer nicht erscheine, habe er einen halben
Gulden Busse zu bezahlen. So weit, so gut; aber bei
der Visitation von 1797 heisst es fast allgemein:
«Conferentiae theologicae [so heissen sie jetzt] non
sunt in usu»: «Theologische Konferenzen sind nicht
Ublich», auch in Frauenfeld nicht. Nur einige Pfarrer
treffen sich hie und da auf Schloss Klingenberg zu
theologischen Diskussionen. Es werde wohl kaum
maoglich sein, Uberall diese Konferenzen einzufuhren,
meint Dekan Harder von Millheim.

1.7.2 Kapitel St. Gallen

Héaufigkeit, Ort und Tag: Nach den Statuten von 1613
ist jedes Jahr ein Kapitel zu halten. Wann der Rhyth-
mus auf zwei Jahre wechselte, ist nicht ersichtlich.
1774 heisst es jedenfalls in der «Summa», die Zu-
sammenkinfte fanden nur alle zwei Jahre statt, da-
mit die Ausgaben und die unbequemen Wege die
Kapitulare nicht allzu sehr belasten und die Abwesen-
heit von der Pfarrei nicht zu oft vorkomme, was be-
sonders dort wichtig sei, wo es keine Kapldne habe.
Das Kapitel versammelt sich jeweils im Frihling oder



Herbst, aber nur in einer Woche, in die kein Feiertag
fallt. Meist ist wahrscheinlich Rorschach der Ort der
Versammlung. Von daher kommt auch die Bezeich-
nung «Kapitel Rorschach». Fur die Kapitelsversamm-
lung hat der Dekan vom Abt oder Offizial die Erlaub-
nis einzuholen unter Angabe von Zeit und Ort und
zwar, wie es in der «Summa» ausdricklich heisst, er
selber und nicht etwa der Kammerer. So wird 1765
Dekan Philipp Jakob Kienberger getadelt, weil er
dazu den Kammerer geschickt hatte. Als er noch Pfar-
rer von Hagenwil gewesen sei, habe er sich an die Re-
gelung gehalten, das gelte fir ihn auch als Pfarrer von
Arbon.**® Als nun bischoflicher Pfarrer wird er es nicht
mehr fir nétig empfunden haben, selber zum Abt zu
gehen. Dass unbedingt der Dekan selber in seiner Ei-
genschaft als Vorsitzender der Kapitelsversammlung
nach St. Gallen gehen muss, hat seinen Grund wohl
darin, dass der Abt oder Offizial die Verhandlungs-
punkte prifen oder eigene eingeben will; denn es
heisst in der «Summa», der Abt wirde bisweilen
«decreta et monita», «Verordnungen und Mahnun-
gen», fur das Kapitel erlassen.

Ablauf: Bereits am Vorabend kommen die Kapitulare
zusammen und beten gemeinsam die Vesper, wer
weiter entfernt wohnt, Gbernachtet im Ort. Bereits
frthmorgens um sechs Uhr beginnt der Gottesdienst
in dahnlicher Weise wie im Kapitel Frauenfeld-Steck-
born, nur dass statt neun Lesungen deren drei sind.
Als Opfer gibt jeder Anwesende einen Gulden. Vor
Geschwatz in Sakristei und Kirche wird gewarnt, da-
mit nicht das Volk, statt sich zu erbauen, Argernis
nehme. Zur Versammlung begeben sich alle in einer
der Wirde nach geordneten Reihenfolge. Nach der
Anrufung des Heiligen Geistes eroffnet der Dekan
mit einer kurzen Ansprache die Versammlung.
Wahrend der Verhandlungen soll alle Konfusion ver-
mieden werden, keiner den andern bei Fragen und
Antworten stéren und jeder die bruderliche Liebe
achten. Das anschliessende Prandium habe einfach

zu sein, darfe sich nicht in die Lange ziehen; gemahnt
wird zur Mdssigkeit im Trinken. Die Teilnahme ist
strenge Pflicht. Als Griinde, die zu einer Entschuldi-
gung nicht taugen, werden genannt: Ortsdistanz,
Wallfahrt nach Einsiedeln, Aderlass ausser bei schwe-
rer Krankheit. Eine Regelung der Kosten ist nicht auf-
gefuihrt, nur gelte es beim Einladen von Gasten die
Kasse zu schonen. Abgesehen von Dekan, Kammerer
und Pedell habe jeder auf eigene Kosten fur Pferde
und Diener zu sorgen.

1.7.3 Kapitel Wil

Nach einer Notiz findet die Kapitelsversammlung auf
Grund einer Stiftung der Birgerschaft immer in Lich-
tensteig statt. Weil einmal die Kapitelsversammlung
nach Wil verlegt wurde, scheint es 1757 zu Spannun-
gen gekommen zu sein.” Eine erhaltene Sitzord-
nung beim Prandium um 1778 zeigt die Gaste aus
Lichtensteig an: Obervogt, Stadtrichter, Schultheiss
und die Ratsherren.**® Dazu meint 1805 der Kamme-
rer des Kapitels, Pfarrer Josef Georg Dudli**' von
Heiligkreuz: «Vor der Revolution herrschte der
MiBbrauch, daB zu den Mahlzeiten des Kapitels viele
Gaste eingeladen wurden, die einen merklichen Theil
des ohnehin geringen Einkommens lachend weg-
schmarotzten und die Ursache oder der Vorwand wa-
ren, mehrere Speisen auftragen zu lassen. Ich win-
sche, daB die von den Umstanden herbeigefihrten
Verdnderungen in der Zukunft Regel werden und das
Kapitel in Stand setzen wird, ein Theil desselben ge-
meinnltzigen Gegenstanden zu widmen.»**

248 StiASG Rubr. 33, Fasc. 2.

249 StiASG Rubr. 33, Fasc. 2.

250 BIASG Rubr. 8, B 91, 9a.

251 In Heiligkreuz Pfarrer 1784-1813 (Kuhn 1/2, S. 80); hat zur
Zeit der Helvetik und der Mediation massgeblich an den
neuen Entwicklungen mitgearbeitet; wurde 1808 Kamme-
rer des neuen Kapitels Arbon, gest. 1813.

252 StATG Bd 2'10°0, 0.

63



1.8 Die Sorge um den Mitbruder

1.8.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Wahre briiderliche Liebe zeichne die Jinger Christi
aus gemass den Worten Jesu: «Daran wird erkannt,
wer meine Janger sind, wenn sie einander lieben»
(nach Joh. 13,15), so ist in den Statuten von 1701 zu
lesen. «QOrate pro invicem, ut salvemini», «Betet furein-
ander, damit ihr gerettet werdet»: Dieser Text aus
dem Jakobusbrief (5,16) steht in allen Statuten und
wird besonders auf die Verstorbenen bezogen,
ebenso wird ermahnt, sich des kranken Mitbruders
anzunehmen - das gebiete die brtiderliche Liebe und
das Gesetz der Natur und gelte besonders fir die be-
nachbarten Kapitulare. Sie sollen den Kranken besu-
chen, ihn trosten, zur Geduld mahnen, die Beichte
abnehmen und ihn durch die Wegzehrung festigen.
Die Statuten von 1796 verlangen auch vom Dekan,
sofern es die Ortsdistanz erlaubt, den Kranken zu be-
suchen. Gemahnt wird aber auch, daflr zu sorgen,
dass ein Schwerkranker seine Habe einem Mitbruder
und nicht einem Weltlichen anvertraue. «Wenn ein
Mitbruder a deo optimo ter maximo, vom guten drei-
mal grossen Gott, abberufen wird und den Gebrauch
des Lichtes verliert», wie es 1613 heisst, sollen die
Mitbrider, wenn immer mdglich, an der Beerdigung
teilnehmen. 1796 werden die Teilnehmer eigens auf-
gezahlt: Dekan, Kammerer und mindestens die be-
nachbarten Geistlichen. Sind sie zum Essen eingeladen,
sollen sie bescheiden sein und mit Dank nach Hause
zurtickkehren, reiche aber die Erbmasse dazu nicht aus,
sollen sie das Mahl auf eigene Kosten bestreiten oder
«Lares suos», «den eigenen Herd», aufsuchen (so zu
lesen in allen Statuten). Ebenso haben die Kapitulare
unter strenger Verpflichtung fur den Verstorbenen
drei Messen zu lesen und einmal das Totenoffizium zu
beten. Ist in einem Jahr kein Kapitel, hat jeder Mit-
bruder die Totenvigil zu beten und eine Messe zu le-
sen fur die verstorbenen Kapitulare und Wohltdter.

64

Zusatzlich wird 1707 beschlossen, jeder Kapitular
habe jedes Jahr als eine ewige Jahrzeit eine heilige
Messe zu lesen fur die lebenden und besonders fur
die verstorbenen Kapitulare, die von den Erben nach
kurzer Zeit vergessen wirden.

Die verstorbenen Wohltater werden ins Gebet
eingeschlossen. Eine Stiftung, die sich Gber die Refor-
mation hinaus erhalten hat, ist jene der Ritter von
Schynen in Gachnang aus dem Jahr 1452, die zu
sechs Messen und je das Totenoffizium und das ma-
rianische verpflichtet. Diese Verpflichtungen werden,
wie das Kapitel 1683 beschliesst, aufgeteilt auf De-
kan, Kammerer, Deputaten, Sekretdr, den Senior des
Kapitels und einen weiteren Geistlichen. So steht es
auch noch in den Statuten von 1796, obwohl es in ei-
ner Notiz von 1701 heisst, eine Auszahlung sei nicht
mehr méglich wegen Verarmung der Stiftung.

1.8.2 Kapitel St. Gallen

In briderlicher Liebe sollen die Kapitulare miteinan-
der verbunden sein. Altester Praxis entspreche es,
dass alle ihren Anteil haben an den Suffragien. Be-
sondere Sorge gilt dem kranken Mitbruder: Man soll
ihn besuchen, ihm auch nahe legen, ein Testament zu
hinterlassen, damit nach seinem Tod unter den Erben
kein Streit entstehe. Bei einem verstorbenen Kapitu-
laren scheint die Totenwache Ublich gewesen zu sein;
jedenfalls wird sie 1772 vom Abt verboten als ein
Missbrauch, weil sich den zum Gebet Versammelten
so viel Gelegenheit zum Trinken biete, dass sie nur ein
profanes Konventikel ohne wahre Frémmigkeit sei,
heisst es in der «Summan.

Die Zahl der Geistlichen bei der Beerdigung zu
bestimmen wird der Klugheit des Dekans, dem Willen
der Erben und den Bestimmungen des Testaments
Uberlassen. Das Essen hangt vom Willen der Erben
ab. Es soll eingenommen werden in Bescheidenheit,
ohne lange Trinkgelage und ohne Verlangerung
durch nichtige Diskussionen. Fiir den verstorbenen



Mitbruder hat jeder drei Messen zu lesen und das To-
tenoffizium zu beten.

1.9 Finanzen

Im Kapitel Frauenfeld-Steckborn ist mit den Protokol-
len meist auch die Rechnung verbunden. Einnahmen
sind die jeweiligen Beitrage der Kapitulare, Kapital-
und Grundzinse sowie Gaben von Wohltatern. 1707
wird der Kapitelsfonds als diirftig bezeichnet. Ausga-
ben finden sich vielerlei: Kosten bei den Kapitelsver-
sammlungen und Visitationen — wenn auch die Kapi-
tulare dazu beitragen mussen, geht einiges doch zu
Lasten der Kapitelskasse. Um diese Kasse zu scho-
nen, sieht der Generalvikar 1742 von einer Versamme-
lung ab. Einmal berthrt die grosse Geschichte, der
Dreissigjahrige Krieg, die Kasse: Der Bischof von Kon-
stanz muss nach dem Westfalischen Frieden 1648
dem schwedischen Militar 46 000 fl bezahlen; daran
gibt das Kapitel 46 fl 24 x.

1.10 Visitationen
1.10.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

Allgemeines: Zu unterscheiden sind die Visitationen
durch den Generalvisitator und jene durch den De-
kan. In welchen Abstanden sie vorgenommen wur-
den, kann aus den Akten nicht festgestellt werden.
Zwischen 1647 und 1797 sind gegen funfzig Visita-
tionen nachzuweisen, teils liegen Visitationsproto-
kolle vor, teils ist aus den Kapitelspotokollen nur die
Jahrzahl bekannt, teils sind Einladungen, Fragebogen
und Antwortblatter vorhanden®?; fast oder ganz
vollstandig sind die Akten von zwélf Visitationen. Es
ist moglich, dass in einem Jahr beide Visitationen
durchgefthrt wurden, so 1708: Von Juli bis Septem-
ber besuchte Dekan Oswald alle Pfarreien, im Okto-

ber folgte geméss der im Kapitelsprotokoll angefihr-
ten Einladung die Generalvisitation, deren Akten aber
nicht vorhanden sind. So weit aus den Visitationspro-
tokollen ersichtlich ist, haben Generalvisitatoren und
Dekane ihre Aufgabe ernst genommen.

Generalvisitationen: Die Didzesanstatuten teilen fur
diese Visitationen das weitldufige Bistum in vier Be-
zirke, spater auch «Quarten» genannt, ein: Schwa-
ben, Allgdu mit Bregenzer Wald, Breisgau mit
Schwarzwald, Schweiz. Uberliefert sind zwischen
1644 und 1797 15 Visitationen, Protokolle sind von
vier vorhanden.?®* Der Generalvisitator reist nicht von
Pfarrei zu Pfarrei, sondern ruft an zwei bis vier Tagen
die Geistlichen, ob Kapitulare oder nicht, zusammen
und vernimmt sie einzeln. Meist haben die Pfarrer zur
Vorbereitung Fragen schriftlich zu beantworten: die
«Quaestiones praeliminares». Nach einem vorhande-
nen Raster aus dem Jahr 1670 sind es deren 50: Per-
son des Pfarrers, seine Admissio, seine Blicher, ob er
die Synodalakten habe, Sakramentenspendung, Bau-
lichkeiten wie Kirche (Patron und Weihe) oder Pfarr-
haus, ferner Pfarreiangehdérige, Beneficium, Kollator,
ob es in der Pfarrei haretische Blicher gebe. Weitere
drei «Quaestiones» ohne Jahr, aus dem 18. Jahrhun-
dert, haben 17, 27 und 28 Fragen.** Nach der Visita-
tion folgt ein Rezess, der etwaige Mangel aufzeigt
oder Anweisungen enthalt. Leider sind nur wenige
Rezesse erhalten: 1666, 1755, 1770 (im Protokoll)
und 1781. Aus dem Jahr 1780 ist ein Rezess flr das
Sextariat Schwyz, Kapitel Waldstatte, in den Kapitels-
akten®® aufbewahrt, der wahrscheinlich von General-
visitator Johann Simon Spengler dem Dekan Uberge-
ben wurde, als er ein Jahr spater zur Visitation kam.
Manche Kapitelsbeschlisse konnen auf Rezesse
zurlckgehen.

253 StATG Bd 1'30°0, 0.

254 BIASO A 2333.3, A 2334.3, A 2336.2 und A 2336.3.
255 StATG Bd 1’300, 0.

256 StATG Bd 1300, 3; hier auch der Rezess von 1755.

65



Dem Protokoll ist zu entnehmen, wie es etwa bei
einer Visitation zuging: Am 24. September 1721 tref-
fen in Pfyn zur Vesper ein Weihbischof Conrad Ferdi-
nand Geist von Wildegg, Generalvisitator Johann
Franz von Schorno, Convisitator Andreas Feuerstein,
ein Kaplan und die Diener; im ganzen acht Personen
und acht Pferde, wie das Protokoll vermerkt. Sie wer-
den empfangen und begriisst von Dekan, Kammerer,
Deputaten und - liturgisch gekleidet — unter dem
Baldachin zur Kirche gefiihrt. Dort begrisst sie beim
Eingang der thurgauische Archipraefectus. An den
beiden folgenden Tagen findet die Visitation statt.
Noch grosser angelegt ist 1730 die Visitation in
Frauenfeld. Der Generalvisitator Schorno kommt mit
einem nicht benannten Convisitator am Donnerstag-
abend, 17. August, an und kehrt erst wieder am
Dienstagnachmittag nach Konstanz zurick. Ein
Grund fir diese lange Anwesenheit ist nicht angege-
ben; auch tiber die Art der Durchfiihrung ist nichts zu
vernehmen. Hingegen kénnen die Kosten dem Pro-
tokoll entnommen werden: Die Gesamtkosten betru-
gen 169 fl 13 btz 3 x. Am Freitag stiftete ein Reding
sieben Flaschen Burgunder, am Samstag war das Mittag-
essen bei einem Rupplin, am Sonntag hielt die Stadt
Frauenfeld die Herren frei. Eigens wird erwdhnt, es
seien zehn Pferde gewesen, von denen etliche von
Donnerstag bis Sonntag, mehrere aber bis Dienstag
dastanden, was Kosten von 23 fl 11 btz 3 x verursacht
habe. Es missen also bedeutend mehr Leute anwe-
send gewesen sein als nur der Visitator und sein
Stellvertreter.

Dekanale Visitationen: Die Konstanzer Synode von
1567 verpflichtet die Dekane, jahrlich zweimal ihr De-
kanat zu visitieren, was aber nicht zur Ausfihrung
kommt, denn 1574 wird diese Verpflichtung dahin
gehend verandert, dass die Dekane nun zur Bericht-
erstattung nach Konstanz reisen missen; sie ziehen
es aber meist vor, schriftliche Berichte abzuliefern.?*’
Einen solchen Bericht hat um 1597 Dekan Andreas

66

Fasslin abgefasst. Die Synodalstatuten von 1610
schreiben jahrlich eine Visitation vor, erstmals ist sie
1647 in den Akten erwdhnt. Von da an sind bis zum
Ende des 19. Jahrhunderts gegen dreissig Uberliefert.
Acht Protokolle sind erhalten, dazu kommen funf Re-
lationen?*® (Visitationen im weiteren Sinn): Die Pfarrer
haben Fragen schriftlich zu beantworten zu ihrer Per-
son, zur Anzahl der Katholiken (eingeteilt in Kommu-
nikanten und Nichtkommunikanten), zu Bruderschaf-
ten, Prozessionen, Katechese, Schule. Fur Visitatio-
nen und Relationen hat Konstanz auch Vorgaben ge-
macht. Die Visitation von 1739/40%° ist bezuglich der
Pfarrer einmalig; unter anderem werden erfragt: Stu-
dium, Seeleneifer, Predigttalent, Sitten, musikalische
und 6konomische Fahigkeiten, sowie seine Statur.

Der Dekan besucht jeweils die Pfarreien, zum Teil
gemeinsam mit dem Kammerer, oder er teilt die Auf-
gabe mit diesem. Untersucht wird der Zustand und
die Sauberkeit der Kirche mit ihrem Zubehor: Para-
mente, Kelche, im Tabernakel das Ziborium mit den
Hostien sowie die Erflllung der seelsorgerischen
Pflichten, aber auch die Lebensfiihrung des Geistli-
chen —ausser er sei Ordenspfarrer —, wozu auch Laien
befragt werden. Die Relationen wie auch die Akten
der Visitationen schickt der Dekan nach Konstanz,
wo sie, wie es scheint, aufmerksam gelesen werden:
1756 macht Generalvisitator Zelling eine Reihe
von Anmerkungen wie auch 1767 Generalvisitator
Spengler.

Schwierigkeiten: Der Beichtiger und Pfarrer von Tani-
kon, Konventuale des Zisterzienserklosters Wettin-

257 BvK 1, S. 105-106.

258 BIASO A 2332.3, A 2333.1 und A 2335.3 sowie StATG Bd
1'30'0, 3.

259 Dekan Rauch nennt die Visitation 1739 «Relatio prima», die
Erganzungen von 1740 «Relatio secunda», was zeigt, dass
die Grenzen zwischen Visitatio und Relatio fliessend sind; so
konnten die Relationen auch mit Visitationen verbunden
sein.



gen, obwohl aufgerufen, entschuldigt sich jeweils
von der Generalvisitation. 1674 kommt er nicht, weil
er, wie er sagt, die Seelsorge nur aus christlicher Liebe
austbe. 1781 begrundet er sein Nichterscheinen an-
ders: Es geschehe nicht wegen eigener Fehler, nicht
aus dunklem Affekt oder um Ausflichte zu suchen,
sondern weil er gemdss Gehorsamsgeliibde dem Abt
gehorche, der ihm die Teilnahme an der Generalvisi-
tation verboten habe; fir dieses eine Mal dispensiert
ihn der Visitator, aber ohne Prajudiz fur die Zukunft.
Bei der letzten Generalvisitation im 18. Jahrhundert,
1797, ist der Pfarrer dann auch dabei. Die dekanale
Visitation hingegen wird nicht zugelassen. 1756 dus-
sert sich der Beichtiger Dekan Muller gegeniiber «be-
scheiden mit aller schuldigen Hochachtung», er
musse aus Gehorsam gegentber dem Abt die Visita-
tion verweigern. Bei der Visitation zehn Jahre spater
kann Dekan Schagg zwar die Pfarrbicher und die Ge-
fasse fur die heiligen Ole visitieren, aber zur Visitation
des Tabernakels und des Taufsteins in der Kirche wird
er nicht zugelassen. Auf Drangen des Dekans ist der
Beichtiger zwar bereit, die Visitation zuzulassen, aber
so, «dass es dem Gehorsam gegeniber dem Abt
nicht schadet», indem er befiehlt, das Allerheiligste
im Ziborium und das Taufwasser «in pelvi vulgo in
dem Taufkessel» in die Friedhofskapelle zu Gbertra-
gen. «ich [der Dekan] habe ihm geantwortet, dass
dies gegen die Ehrfurcht wie gegen den Modus der
Visitation verstdsst, die dort ausgeubt werden soll,
wo die Sakramente gespendet werden.» Offenbar
war eine Ubereinkunft mit Abt Kalin vorhanden, wel-
che die Visitation erlaubte; dieser Kontrakt sei aber,
so der Beichtiger, von Abt Muller**® widerrufen wor-
den. Bei der Visitation von 1772 kommt der Vertrag
mit Abt Kalin nochmals zur Sprache. Wiederum pro-
testiert der Beichtiger: Diese Ubereinkunft habe der
Abt ohne Wissen des Konvents abgeschlossen; sie sei
daher als unglltig erklart worden. Es kommt darum
weiterhin zur Ubertragung in die Kapelle. 1778 be-
merkt Dekan Noser in seinem Visitationsbericht, es

sei «ridiculosum», «ldcherlich», dass dabei die liturgi-
schen Gerate von der Klosterkirche, in der immer
Gottesdienst sei, in die neben der Kirche gelegene
Kapelle getragen wirden und nicht dort visitiert wir-
den, wo der Gottesdienst stattfinde. Sein Arger ist
spurbar, wenn er die Verweigerung der Visitation
«pertinacia et arrogantia» («Hartnackigkeit und An-
massung») Tanikons und Wettingens nennt. Von die-
sem «Brauch» spricht der Beichtiger auch an der Gene-
ralvisitation von 1797. Streng halt das Kloster Wet-
tingen an der Auffassung fest, die Klosterkirche sei
keine Pfarrkirche, die wirkliche Pfarrkirche sei in Elgg,
die liege im Zircherischen und sei jetzt haretisch (so
argumentiert er auch in den Visitationen von 1708,
1739, 1772 und 1797!). Und immer wieder bemerkt
der jeweilige Beichtiger, nur aus Gnade und Barm-
herzigkeit werde die Seelsorge gratis ausgeibt, d. h.
eigentlich seien die Beichtiger ja gar nicht Pfarrer.
Weniger Schwierigkeiten macht jeweils der Beichti-
ger und Pfarrer von Paradies.”®' Im 17. Jahrhundert
hat er sich noch gern von Generalvisitationen ent-
schuldigt, auch kamen die Dekane nicht bei ihm vor-
bei. 1681 wird an der Kapitelsversammlung gefragt,
ob der Beichtiger die Visitation zulassen musse — der
Generalvikar soll angefragt werden. 1708 lasst der
Beichtiger Dekan Oswald nur teilweise zur Visitation
zu. 1756 verweigert er die Visitation des Tabernakels
— sie sei Sache des Provinzials. 1766 ist der Provinzial
zur Visitation des Klosters anwesend und bestimmt,
dass die Visitation des Tabernakels zuzulassen sei.
Nun ist auch der Grund friherer Verweigerungen zu
erkennen, denn der Tabernakel befindet sich im
Schwesternchor, also in der Klausur. 1772 heisst es,
der Pater habe die Visitation immer zugelassen. 1778
wird lobend hervorgehoben, dies sei geschehen

260 Peter Kalin, Abt 1745-1762, Beichtiger in Kalchrain
1738-1742, in Tanikon 1742-1745. Peter Miiller, Abt
1762-1765: HS 1I/3, S. 482-484.

261 Fast ohne Ausnahme sind die Beichtiger Kapuziner oder
Franziskaner: Kuhn I/1, S. 263.

67



«cum summa reverentia et humilitate», also «mit
hochster Ehrfurcht und Bescheidenheit» — im Unter-
schied zu Tanikon!

Der Pfarrer der Einsiedler Pfarrei Eschenz, ein Welt-
priester, lasst 1661 den Dekan im Auftrag des Abtes
nicht zur Visitation zu, 1674 hingegen und 1708 ha-
ben die Dekane keine Muhe.

Der Pfarrer von Klingenzell, ein Konventuale des
Klosters Petershausen bei Konstanz, nimmt keine de-
kanalen Visitationen an. 1708 erklart er Dekan Oswald,
er stehe unter der Macht des Abtes und bitte daher,
die Visitation zu unterlassen. Als 1739 der Pfarrer
sagt, er sei exempt, schreibt Dekan Rauch, er wisse
nicht, ob das stimme; aber 1756 wird bestatigt, dass
der Pfarrer die dekanale Visitation nicht zulassen
musse. 1674 weigert er sich, an der Generalvisitation
zu erscheinen, 1781 ist er dabei.

Mit den drei Ordenspfarrern von Tanikon, Paradies
und Klingenzell befasst sich ein Brief, den Generalvi-
sitator Zelling 1755 an Dekan Muller schickt®®*: Er
werde sie speziell zur Generalvisitation einladen, und
wenn sie nicht kommen oder erkldren, nicht zu er-
scheinen, dann werde er bei glnstiger Gelegenheit
auf dem nachsten Weg in diesen Pfarreien oder Klds-
tern heimlich erscheinen, so dass sie sich seiner Visi-
tation nicht durch Flucht oder willktrliche Abwesen-
heit entziehen kénnten.

Den Fischinger Regularpfarrern bereiten die Visi-
tationen keine Miihe. Aus dem 17. Jahrhundert sind
keine Visitationen bekannt. 1708 besucht Dekan Os-
wald die Kirchen, an denen diese Pfarrer wirken, mit
Ausnahme von Au und Bettwiesen. 1755 geht Zel-
ling, wie er im oben erwahnten Brief schreibt, von
Rapperswil Uber Lichtensteig kommend in Lommis
zum Mittagessen und am Abend nach Fischingen.
Auch bei den Generalvisitationen von 1781 und 1797
gehen die Visitatoren zuerst zu den Fischinger Pfar-
rern. Nur flr die bereits erwahnten Kirchen von Au
und Bettwiesen hat der Abt eine dekanale Visitation
nie zugelassen. 1781 spricht der Generalvisitator den

68

Abt an wegen der Differenzen, die es anlasslich einer
Visitation mit dem Dekan gegeben hat. Der Abt er-
klart, die Kirchen seien nur Filialen; wirden sie als
Pfarrkirchen betrachtet, bestiinde die Gefahr, dass
die «Acatholici»** auf Grund des Friedensschlusses
eine eigene Pfarrei errichten konnten; das heisst, die
Kirchen wirden somit paritatisch.

Zur Pfarrei Uesslingen, einer Kollatur der Kartause
Ittingen, gehdren die beiden Kapellen in Buch und in
Warth. 1756 protestiert der Prior gegen die Visitation
durch den Dekan: Diese Kapellen seien keine Filialkir-
chen von Uesslingen, sondern der Kartause unter-
stellt und es wiirden darin auch keine Sakramente ge-
spendet. Aber, so entgegnet Dekan Mudiller, jeden
Monatssonntag® sei in Warth Gottesdienst. Visitator
Zelling.schreibt dazu, alle vom Bischof geweihten Kir-
chen, selbst wenn sie keine Filialen seien, unterstin-
den der Visitation. Das hat die Prioren von Ittingen je-
doch nicht beeindruckt; 1766, 1772 und 1778 wird
abermals gegen Visitation protestiert.

1647 will der Magistrat von frauenfeld Dekan
Christoph Keller zur Visitation der Filialkirche in der
Stadt nicht zulassen; 1661 erklart er, der Ort und der
Pfarrer seien dem Kapitel nicht inkorporiert, daher sei
eine Visitation nicht erlaubt. Dekan Keller schreibt
dazu, der Magistrat meine, Privilegien zu haben, was
unglaubhaft sei; von einem Mandat des Bischofs in
dieser Sache héatte er mehr Respekt. Der Pfarrer hin-
gegen hat die Visitation ohne weiteres angenom-
men. Auch mit den Kapldnen haben es die Dekane
nicht immer leicht. 1696 heisst es in den Statuten, sie
wirden keine Obern anerkennen. Als 1708 zwischen
dem Pfarrer und den Kaplanen Unstimmigkeiten
sind, fugt Dekan Oswald hinzu: «Das berihrt mich

262 StATG Bd 1'30°0, O.

263 «Acatholici» = «Nichtkatholiken» und «Heterodoxi» = «An-
dersglaubige»: fur Reformierte bzw. Evangelische ge-
braucht.

264 Besonders festlich gestalteter Sonntag mit Prozession, meist
verbunden mit marianischen Kongregationen.



nicht», besonders weil von den «Weltlichen» der eine
oder der andere bevorzugt werde; er hoffe aber, dass
«unsere Oberen» den Frieden herstellen kénnen.
Dekan Rauch stellt 1739 fest, die Kaplane wollten
nicht Kapitulare werden, auch nahmen sie kein De-
kret des Dekans an.

Im Oktober 1739 schreibt der Kammerer an den
Dekan, der Pfarrer von Gachnang verweigere die Vi-
sitation der Kirche; sie werde immer vom Abt von Ein-
siedeln vorgenommen. Daraufhin geht der Kamme-
rer ins Schloss zu Baron Rupplin, dem «Einsiedlischen
Obervogt». Dieser «hat es mir [dem Kammerer] rund-
herauB gesagt: Wenn ich von der Kirchen Visitation
nit hatte wollen abstehen, so hatt er mich mit
Gewalth zur Kirche hinausfihren lassen, dan diBeB
seye kein Capitular Kirche, sondern ein Furstlich Ein-
siedlische SchloB Cappel und werde der Priester auf3
Gnade die Parochialia zu administrieren zugelas-
sen.»*®

1.10.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Konstanzische Visitationen: Obwohl im Konkordat
vorgesehen, kann St. Gallen alle geplanten Konstan-
zer Visitationen der Pfarreien des Offizialates verhin-
dern. Einige Briefe aus dem Jahr 1666 geben Aus-
kunft, wie eine solche Verhinderung geschah®®: Die
Konstanzer Kurie schickt dem Dekan des Kapitels
St. Gallen, Pfarrer Laurenz Schelling in Arbon, die
«Quaestiones praeliminares» zu. Acht Tage brauche
der Pedell, um die Fragebogen den 39 Pfarrern sowie
den Kaplanen, Primissaren und Koadjutoren, insgesamt
rund 60 Priestern, zuzustellen, teilt der Dekan dem
Generalvisitator Johann Blau mit. Am 6. Oktober
schreibt Offizial P. Maurus Heidelberger dem Dekan:
Um schlimme Folgen zu vermeiden, die aus der Visi-
tation durch Konstanz entstehen kénnten, bitte er
um Zusendung der «Quaestiones», was auch ge-
schieht; denn postwendend teilt der Offizial am 9.
Oktober dem Dekan mit, die Intention, eine Visitation

im Gebiet des Abtes durchzufuhren, zeige den guten
Eifer des Visitators, aber die Fragen wiirden gegen die
Rechte, die Privilegien und die Konkordatsbestim-
mungen verstossen. Freundschaftlich ladt er den Visi-
tator ein, die Sache mit ihm in Rorschach zu bespre-
chen. Nochmals, am 20. Oktober, erklart sich der Of-
fizial bereit, in Arbon seine Zweifel wegen der «Quaes-
tiones» vorzutragen; er wolle die Visitation nicht
verhindern, wenn sie gemdss Konkordat geschehe.
Am 23. November nimmt sich der Geistliche Rat in
Konstanz in einem Brief an Generalvisitator Blau der
Sache an. St. Gallen kénne die Visitation kaum ver-
hindern, das ware gegen den Wortlaut des Konkor-
dates. Ein undatierter Brief ohne Anrede und Unter-
schrift — vermutlich eine Abschrift —, der aber vom
Abt stammen muss, nimmt Bezug auf eine zweima-
lige Bitte des Generalvisitators, die Visitation zu ge-
statten: Nach Konsultationen mit nicht wenigen Be-
ratern sei er — der Abt — zum Entschluss gekommen,
dass er die Erlaubnis nicht geben konne, da der Sinn
des Konkordates zweifelhaft und dunkel sei. Damit
spielt er an auf die Bestimmung, eine Visitation dirfe
sich nicht in den Belange des Abtes einmischen. Fur
die Seelsorge ist der Abt zustandig, doch befassen
sich die «Quaestiones» auch damit. Die Visitation
fand nicht statt. Einige st. gallische Pfarrer scheinen
die «Quaestiones» aber doch beantwortet zu haben,
denn wenigstens vom Pfarrer von Romanshorn ist ein
Antwortblatt erhalten geblieben.?

1739 versucht Konstanz nochmals eine Visitation
durchzufuhren: Der Generalvisitator Franz Andreas
Rettich beginnt ohne vorhergehende Anzeige an
St. Gallen Pfarreien des Abtes, angefangen mit Som-
meri, zu visitieren. «Hinterrucks mit plétzlicher Turba-
tion» sei das geschehen, so ein «Wahrhafter Bericht,
was sich bey der im letzt-verwichenem Herbstmonath

265 StATG Bd 1'30°0, 0. Das Schloss Gachnang gehort seit 1623
dem Kloster Einsiedeln: HS II/1, S. 576.

266 BIASO A 2333.4.

267 StATG Bd 2'00'0, 0.

69



1739 vom dem Furstlich-Bischoflich-Constanzischem
Herrn Officialen Doctor Rethich in dem Furstlich-
st. Gallischen Gebiethe attendierten Visitation zugetra-
gen. Zusammengeschrieben von Joann Pfister, Co-
adiutor, Engelburg im GeiBerwald den 12 Decmbr
1791».%*® Abgewiesen «mit gleicher Bescheidenheit»
von den Pfarrern in Steinach und Morschwil, wird ihm
vom St. Galler Fiscal®® bedeutet, die Visitation zu un-
terlassen. Rettich aber fahrt weiter und beruft sich
auf den Bischof. Der Fiscal antwortet, der Bischof sei
80-jahrig, zurzeit abwesend und wolle das sicher
nicht. Da habe Rettich «gewaltig zugesetzt unter
Androhung geistlicher Strafen». Dann habe man ihn
polizeilich, «doch ohne ihm einige Gewalth anzule-
gen» nach Arbon abgefiihrt. Nach einigen Auseinan-
dersetzungen kommt es 1748 zum zweiten Konkor-
dat, worin dem Bischof von Konstanz kaum mehr
Rechte zugestanden sind.?”

Aber auch mit den Visitationen der bischéflichen
Pfarreien gab es Schwierigkeiten. So ist in der
«Summa» die Frage aufgenommen, wer den Dekan
fur die Visitation dieser Pfarreien bezahle. Ein Jahr vor
der Herausgabe der «Summa» antwortet 1773 Kon-
stanz: Wie es auch anderswo gehalten werde, aber —
so wohl der Entschluss des Offizials P. Iso Walser —
diese Entschadigung kénne nicht der Kapitelskasse
entnommen werden, denn diese sei zum gréssten Teil
von den St. Gallischen gestiftet worden; daher ware
es unbillig, etwas auszugeben fir die Visitation von
nur zwolf bischéflichen Kirchen. Die Beifigung, dies
belaste das Gewissen des Dekans und des Kammerers,
der die Rechnung fiihre, mag auch nicht weiter ge-
holfen haben. Es gibt aber im Dekanat St. Gallen
auch kapitelsfreie Pfarreien: die Klosterpfarreien
Miinsterlingen und Kreuzlingen mit Guttingen, Bi-
schofszell und die vom Stift abhangigen Sulgen und
Berg. P. Walser schreibt von zwolf zu visitierenden Kir-
chen (das sind jene, deren Pfarrer Kapitulare sind).
Die Frage, ob die kapitelsfreien Pfarreien von der Visi-
tation durch den Dekan ausgenommen sind, beant-

70

worten die Akten nicht. Von der Pfarrei Wertbihl im
Dekanat Wil, die weder zum Kapitel noch zum Offizi-
alat gehort, ist von keiner Visitation die Rede; nur bei
der Generalvisitation im Dekanat Frauenfeld-Steck-
born von 1666 kommt man manchmal auf diese Pfar-
rei zu sprechen: Der Pfarrer wolle exempt sein und su-
che mit keinem anderen Priester den Kontakt.

St. Gallische Visitationen: Im Unterschied zu Kon-
stanz, wo die Geistlichen an einem Ort zusammenge-
rufen werden, visitiert meist der Abt mit seinen Be-
gleitern jede Pfarrei personlich; dekanale Visitationen
haben daneben keinen Platz. Das ist schon so vor
dem Konkordat von 1613: Anlasslich der grossen Vi-
sitation von 1586 durch Pyringer erklart der Pfarrer
von Mosnang und Dekan des Kapitels Wil, Jacobus
Stessel, der Abt habe ihm verboten, die Pfarreien zu
visitieren, da Bischof Bonhomini ihm dieses Recht
Ubertragen habe. Zwar winscht der Visitator den-
noch, dass der Dekan gemadss den Synodalstatuten
visitiere, wenn der Abt Einwénde mache, soll er es mel-
den.””' Aber da wird der Abt der Starkere gewesen sein.

2 Klerus

2.1 Herkunft, Alter und Amtsdauer der
Sakularpfarrer

2.1.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

Bei einigen Visitationen werden Herkunft und Alter
der Pfarrer erfragt (in der zweiten Halfte des 17. Jahr-

268 StATG Bd 2'00°0, 0.

269 Inhaber eines Amtes, das es auch an den bischoflichen Or-
dinariaten gibt. Er hat vielfaltige Kompetenzen besonders in
der Finanzverwaltung und beim Strafvollzug; vgl. HS 12,
S.611-612.

270 Vql. Duft, S. 95-98.

271 Vasella, S. 175-176.



hunderts in den Jahren 1661, 1666 und 1674). An ers-
ter Stelle stehen Pfarrer aus Zug, gefolgt von den
Stiddeutschen, vor allem aus Konstanz. Daneben sind
erwahnt einige Luzerner, wenige Wiler, ein Rappers-
wiler, aber kein Thurgauer. Es fallt auf, wie jung die
Pfarrer sind: 1661 ist das Durchschnittsalter 36, nur
wenige Jahre spater, 1666, sinkt es auf 34; 1674 ist
das Alter nicht angefiihrt. Die Zeit, die ein Pfarrer auf
einer Pfarrei bleibt, ist oft kurz: Eine grosse Mehrheit
begnigt sich mit zehn und weniger Jahren. Doch gibt
es auch einige seltene Ausnahmen.*? Gemadss den Vi-
sitationen, die zwar nur einen beschrankten Einblick
geben, sind die Jahre von 1661 bis 1666 fir viele
Pfarrer «Wechseljahre»: Von den 18 Pfarrern bei der
Visitation von 1661 (bei zwei vakanten Pfarreien) sind
1666 noch drei in der gleichen Pfarrei, drei haben die
Pfarrei innerhalb des Dekanats gewechselt, einer ist
gestorben, elf sind weggezogen. Etwas besser sieht
es zwischen 1666 und 1674 aus: Von 19 Pfarrern sind
zwolf in der selben Pfarrei geblieben, von denen drei
schon 1661 dabei waren. Fragt man nach der Ursa-
che der vielen Wechsel und der kurzen Amtszeiten,
kann die Antwort etwa lauten: Thurgauer als Pfarrer
waren selten und die vielen meist jungen Pfarrer aus
der Innerschweiz kamen zum Teil nur fir relativ kurze
Zeit in den Thurgau. Kamen sie als «Entwicklungshel-
fer»? Haben sie sich, aus katholischen Gegenden
stammend, an die paritdtischen Verhaltnisse und die
kleinen Pfarreien nicht gewdhnen kénnen? Die vielen
Wechsel haben vermutlich die oben erwahnten nie-
deren Durchschnittsalter zur Folge.

Im 18. Jahrhundert, nachdem Homburg, Mam-
mern und Eschenz von Ordenspriestern besetzt wur-
den und Sirnach zum Kapitel kam, sind 19 Weltpries-
ter Pfarrer. Schon bei der Visitation von 1708 nehmen
die acht Thurgauer die erste Stelle ein, gefolgt von
sechs aus der ubrigen Schweiz — zwei Zuger, zwei
Rapperswiler, je einer aus Nidwalden und Schéanis —
und vier Konstanzern; ein Pfarrer ist nicht erwahnt.
1754 sind elf Thurgauer Pfarrer, sieben Stiddeutsche

und ein Innerschweizer. Im letzten Viertel des Jahr-
hunderts stellen die Stiddeutschen die Mehrheit (acht
bis zehn), die Thurgauer®” folgen (sechs bis acht), drei
kommen aus der ubrigen Schweiz. Der Altersdurch-
schnitt liegt wdhrend des ganzen Jahrhunderts zwi-
schen 46 und 48 Jahren; sinkt oder steigt dieser
Durchschnittswert, pendelt er sich nur wenige Jahre
spater wieder ein.?””* Die Pfarrer bleiben nun langer in
einer Pfarrei, Dienstzeiten unter zehn Jahren sind sel-
tener geworden, etwa die Halfte bleibt zwanzig Jahre
und langer, zehn Uber 40 Jahre, davon zwei Uber
50.7”> Weil bei acht Visitationen oder Relationen?’®
das Alter angegeben ist, kann bei den meisten tber
die Amtszeit das Alter berechnet werden, bis zu dem ein
Pfarrer seinen Dienst versah. Zehn Pfarrer sind bei der
Amtsaufgabe zwischen 50 und 59, zw6lf zwischen
60 und 69, zwolf 70 und élter. Nicht in allen Fallen ist
das Todesjahr angegeben, doch werden Resignaten
bei den Visitationen selten erwdhnt, hingegen sind

272 Die langsten Amtsjahre: 53 Jahre: Pfarrer Pforzheimer aus
Konstanz in Ermatingen 1666-1719 (gestorben im Alter
von 79 Jahren); 40 Jahre: Dekan Keller aus Konstanz, Pfar-
rer in Leutmerken 1642-1682 (gestorben im Alter von 71
Jahren). Die verschiedenen Amtszeiten nach Kuhn I/1; Kuhn
konnte nicht fur alle Pfarreien vollstandige Listen erstellen,
ebenso wenig ist bei allen Pfarrern die Herkunft angegeben.

273 Unter ihnen befinden sich 1749-1768 drei aus Wuppenau
geburtige Pfarrer mit Namen Johannes Wick: 1) geb. 1692,
in Leutmerken 1736-1768; 2) geb. 1717, in Huttwilen
1749-1769; 3) geb. 1718, in Uesslingen 1748-1769 und in
Huttwilen 1769-1783. Ein Onkel und zwei Neffen? Dass
Nr. 3 der Nachfolger von Nr. 2 wurde, hat Kuhn /1, S. 208, dazu
verfiihrt, aus den beiden eine Person zu machen. Nr. 2 wird
bei der Generalvisitation 1781 erwahnt als ein schwerhéri-
ger Mann, der keine Seelsorge mehr austiben kann: Richtig
heisst es hier zunachst, er sei 20 Jahre in Hittwilen gewesen;
dann jedoch heisst es irrtimlich, er sei friher Pfarrer von
Leutmerken gewesen und habe vor drei Jahren resigniert
(wahrend es in Wirklichkeit vor zwolf Jahren gewesen ist).

274 1739:43; 1744: 47, 1766: 52; 1769: 46.

275 Nach Kuhn I/1.

276 1708, 1781 in BIASO A 2335.3; 1739, 1744, 1754, 1766,
1769, 1792 in StATG Bd 1'30'0, 3.

71



immer wieder Vikare genannt, welche dltere oder
kranke Pfarrer unterstitzen.

2.1.2 Dekanate St. Gallen und Wil
(thurgauische Pfarreien)

Angaben konnen nur fir das 18. Jahrhundert ge-
macht werden.””” Hier ist von der Herkunft her die Zu-
sammensetzung bunter: Innerschweizer aus allen Or-
ten sind vor allem anzutreffen in Bischofszell und in
den vom Stift abhangigen Pfarreien Sulgen und Berg.
Im Unterschied zu Frauenfeld-Steckborn sind hier
Pfarrer aus den Gebieten des Abtes zu finden, beson-
ders in den Pfarreien des Offizialates. Daneben aber
fehlen auch die Konstanzer nicht, einige Studdeut-
sche und aus Rapperswil Stammende kommen hinzu.
Hingegen sind die Thurgauer eher rar. Bei den Amts-
zeiten fallt auf, dass die klrzesten bei den Pfarreien
des Offizialates zu finden sind, nur in Sommeri sind
zwei Pfarrer Uber dreissig Jahre lang tatig. Wup-
penau, eine Kollatur der Kommende Tobel, hat drei
Pfarrer mit zwanzig und mehr Jahren Amtszeit.

2.2  Ausbildung und Fihigkeiten

2.2.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

An der Generalvisitation 1666 sind bei knapp der
Halfte der Weltgeistlichen die Studienorte angege-
ben. Bevorzugter Studienort scheint Luzern gewesen
zu sein, was wohl auch mit der grossen Zahl der In-
nerschweizer zusammenhangt; es folgen Konstanz
und Freiburg i. Br. Zwei Pfarrer waren in Mailand. Im
18. Jahrhundert wird der Studienort nicht erfragt. Die
Visitation 1708 hat nur wenige Bemerkungen tber
die Art des Studiums: Ein Pfarrer ist Lizentiat, ein an-
derer Magister, von einem Dritten wird gesagt, er
habe spekulative Theologie studiert. Mehr Auskiinfte
geben die spateren Akten. 1739 haben die meisten

72

praktische (Moral-)Theologie studiert, fast ein Viertel
zusatzlich Kirchenrecht, einer spekulative Theologie
und vier Philosophie, ein anderer brachte es zum Ma-
gister (schon 1708 erwahnt). Spater hat fast jeder
sich der praktischen Theologie und dem Kirchenrecht
gewidmet, 1756 haben drei Pfarrer spekulative Theo-
logie studiert, ein Pfarrer ist Baccalaureus, 1769 hat
ein Pfarrer mit dem Lizentiat abgeschlossen, 1792 ei-
ner mit dem Doktorat. Fur die praktische Ausbildung
ist vor der Priesterweihe das seit 1735 bestehende
Priesterseminar in Meersburg zu besuchen — anfangs
far kaum mehr als ein Vierteljahr, ab 1744 in der Re-
gel fur zehn bis zwo6lf Monate. Aber schon in der
Mitte des 17. Jahrhunderts besteht in Luzern ein ei-
genes Kolleg, so dass sich die Eidgenossen weigern,
nach Meersburg zu gehen.””® Zur Frage, wie weit das
auch fur Thurgauer gilt, denen Meersburg néher
liegt, gibt es keine Untersuchung. Auf die Priester-
weihe folgt in den Heimatpfarreien die Primiz. Die
Ditzesanstatuten schreiben vor, dass die erste Messe
ohne weltlichen und dusserlichen Pomp gefeiert wer-
den soll. Zum einfachen Mahl dirfen nur eingeladen
werden einige ehrenhafte Manner, von den Frauen
die Mutter, die Schwestern, Verwandte im zweiten
Grad; alle Uppigkeit, Trunkenheit, Lustbarkeit sowie
das Tanzen ist untersagt, gegen Priester, die sich da-
bei verfehlen, hat der Generalvikar mit Gefangnis
oder einer anderen Strafe vorzugehen.

1739 mussen die Geistlichen Uber ihre Fahigkeiten
Auskunft geben: Musikalisches und 6konomisches
Koénnen, Predigttalent. Drei Pfarrer geben an, dass sie
ein Instrument spielen kénnen, ein Drittel etwa be-
zeichnet sich als unmusikalisch. Die meisten verste-
hen sich als gute Okonomen, einer meint, fiir den
Haushalt geniige es. Mit wenigen Ausnahmen schrei-
ben sich alle ein gutes Predigttalent zu, zwei verwei-

277 Sie sind Kuhn 1/2 entnommen. Auch hier ist zu bemerken,
dass nicht bei allen Pfarrern die Herkunft angegeben ist,
auch das Alter kann nicht entnommen werden.

278 Vgl. HS 112, S. 137-138; BVK 1, S. 140; Schwegler, S. 207.



sen auf die Zufriedenheit der Zuhorer, zwei geben zu,
dass sie nur mittelmassige Prediger seien. Da sich, wie
es scheint, die Kurie auch fur die Statur der Pfarrer
interessiert, sei das Ergebnis hier mitgeteilt: Knapp
mehr als die Hdlfte der Pfarrer ist von mittlerer
Grosse, keiner gibt eine kleine Statur an.

2.2.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Uber die bischoflichen und die kapitelsfreien Pfarrer
gibt es keine Angaben. Die Abte sorgen fiir eine gute
Ausbildung ihres Klerus und unterstiitzen Pries-
teramtskandidaten finanziell. Auch hat das Offizialat
ein eigenes Seminar, das ins 17. Jahrhundert zuriick-
geht; die Priesterweihe findet in Konstanz statt.
«1690 tadelt Abt Colestin die Gewohnbheit, fur die
Primizen nach Art einer Hochzeit eine geistliche Braut
sowie geistliche Vater und Mdtter zu wahlen, meist
mit starker (finanzieller) Belastung derselben.»*"

2.3 Klerikales Leben

2.3.1 Dekanat Frauenfeld-Steckborn

Vorschriften der Diézesanstatuten: Im zweiten Teil
der Synodalstatuten tragt der Titulus | die Uberschrift:
«De Vita et Honestate Clericorum», «Uber das Leben
und die Wirde der Kleriker».

Was die Statuten zum Ausseren vorschreiben,
widerspiegelt in manchem die Mode der damaligen
Zeit. Die klerikale Tonsur ist jeden Monat zu erneuern.
Keiner soll einen hdsslichen Bart tragen, der Schnurrbart
darf nicht Gber die Lippen reichen, damit der Priester
bei der Kelchkommunion nicht die Ehrfurcht verletze.
Erlaubt ist einerseits nach «germanorum more»,
«nach deutscher Sitte», die Haare langer zu tragen,
anderseits durfen sie auch zurtckgeschnitten wer-
den. Die Kleidung hat ehrenhaft, einfach und immer
in Schwarz zu sein; in den Stadten ist der (lange) Ta-

lar zu tragen, in den Dorfern darf er kirzer sein. Das
Kollar soll flach sein, Halskrausen, welche die Militars
und die Fursten zieren, sind verboten, ebenso Arm-
spangen, Ringe, geschwollene, zerschiedene und ele-
gante Schuhe sowie Waffen, sei es zum Angriff oder
zur Verteidigung; wer aber Uber Land unterwegs ist,
darf ein «kleines Schwert» tragen.

Bei einigen Vorschriften zum Benehmen des Klerus
wird zum Teil auf bestehende Missstande hingewie-
sen. Einfach muss der Tisch der Kleriker sein, Kost-
lichkeiten und Verschwendung sind verboten. Die
Gastfreundschaft bestehe nicht in glanzenden und
verschwenderischen Gelagen, sondern in freigebigen
Almosen. Ess- und Trinkgelage bis in die Nacht hinein,
sei es zu Hause oder 6ffentlich, sind abzulehnen, da
sie nicht ohne Gefahr fur Leib und Seele seien. Leider
komme es aus schlimmer Gewohnheit vor, dass viele
Kleriker Wirtschaften besuchen und mit Bauern und
anderen bis tief in die Nacht hinein trinken. Wird ein
in der Wirtschaft trinkender Pfarrer ertappt, zahlt er
beim ersten Mal zehn Gulden Busse, beim zweiten
Mal bekommt er zehn Tage Haft, beim dritten Mal
verliert er sein Beneficium, d.h. seine Stelle. Wirts-
hausbesuche sind nur dann erlaubt, wenn einer unter-
wegs ist zu einem Freund, bei ehrenhaften Hochzei-
ten oder aus einem anderen legitimen Grund. Schwer
bestraft werden jene, die sich betrinken. Blasphemie
und Schwaren ohne Grund und Ehrfurcht verdiene
strengste Strafe. So gross sei der Leichtsinn gewisser
Kleriker, dass sie bei Gastmahlern und dhnlichen Zu-
sammenkinften an Possen, verschiedenen Spielen,
Spassen, lautem Geldchter teilnahmen, was alles der
klerikalen Wirde widerspreche. Uberhaupt ist der Be-
such profaner Schauspiele, die Teilnahme an Tanzen
und Turnieren verboten. Der Handel und das Betrei-
ben einer Wirtschaft gezieme dem Klerus nicht. Aber
den von eigenen Reben gekelterten Wein, der Teil des
Einkommens ist, darf er verkaufen; nur soll er das

279 Duft, S. 109; zum Ganzen ebd. S. 105-109.

73



nicht personlich tun, sondern durch ehrenhafte Per-
sonen, welche den Wein mit Mass und ohne Argernis
zu verursachen herausgeben. Wenn der Pfarrer selber
zu einem Mahl einladt, darf es nicht an einem Fest-
oder Fasttag geschehen; tut er es dennoch, wird er
mit zehn Gulden bestraft. Die freie Zeit, die einem
Kleriker bleibe, habe er nicht mit leichtsinnigen Per-
sonen, nichtigen Konversationen, uberfliissigen Spa-
ziergangen auf den Platzen und Gassen zu verbrin-
gen, sondern mit Studium, Schriftlesung, Werken der
Frommigkeit und der Caritas.

Ein Abschnitt gibt Einblick in raue Sitten der da-
maligen Zeit. Bestraft werden kann mit Verlust des
Beneficiums, «wer einen anderen Kleriker oder einen
Laien mit lasterlichen Vorwurfen schmaht, verflucht,
ihn mit Waffen oder Fausten schlagt, an den Haaren
oder am Bart reisst, Holzer, Steine, Humpen, Glaser
nach ihm wirft, an den Glieder verletzt oder verstiim-
melt». Bestraft wird nach der Schwere des Falls.

Der Titulus XVIIl befasst sich mit dem Konkubinat.
Wer im Konkubinat lebt, wird mit dem «Schwert der
Exkommunikation» bestraft, bis er sich gebessert hat.
Aber nicht nur das Konkubinat sei zu meiden, son-
dern auch das Zusammensein und der vertraute Um-
gang mit Frauen, damit nicht irgend ein Verdacht ent-
stehen konne; es sei — so geben die Statuten zu be-
denken — nicht immer leicht, die Keuschheit zu be-
wahren und im Umgang mit Frauen den guten
Namen zu bewahren. In «seiner Familie» soll der
Geistliche verwandte oder andere ehrenhafte Frauen
fortgeschrittenen Alters haben. Verdachtigungen
konnten nicht vermieden werden, wenn «die Frauen
jung, herausgeputzt, schamlos sind und einen
schlechten Namen und Ruf haben».

Geistliches Leben: Im Rezess zur Visitation von 1666
wird von den Geistlichen die tdgliche Schriftlesung

verlangt. Der Rezess von 1781 zeigt, dass die tagliche
Meditation schon seit langerer Zeit vorgeschrieben

ist, ebenso auch die Exerzitien. Wie st. gallische Pfar-

74

rer bezeugen, waren solche Kurse schon 1735 bei
den Kapuzinern in Frauenfeld moglich.*® Im Rezess
von 1755 fordert Generalvisitator Johann Josef Zel-
ling jahrliche Exerzitien und bekréftigt diese Forde-
rung 1757 in einem Brief an Dekan Mdiller.?®' Johann
Simon Spengler verlangt sie im Rezess von 1781 jedes
oder jedes zweite Jahr. Die vorangegangene Visita-
tion hat gezeigt, dass einige wenige diese Forderung
nicht erfallt haben; sie wurden deswegen ermahnt.
Zum Breviergebet werden in den vorhandenen Akten
keine Bemerkungen gemacht.

Oft aber wird gefragt nach der Beichte der Pries-
ter. Bereits die «Charta visitatoria» hat die Kleriker
ermahnt, wenigstens einmal im Monat zu beichten;
die Synodalstatuten verlangen die Beichte mindes-
tens alle vierzehn Tage. 1666 wird jeder Geistliche
nach seiner Beichtgewohnheit befragt. Eine grosse
Zahl beichtet alle acht Tage; fur die Saumigen ver-
langt der Rezess die Beichte wenigstens alle vierzehn
Tage; dartber sollen sie Auskunft geben, wenn der
Dekan sie befragt. 1674 ist die gleiche Frage wieder
gestellt, zudem mussen die Geistlichen angeben, bei
wem sie gebeichtet haben: meist bei einem Nachbar,
auch bei den Kapuzinern in Frauenfeld oder Kon-
stanz. 1684 wird an der Kapitelsversammlung vorge-
schlagen, dass in Zukunft jeder Kapitular einen Zettel
beibringe, der Auskunft gibt, bei wem er in den letz-
ten vierzehn Tagen gebeichtet hat. Woher die Anre-
gung zu diesem Antrag stammt, wird nicht berichtet.
Zu einem Beschluss kommt es erst im nachsten Jahr:
Jeder Pfarrer soll den Beichtzettel bringen, vom
Beichtvater eigenhandig unterzeichnet, damit der
Dekan, der Kammerer, die Sextare und die Ubrigen
Kapitulare daraus erkennen kénnen, ob er innerhalb
von vierzehn Tagen einmal oder &fters gebeichtet
habe. In einem Nachtrag zu den Statuten von 1647
heisst es, alle Kapitulare hatten in jeder Versammlung

280 Duft, S. 132.
281 StATG Bd 1'30°0.



die abgelegten Beichten nachzuweisen, und zwar
von der Hand des Beichtvaters bestatigt und mit Sie-
gel befestigt. Nach den Statuten von 1701 betrifft
diese Regelung nur die vorangegangenen zwei Wo-
chen. 1707 sagt Dekan Oswald im Kapitel, zuklnftig
mussten alle das Zeugnis abgelegter Beichten vor-
weisen. Auch bei seiner Visitation ein Jahr spater
stellt er wieder die Frage nach der Beichte und dem
Beichtvater. Da scheint die Beichte alle ein oder zwei
Wochen (blich geworden zu sein. Bei der Generalvi-
sitation 1781 werden zwei Pfarrer, die nur etwa mo-
natlich beichten, ermahnt, dies alle vierzehn Tage zu
tun. Wie lange aber der Beschluss von 1685 gliltig
blieb und wie er ausgefiihrt wurde, dariiber gibt es
keine Nachrichten. Die Statuten von 1796, welche
sonst alle friheren Beschlisse nochmals auffihren,
erwahnen ihn jedenfalls nicht mehr.

Seelsorge und seelsorgerliche Pflichten: Von den
Geistlichen wird verlangt, dass sie in der Seelsorge
eifrig sind. An den Visitationen mussen die Pfarrer
Auskunft geben besonders tber Predigt und Kate-
chese. 1647 werden die Pfarrer von Eschenz und
Waéngi wegen der Nachlassigkeit in der Katechese ge-
tadelt. Aber der Eschenzer Pfarrer ist auch ein zanki-
scher Mann, und so ist hier zu berichten von dem ein-
zigen in den Akten verburgten «Kinderstreik»: In der
Katechese, die er allerdings oft ausgelassen habe,
war er streng, bedrohte die Kinder mit Schlagen und
Ausschluss, sprach sie mit harten und derben Worten
dergestalt an, dass die Kinder den Unterricht nicht
mehr besuchten; die Eltern konnten sie weder mit der
Rute noch mit guten Worten zwingen, am Unterricht
teilzunehmen. Aus dem Bericht des Dekans scheint
dessen Sympathie mit den Kindern durch. Auch bei
den Generalvisitationen wird auf die Katechese Wert
gelegt. Der Rezess von 1666 ermahnt, die Katechese
fleissig zu erteilen; 1781 rlgt der Rezess jene Pfarrer,
die bisweilen die Katechese ausfallen lassen.

Wegen der Nachldssigkeit des Pfarrers von Wein-
felden klagt 1661 die Gemeinde. Der Dekan findet,
dass schon die zerbrochenen Hostien im Ziborium
von der grossen Nachldssigkeit zeugen, zudem sei
dieser Pfarrer zénkisch.

In der Visitation von 1739 wird auch nach dem
«Zelus animarum», dem «Seeleneifer», gefragt. Die
meisten bezeichnen den Eifer als gut, vier verweisen
darauf, dass sie nach Kraften eifrig sind, einer
schreibt: «Facio, quod possum», «Ich tue, was ich
kann». 1766 klagen die Pfarrangehérigen von Bichel-
see, der Pfarrer sei nachlassig im Besuch der Kranken,
er pflege ihn hinauszuschieben, wenn sie nicht dem
Tod am ndchsten seien. Der Pfarrer sei Konventuale
von Fischingen, der Prior habe ihn schon o&fters, aber
vergebens ermahnt. Der Abt konne ihn leicht aus-
wechseln, ist die Meinung des Dekans. Bei der Gene-
ralvisitation 1781 sagt der Visitator zum Abt von Fi-
schingen, die Regularpfarrer sollten am Besuch der
Kranken nicht gehindert werden, worauf der Abt
antwortet, es werde niemand daran gehindert, aber
es sei darliber zu wachen, dass keiner die Kranken-
seelsorge als Vorwand nehme, der Ordensgemein-
schaft zu entfliehen.

Ein Pfarrer ist zur Residenz verpflichtet: Er darf nie
mehr als drei Tage abwesend sein, bis zu einer Woche
muss er den Dekan anfragen, fir langere Abwesen-
heit den Generalvikar (so nach den Statuten von
1796, ahnlich schon die Synodalstatuten). Nach dem
Einhalten der Residenzpflicht werden die Pfarrer auch
1739 befragt. An der dekanalen Visitation von 1756
zeigt sich, dass der Pfarrer von Mullheim nachlassig in
der Seelsorge ist und die Residenzpflicht nicht ein-
halt, «so dass die wenigen Schafe einen verachtlichen
Affekt gegen die eigene Kirche und ihre Seelenhirten
haben». Generalvisitator Zelling merkt an: «Dieser
Pfarrer ist lau, wenn er nicht mehr Sorge fir die Kir-
che und Eifer zur Erfullung seiner Pflichten hat.» Er
wird fur einige Monate ins Seminar gerufen, damit er
dem Seelenheil besser dienen konne. Zudem muss er

75



in ein Kloster zu den Exerzitien gehen, die authen-
tisch zu bestatigen sind. Wenn er von «0fteren Ex-
kursionen» nicht absehe und sich nicht bessere, wird
ihm die Suspension angedroht. Der Pfarrer ist dick
und klein und kommt nicht ans Tabernakelschloss
heran, darum schldgt Zelling vor, man soll Stufen zum
Tabernakel einbauen. Ausserdem hat der Pfarrer eine
Schwester, die schimpft und Rankeschmiedin ist; er
soll sie in Schranken halten und wenn sie sich nicht
bessere, entlassen, befiehlt der Generalvisitator.

Um nochmals die Visitation von 1739 zu erwah-
nen: Ein Fragepunkt ist auch, ob die Geistlichen die
geistliche Kleidung tragen. Ein jeder hat bejaht, er
trage sie sowohl ausser- wie innerhalb des Hauses.

Als ein grosses Hindernis fir die Seelsorge gelten
weltliche Geschafte und der Handel; sie sind dem
Klerus verboten. 1778 treibt der Pfarrer von Herdern
Handel mit Stoffen und Tichern. Generalvisitator
Spengler schreibt dazu, der Handel sei von den Kleri-
kern zu meiden wie die Pest. Etwas anders liegt wohl
im gleichen Jahr der Fall des ehemalige Pfarrers von
Uesslingen, der Hauskaplan im Schloss Gindelhart
ist. An dessen Lebensfihrung ist nichts auszusetzen,
der Pfarrer ist zufrieden mit ihm. Aber der Kaplan be-
sorgt die weltlichen Geschafte des Schlossherrn. lhm
wird vom Dekan geraten, sich zu entfernen und eine
Aufgabe zu Gbernehmen, die sich fir einen Geistli-
chen mehr gezieme. Dieser Ex-Pfarrer kam gemass
der Relatio von 1769 im Alter von 27 Jahren auf die
Pfarrei Uesslingen, nun ist er 36; da fand wahrschein-
lich der Dekan, er kénnte wieder in die Seelsorge
zurtickkehren. Aber vielleicht war dieser Geistliche in
der Seelsorge Uberfordert? Doch ist er bei der Gene-
ralvisitation 1781 Pfarrer in Gundelhart. Der Visitator
ist aber nicht zufrieden mit ihm; er muss ihm verspre-
chen, «ein wahrhaft priesterliches Leben» zu fuhren
und wieder gutzumachen, was er zugrunde gerichtet
hat. Die Kinder sind nicht gut unterrichtet und der
Pfarrer leugnet nicht, auf die Jagd gegangen zu sein.
Ein Nachbarpfarrer bemerkt, er sei wie ein Befehlsha-

76

ber und behandle die Pfarreiangehdérigen wie Unter-
tanen.

Uberforderung ist 1766 beim Pfarrer von Steck-
born im Spiel. Er ist ziemlich schwach in Katechese
und Predigt, zu angstlich in seiner Tatigkeit und kann
die Pfarrei nicht gentgend versehen, er erscheint
auch selten bei der Conferentia casistica. Dazu
schreibt der Dekan: «Ein frommer Priester, aber mehr
far sich als fur andere.» Erwahnt ist, dass die Kirche
gerade neu gebaut wird.

Ein Fall, der zeigt, wie ein Dekan auf Klagen einge-
gangen ist, ist der folgende. Auf die Visitation von
1766 hin sind bei Dekan Schagg zahlreiche Klagen ge-
gen den Pfarrer von Herdern eingegangen: Messe und
Predigt an Sonn- und Festtagen erledige er schnell,
und zu-den Kranken gerufen, gehe er nicht; wenn
nicht die Zisterzienser auf Schloss Herdern einspringen
wirden, ware der eine und andere ohne Sakramente ge-
storben. Die Beerdigung einer konvertierten Mutter,
die in Steckborn fromm gestorben sei, habe er der
weinenden Tochter verweigert, dann doch nachge-
geben; zur Beerdigung sei er dann aus purem Eigen-
sinn nicht erschienen, sondern habe sie einem Zister-
zienser vom Schloss {ibergeben. An Fronleichnam
seien die Messe und die feierliche Prozession nicht zur
gewohnten Zeit gewesen, sondern schon um funf
Uhr morgens. Er habe zum grossen Argernis der Pfar-
reiangehorigen Streit mit dem Okonom vom Schloss.
Dekan und Kammerer wollen die Wahrheit heraus-
finden. Zuerst sprechen sie mit dem Pfarrer, der aus-
sagt, er habe Frieden mit den Pfarreiangehérigen.
Wenn sich schlechter Wille zeige, gehe er einerseits
vom Okonom des Schlosses aus, der gegen ihn sei
und die Dienerschaft von der Messe und der Kate-
chese zurlickhalte, anderseits von der Jungfrau Die-
nerin, welche «Familiaritas» mit dem Okonom habe,
weswegen der Okonom bei den Untergebenen su-
spekt sei «de commercio carnalis», «wegen fleischli-
chen Verkehrs». Nun bestellen Dekan und Kammerer
durch den Pedell auf den Sonntag zwei ehrenhafte



Manner, den Bargermeister und den Weibel. Unter
Gewissenspflicht werden sie befragt; die Antwort
ist auf Deutsch wiedergegeben: «lhr Herr Pfarrer habe
halt einige widrige Luth, welche solche Sachen
groBer machen, als in Wahrheit und That seye. Er
seye ein frommer und braver Geistlicher Herr.» Dekan
und Kammerer besuchen auch den Gottesdienst, um
selber zu prifen. Nach der Predigt, die gut studiert,
klar und dem Volk angepasst gewesen sei, habe er
nicht zu kurz, sondern mit priesterlicher Wirde die
Messe gelesen. Nochmals besuchen sie den Pfarrer,
ermahnen ihn, Frieden zu halten mit dem Schloss und
die Gottesdienstzeiten ordentlich einzuhalten.
Anschliessend gehen sie ins Schloss, wo gerade der
Abt von St. Urban anwesend ist. Sie berichten ihm,
was der Pfarrer gegen den Okonom vorgebracht hat.
Der Abt antwortet, er wolle seinen Ordensleuten Ein-
tracht, Innehaltung der Sitten und gegen den Pfarrer
Hoflichkeit vorschreiben, der Dienerschaft unter
Androhung der Entlassung Ehrfurcht gegen den Pfar-
rer. Bei der Visitation 1778 ist ein anderer Pfarrer in
Herdern, aber auch er hat mit dem Schloss und des-
sen Okonom Streit.

Es gab auch Pfarrer, mit denen sich Dekane tber
Jahre hinweg bei den Visitationen beschaftigen muss-
ten. Schon bei der Visitation von 1756 durch Dekan
Muiller ist der Pfarrer von Weinfelden aufgefallen: Ge-
klagt wird zwar nur, dass er am Sonntag die Messe
nicht friiher lese. Nachteilig wirke sich aber auch aus,
dass der Pfarrer ein Stotterer sei. «Vaterlich» fordern
ihn Dekan und Kammerer auf, wegen «der Schwie-
rigkeit der Zunge und der korperlichen Schwache» ei-
nen Helfer anzunehmen, aber der Pfarrer lehnt ab: Er
brauche keinen Helfer, nur einer konne im Weinberg
des Herrn arbeiten, die Leute wiirden seine Predigten
nicht ungern héren. Sein Nachbarpfarrer in Bussnang
kann das jedoch nicht bestatigen: Der Pfarrer sei aus-
ser Stande zu predigen, flr Predigt und Katechese
kame mal dieser, mal jener Ordensmann. Generalvisi-
tator Zelling merkt an: Weil der Pfarrer gegen alles

gesunde Urteil keinen Vikar annehmen wolle, keine
fruchtbare Seelsorge méglich sei und er sich selber
schmeichle, dass er von den Pfarreiangehorigen
gerne gehort werde, werde der Generalvikar einen
Helfer schicken. Bei der Visitation von 1766 durch De-
kan Schagg ist dann tatsachlich ein Vikar dort. 1772
wird von dessen Nachfolger gesagt, er trage alle
Last der Pfarrei, komme aber mit dem Pfarrer aus.
Aber nur sechs Jahre spéter, bei der Visitation 1778
durch Dekan Noser, haben sich die Verhaltnisse gedn-
dert. Der Pfarrer ist altersschwach, liest keine Messe
mehr, der Vikar und die Haushalterin beklagen sich,
dass er die geistlichen Ubungen unterlasse, fast tag-
lich das Haus mit unfriedlichem Tumult erfulle,
schimpfe und beleidigende Wérter gebrauche, auch
habe er seit Ostern — es ist jetzt Oktober — die Kom-
munion nicht mehr angenommen. Die Ratlosigkeit,
wie in einem solchen Fall zu handeln sei, ergibt sich
aus der Tatsache, dass der Pfarrer bis zu seinem Tod
1780 im Amt ist; 1735 nahm er als 26-Jahriger die
Pfarrstelle an.”®

Bei der Visitation von 1756 wird geklagt, dass der
Pfarrer von Tobel die Kranken nicht mehr besuche,
wenn er ihnen die Sterbesakramente gespendet
habe. 1766 zeigt sich, dass er schon seit zwei Jahren
die Dispensen zur Fastenzeit nicht mehr bekannt gibt,
ebenso weigert er sich, Mandate des Bischofs zu ver-
lesen, wenn ein Opfer fur «offentliche Notwendig-
keiten» angesagt ist; auch an andere Regeln halt er
sich nicht. 1772 nehmen die Klagen tiberhand: Er be-
diene die Pfarrei nicht gut, vollziehe die Funktionen in
der Kirche nicht mit priesterlicher Wiirde, die Kate-
chese sei ohne Frucht, er predige ohne jede Autoritdt
und gebrauche skandalGse deutsche Worter, welche
im Volk Argernis erregten. Die Kranken, einmal ver-
sehen, besuche er nicht mehr; wenn er beim Verseh-
gang den Ritus vollzogen habe, gehe er weg «ohne
Trostungen». Er verkiinde immer noch nicht die

282 Kuhn 11, S. 377.

77



Fastendispensen. Wenigstens sei ein gewissenhafter
und eifriger Kaplan da. Visitator Spengler merkt an,
dass der Pfarrer personlich nach Konstanz kommen
musse. Der Pfarrer stirbt 1777°%; 1727 nahm er als
29-Jahriger die Stelle an. Auch hier zeigt sich, dass es
kaum maoglich ist, einen Pfarrer abzusetzen.

Vergleichsweise harmlos ist 1781 das Verhalten
eines Frauenfelder Kaplans: Er ist Lehrer an der deut-
schen Schule und fir die Kirchenmusik zustandig.
Schultheiss Rogg beklagt sich beim Generalvisitator, der
Kaplan sei oft abwesend «in choro musico», lese die
Messe selten in der Kirche, sondern meist zu Hause;
wahr sei zwar, dass er an korperlicher Schwache
leide, aber dass er zu allen Funktionen verhindert sei,
sei hypochondrische Einbildung. Der Schultheiss bit-
tet um ein Einschreiten, damit der Kaplan seine Pflich-
ten erfille. Vom Visitator befragt, beteuert der Kap-
lan, dass er den penetranten Ton der Orgel nicht
ertrage, dadurch wirden seine Nerven geschwacht,
andere Musikinstrumente machten ihm keine
Schwierigkeiten. Auch koénne er wegen der
Schwache der Brust nicht singen. Aus allen Indizien
ergebe sich, so der Visitator, dass der Mann, im Ubri-
gen brav und fromm, tatsachlich an der «hypochon-
drischen Krankheit» leide.

In eine ganz andere Richtung geht 1766 der Streit
zwischen dem Pfarrer von Diessenhofen und der ka-
tholischen Gemeinde, der schon langere Zeit dauert.
Dekan Schagg bemerkt, der Grund dieses Streites sei
in Konstanz bestens bekannt, und so nennt er ihn im
Visitationsbericht nicht. Der Pfarrer, eifrig und wach-
sam, vollzieht seinen Dienst inner- und ausserhalb der
Kirche genau, was auch seine Feinde zugeben mus-
sen. Aber viele Blrger und Erste der Stadt besuchen
den Gottesdienst nicht in der Pfarrkirche, sondern ge-
hen nach St. Katharinental aus reiner Leidenschaft
gegen den Pfarrer. Noch schlimmer aber sei, meint
der Dekan, dass nicht wenige versichern, selbst in der
Todesstunde seinen Beistand nicht zu wollen. Wenn
auch der Grund nicht angegeben ist, so kann er mit

78

einiger Wahrscheinlichkeit doch aus einer Bemer-
kung des Dekans abgelesen werden: Pfarrer Joseph
Rauch, selber Burger von Diessenhofen, achte nam-
lich wachsam auf die Rechte der Kirche und setze sich
fur die Armen ein. Dieser Einsatz hat wohl manchen
Burgern nicht gefallen. Darauf deutet auch ihr Vor-
wurf hin, der Pfarrer habe zu wenig Umgang mit den
Stadtobern. Ein Jahr spater stirbt der Pfarrer im Alter
von 55 Jahren.?®

Zu den Pflichten des Pfarrers gehért auch, dass er
alles, was den Kult betrifft, sauber halt. Da haben die
Dekane genau hinijeschaut. 1647 ist in Gundelhart
und Wangi der Kelch nicht sauber, 1661 in Weinfel-
den das Korporale, 1708 in Steckborn die Sakristei
verschmutzt; auch in Ermatingen und Bussnang hatte
es sauberer sein kénnen. 1756 steht es beim Pfarrer -
von Muillheim nicht zum Besten, ahnlich im gleichen
Jahr in Pfyn. Bei dieser Visitation muss Dekan Muller
feststellen, dass in den Taufbecken von Diessen-
hofen, Bussnang, Lommis und Gachnang das Wasser
nicht sauber ist; Es sind «animalcula», «Tiercheny,
darin.*®* Dazu gibt Generalvisitator Zelling eine An-
weisung: Um das Taufwasser zu reinigen, soll man ein
Tuch hineinsenken und das Wasser sieben. Wasser
habe die Fahigkeit, wenn es nicht aus sauberer Quelle
komme, «animalcula» entstehen zu lassen. 1766 ist
in Uesslingen und 1778 in Ermatingen und nochmals
in Bussnang unsauberes Taufwasser vorhanden.

Wenn der Tabernakel visitiert wird, geht es nicht
nur um den Zustand des Ziboriums, sondern auch um
den Zustand der Hostien. Die Diozesanstatuten ver-
langen, dass monatlich zwei Mal oder mindestens ein
Mal die Hostien erneuert werden, wobei der Priester
die alteren bei der Kommunion zu konsumieren hat.
Darauf hat Dekan Keller bei seiner Visitation vom
September 1647 und Mai 1648 besonderes Gewicht

283 Kuhn I/1, S. 335.

284 Ebd., S. 74.

285 Das Taufwasser wurde gewohnlich einmal im Jahr, in der
Ostervigil am Karsamstag, geweiht.



gelegt: Er fragt jeden Pfarrer, wann er zum letzten
Mal konsekriert habe. Bei Uber der Halfte der Pfarrer
kann er notieren: «Recenter consecratae hostiae»
(«frisch konsekrierte Hostien») oder auch «ge-
sunde», das heisst «nicht verdorbene» Hostien.

Aufgabe des Dekans ist es auch, zu prifen, ob die
Pfarrblcher — Tauf-, Ehe- und Totenbuch - in Ord-
nung sind. An der Visitation von 1647/48 muss nur
ein einziger Pfarrer wegen der Nachlassigkeit im Ein-
schreiben gerligt werden, spater werden diese
Buicher kaum mehr erwahnt, ausser es mangelt an
Sorgfalt.

Lebenswandel: Schon in den Statuten von 1613 wird
als inr Zweck die Férderung eines wiirdigen klerikalen
Lebens angegeben. Darauf hat besonders der Dekan
zu achten und die Kapitulare ausdriicklich dazu an-
zuhalten, wie es etwa 1738 Dekan Rauch an der Ka-
pitelsversammlung tut. Die Visitationsakten zeigen,
dass der Lebenswandel der grossen Mehrheit der
Geistlichen jeweils ohne Tadel ist. Da heisst es etwa,
er sei ein «vir bonae vitae», ein Mann der ein gutes
Leben fiihre, alles sei in Ordnung, er sei eifrig. Mehr
wird zum Positiven nicht gesagt. Wo aber ein «De-
fekt» festgestellt wird, wird er beschrieben.

1647 und 1661 haben die Dekane an ihren Kapi-
tularen, was den Lebenswandel betrifft, nichts auszu-
setzen. Ein anderes Bild bietet die Generalvisitation
von 1666. Bei keiner anderen Visitation zeigt sich so
deutlich, dass jeder Pfarrer gefragt wird, was er Gber
den Lebenswandel seiner Mitbrider weiss. Dabei
berichtet mancher, was er vom Horensagen erfahren
hat, was in den Akten wiedergeben ist mit «dicitur»,
«man sagt», oder «fama est», «es ist ein Gertcht».
Vielfach bezeugt ist ein ungebduhrliches Verhalten des
Pfarrers von Mammern: Er betrinkt sich oft bis in die
Nacht hinein, sodass er am andern Tag die Messe
nicht lesen kann, studiert nichts, predigt ungelehrt,
nimmt an der Jagd teil, ist leicht von Sitten und tanzte
an der letzten Fasnacht. Des Nachts macht er, be-

trunken, manchmal einen erheblichen Larm. Von den
Pfarreiangehdrigen und den Herren Laien ermahnt,
reagiert er mit Verachtung. Auch ist er wenig dezent
in der Kleidung und «pflegt» seine Haare. Deswegen
an der letzten Kapitelsversammlung ermahnt, hat er
sich nicht gebessert. Es ist anzunehmen, dass er 1667
seines Amtes enthoben wird.*

Etwas anders stellt sich der Fall des Pfarrers von
Uesslingen dar, der hier noch nicht lange wirkt. Vor-
her Pfarrer in Tobel, gilt er 1661 als «vir bonae vitae».
Nun heisst es, er sei dort wegen einer verheirateten
Person suspekt gewesen. Jetzt macht er sich suspekt
wegen der Gattin des Mullers von Ittingen: Der Pfar-
rer von Herdern habe ihn ermahnt, die Mihle zu mei-
den, das winsche auch der Prior von Ittingen, sein
Kollator. Er selber gibt an, jede Woche etwa drei Mal
die Mihle zu besuchen, dort trinke er mit dem Mul-
ler, manchmal sei die Gattin anwesend, manchmal
nicht. Was den Vorwurf wegen Tobel betrifft, stellt
sich heraus, dass die Sache untersucht wurde, aber
nichts dabei heraus kam. Der Fall zeigt, dass alles ver-
mieden werden sollte, was auch nur den Anschein ei-
nes Fehltritts geben kdnnte.

Es sei eine «fama communis», ein «allgemeines
Gerlicht», dass ein Priester, der zurzeit ohne Benefi-
cium im Schloss Mammern wohne, mit seiner 70-jahri-
gen Dienerin nicht nur im gleichen Zimmer, sondern im
gleichen Bett schlafe. Vom Pfarrer von Steckborn, der
ein «bibulus» («Trinker») sei, heisst es, er sei «nimis
familiaris» («zu familiar, freundlich») zu seiner Diene-
rin, schlafe mit ihr in der gleichen Kammer und gehe
mit ihr spazieren. In Gachnang habe jemand neulich
gesehen, dass der Pfarrer ebenfalls mit der Dienerin in
der gleichen Kammer sei.””” Die Visitationsakten ge-
ben keine Auskunft, was an diesen Gertichten wahr ist.

286 Pfarrer 1661-1667: Kuhn I/1, S. 249. Bei der Visitation von
1661 war er noch nichtin Mammern, die Pfarrei war vakant.

287 Weder der Pfarrer von Steckborn noch derjenige von
Gachnang waren schon an der Visitation von 1661 anwe-
send.

Fio



An der Generalvisitation von 1674 gibt es nichts
auszusetzen, ausser bei den Kaplanen Cleophas Ka-
ser und Johann Caspar Wikart von Frauenfeld. Auf
die Frage, welche Verpflichtungen sie haben und was
sie wahrend des Tages tun, sagt Kaser: Vier Messen
pro Woche halten, die tagliche Beschaftigung sei mal
lesen, mal beten, mal spielen; er glaube, er sei ehren-
haft und gebe kein Scandalum. Allerdings heisst es
von ihm, er lasse sich nichts sagen, gebe anderen Ar-
gernis, sei «nimis erga feminas familiaris» («zu fami-
liar mit Frauen») und friher in Italien herumgezogen.
Auch Wikart ist zu vier Messen verpflichtet und be-
schaftigt sich mit dem Lesen der Heiligen Schrift oder
dem Studium der Moraltheologie oder dem Besuch
der «Krone». Er gibt zu, dass er manchmal aus-
schweife, Streit anfange, aber er glaubt nicht, dass er
Argernis gebe. Uber ihn wird ausgesagt, er lege sich
keine Blcher an, sei der Erste, der in Tavernen eile
und seine Zeit schlecht nltze.

Um diese und andere Kaplane geht es bei der «Vi-
sitatio Veener. Cleri Frauenfeldensis Instituta 6to Sept.
1679»*®, einer von Konstanz vorgenommenen Spe-
zialvisitation, die wie eine Gerichtsverhandlung aus-
sieht, mit Zeugenvernehmungen und Verhéren. Wer
sie angeregt hat, wird nicht bemerkt, vielleicht der
Dekan oder der Pfarrer selber. Der Frauenfelder Kle-
rus zahlt bei dieser Visitation neben dem Pfarrer sechs
Kaplane. Der Pfarrer beklagt sich, einige Kaplane ka-
men oft nicht in den Rosenkranz, nahmen Hunde mit
in die Kirche, die Larm machten und die Paramente
verschmutzten. Selten hérten sie die Predigt, noch
hatten sie geistliche Blicher, seien zu keiner Seelsorge
verpflichtet und besuchten 6ffentliche Gaststatten;
es ist vor allem die «Krone», die wohl die katholische
Stammwirtschaft ist. Zwei 40-jahrige Kaplane sind
untadelig. Bei den Kaplanen Kaser und Wikart hat
sich nichts gebessert, beide sind nachldssig im Besuch
des Gottesdienstes. Es wird notiert, sie seien ermahnt
worden, es kdnnte ein Brief aus Konstanz kommen,
der anzeige, dass sie das Beneficium verléren — die

80

den Synodalstatuten gemasse Strafe fir wiederhol-
ten Wirtshausbesuch? In Erwartung dieses Briefes
hatten sie miteinander gezecht und vor dem Mesmer
der Kapelle in Wittenwil Possen gerissen. Vom 38-
jahrigen Kaser wird bekannt, dass er wegen «Unent-
haltsamkeit» im Bistum Lausanne bestraft worden
war. Einmal sei er betrunken einem Madchen «auf dem
Moos», eine halbe Stunde von Frauenfeld entfernt,
begegnet und habe mit ihr eine leichtfertige Konver-
sation begonnen; das Madchen habe Argernis ge-
nommen. Deswegen wirden ihn nun die andern
Madchen fliehen. Uber Mitternacht hinaus trinke er
mit der «drgsten» Witwe, die eine heiratsfahige
Tochter habe. Seine Mutter habe er so schlecht be-
handelt, ‘dass sie ihn verlassen habe. Er sei oft in
Wirtshausern und werde allgemein von ehrenhaften
Personen gemieden. Der 34-jahrige Wikart habe sein
Haus schlecht bestellt und sei oft betrunken, er sei ei-
ner der Nachlassigsten. Der 54-jghrige Wolfgang
Twerenbold, 1674 noch nicht Kaplan, schwére arger-
niserregend bei Gott und den Sakramenten, streite
sich besonders mit Wikart herum, betrinke sich oft in
nichtkatholischen Wirtschaften, hdnge anderen
lacherliche oder sehr beleidigende Namen an — er sei
schlichtweg «ein ungebildeter Mensch». Auch der
wegen «nimis familiaritas» strafversetzte Pater Mau-
rus Ohen aus dem Kloster Fischingen ist Kaplan: Tag-
lich sei er im Wirthaus, mache in Medizin, gebe an-
deren Pillen. Er habe «Familiaritas» mit einer wohl
stadtbekannten Dirne, lade sie in sein Haus ein, «so-
lus cum sola»?®, esse und trinke mit ihr «pro foribus»
(nach aussen hin, angeblich). Er miisse aber bald wie-
der ins Kloster zurtuckkehren. Diese Kapldne haben
also gegen eine ganze Reihe von Vorschriften der Di6-
zesanstatuten verstossen. Welche Folgen die Visitation

288 BIASO A 2334.4.

289 Hier wird angespielt auf den Spruch: «Si solus cum sola in
uno lectulo inveniuntur, non censetur, <Pater noster orare»:
«Befindet sich einer allein mit einer allein in einem Bett, ist
nicht anzunehmen, dass sie das <Vater unsen beten».



hatte, ist zwar nicht aufgezeichnet, doch darf angenom-
men werden, dass die Kaplane ihre Stelle verloren.

In den Visitationsakten des 18. Jahrhunderts fin-
den sich tiber den Lebenswandel nur wenige Notizen.
1767 ist der Pfarrer von Pfyn suspekt wegen zu gros-
ser Freundschaft mit der Magd. Im gleichen Jahr be-
klagt sich der Pfarrer von Leutmerken tber seinen Vi-
kar. Er habe «Conventicula», «Zusammenkinfte»,
mit einem Madchen und komme oft spat in der Nacht
nach Hause; im Juli sei er zu spater Stunde mit dem
Madchen unterwegs gewesen und «a muliere calvinis-
tica», «von einer calvinistischen Frau», erwischt
worden, da habe er sich in ein «Huttlein» geflichtet.
Die Frau aber habe ihn erkannt und gerufen: «Boz
Herr Vicari, sinds Ihr?» 1772 ist ein anderer Pfarrer in
Leutmerken; er wird ermahnt, nicht zu viel Konversa-
tion zu haben mit dem Nachbar und dessen «filia sa-
tis compta et matura», «der ziemlich gefalligen und
reifen Tochter». 1778 wird er nochmals aufgefordert,
von der «gefdhrlichen Konversation» abzustehen.
Ebenfalls 1778 ist der Regularpfarrer von Tanikon sus-
pekt «de turpi familiaritate cum puellis», «der un-
sittlichen Vertrautheit mit Madchen» wegen; der De-
kan hat dies dem Abt von Wettingen gemeldet.

Warum der 1772 in Sirnach lebende Geistliche
fur sechs Jahre suspendiert wurde, ist nicht angege-
ben, doch als ihn der Kammerer zur Visitation einladt,
reagiert er unwirsch: «Der Tifel solle ihn [den Kam-
merer] lieber siben mahl holen, als daB er zu mir kom-
men wolle.» Uber ihn wird gesagt, er sei vor einem
Vierteljahr in Rom gewesen, aber unverandert
zurtickgekehrt, namlich «contumax et superbus»,
«trotzig und stolz». 1778 wird er nochmals erwahnt:
Die Suspension ist vorbei, aber allen sei sein Vorleben
bekannt, in der Pfarrei sei er nicht willkommen, nie-
mand habe Achtung vor ihm und Vertrauen zu ihm,
auch wenn ihn der Pfarrer aus 6konomischen Griin-
den als Hilfe haben wolle. Er sei aber keine Hilfe, be-
merkt der Dekan, sondern eine Gefahr fiir das Heil
der Seelen.

1767 trifft Dekan Schagg den Pfarrer von
Gachnang nicht an; er kommt erst um fanf Uhr
abends zuriick, begleitet von zwei Frauen: seiner
Haushdlterin und deren Schwester. Ausflige und
Spaziergange mit Frauen seien «indecora et prohi-
bita», «ungeziemend und verboten», bemerkt Gene-
ralvisitator Spengler zum Protokoll. 1772 klagen zwei
von der Pfarrgemeinde geschickte Manner beim De-
kan: Der Pfarrer habe aus der Pfriinde 50 Gulden in
den eigenen Haushalt tbernommen. Eine Konvertitin
aus Bern, eine Witwe samt Tochterlein, versehe er
seit langerem im Pfarrhaus mit Speise und Trank; sie
behaupte, dem Pfarrer das Kostgeld zu geben, das sie
mit «Medicin und Doctorey» verdiene, was Argernis
bei Katholischen und Reformierten hervorrufe. Der
Pfarrer gehe «gar willfahrig» mit der «Doctorin»
Ubers Feld spazieren, da wirden die Reformierten
spotten: «Sehet! Euer Herr Pfarrer geht schon wieder
mit seiner Frauen spazieren.» Wahrend der Fronleich-
namsoktav sei er auch unterwegs gewesen und erst
um acht Uhr zur Andacht gekommen, die um sieben
hatte beginnen sollen. «Es seye der Catholischen Ge-
meinde bitterliches Begehren, daB3 von eurem Hoch-
wurdigen Gnadigsten Officio zu Constanz dem Herrn
Pfarrer und Deputaten mochte ernstlichstens befoh-
len werden, obbemeldte Doctorin sambt ihrem Téch-
terlein aus dem Pfarrhaus abzuschaffen.» Weiter
wird gemeldet, er sei ein schlechter Okonom, lasse
die Pfrundreben vollig abgehen und die Monstranz
immer stehen, so dass sie leicht gestohlen werden
kénnte. Man habe friiher schon bei den Obern Rat
suchen und ihm helfen wollen, da habe er von der
Kanzel herab mit Verbitterung gesagt: «Es laufen si-
ben Tufel auf Frauenfeld zum Herrn Decan Miiller, ihn
zu verklagen.» Zuhanden des Generalvisitators flgt
Dekan Schagg dem Bericht bei, persénlich und
schriftlich habe er den Pfarrer schon ermahnt, er solle

290 Kuhn I/1, S. 160, nennt von diesen vier Kaplanen nur Wi-
kart, lasst ihn aber schon 1674 wegziehen!

81



die Witwe und ihre Tochter entlassen; als Entschuldi-
gung habe dieser vorgebracht, aus reiner Barmher-
zigkeit unterrichte er die Konvertitin, zugleich aber
auch, damit er wegen des Mangels einer Dienerin nicht
in tiefste Verzweiflung sttirze. Nun wachse der Skandal
aber von Tag zu Tag, diese Witwe sei ein Dorn in den
Augen aller und fiir «cunsere Religion»?*' ein Argernis;
von den Nichtkatholiken werde sie «uxor», «Gattin»,
des Pfarrers genannt. Als 1778 Dekan Noser visitiert,
wird derselbe Pfarrer von den Pfarreiangehorigen
«mit Mass» gelobt, aber auch ausgesagt, er sei arm,
pflege Haus und Weingarten nicht und sei mit Schul-
den beschwert. Daraufhin meint der Pfarrer, jahrlich
kénne er etwas zurlickbezahlen, aber das Beneficium
sei so mager, auch wenn er ein erbarmliches Leben
fihre, kdnne er trotz aller Mihe nie alles I6sen.

Verhdltnis zu den Behdrden: 1739 hat jeder Pfarrer
die Frage zu beantworten, ob er «a potestata laica»,
«von den weltlichen Behorden», in seiner Amts-
fihrung gehindert werde. Alle verneinen eine Behin-
derung. In den vorhandenen Visitationsakten werden
nie diesbezugliche Klagen vorgetragen. Hier kann an-
geflgt werden, dass von einer Behinderung oder Be-
einflussung der konstanzischen und dekanalen Visi-
tationen durch die Behdrden nirgends die Rede ist
ausser, wie schon erwahnt, durch den Frauenfelder
Magistrat.

Einkommen: DarUber ist nur wenig zu erfahren; es
besteht hauptsachlich aus Zehnten und aus Ertragen
der Acker usw., die zum Pfundgut gehéren. 1778 ver-
langt Dekan Noser an der Kapitelsversammlung von
allen Kapitularen, dass sie ihre Einktnfte aufschrei-
ben und die Aufstellung dem Dekan tbergeben, um
eine Verminderung des Einkommens durch den Kol-
lator zu verhindern. Eine Aufzeichnung aller Ein-
kinfte ist nur erhalten geblieben in den Visitations-
aktenvon 1661. Ein jeder gibt an, was er an Geld und
Naturalien bekommt. Einen Vergleich zu machen ist

82

schwierig: Da erhalt einer mehr Geld, ein anderer
mehr Naturalien, bei denen aber auch verschiedene
Masse angegeben sind. Aufgezahlt wird, wie viel ei-
ner an Korn, Hafer, Wein bekommt, aber auch an
Gerste, Holz; ausserdem steht einige wenige Male,
was er an Rebland hat. Mit aller Vorsicht kann man
feststellen, dass die Pfarrer von Frauenfeld,
Gachnang, Pfyn und Weinfelden wohl zu den «wenig
verdienenden», die maltesischen Pfarrer von Tobel,
Bussnang und Wangi aber zu den «gut verdienen-
den» zahlen. 1666 sind zudem die Pfarrer von Leut-
merken und Weinfelden wegen des geringen Ein-
kommens nicht «pro primis fructibus», zur Abliefe-
rung eines Teils des ersten Einkommens, verpflichtet.

2.3.2 Dekanate St. Gallen und Wil

Schon durch ihre geografische Nahe war es den Ab-
ten moglich, starker als die Konstanzer Bischofe auf
ihren Klerus einzuwirken. Im 18. Jahrhundert forder-
ten sie die Exerzitien. Bereits zu Beginn des 17. Jahr-
hunderts wurden die Geistlichen ermahnt, monatlich
wenigstens zweimal, zum Mindesten einmal zu
beichten.”? Dass die Geistlichen ihre Pflichten erfull-
ten, dariiber wachten Abte und Offiziale besonders
bei den Visitationen. Uber die Pfarrer, die nicht dem
Offizialat angehorten, gibt es keine Nachrichten.
Eine ernste Sorge der Abte war ein wirdiger kleri-
kaler Lebenswandel. Gegen die weit verbreitete Spiel-
und Trunksucht im 17. Jahrhundert erliessen die Abte
strenge Vorschriften. Vor «gefahrlichem Umgang mit
Frauen» wurden die Geistlichen gewarnt. Haushalte-
rinnen mussten entlassen werden, wenn sie das «ka-
nonische Alter» noch nicht erreicht hatten.?®
Einblick in das, was zu tadeln war, geben auch die
Monita, die in der «Summa» enthalten sind und den

291 «Religion»: Damals tblich fur «Konfession».
292 Duft, S. 120-121.
293 Ebd., S. 117-119.



Kapitularen galten: Kranke Geistliche sollen sich nicht
von Mdgden bedienen lassen (1692). Beim Begrabnis
darf von den Armen nicht zu viel verlangt werden
(1695). Hunde durfen von den Klerikern nicht mit in
die Kirche genommen werden (1695, 1723). Ohne
Erlaubnis des Offizials darf niemand ausserhalb des
Pfarrhauses Ubernachten (1696). Trinkgelage und
Kartenspiele am Abend sind verboten, noch mehr
jene in Gasthausern zusammen mit Weltlichen, damit
die Ehrfurcht vor dem Klerus nicht Schaden nehme
(1723). Tagliche Spaziergange sind Uberflissig, bes-
ser sei es, daheim zu studieren (1723). Der Tabakmiss-
brauch ist aufzugeben, das Rauchen freilich, wenn
es nach dem Rat des Arztes fiir die Gesundheit not-
wendig sei, sei massig und verborgen im eigenen
Haus zu betreiben — sich hiitend vor Brandgefahr
und darauf achtend, dass kein Skandal bei den Welt-
lichen entstehe (1723). Kleidervorschriften werden in
Erinnerung gerufen: Getadelt wird eine zu kurze Toga
(Soutane), Schuhe mussen schwarz sein, das Zingu-
lum ist nicht nur ausser-, sondern auch innerhalb des
Hauses zu tragen, ebenso das Kollar (1723). Gewarnt
wird vor der Trunksucht, gemahnt, die Schulden zu
bezahlen. Getadelt werden jene, die das Offizium ab-
kdrzen, es eilig ohne rechten Geist verrichten, ohne
Vorbereitung predigen; gefordert wird, alle zwei
Jahre Exerzitien zu machen (1772).

3 Kirchliches Leben, Seelsorge

3.1 Zahl der Pfarreien und Katholiken
im Thurgau

Insgesamt zahlte der Thurgau 48 Pfarreien. Im Deka-
nat Frauenfeld-Steckborn waren 31 Pfarreien, be-
treut von 19 Sakular- und 12 Regularpfarrern, im De-
kanat Wil 5 mit Sakularpfarrern und im Dekanat St.
Gallen deren 12, davon 3 mit Regularpfarrern. Einige
Pfarreien bekamen erst im Lauf der Jahre einen am

Ort ansassigen Pfarrer: In Sitterdorf ist seit 1633 ein
Pfarrer, bis 1645 wurde Bettwiesen und bis 1735
Welfensberg von Wil aus versehen, der Klostergeistli-
che und Pfarrer von Bichelsee wohnte bis 1769 im
Kloster Fischingen. Der fur Bettwiesen zustandige
Pfarrer hatte seinen Wohnsitz meist in Lommis. Ne-
ben den Pfarreien gab es eine Anzahl von Kaplaneien:
im Dekanat Frauenfeld-Steckborn in Diessenhofen,
Homburg (Ordenspriester), Sirnach, Tobel und Man-
nenbach (Pfarrei Ermatingen, wo zeitweise auch ein
Frihmesser war), in Griesenberg bis 1642; in Frauen-
feld gab es Ende des 18. Jahrhunderts die Kaplanei-
pfrinden Agatha, Katharina, Georg, Michael, seit
1580 Rupplin; eingegangen sind 1779 Jodokus und
1780 Latare. Im Dekanat St. Gallen befanden sich Ka-
planeien in Arbon, Bischofszell, Biessenhofen (Pfarrei
Sommeri); 1743 wurde die zu Arbon gehdrende Ka-
planei Steinebrunn errichtet, obwohl sich der dama-
lige Arboner Pfarrer mit allen Kraften wider-
setzte.” Am Ende des 18. Jahrhunderts waren 63
Geistliche im Thurgau in der Pfarreiseelsorge tatig.
Diese Zahl deckt sich aber nicht mit der Zahl der Ka-
pitelsmitglieder: Zum Kapitel Frauenfeld-Steckborn
gehorten, zum Teil mit minderen Rechten, 21 Pfarrer
sowie der Kaplan von Mannenbach, zum Kapitel Wil
drei und zum Kapitel St. Gallen sechs Pfarrer, darun-
ter zwei bischofliche.

Aus dem Dekanat Frauenfeld-Steckborn liegen
von 1739 bis 1792 funf Verzeichnisse der Pfarreian-
gehdrigen in Visitationsberichten vor. Sie sind freilich
mit Vorbehalt zu verwerten; die Angaben stammen
von den Pfarrern, und da haben es wahrscheinlich
nicht alle so genau genommen. So sollen in Frauen-
feld 1766 rund 370 Katholiken gewesen sein, drei
Jahre spater aber nur noch 239 (1765 war ein Pfarr-
wechsel; stammen die ersten Zahlen noch vom alten
Pfarrer?). In Wangi sank ohne Pfarrwechsel im gleichen
Zeitraum die Zahl von 700 auf 600; umgekehrt stieg

294 Alle Angaben nach Kuhn I/1 und I/2.

83



sie in Basadingen von 298 auf 370. Aber immerhin
hatte ein Grossteil der Pfarreien keine solche extremen
Schwankungen, sodass sich brauchbare Durch-
schnittswerte ergeben, die einigermassen der Wirk-
lichkeit entsprechen durften. Demnach stieg die Zahl
der Katholiken im Dekanat Frauenfeld-Steckborn von
knapp 10000 im Jahr 1739 auf 11500 im Jahr 1792.
Von den thurgauischen Pfarreien in den Dekanaten
St. Gallen und Wil gibt es keine Angaben; rechnet
man aber zurlick von Zahlen vom Beginn des 19.
Jahrhunderts, so lebten vermutlich rund 30 Prozent
der Katholiken in diesen Pfarreien, das heisst wohl
etwa 4200 im Jahr 1739 und 4900 im Jahr 1792,
nicht inbegriffen die in einigen Pfarreien dieses Ge-
bietes zahlreichen Mitglieder aus dem St. Gallischen
wie z.B. in Arbon und Hagenwil. Fir den gesamten
Thurgau ergabe sich somit fiir 1792 eine Gesamtzahl
von etwa 16400 Katholiken, was wiederum zurlck-
gerechnet rund 20 Prozent der Bevolkerung waren.”*
Im Dekanat Frauenfeld-Steckborn war Tobel mit tiber
1000 Seelen die grosste Pfarrei, gefolgt von Sirnach
mit knapp 1000. Mit Abstand folgen Pfarreien, die
man immer noch gross nennen kann und die zwi-
schen 500 und 700 Katholiken zahlten: Au, Bichel-
see, Dussnang, Pfyn, Tanikon, Uesslingen, Wangi.
Um 100 oder meist noch weniger Katholiken wohn-
ten in Gachnang, Huttwilen, Klingenzell, Millheim,
Paradies und Weinfelden; alle andern haben zwi-
schen 150 und 350 Katholiken. Im thurgauischen Teil
des Dekanats St. Gallen waren, wie aus spateren An-
gaben hervorgeht, Arbon und Bischofszell die zah-
lenmassig grossten Pfarreien mit rund 1000 Seelen.
Nicht nur waren die Pfarreien verschieden gross,
auch der Anteil der Katholiken in den einzelnen Ge-
bieten war unterschiedlich: Etwa die Halfte aller Ka-
tholiken lebte in den Pfarreien stidlich einer Linie Aa-
dorf-Tobel. 1754 wurde im Dekanat Frauenfeld-Steck-
born bei der Visitation von allen Pfarrern verlangt, die
konfessionelle Zusammensetzung ihrer Pfarreien an-
zugeben. Demnach waren neun Pfarreien rein katho-

84

lisch**® und ihre Kirchen nicht paritatisch. Mehrheit-
lich katholisch nannten sich sechs Pfarreien®’, ge-
mischt deren drei**®. In finf Pfarreien war die Mehrheit
evangelisch?®, und in sieben bildeten die Katholiken
eine kleine Minderheit*®. In Steckborn wohnten nur
einige katholische Familien am Ort selber, die ande-
ren verstreut «in den Bergen». Noch 1778 sagte der
Pfarrer von Mullheim, dass im Ort selber nur zwei ka-
tholische Familien wohnten wie «Daniel in der
Loéwengrube». Schwierig ist es, Pfyn in die Liste ein-
zuordnen; der Pfarrer schrieb: «Die Hauser in Pfyn
sind alle evangelisch mit Ausnahme des Pfarrhau-
ses», hingegen sei die Umgebung mehrheitlich ka-
tholisch; die meisten Katholiken wuirden in «Lan-
zenniferén» wohnen, eine Stunde von der Pfarrkir-
che entfernt. Die Pfarrei zahlte rund 500 Seelen. Im
Dekanat Wil war Rickenbach katholisch, in den tbri-
gen Pfarreien hatten die Katholiken die Mehrheit. Im
Dekanat St. Gallen war Hagenwil katholisch, in Som-
meri der Pfarrort katholisch, die Umgebung refor-
miert’®', in den anderen Pfarreien die Mehrheit evan-
gelisch.

295 Vgl. dazu die Volkszahlung von 1813: 77 644 Einwohner,
17 214 Katholiken: Hungerbthler Ill, S. 249.

296 Au, Bettwiesen, Fischingen, Gundelhart, Herdern, Hom-
burg, Klingenzell, Paradies, Tanikon.

297 Basadingen, Bichelsee, Leutmerken, Lommis, Mammern
und Sirnach: stark katholisch.

298 Dussnang, Eschenz; in Tobel ist der Pfarrort selber rein ka-
tholisch.

299 Bussnang, Diessenhofen, Ermatingen, Uesslingen, Wangi.

300 Aadorf, Frauenfeld, Gachnang, Huttwilen, Miillheim, Steck-
born, Weinfelden.

301 Fur die Dekanate Wil und St. Gallen: Rickschluss von der
Volkszéhlung 1831.



3.2 Kirchliches Leben im Dekanat Frauen-
feld-Steckborn

3.2.1 Zustand der Pfarreien

1739 schreibt Dekan Rauch: «In vielen Kirchen unse-
res Kapitels ist reine Not und Armut.» 1647 istin acht
Pfarreien das ewige Licht kein «ewiges», sondern es
brennt nur wahrend des Gottesdienstes; 1661 ist es
so bei funf Pfarreien, 1666 und 1674 bei zweien. Meist
wird der Mangel an Mitteln, das Ol zu kaufen, als
Grund angegeben. 1647 hat der Pfarrer von Mam-
mern in der Sakristei weder einen Tisch noch einen
Kasten. 1661 fehlt in der Pfarrei Aadorf ein eigener
Kelch; der Pfarrer muss ihn entlehnen, weil der Kolla-
tor, Zurich, keinen kaufen wolle. 1708 ist zwar ein
Kelch vorhanden, aber weder den Kelch noch die Pa-
ramente kann der Pfarrer in der Sakristei versorgen;
er habe dieses Problem den Herren Zurchern gemel-
det, sei aber auf taube Ohren gestossen. Nun wird
ihm erlaubt, mit Hilfe eines Talers aus den kleinen
Zehnten durch den Amtsmann in Winterthur Abhilfe
zu schaffen — aus zwei Ubeln sei das kleinere zu
wahlen. Immer wieder wird bemerkt, dass in ver-
schiedenen Pfarreien Paramente fehlen oder alt, gar
billig und schlecht erhalten seien. Auch Kirchen
sind in schlechtem Zustand. 1739 sind in Millheim
Chor, Fenster und Altar «im erbarmlichsten Zu-
stand», was ohne Skandal nicht langer toleriert wer-
den konne. In Uesslingen sind nicht nur die Para-
mente, sondern auch der Altar und der ganze Chor
erneuerungsbedurftig. Zu Huttwilen schreibt der De-
kan, es sei der Chor und alles Ubrige im gleichen Zu-
stand wie in Uesslingen, er hoffe, dass der Prior der
Kartause, der Kollator, Abhilfe schaffe. In Ermatingen
ist der Altar «gefahrlich ruinds». Auch mit den Pfarr-
hausern ist es nicht immer zum Besten bestellt: Drin-
gend eine Reparatur nétig haben die Pfarrhauser in
Gundelhart 1647 (1674 wird das Pfarrhaus dann ge-
lobt), in Pfyn 1661, in Mammern 1674, in Hattwilen

1708. 1781 ist in Weinfelden das Pfarrhaus so ruinds,
dass es der neue Pfarrer nicht ohne Angst bewohnen
kann. In Gachnang lebt der Pfarrer in Miete, Ober-
vogt Rupplin lasst die Pfarrei von 1693 bis 1701 von
Kapuzinern versehen. Aus dem Vorschlag des
Pfrundgutes kann er ein Haus trotz der Opposition
der Tagsatzung erwerben, das aber bald einmal
baufallig wird; 1748 wird ein neues Pfarrhaus ge-
baut.>*

3.2.2 Gottesdienst am Sonntag

Gemadss Friedensschluss von 1712 soll in paritati-
schen Verhaltnissen die Kirche der anderen Konfes-
sion im Sommer um acht Uhr und im Winter um neun
Uhr Uberlassen werden. Zugleich ist die Moglichkeit
gegeben, die Zeit ortlichen Verhaltnissen anzupas-
sen. Die Katholiken halten mit seltenen Ausnahmen
zuerst den Gottesdienst. Die Gottesdienstzeiten duirf-
ten wohl unterschiedlich gewesen sein, zumal in Pfar-
reien mit nichtparitatischen Kirchen. Wo aber die Zei-
ten gemadss Friedensschluss genau eingehalten wur-
den, diirfte der Gottesdienst um halb sieben Uhr be-
gonnen haben. Allerdings bringen 1756 zwei der Ers-
ten aus der Pfarrei Weinfelden bei der Visitation dem
Dekan das Anliegen vor, der Pfarrer mége im Sommer
den Gottesdienst friiher beginnen, namlich um sechs
Uhr; der Pfarrer hélt dagegen: Dann kdmen nur we-
nige Leute. In seiner Anmerkung ist Generalvisitator
Zelling nicht dieser Meinung: Der Pfarrer soll dann mit
dem Gottesdienst beginnen, wenn es fir die Laien
gunstig sei. 1766 war fur die Pfarreiangehdrigen von
Herdern der Fronleichnamsgottesdienst um funf Uhr
doch zu frih, die meisten seien wegen der unge-
wohnten Stunde zu spdt gekommen. Zu Beginn des
19. Jahrhunderts scheint der Beginn im Sommer um
acht, im Winter um neun Uhr Ublich gewesen zu sein,

302 Kuhn I/1, S. 169.

85



in einigen Pfarreien auch um sieben bzw. acht Uhr.>®
Dass verschiedene Moglichkeiten gegeben waren,
zeigt der Diessenhofener Vertrag von 1728 zwischen
dem Bischof von Konstanz und den fur den Thurgau
zustandigen Orten fur die Pfarreien Arbon und Bi-
schofszell im Dekanat St. Gallen: Fur die Katholiken
ist in Arbon die Kirche von St. Georg (23. April) bis
St. Michael (29. September) bis neun, in der andern
Jahreshalfte bis zehn Uhr frei, in Bischofszell im Som-
mer bis neun im Winter bis halb zehn Uhr.**

Der Gottesdienst beginnt mit der Predigt, dann folgt
die Messe. Uber die Lange der Predigt gibt es in den
Akten nur eine Notiz: Bei der Generalvisitation 1781
stellt sich heraus, dass der Pfarrer von Sirnach manch-
mal zu lange predigt: eine Stunde und auch langer!
So lange zuzuhdren sei fur die Pfarreiangehdrigen
schwierig. Der Pfarrer verspricht, die Predigt rechtzei-
tig zu beenden. Auch der Pfarrer von Dussnang er-
wadhnt diese langen Predigten: Im Volk wiirde manch-
mal ein Gemurmel entstehen. Die Visitationen des
17. Jahrhunderts, soweit die Akten erhalten sind, ha-
ben sich nicht mit der Predigt befasst. Im 18. Jahr-
hundert lassen Pfarrer am Monatssonntag wegen der
Prozession die Predigt ausfallen, andere halten am
Sonntag abwechslungsweise Predigt und Katechese.
Dass der Gottesdienst nicht oder schlecht besucht
wird, darlber sind in den Visitationberichten keine
Klagen zu finden, nur der Pfarrer von Ermatingen
nennt es 1778 eine hartnackige und schlechte Ge-
wohnheit, dass die Leute zu spat in die Kirche kom-
men. 1787 beschliesst das Kapitel, dass an Sonn- und
Feiertagen der Gottesdienst in der Pfarrkirche und
nicht in einer Kapelle zu halten ist, ausser es wird dort
der Weihetag oder das Patrozinium gefeiert. Uber
den Kommunionempfang gibt es keine Nachrichten;
auf dem Fragebogen zur Visitation von 1670 wird
nach der Osterbeichte und -kommunion gefragt.
1705 ist im Protokoll vermerkt, dass am nachsten Ka-
pitel Beicht- oder Kommunionzettel vorzulegen
seien, die jeweils zur 6sterlichen Zeit als Bestatigung

86

abgegeben werden; diese Zettel hat der Pfarrer von
Haus zu Haus einzusammeln. 1781 sind in Ermatin-
gen einige Leute mit schlechtem Ruf, welche nicht
zur Osterkommunion gehen. Wenn die Pfarrer in den
Relationen die Zahl der Kommunikanten angeben,
zdhlen sie die Osterzettel.

3.2.3 Felertage

Die Feiertage sind zahlreich.*® Am Ende des 18. Jahr-
hunderts sind es rund 20, dazu kommen lokale Feier-
tage, Patrozinien, Kirchweihfeste. Bezlglich der
Heiligenfeste fasst das Kapitel 1770 auf Grund der Vi-
sitation den Beschluss, dass bei notwendigen Arbei-
ten die Arbeitserlaubnis gegeben werden dirfe;
dafir sollen die Betroffenen aber an einem andern
Tag, der nicht Giberall Feiertag ist, zur Kirche gehen.
1784 kommt die Feiertagsfrage grundsatzlich vor das
Kapitel. Es wird geklagt Gber das Zuviel und die Ver-
schiedenheit der Feiertage in den einzelnen Pfarreien.
Das Hinlaufen zu Feiertagen, die anderorts gehalten
werden, sei wohl kaum der Frémmigkeit wegen. Vor-
geschlagen wird, die «&sterreichische Norm» anzu-

303 Gemadss unvollstdndigen Angaben in Visitationen 1805/
1810.

304 Suter, S. 123 und 125-126.

305 Die Synodalstatuten zahlen auf: Weihnachten, Stefan (26.
Dezember), Johannes Evangelist (27. Dezember), Unschul-
dige Kinder (28. Dezember), Beschneidung (1. Januar), Epi-
phanie (6. Januar), Ostern, Ostermontag, Osterdienstag,
Christi Himmelfahrt, Pfingsten, Pfingstmontag, Pfingst-
dienstag, Fronleichnam; die Marienfeste Lichtmess (2. Fe-
bruar), Verkiindigung (25. Méarz), Himmelfahrt (15. August),
Maria Geburt (8. September); die Apostelfeste Andreas (30.
November), Thomas (21. Dezember), Matthias (24. Feb-
ruar), Philipp und Jakob (1. Mai), Peter und Paul (29. Juni),
Jakob (25. Juli), Bartholomaus (24. August), Matthaus (21.
September), Simon und Judas (28. Oktober); die Heiligenfes-
te Nikolaus (6. Dezember), Georg (23. April), Erzengel Mi-
chael (29. September), Allerheiligen (1. November), Martin
(11. November), Katharina (25. November), Konrad
(26. November).



nehmen: Kaiserin Maria Theresia hatte 1735 fur ihre
Lande mit papstlicher Erlaubnis die Feiertage redu-
ziert, um «den Mussiggang zu steuern, billige Ach-
tung fur das Nutzliche und verdiente Geringschat-
zung unnitzer Beschaftigung zu bewirken».*® Der
Antrag, diese Norm anzunehmen, wird abgelehnt: Es
lage nicht am Kapitel, dies 6ffentlich zu fordern, die
Schwachen wurden sonst Argernis nehmen.

3.2.4 Werktagsmessen

Noch im letzten Drittel des 17. Jahrhunderts ist die
tagliche Messe an Werktagen eine Ausnahme. 1661
und 1674 werden die Pfarrer gefragt, welche Ver-
pflichtungen sie auf Grund von Stiftungen an Werk-
tagen haben: 1661 ist kein Pfarrer zur taglichen
Messe verpflichtet; ob einer auch ohne Verpflichtung
zelebriert hat, ist nicht angefiihrt. 1674 hingegen ist
es notiert: Die Pfarrer von Diessenhofen und Mam-
mern lesen jeden Tag die Messe, jene von Ermatin-
gen, Eschenz, Gundelhart, Tobel, Uesslingen und
Wangi fast taglich, obwohl sie dazu nicht verpflichtet
sind. Nur noch einmal ist in einer Visitation von der
Werktagsmesse die Rede: 1708 wird in Basadingen
mit dem Hinweis auf die Feldarbeit gewlnscht, dass
der Pfarrer die Messe friiher lese, damit mehr Leute
daran teilnehmen kénnen. So scheint sich doch die
tagliche Messe allmahlich eingeburgert zu haben.

3.2.5 Taufe und Versehgang

Dem Anfang und dem Ende des Lebens gilt ein be-
sonderes Bemuhen. Sobald wie méglich wird getauft,
damit kein Kind ohne Taufe stirbt, und niemand soll
sterben, ohne die Sakramente empfangen zu haben.
1683 ruft das Kapitel in Erinnerung, dass jeder Pfar-
rer einspringen musse, wenn der Nachbar, ob legitim
oder nicht, abwesend sei und die Taufe verlangt
werde oder ein Kranker versehen werden musse. Um
die Nottaufe spenden zu kénnen, soll in jeder Pfarrei

eine katholische Hebamme sein, die gut instruiert ist,
was die Taufe betrifft. Nach dem Visitationsbericht
von 1778 gibt keine Pfarrei an, ohne eigene Heb-
amme zu sein; 1772 hatten Mullheim und Weinfel-
den noch keine. Allerdings ist die Hebamme nicht bei
allen Pfarreien erwahnt, in Paradies und Klingenzell
hat sie wahrscheinlich gefehlt. Angesicht der Sorge
um eine baldige Taufe ist es eigenartig, dass noch bei
der Visitation von 1708 in den Fischinger Pfarreien
Au, Dussnang und Bichelsee kein Taufstein steht; die
Kinder werden in der Klosterkirche getauft — da ist
eine gut instruierte Hebamme besonders notig. Bei
der Visitation von 1756 steht in Bichelsee ein Tauf-
stein, der aber nur deswegen erwahnt wird, weil das
Taufbecken nicht sauber ist. 1770 erinnert Dekan
Schagg an der Kapitelsversammlung die Pfarrer an
die vorangegangene Generalvisitation, bei der ein
schwieriges Problem geltst wurde — offenbar gab es
Spannungen, wenn nicht der Ortspfarrer, sondern ein
anderer bei Kranken und Sterbenden die Beichte ab-
nahm; vermutlich wurde die Frage gestellt, ob ein sol-
cher Pfarrer nicht unerlaubt handle. Nun, so habe der
Generalvisitator gesagt, es kdnne vorkommen, dass
jemand eine Abneigung gegen oder zu viel Ehrfurcht
vor dem eigenen Pfarrer habe, daher dirfe ein orts-
fremder kommen, damit niemand ohne Sakramente
sterbe. Allgemein qilt, wozu die Kapitulare 1688 er-
mahnt werden: Der Versehgang ist mit grosser Ehr-
furcht, im Chorrock, mit Licht und Glocken zu ma-
chen.

3.2.6 Firmung

Die Firmung wird meist im Zusammenhang mit einer
Generalvisitation gespendet. 1721 ermahnt der Ge-
neralvikar und spatere Weihbischof Johann Franz An-
ton von Sirgenstein die Pfarrer in einem Brief, die
Firmlinge gut vorzubereiten. Aus der Mitte des 18.

306 HBAKG V, S. 517; LThK2 4, Sp. 98: «Feste».

87



Jahrhunderts und auch aus spateren Jahren stammen

genaue Anweisungen. Die Firmung ist von der Kanzel
anzukiinden, die Pfarreiangehérigen sind Uber den
Sinn der Firmung und deren wurdigen Empfang zu
unterrichten. Zur Firmung kann nur zugelassen wer-
den, wer mindestens 14 Jahre alt ist und vorher ge-
beichtet hat. Eltern und Taufpaten kénnen nicht Firm-
paten sein, die Paten missen selber gefirmt und glei-
chen Geschlechts wie der Firmling sein. Kein Ge-
firmter darf nochmals gefirmt werden. Damit nicht
die Gefahr einer Wiederholung besteht, sind nur
kleinste und bescheidene Geschenke erlaubt — denn
einige wirden versuchen, sich wegen der Geschenke
nochmals firmen zu lassen.*

3.2.7 Eheschliessung

1683 steht im Kapitel das Thema Trauung auf der Ta-
gesordnung. Grundsatze werden aufgestellt, die in
die Statuten eingehen: Kein Pfarrer darf trauen aus-
ser der eigene oder ohne dessen Erlaubnis. Kommen
die Brautleute aus verschiedenen Pfarreien, gilt: Beide
Pfarrer konnen trauen, keiner darf die Brautleute auf-
fordern, bei ihm zu heiraten. Obwohl es sich geziemt,
dass die Sponsalien beim Pfarrer der Braut sind, soll es
dennoch der Braut Gberlassen sein, sich zu entschei-
den. Es ist aber darauf zu achten, dass kein Pfarrer
zurtckgesetzt wird, daher soll jener, bei dem die
Hochzeit gefeiert wird, die Brautleute ermahnen,
auch den andern Pfarrer zum Mabhl einzuladen, selbst
wenn dieser mit Sicherheit nicht kommt. Ebenso soll
diesem, wie dem Traupfarrer, wenn es die Braut leicht
machen kann, ein «linteum», ein «Leintuch», gegeben
werden. In den Statuten von 1796 wird die Einladung
zum Mahl nicht mehr erwahnt, und bei der Gabe
heisst es, die Braut solle beiden «linteum vel stro-
phiolum vulgo Schnupftuch», ein Lein- oder Taschen-
tuch, geben. Heiraten die Brautleute nicht dort, wo
sie nachher wohnen, muss der Brautigam dem Pfar-
rer des zukunftigen Wohnortes «aliquam discretio-

88

nem», «etwas nach Ermessen», geben, und dieser
soll mit dem Gegebenen zufrieden sein, ausser der
Brautigam ist reich. Wiederum anders ist es, wenn die
Brautleute weder am Ort der Braut noch des Brauti-
gams heiraten, sondern in einer dritten Kirche; dann
muss jener Pfarrer dazu die Erlaubnis haben. Wiin-
schen aber die Brautleute in dieser Kirche den Pfarrer
der Braut oder des Brautigams zur Trauung, so ist
vom Pfarrer der Hochzeitskirche die Erlaubnis ein-
zuholen; diesem gehort auch die «Oblatio», die
Gabe, die auf den Altar gelegt wird. Legen aber die
Brautleute auch etwas in das Buch, das ihnen zum
Kuss dargeboten wird, so gehért es dem Trauungs-
pfarrer, was sicher im Sinn der Brautleute ist. Und nun
folgt ohne Absatz die Bemerkung, gleich sei es auch
zu halten bei einer auswartigen Beerdigung: die «Ob-
latio» gehore dem Ortspfarrer, die «Discretio» dem
Beerdigungspfarrer.

An der Generalvisitation von 1781 muss General-
visitator Spengler feststellen, dass einige Pfarrer die
Vorschriften zur Eheverkiindigung nicht einhalten, be-
sonders, wenn die Brautleute aus zwei verschiedenen
Pfarreien kommen. Schon bei der Visitation macht er
die Pfarrer darauf aufmerksam und wiederholt es im
Rezess: Das Ehevorhaben ist an beiden Orten dreimal
zu verkunden.

3.2.8 Prozessionen, Bittgange, Bruderschaften

Sie spielen eine wichtige Rolle im Leben der Pfarreien.
Gemadss den Synodalstatuten sollen Prozessionen be-
wahrt und wo sie untergegangen sind, erneuert wer-
den. So weit erkennbar sind Prozessionstage Christi
Himmelfahrt, Fronleichnam, Marienfeste, Pfingst-
montag, Monatssonntage. Vor Christi Himmelfahrt

307 StATG Bd 1°30°0, 0. Diese Anweisungen sind theoretischer
Natur, die Praxis sah anders aus: Im Firmbuch der Pfarrei Ar-

bon wird 1737 und spater das Alter der Firmlinge angefihrt:
3- bis 12-Jahrige.



sind die Bittgange. Der Markustag®® ist ebenfalls be-
liebt, 1687 wird einmditig im Kapitel beschlossen und
1701 in die Statuten aufgenommen, dass dort, wo
keine Prozession gehalten werden kann, wenigstens
die Allerheiligenlitanei gebetet und der Gottesdienst
gehalten wird; die Pfarreiangehdorigen sind zu ermah-
nen, daran teilzunehmen.

Wie aus der Relatio von 1754 und spateren Visita-
tionsakten hervorgeht, ist von den Bruderschaften am
meisten verbreitet jene vom Rosenkranz; einige Pfar-
reien haben mehrere Bruderschaften, einige aber
auch keine.*® Nicht immer ist die Bruderschaft in der
Pfarrkirche errichtet: In Leutmerken ist die Rosen-
kranzbruderschaft in der Schlosskapelle Griesenberg,
in Uesslingen in der Filiale Warth. Die Bruderschaften
haben eigenes Vermogen und einen Bruderschafts-
rat. Dass Bruderschaften in die Zeit vor der Reforma-
tion zuriickgehen, kann nur in wenigen Fallen fest-
gestellt werden, so in Frauenfeld fur die Dreifaltig-
keitsbruderschaft, in Weinfelden fuir die Bruderschaft
Maria Trost (urspringlich in Bussnang) und fur die zur
Reformationszeit von Steckborn nach dem Kloster
Feldbach verlegte Rosenkranzbruderschaft.’'® Mit der
Bruderschaft in Weinfelden ist Dekan Mller 1756
unzufrieden: Er verlangt, dass die gewohnten Mahl-
zeiten vermindert und bescheiden gehalten werden.
Visitator Zelling fugt hinzu, Zweck der Bruderschaf-
ten sei das geistliche Wachstum; dass deren Vermo-
gen fur Gastmahler beinahe verbraucht werde, sei
Schuld des Pfarrers und des Rates. 1766 schreibt De-
kan Schagg, die Gastmahler am Jahrtag der Bruder-
schaft wiirden nun seit einigen Jahren zur Erbauung
des Volkes gehalten. Erstaunlich ist, dass 1754 bereits
sieben Pfarreien einen Kreuzweg haben.*"

3.2.9 Familien in der «Zerstreuung»
An der Kapitelsversammlung 1701 werden der Ob-

hut des Pfarrers besonders jene Familien empfohlen,
die an einem QOrt wohnen, wo keine «veri pastores»,

«keine wahren Hirten», sind. Es wird statuiert: Solche
verirrte oder verlassene Schafe sind der Sorge des
nachsten Pfarrers zu bergeben oder dem, den eine
solche Familie wahlt; er soll sie wie die eigenen
Schafe mit grossem Seeleneifer weiden, sie besu-
chen, fur sie sorgen und ihnen alles tun, wie es sich
far einen wahren Hirten und nicht fur einen Lohndie-
ner geziemt. Man will damit aber nicht verhindern,
dass ein solcher Curator fur diese Arbeit und Sorge
von seinem Beneficium etwas nimmt, um ohne Nach-
teil und Vernachlassigung die verlassenen Seelen wei-
den zu kénnen.

3.2.10 Katechese und Schule

Die Katechese, auch Christenlehre genannt, ist am
Sonntagnachmittag und fir Kinder und Erwachsene
bestimmt. Ofters wird sie im Kapitelsprotokoll er-
wahnt. So teilt der Dekan 1685 mit, es sei dem Volk
immer wieder zu sagen, dass den Besuchern der Ka-
techese von den Papsten ein Ablass erteilt werde. Vier
Jahre spater werden die Pfarrer ermahnt, fleissig im

308 Wegen der grosseren Feierlichkeit wird die Markusprozes-
sion auch die «Litania maior» genannt; sie hat mit dem Fest
des hl. Markus nichts zu tun. Der 25. April war das Datum
eines heidnisch-rémischen Flurumganges, den man in Rom
schon vor Papst Gregor dem Grossen (590-604) in das
christliche Brauchtum ubernahm. Nach LThK2 2, Sp. 518:
«Bittprozession». :

309 Mehrere Bruderschaften: Fischingen: Rosenkranz, Ida und
Skapulier; Frauenfeld: Dreifaltigkeit und Rosenkranz; Hom-
burg: Rosenkranz und Skapulier; in Weinfelden ist neben
Maria Trost die Rosenkranzbruderschaft wieder eingegan-
gen. Keine Bruderschaften haben: Basadingen, Bettwiesen,
Bussnang, Gachnang, Huttwilen, Mdllheim, Wangi; die
Alexander-Bruderschaft in Aadorf wurde erst nach 1754 ge-
grindet.

310 Frauenfeld: Kuhn /1, S. 148; Weinfelden: Kuhn I/1, S. 370;
Steckborn: Visitation 1739.

311 Bichelsee, Eschenz, Homburg, Klingenzell, Lommis, Tani-
kon, Tobel. Die Errichtung von Kreuzwegen begann in der
ersten- Halfte des 18. Jahrhunderts: LThK3 6, Sp. 466-467.

89



Erteilen des Unterrichts zu sein. 1705 wird von der
Kurie verlangt, beim nachsten Kapitel einen Bericht
Uber die abgehaltenen Katechesen vorzulegen. Nicht
alle Visitationen geben in gleicher Weise Auskunft,
wie es mit der Katechese bestellt ist. Bei der Visitation
1739 sagen die meisten Pfarrer, sie wirden die Kate-
chese nach der Norm des Bischofs halten. Der Pfarrer
von Frauenfeld wird ermahnt, sie nicht nur fir Kinder,
sondern auch fur Erwachsene zu halten. Der Pfarrer
von Sirnach halt sie fur Kinder und Erwachsene ge-
trennt. In Mllheim steht 1766 die Kirche am Nach-
mittag wegen der «Heterodoxen» (Andersglaubigen)
nicht zur Verfiigung, der Pfarrer nimmt die Kinder ins
Pfarrhaus. 1770 teilt der Dekan im Kapitel die Mah-
nung eines Visitationsrezesses mit, in paritatischen
Kirchen sei der Zugang zur Katechese sicherzustellen.
Spatere Visitationen, besonders jene von 1781, zei-
gen, dass in einer Reihe von Pfarreien die Katechese
an den Monatssonntagen ausfallt. Wo die Katechese
am Nachmittag nicht mdglich scheint, wird am Vor-
mittag abwechselnd die Predigt und die Katechese
gehalten. Dem Pfarrer von Pfyn sei an einer General-
visitation auferlegt worden, jeden Sonntagnachmit-
tag die Katechese zu halten, was der Pfarrer nicht
fir moglich halt, da die Pfarreiangehorigen eine
Stunde weit entfernt wohnen. Schon 1666 meint
der Pfarrer von Steckborn, eine Katechese sei nicht
moglich wegen der kleinen Zahl Katholiken und der
weiten Distanz. 1756 wird empfohlen, die Kate-
chese am Vormittag an den Gottesdienst anzukniip-
fen. Bis 1766 hat sich nichts getan, doch 1772 wird
bemerkt, der neue Pfarrer habe die von den Vorgan-
gern unterlassene Katechese zu neuem Leben er-
weckt. Fr den Ausfall der Katechese ist in Bichelsee
und Lommis die haufige Teilnahme an Festen in an-
deren Pfarreien verantwortlich, in Au die Teilnahme
an Feierlichkeiten im Kloster. Das scheint auch an-
dernorts vorzukommen. Darauf geht der Rezess von
1781 ein: In vielen Pfarreien wiirden Predigt und Ka-
techese ofters ausgelassen, weil die Pfarreiangehori-

90

gen auswarts zu Bruderschaftsfeiern gingen; selbst
Pfarrer taten dies und wirden dadurch den eigenen
Leuten die geschuldeten geistlichen Bedurfnisse vor-
enthalten. Die Pfarreiangehorigen sollten sich von
solchen Exkursionen fernhalten; sie seien zu ermah-
nen, die eigene Kirche zu besuchen, weil etwas Will-
kirliches und Uberflissiges Gott nicht gefallen
kénne, wenn das Notwendige und Vorgeschriebene
vernachldssigt werde.

Im selben Rezess von 1781 werden die Pfarrer er-
mahnt, den didzesanen Katechismus®'? bei der Unter-
weisung der Jugend in Glaubens- und Sittensachen
zu gebrauchen; die Visitation hat gezeigt, dass dem
nicht in allen Pfarreien so ist. In Frauenfeld kommen
die Senatoren zum Pfarrer und bitten ihn, den Kate-
chismus nicht einzufiihren, weil es sonst eine starke
Bewegung im Volk gebe; der Pfarrer bittet, die Visita-
toren sollen den Katechismus von neuem verlangen.
In Steckborn, wo am Vormittag alternativ Predigt und
Katechese gehalten wird, meint der Pfarrer, er kénne
ihn nicht ohne Murren des Volkes einfiihren; andere
Pfarrer geben keinen Grund an.

Was die Schulen betrifft, ermahnt 1738 der Dekan
die Kapitulare, Schulbesuche zu machen. Die Anga-
ben der Visitationen von 1772 und 1778 zeigen, dass
in allen Pfarreien katholische Schulen sind mit Aus-
nahme von Gachnang, Klingenzell, Millheim, Para-
dies, Steckborn und Weinfelden. Den Statuten von
1796 gemass ist den Pfarrern Ubertragen, dafir zu
sorgen, dass die Eltern ihre Kinder in die katholische
Schule schicken; wo noch keine sei, solle eine solche
errichtet werden. Ausserdem seien die Schulen vom
Pfarrer oft zu besuchen.

312 1762 gab Bischof Franz Konrad von Rodt eine deutsche Be-
arbeitung des «Catechismus Romanus» heraus. HS 1/2,
S. 456.



3.3 Kirchliches Leben in den Dekanaten
St. Gallen und Wil

Im Wesentlichen unterscheidet sich das kirchliche Le-
ben kaum von jenem im Dekanat Frauenfeld-Steck-
born, doch haben die St. Galler Abte in den Pfarreien
des Offizialates mehr Einfluss- und Kontrollméglich-
keiten. In die «Summa» aufgenommen sind die Mo-
nita (Ermahnungen) bei den Kapitelsversammlungen,
die fur beide Dekanate gelten und sich auch mit der
Seelsorge befassen: An den Festtagen ist die Pfarrkir-
che zu besuchen (1695); die wochentliche Beichte
und Kommunion darf Ungebildeten und Frauen nicht
gestattet werden (1723); die Predigt und die Kate-
chese sind auch an Festtagen nicht auszulassen
(1754). Uberhaupt wird auf die Katechese Gewicht
gelegt: Die Jugend ist gut zu unterrichten, doch nicht
nur far die Kinder ist die Katechese zu erteilen, son-
dern auch fir die Erwachsenen (1694, 1723); die
Kranken sind 6fters zu besuchen, um sie auf einen
guten Tod vorzubereiten (1694/1695, 1754); fir
auswartige Trauungen soll man nicht leicht die Er-
laubnis geben (1757); bei den Hausbesuchen, wenn
die Osterzettel eingesammelt werden, sind die Glau-
bigen Uber die Glaubenswahrheiten zu befragen
(1694). 1772 werden im «Wiler Distrikt» Pfarrer ge-
tadelt, die in ihren Jahresberichten kaum etwas Gber
die Situation der Pfarreiangehorigen berichten: Sol-
che Pfarreien, in denen es nichts zu korrigieren gebe
und alles in Ruhe scheine, seien in der Regel in einem
schlechten Zustand. (Diese Monita kdnnen nur den
st.gallischen Pfarrern gegolten haben, weil nur die-
sen gegeniber der Abt das Sagen hatte.)

Das Bruderschaftswesen ist ebenfalls stark ent-
wickelt. Die Abte fordern besonders die Rosenkranz-
bruderschaft: 1737 ist sie in 45 Pfarreien eingefiihrt,
1796 in 62.>* Anzunehmen ist, dass sie auch in den
Pfarreien, die nicht zum Offizialat gehoren, verbreitet
ist. In Bischofszell und Sulgen geht sie in die Zeit
vor der Reformation zuriick.” Die Abte zeigen aus-

serdem «eine Uberraschende Sorgfalt fir das Volks-
schulwesen», das sie auch finanziell unterstitzen;
von den thurgauischen Pfarreien des Offizialates hat
am Ende des 18. Jahrhunderts nur die kleine Pfarrei
Welfensberg keine eigene Schule.*”

34  Thurgauische Kloster

In den Relationen aus der zweiten Halfte des 18. Jahr-
hunderts geben die Dekane auch Auskunft Gber die
Kloster: Vorsteher, Vorsteherinnen, Anzahl der Zu-
gehdrigen. Durchschnittlich zahlen die Benediktiner
in Fischingen 24 Pater und drei Frater, die Kapuziner
in Frauenfeld zwolf Pater und zwei Briider, die Kartauser
in Ittingen 14 Pater; die Zisterzienserinnen in Tanikon
22 Nonnen und zehn Schwestern, in Feldbach 22
Nonnen und neun Schwestern, in Kalchrain 18 Nonnen
und acht Schwestern, die Dominikanerinnen in St.
Katharinental 30 Nonnen und 14 Schwestern, die
Klarissinnen in Paradies 20 Nonnen und elf Schwes-
tern.

Einen - allerdings mangelhaften — Einblick in die
Herkunft der Ordensangehérigen geben die Listen der
Vorsteher und Vorsteherinnen aus dem 17. und 18.
Jahrhundert und einige weitere Bemerkungen: Alle
Fischinger Abte sind Schweizer, darunter drei Thur-
gauer.’'® Von den zwolf Prioren der Kartause Ittingen
sind drei Thurgauer (alle im 17. Jahrhundert), sechs
aus der Ubrigen Schweiz und drei Deutsche.*” Tani-
kon hat zwolf Schweizerinnen als Abtissinnen, aber
keine Thurgauerin, die Frauen stammen meist aus der
Innerschweiz.*'® Von den zwolf Abtissinnen i Feld-
bach sind sechs Schweizerinnen, darunter eine Thur-

313 Duft, S. 189.

314 Kuhn I/2, S. 36 und 149-150.

315 Duft, S. 281-282.

316 HS lI/1, S. 701-707.

317 Kuhn ll, S. 236-238.

318 HS I3, S. 945-949 und 922; Kuhn lll, S. 416-417.

91



gauerin, vier Deutsche und zwei Tirolerinnen, die
Mehrzahl der Frauen stammt aus verschiedenen Or-
ten der Schweiz.*"® In Kalchrain sind zwei Abtissinnen
Thurgauerinnen, eine weitere Schweizerin und funf
Deutsche; hier sind besonders deutsche Frauen zu
finden.** Da die Priorinnen der Dominikanerinnen je-
weils fur drei Jahre gewahlt werden, zahlt St. Kathari-
nental in diesem Zeitraum 21 Vorsteherinnen: elf
Deutsche, acht Schweizerinnen (meist aus Uri), zwei
Tirolerinnen, aber keine Thurgauerin.®*' Von den 16
Abtissinnen im Klarissenkloster Paradies sind elf
Schweizerinnen, darunter eine Thurgauerin, drei
Deutsche und zwei Tirolerinnen.

Neben diesen Klostern im Dekanat Frauenfeld-
Steckborn sind im Dekanat St. Gallen noch zwei thur-
gauische: Das Augustiner-Chorherrenstift Kreuzlin-
gen zahlt in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts
25 bis 30 Mitglieder; unter den 58 Chorherren, die
zwischen 1735 und 1797 die Profess (die feierlichen
Gellibde) ablegten, sind nur drei Schweizer, alle Gbri-
gen stammen aus dem suddeutschen Raum.*”® Das
Benediktinerinnenkloster Munsterlingen hat in der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts ebenfalls 25 bis
30 Mitglieder, zuletzt Uberwiegend Deutsche; ihm
standen in den beiden Jahrhunderten zehn Abtissi-
nen vor: drei Schweizerinnen, darunter eine Thur-
gauerin (alle vor der Mitte des 17. Jahrhundert ge-
wahlt), finf Deutsche, eine Tirolerin und eine Englan-
derin.**

In der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts lebten
im Thurgau gegen 90 Ordensmanner (mitgerechnet
jene, die gemadss den Relationen auf Schldssern wa-
ren) und rund 190 Klosterfrauen.

35 Konfessionelle Verhiltnisse im Thurgau
Im Thurgau hatten durch den Landfrieden von 1531

die katholischen Orte eine starke Stellung. Dies be-
gunstigte die Katholiken, doch fanden die Evangeli-

92

schen in Zurich eine starke Stitze. Die Niederlage der
funf katholische Orte im Zweiten Villmergerkrieg und
der danach geschlossene Frieden von 1712%> anderten
die Verhaltnisse: Man versuchte nun die Paritdt zwi-
schen den beiden «Religionen» herzustellen und
nahm zur Starkung der reformierten Stellung Bern in
die Mitregierung auf.

Hatten die evangelischen Thurgauer friiher ge-
klagt, die Katholiken benitzten die paritatischen Kir-
chen Uber die angesetzte Frist hinaus, so wurde nun
«geordnet, daB zur Verhitung besorglicher Ohnord-
nung fir das Kiunftige die Kirche zu Verrichtung des
Gottesdienstes an Sonntag von denen, die selbige zu-
erst gebrauchen, denen so der anderen Religion sind,
vom Frihling bis in den Herbst um 8 Uhren und vom
Herbst bis in den Frihling spatestens um 9 Uhren
Uberlassen, es ware denn Sache, daB sie sich unter-
einander mit beidseitigem Belieben an eint oder an-
deren Orten einer anderen Stunde verglichen hatten
und dabei verbleiben wollen».*”® Die Evangelischen
bekamen einen eigenen Kirchenschlissel und konn-
ten einen eigenen Mesmer verlangen. Ferner wurde
ihnen gestattet, neue Kirchen zu erbauen.

Keine Konfession sollte mehr verpflichtet sein,
die Feiertage der anderen zu.halten, und keine durfte
in ihren Kirchenbrauchen und Zeremonien be-
schimpft und beleidigt werden. Von nun an sollte
«bei gemeinen und sonderbaren Zusammenkunften,
es sei im Reden, Schreiben und dergleichen, die eine
Religion evangelisch und die andere katholisch ge-
nennet und betitelt werden». Vor 1701 war die Sa-
che mit den Feiertagen weit schwieriger: 1582 re-

319 HS V3, S. 661-663 und 639; Kuhn I, S. 32-34.
320 HS IIV3, S. 758-769 und 744; Kuhn lll, S. 72-75.
321 Kuhn lll, S. 247-249.

322 Ebd,, S. 372.

323 PfA Kreuzlingen, Profess- und Totenbuch.

324 HSII/1, S. 1874 und 1878-1881.

325 Buhler, S. 249-252.

326 Ebd., S. 250.



formierte Papst Gregor XIll. den julianischen Kalen-
der, der gegeniiber dem naturlichen Jahr um zehn
Tage zu spat war; so folgte auf den 4. Oktober gleich
der 15. Diesem Kalender folgten die Katholiken, die
Evangelischen aber lehnten diesen «katholischen»
Kalender ab. So feierten die Reformierten Weihnach-
ten zehn Tage spater, und war der Frihjahrsvollmond
vor den 31. Marz, folgten fur sie Ostern und alle da-
von abhangigen Feste bis zu vier Wochen spater. Bis
1700 war es zu einem Abstand von elf Tagen gekom-
men. Nun fuhrten aber auch die protestantischen
Lander und Orte den neuen Kalender ein, wie im Ka-
pitelsprotokoll von 1701 vermerkt wurde: «Acatholici
Calendarium Romanum acceperint».

Weiter wurde im Landfrieden bestimmt, dass «je-
der Religion ein besonderer proportionierter Kirch-
hof, ihre Todten nach ihrer Religionsmanier und Ue-
bung zu begraben, verwilliget sein» sollte*’. Nun
konnten die Katholiken ihren Teil des Friedhofs ein-
segnen — bei einem ungeteilten Friedhof war dies
nicht moglich. Zugleich war einem Streit vorgebeugt,
der sich wegen der Grabkreuze hatte entziinden kon-
nen, denn das Kreuz auf dem Grab war ein untrig-
lich katholisches Zeichen®®, zu dem Sorge zu tragen
war. 1705 wurden die Pfarrer an der Kapitelsver-
sammlung aufgefordert, die Pfarreiangehérigen zu
ermahnen, unbefestigte, mangelhafte und bescha-
digte Kreuze zu reparieren, besonders dort, wo beide
Religionen in Ubung seien. Auch der Dekan hatte
gemass Statuten von 1796 bei den Visitationen zu
prifen, ob die Grabkreuze in Ordnung seien. In
Gachnang kam es 1610 zu einer gefahrlichen Aus-
einandersetzung «wegen Aufsteckhung der Creut-
zer»*?: Eine verstorbene Frau, die erst vor kurzem ka-
tholisch geworden war, sollte auf dem Friedhof be-
stattet werden. Nachdem dies der evangelische Pfar-
rer widerwillig bewilligt hatte, wurde nach
katholischem Brauch ihr Grab mit einem Kreuz verse-
hen — die Gachnanger rissen es aber wieder aus. Als
ein katholisches Kind begraben wurde, wurde auch des-

sen Kreuz ausgerissen und zerschlagen. Am Pfingst-
tag — nach dem gregorianischen Kalender — kam es
deshalb zu einem Tumult: Leute aus Gachnang und
der Umgebung verwiisteten Schloss und Kapelle und
leerten den Weinkeller. Die ganze Angelegenheit
fuhrte auch zu Auseinandersetzungen zwischen
Zurich und den funf katholischen Orten. Erst 1613
kam ein Vergleich zustande: Die Katholiken bekamen
nun einen eigenen Teil im Friedhof*®.

Anlasse zu Reibereien gab es aber noch andere:
beispielsweise zu viele Prozessionsfahnen in der Kir-
che®' oder Chorgitter, die «Symbole der Kluft zwi-
schen Katholiken und Protestanten»®? (der Frauen-
felder Abschied von 1651 hatte sie erlaubt™). Zwei-
mal gab es einen Bilderstreit: 1643 hatte der Pfarrer
von Steckborn zwei neue Altartafeln aufgestellt und
mit Pfingstrosen geschmiickt. Das storte die Refor-
mierten. Gemadss einem Schiedsspruch musste in der
Folge ein Vorhang wahrend des evangelischen Got-
tesdienstes den Altar verdecken — man nannte ihn
den «jesuitischen», weil auch in der Jesuitenkirche in
Konstanz ein Vorhang war. Der Vorhang blieb — auch
als 1766 eine neue Kirche gebaut wurde. Da er laut
Vertrag geschitzt war, durfte er zudem nicht ersetzt,
sondern nur geflickt werden.” 1681 hangte der
Pfarrer von Ermatingen Bilder an das Chorgitter, was
die Evangelischen sehr provozierte. Der Pfarrer blieb
hartndckig: Das Chorgitter gehére den Katholiken.

327 Bhler, S. 250.

328 Das Kreuz als «katholisches Zeichen» ist heute noch er-
kennbar auf den Kirchturmspitzen, wahrend die evangeli-
schen und paritatischen Kirchen meist die Wetterfahne oder
den Hahn tragen.

329 Kuhn I/1, S. 166.

330 Stdsser, S. 13-26 und 108-110.

331 Bichelsee 1616: Kuhn I/1, S. 46; Bussnang 1650: ebd., S. 58;
Mammern 1716: ebd., S. 245.

332 Kuhn 112, S. 41.

333 Buhler, S. 248.

334 Kuhn I/1, S. 302; Knittel, Werden und Wachsen, S. 341-342;
QTG 4, 5. 133.

93



Daraufhin musste sich sogar die Tagsatzung mit die-
sem Fall beschaftigen.’* 1760 fanden es die Arboner
Reformierten nicht rechtens, dass Pfarrer Fridolin Jo-
sef Tschudi im Chor der Kirche begraben wurde
(Tschudi war seit 1735 in Arbon). Ein Schreiben des
bischéflichen Ordinariates an Zurich und Bern setzt
sich auseinander mit einem «Badischen Abschied»
vom Jahr 1752, der solche Beerdigungen verboten
habe.*® Der Vorgénger Tschudis, Pfarrer Christoph
Bechtlin (1726-1735), zuvor als Pfarrer von Pfyn De-
kan des Kapitels Frauenfeld-Steckborn, war jedenfalls
in der Kirche begraben worden; seine Grabplatte
steht jetzt in der Pfarrkirche an der Seitenwand des
Chores.

94

335 Knittel, Werden und Wachsen, S. 345.
336 StATG Bd 2'00°0, 0.









VI Die Dekanate von 1798 bis 1920

1 Umsturz und neue Ordnung®’

1.1 Der helvetische Thurgau

Der Thurgau wurde gemass Urkunde am 3. Marz
1798 aus dem Untertanenverhaltnis freigelassen und
zum Verwaltungsbezirk der «einen und unteilbaren
helvetischen Republik». Am 12. April trat die helveti-
sche Verfassung in Kraft, im Mai besetzten franzosi-
sche Truppen das Land, vom Mai bis September 1799
waren die Osterreicher da. Zu einer glltigen Gestal-
tung des Verhaltnisses zwischen Staat und Kirche
kam es in dieser Zeit nicht.**®

1.2 Dekan Harders Wirken und seine Sicht
der Ereignisse

1.2.1  Zur Person

1794 wird Josef Anton Harder™ zum Dekan gewahlt,
ein Jahr spater leitet er eine Kapitelsversammlung.
1797 ist noch die Generalvisitation, dann fallen die
ZusammenkUnfte wegen der schwierigen Zeiten aus;
mit den Kapitularen ist er durch Zirkulare** in Kon-
takt. Zum geistlichen Rat in Konstanz ernannt, ver-
l&sst Harder 1802 den Thurgau und Ubernimmt die
Pfarrei Wollmatingen. 1803 stirbt er.

Kein anderer Dekan, weder vor noch nach ihm, hat
dermassen ausfihrliche Zirkulare geschrieben — ab-
gefasst in gutem Latein und in farbiger Sprache. Sie
geben einen Einblick in die Situation, mit der sich der
Klerus um 1800 auseinanderzusetzen hatte. Im Fol-
genden sollen sie auszugsweise zitiert oder zusam-
mengefasst werden.

1.2.2 Noch verschonte Schweiz

Die Zirkulare beginnen mit dem 2. Marz 1795 und
haben als Grund meist die Ansage eines Danksonn-

tags fur die Verschonung vom Krieg. In seinem ersten
Zirkular schreibt er: «Es erschreckt der Geist, wenn er
sich erinnert an das bittere Unheil und die Umwal-
zungen in der schwer gepriiften gegenwartigen Zeit,
in der so viele einst blithende Gegenden und Stadte
vom rasenden Getdse der Waffen erschittert wer-
den. Zu bedauern ist das Los und mit blutigen Tranen
zu beweinen, das sich zeigt im Feuerbrand der
Kriege, im Unheil des Volkes, in der Verheerung der
Stadte, der Verwiistung der Acker, der Verachtung
der Religion und der Gefahren allerorts. Aber wenn
wir die Augen unserem Vaterland zuwenden, werden
wir uns gewiss freuen und uns in aller Gefahr be-
wahrt fuhlen. Nicht vom Blut besprengte Felder se-
hen wir, nicht vor Gberall hingestreckten Leichen er-
schrecken wir, nicht das Kriegsgeschrei der Kémpfen-
den und das Seufzen der Verwundeten héren wir in
unserem geliebten Vaterland.» Dies sei eine Wohltat
Gottes, und darum hdtten die «Vater des Vaterlan-
des» einen Bitt- und Danktag auf den 15. Marz an-
gesagt.

Am 23. Marz 1796 wendet er sich gegen aufrih-
rerische Schriften: «Zu keiner Zeit, auch in der dltes-
ten nicht, kamen solche gefahrliche Schriften ans 6f-
fentliche Licht. Aber in unserer Zeit geschieht dies im
Uberfluss. Die tagliche Erfahrung zeigt es und wir se-
hen es, wie Uberall die Welt wie von reissenden Stro-
men Gberschwemmt wird von so vielen berlichtigten
Schreiben. Insbesondere zu bedauern ist, dass das
gemeine Volk, wie es verderbten Leuten gefallt, von
ihnen gelernt hat, in Gasthausern und Konventikeln
dartiber zu schwatzen. Die Autoren, besser die Archi-

337 Zu den Vorgangen in der Schweiz vgl. Durrenmatt,
S. 366-403 (Umsturz, Helvetik, Mediation) und S. 434
(Bundesvertrag 1815); zu den Vorgdngen im Thurgau vgl.
Schoop 1, S. 37-93.

338 Hungerbdhler |, S. 71.

339 Geb. 28. August 1749, von Lipperswil, Pfarrer in Mullheim
seit 1778.

340 StATG Bd 1°20°1, 4.

97



tekten der Aufruhr und der Empérung, pflegen voll-
mundig von der wahren Freiheit des Menschenge-
schlechtes zu faseln. Diese Freiheit bedeutet nach
ihrem verkehrten Urteil, dass es einem jeden erlaubt
sei, nach seinem Belieben zu toben, keinen Obern an-
zuerkennen, keinen Gesetzen zu folgen, von aller
Bindung und Herrschaft frei zu leben. Daher kommt
es, dass gegen die heilige Autoritat des legitimen Ma-
gistrats wie mit giftigen Schlangenzdhnen getobt
wird; sie errdten nicht, mit Mund und Feder frech zu
wauten. Und von welcher Art sind diese Menschlein?
Mit eingefarbten Buchstaben wird der Erdkreis ver-
giftet; sie sind von jener Farbe, die tauscht; nichts ist,
was fordert; vieles wird mit frecher, unverschamter
Stirn versprochen, aber nicht vieles zeichnet sie aus —
im Gegenteil: nichts. Selbst wenn die wahnsinnige,
ricksichtslose und verachtende Begier der Schreiber-
linge nur sie allein verriickt macht und sogar die Fehl-
geburt des ziigellosen Geistes unter ihresgleichen be-
grabt, durch Vergessen untergehen wiirde, so wird
sie es wagen, aus der Unterwelt wie eine Schlange
emporzusteigen, schmeichelhaft zwar, aber mit
ihrem giftigen Hauch wird sie alles anstecken und
ihren ekelhaften Schleim des Langen und Breiten aus-
speien.» Am Schluss seines im Original lateinischen
Zirkulars fugt er eine Verlautbarung des Konstanzer
Generalvikars auf Deutsch an: «Es war mir dieser
Tage im Namen des Herrn Landvogt die Anzeige ge-
macht, daB in dem Thurgau derley schadliche, gegen
die Verfassung der Schweitz lautende und das Volk
aufwiegelnde Druckschriften circulieren sollen, nebst
dem Ansuchen, daB, weil es die weltliche Behérde
dermal noch nicht fir rathlich befinde, directe diese
Licen zu verbieten, ich bey den Pfarrherren in der
Schweitz einleiten mochte, daB diese nach ihrer Klug-
heit die Lelte von derley gefahrlichen Schriften ab-
warnen.» — Was also die weltliche Behérde zu tun
sich nicht getraute, sollte der Klerus tun!

Im Zirkular vom 23. August 1796 schreibt Harder:
«In welchen Gefahren und in welchem Umschwung

98

aller Dinge ist der grosste Teil Europas? Seit einigen
Jahren im unheilvollen Verderben des Krieges, der sich
fast Gberall austobt. Keiner ist, der das nicht weiss. Im
Gegensatz zu unzahligen Menschen sehen wir, welch
glickliches Los unserem Vaterland zuteil wird. [...]
Wahrend andere unter dem harten Joch der feindlichen
Einfalle das eigene und fremde Ungllick beseufzen, aus
ihren Wohnsitzen wegzugehen gezwungen sind, ist es
uns gegeben, zu Hause ein ruhiges Leben zu fiihren
und einen ungetribten Frieden zu geniessen.»

Am 5. Oktober 1796 verschickt Harder ein Schrei-
ben der bischoflichen Kurie in Konstanz. Darin teilt er
mit, der «Directoir Executif» der franzésischen Repub-
lik habe ein Dekret erlassen, wonach schweizerischen
Priestern das Betreten des franzésischen Territoriums
verboten sei.

Das Zirkular vom 12. Februar 1797 kommt
nochmals auf den Krieg zu sprechen: «Noch haben
nicht, wie viele unter Anrufung der géttlichen Hoheit
hofften, die schrecklichen Anstiirme der Kriege nach-
gelassen, noch ist nicht der furchtbare Drachen zer-
schnitten oder mehr noch: die Hydra mit den nach-
wachsenden Kopfen, welche nicht irgend einen
Sumpf, sondern die reichsten und blihendsten Lan-
der besetzt hat und die verderblichen Spuren ihrer
Waut hinterliess. Es scheint noch nicht genug mensch-
liches Blut geflossen zu sein.»

Um etwas ganz anderes geht es im Zirkular vom
16. Mai 1797. Harder erwahnt, dass im vorigen Jahr
in Frauenfeld eine wichtige Sache behandelt worden
sei «per Excellentissimos lllustrissimos Helvetiae Can-
tonum D.D. legatos in unum congregatos», also von
der Tagsatzung: Es geschehe ndmlich im Thurgau,
dass nicht wenige Menschen fir tot gehalten wiir-
den, die leicht ins Leben zurickgerufen werden
konnten, wenn man nur die Methode dazu kennen
wirde. Dazu zdhlten «Ertrunkene, am Strick Er-
hangte, Erfrorene und an was auch immer Erstickte».
Die Gesandten wollten dazu eine Schrift herausge-
ben, die von der Kanzel zu verlesen sei.



Am 27. August 1797 schreibt Harder seinen langs-
ten Rundbrief. Er fihrt Psalm 124 an, erklart ihn und
setzt ihn in die Gegenwart. Es ist ein Psalm, der vom
Einsatz Gottes fiir Israel und von der Errettung aus al-
len Gefahren spricht. Darin schildert Harder die Fol-
gen der Kriege: «Vernichtete Ernten, verwistete Saa-
ten, niedergehauene Walder und Weinberge, ver-
armte Bauern.» Aus den Stadten komme «das
Getose der Waffen, das Schlagen der Folter, das
Wehklagen der Burgerfamilien, die Flucht, die Tranen
der Eltern, der verwaisten Kinder, der geschandeten
Mdtter und Toéchter.» Er erinnert aber auch daran,
«dass das Laster im Verhaltnis zur Tugend seit lange-
rer Zeit immer mehr zugenommen hat; der schandli-
che und verderbliche Unrat von Biichern ging hervor
aus der Geringschdtzung und Verachtung des Heili-
gen, der Religion, der Obrigkeit. Fur die Zukunft ist an
dieses traurige Beispiel zu erinnern, dass alle mensch-
liche Weisheit ohne Religion untergeht.»

Am 23. Dezember 1797 wiinscht Harder den Ka-
pitularen, «dass das Jahr, das wir aus Gottes Gunst er-
warten, glicklich, gesegnet und mit reicher Filie aller
Guter fir Leib und Seele voribergehe.»

Das Zirkular vom 11. Februar 1798 ist ein Zeugnis
fur die Aufgewduhltheit jener Tage: «Es gab eine Zeit,
da wurde unter der Eiche der Dodona®' ein Gastmahl
bereitet. Aber diese Zeit ist vorbei, verschwunden.
Wir sind gezwungen, in einer anderen Zeit zu leben:
in einer glicklichen oder ungliicklichen? Jeder ant-
worte, wie er will. So es den Gottern gefdllt, findet
der Geschmack an Kostlicherem Gefallen, nichts wird
zugelassen, was nicht neue und auserwdhlte Speise
ist. [...] Die Erfahrung zeigt, dass die Neuerer der An-
sicht sind, das Alte sei abzuschaffen. Vieles ist in
Gelachter und Spott gekehrt, was einst dem Erhabe-
nen und zur Abschreckung diente. Verbliffend die
Epoche dieser Jahre. Sterblich sind wir und als Sterb-
liche sehen wir unsere Zeit wie einen Fluss: Es gehen
die Wasser vortiber, es folgen andere und verdrangen
unwillig die ersteren, und vorbeigestréomt werden sie

nicht wieder zurtickkehren. Wer kann gegen den Strom
schwimmen? [...] Seid klug wie die Schlangen und ein-
faltig wie die Tauben, das Ubrige wird Gott vorsehen.»

1.2.3 Stellung zur Helvetik

Auf die Freilassung des Thurgaus am 3. Mdrz 1798
geht Harder nicht ein, hingegen in seinem Zirkular
vom 7. Marz auf den Krieg Frankreichs gegen die Eid-
genossenschaft: «In welchen Gefahren und in wel-
chem Umsturz aller Dinge ist unser Vaterland zu die-
ser Zeit, da, angestiftet von gottlosen Nationen, die
Waffen feindlicher Heere sich zu seinem Verderben
erheben. Aber wie in uns christliches Blut ist, wie wir
die alte Frommigkeit unserer Vorfahren haben, so
wollen auch wir die Religion, in der wir leben, be-
wahren. Wahrend unsere Mitbirger mit bewaffneter
Hand den Angriffen ungebetener Feinde sich entge-
genstellen und fur Haus und Heim kampfen, so wol-
len auch wir helfen und Beistand leisten, nicht mit
Waffen, sondern mit Gebet, nicht mit Schwertern
und Lanzen, sondern mit Bitten zu Gott.» Die Pfarrer
sollten deshalb wochentlich einen bestimmten Tag
zum gemeinsamen Gebet ansetzen.

Nach dem Fall Berns und dem Untergang der Al-
ten Eidgenossenschaft ruft Harder am 7. April 1798
zur Besonnenheit auf: «Es mogen schweigen die Rufe
Abels ob des blutigen, abschlachtenden Bruderfre-
vels, da zur Milde geneigt und nicht zur Rache bereit
der Gottmensch am Kreuz instandig zum himmli-
schen Vater ruft: «Vater, vergib ihnen, denn sie wissen
nicht, was sie tun.» Nichts ist so dunkel, nichts so bit-
ter, nichts so unerwartet, als dass es die gottliche
Liebe nicht zum Nutzen zu wenden weiss. [...] Es fallt
in die Erde das Weizenkorn, damit fir den Hunger
der Menschen reiche Frucht heranwadchst. Mit Fiissen

341 BerGhmtes griechisches Orakelheiligtum des Zeus mit heili-
ger Eiche: Lexikon der alten Welt, Zurich/Stuttgart 1965, Sp.
765.

99



getreten wird die Traube, damit Wein ausgepresst
wird zum umfassenden Heil der Menschen. Der Hirt
wird zu Boden geworfen, damit er leichter die verirr-
ten Schafe auf die Schultern nehmen kann. Es wird
abgerissen die Blume des Feldes und die Lilie der
Taler, damit sie dort ihren Duft verbreiten, wo es
schlecht riecht. Es stirbt das Leben, damit wir Sterbli-
che ewig leben.»

Am 12. April 1798 erscheint die helvetische Ver-
fassung, die vielerorts bekampft wird. Solchem Wi-
derstand will Harder entgegenwirken; am 23. April**
schreibt er: «In der erstaunlichen Epoche unserer Zeit
der Revolutionen und Umwalzungen scheint bis jetzt
alles den gewohnten Gang aufgegeben zu haben.
Nicht allen schmeckt alles. Mannigfaltig ist die Be-
schaffenheit der Menschen und oft sehr entgegenge-
setzt. Niemand kann gezwungen werden, an einer
Speise, die er verabscheut, Geschmack zu finden,
aber das ist nicht die Schuld des Einkaufers fir die
Kiche, sondern des Zubereiters des Mahls. Es fallt
nun auf, dass ein ahnliches Schicksal der neuen hel-
vetischen Konstitution zuteil wird: An einigen Orten
wird sie mit beiden Handen entgegen genommen, an
anderen entweder zurtickgewiesen oder an nicht we-
nigen beginnt sie, verhasst zu sein, hauptsachlich
deswegen, weil viele — besserer Belehrung bedurftig
— darin — ich weiss nicht warum — eine Gefahr fir die
katholische Religion erkennen wollen, darin gleich-
sam ein oOffentlicher Kampf gegen sie angelegt sei,
oder sie befiirchten, ein schlechter Baum bringe
schlechte Friichte hervor. Wer aber die wortreiche
Schrift der Konstitution durchliest, dem steht vor Au-
gen, dass in ihr die Religion nirgends erwahnt wird,
sondern die volle Freiheit des Gewissens, d.h. der
Auslibung der Religion, festgehalten und gewahrt
ist. Deshalb wollen wir mit allen Kraften danach stre-
ben, die fruchtbare Mutter der Meinungen, des Has-
ses und der Zwietracht, der Widerspriiche, der ge-
genseitigen Schmahungen aus der Seele des Volkes
zu tilgen, herauszureissen, zu vertreiben, damit es

100

nicht von der vergeblichen Furcht durchdrungen
meint, das Fundament unseres Glaubens werde er-
schuttert. Wenn Furcht am Platz ist, dann soll sich das
Volk fiirchten, dass es nicht durch ein unordentliches
Leben fir die Religion, welche es bekennt, Verach-
tung heraufbeschwort, sondern vielmehr durch er-
neuten Eifer alle Sorge tragt, echte und wirdige
Sohne jener Kirche zu sein, die Jesus auf festen Fels
gebaut hat. [...] Sollten aber einige an dieser Form des
gegenwartig eingerichteten politischen Regimes we-
nig Geschmack finden, mogen sie — ich bitte darum -
bedenken: Es ist der Notwendigkeit nachzugeben
und zu gehorchen und der Klugheitsregel so viel wie
maglich zu entsprechen, dass von zwei Ubeln das we-
niger uble zu wahlen ist. Wahrend sonst die Wahl frei
ist, gilt es jetzt mit Gleichmut zu ertragen, was du
nicht zu andern vermagst. Vergeblich setzt du dich
mit Worten entgegen, wo die Krafte des Leibes nicht
genigen. Es sollen daher schweigen dummes Ge-
schwatz und unkluge Spotterei unerfahrener,
schimpfender Menschen, die nur grésseres Ubel her-
vorrufen. Eines, Mitbrtider, méchte ich von euch er-
bitten: Dem eurer Sorge anvertrauten Volk, auf das
ihr mit eurer Autoritat Einfluss habt, scharft ernst und
kraftig ein: Nichts ist dem Gemeinwesen schadlicher
als zu Aufruhr und Zank aufzuhetzen.»

Am 8. Juni 1798 empfiehlt Harder eine Kollekte
fur Ins im Kanton Bern, das durch einen Brand schwer
geschadigt sei. Einige wurden sich nun wundern und
fragen, was denn Thurgauer mit Bernern verbinde.
Harder weist nun hin auf das, was in jingster Zeit
geschehen sei: «Das Neue folgt dem Alten nach.
So weit die Schweiz reicht, war sie friher geteilt in
verschiedene Orte mit je eigener Regierungsform
und Verfassung und nur dem Namen nach geeint.
Jetzt ist sie, durch die neue Konstitution verbunden,

342 Noch vor der «Instruktion fur Regierungs-Statthalter» vom
10. Mai 1798, worin die Geistlichen aufzufordern sind,
Liebe zur Republik einzupflanzen: Gnadinger, S. 150.



zu einem einzigen Korper zusammengewachsen,
und zwar so, dass alle im gemeinsamen Vaterland
wohnen ohne Unterschied der Personen oder
Religionen. Wie Glieder einer einzigen Familie sind
wir gesinnt und sind S6hne des Herrn des Himmels
und der Erde, der Vater aller ist. Den Gesetzen der ge-
sunden Vernunft und der christlichen Liebe ist zuzu-
stimmen, dass, wenn ein Glied leidet, alle zu Hilfe ei-
len.» Auf Grund dieses Zirkulars kénnte man meinen,
Harder sei ein Unitarier; aber die Auseinandersetzun-
gen zwischen Unitariern und Féderalisten hat ihn
kaum interessiert.

Im Zirkular vom 15. August 1798 teilt Harder ein
Reskript der thurgauischen Verwaltungskammer mit,
in welchem die Pfarrer aufgefordert werden, Aus-
kunft zu geben Uber ihre Kirchen und Schulen und
ermahnt werden, vorsichtig zu sein, wenn umher-
schweifende Personen heiraten wollen. Harder sei-
nerseits schreibt den Pfarrern, sie sollten Acht geben,
dass sich die weltlichen Behorden nicht in Ehesachen
einmischten,; es sei Sorge zu tragen, «dass unsere ka-
nonischen Privilegien nicht untergraben werden».
Dann kommt Harder auf den vorgeschriebenen Eid
auf die Verfassung zu sprechen, zu dem es heisst, wer
ihn nicht leiste, werde mit dem Exil bestraft. Wegen
dieses Eides hat sich Harder bei der bischoflichen Ku-
rie versichert, die feststellte, dass darin nichts gegen
die Religion enthalten sei; nur der Begriff «Gleich-
heit» kdnne Anstoss erregen, aber man kénne daraus
nichts Nachteiliges fur die Religion schliessen. Zu-
gleich wird ihm ein Wort des Bischofs zur Beruhigung
versprochen.*”® Dieses ist auch erschienen, denn die
Kurie teilt Harder am 14. Oktober mit, der Regierungs-
statthalter Gonzenbach®* habe den Hirtenbrief we-
gen des Burgereides mit vollem Beifall aufgenommen
und hingewiesen auf das Zutrauen und den guten
Zustand zwischen der Staatsgewalt und dem bischof-
lichen Ordinariat. Zugleich gibt die Kurie Harder den
Auftrag, seine Schreiben auch in den oberen Thurgau
zu senden.*”® — In seinem Zirkular vom 15. August

fuhrt Harder auch die Eidesformel in Latein an, die
rackibersetzt heisst: «Dem Vaterland zu dienen als
guter und treuer Blrger, die gute Sache der Freiheit
und Gleichheit mit aller Genauigkeit, allem Eifer und
nach Kraften zu schiitzen und Anarchie oder Zigello-
sigkeit mit gerechtem Zorn zu verfolgen.» Harder
fugt dem an: «Ein Eid aber ohne jede Anrufung des
gottlichen Wesens???» Trotzdem kénne man diesen
Eid schon schwaren, es sei aber der Vorbehalt anzu-
bringen: «Nur wenn nichts zum Nachteil der katholi-
schen Religion geschieht.»

Am 28. August 1798 kindigt Harder einen allge-
meinen Bitt- und Danktag fur den Kanton Thurgau
an: «Gross ist es, im Ungluck sich nicht fallen zu las-
sen, grosser im Gluck sich nicht zu Gberheben, am al-
lergréssten ist es, im ewigen Wechsel des Schicksals
eine rechte Gleichférmigkeit des Geistes zu bewah-
ren, weil du nicht weisst, wie es dir zuklinftig geht.
Nicht eine blinde Schicksalsgéttin ist es, welche die
Hoffnung der Sterblichen wie eine wandelbare Kugel
dreht, sondern die Vorsehung des alles lenkenden
Gottes bewirkt, dass die einen wie auf einer Leiter,
welche er selbst in der Hohe sitzend beherrscht, auf-
steigen zum Gipfel des Glicks, andere, Ungliickliche,
steigen hinab in die Tiefe. Jedoch richtig sagt der
Dichter Venusius*®: <Den gerechten und an seinem
Vorsatz festhaltenden Mann erschittert nichts in sei-
nem festen Geist.» Uberdenkt, ich bitte, und mit euch
erinnere ich mich selber, dass man die Geschehen
dieses einen Jahres, das noch nicht zu Ende ist, kaum

343 StATG Bb 0, 0/12.

344 Johann Jakob Gonzenbach (1754-1815), 1798-1799 Re-
gierungsstatthalter, wegen Zusammenarbeit mit der éster-
reichischen Besatzung Flucht, 1801-1802 Mitglied der anti-
helvetischen Interimsregierung: Hammel, Harald: «Der Bir-
ger wollte die Wahl durchaus nicht annehmen ...». Wahlen,
Wahlverweigerungen und Elitenkontinuitdt im Thurgau der
Helvetik, in: Gnadinger, S. 37-39.

345 StATG Bb 0, 0/12.

346 Venusia ist der Geburtsort des Horaz: Lexikon der alten
Welt, Ziirich/Stuttgart 1965: Sp. 3204 und 1329-1331.

101



in den dltesten Annalen findet: <Alles ist schon ge-
schehen, was ich verneinte, dass es geschehen
konnte: Die Gewadsser gaben Flammen und das Feuer
gab Wasser.» Und wahrlich: Wie viel an Gutem haben
wir empfangen und gleichzeitig von wie viel Ubel
sind wird bedroht, und wird vielleicht noch mehr dro-
hend Uber unseren Hauptern stehen? Wie viel? Wo-
her kommt uns Hilfe? Unsere Hilfe kommt von Gott,
dem offentlicher, gemeinsamer und unendlicher
Dank gebuhrt. Nie ist Gott naher, als wenn er lange
Zeit abwesend zu sein scheint.» Dann weist Harder
hin auf den Danktag. Im Hintergrund seiner Aus-
fuhrungen konnte die Erfahrung mit der franzosi-
schen Besetzung stehen.

Anlass des Zirkulars vom 14. Oktober 1798 ist die
Bitte Gonzenbachs, die Schrift mit dem Titel «Volks-
blatt» zu abonnieren, welche in Zirich herausgekom-
men sei, um das helvetische Regime zu erklaren. Dazu
schreibt Harder eine lange, grundsatzliche Einleitung:
«Nichts ist vernunftgemadsser, als dass zwischen Staat
und Religion ein gegenseitiger Bund ist. Die Staaten
sind der Religion dienstbar, umgekehrt ist die Religion
die starkste Behuterin und Beschiitzerin des Staates.
Zu wem anders gehoren die Reiche der Sterblichen
als zur ewigen und unsterblichen Herrschaft, welche
Gott Uber die Menschen austibt? Daraus, dass Gott
den Erdkreis lenkt, folgt, dass er von den Menschen
verehrt wird, auf welche Weise auch immer kénnen
wir nicht wissen. So muss das hochste Ziel aller Staa-
ten und Regierenden sein, den Kult zur Ehre Gottes
zu erhohen und zu beférdern, das heisst: die Aus-
Ubung der Religion auf alle Weise zu férdern. Wenn
die Regierenden mit Eifer vorstehen, dann ist Gott mit
diesen Dienern, damit ihre Herzen geschitzt sind,
ihre Autoritat und Wurde erhoéht wird, freilich ver-
bunden mit seiner und unserer Autoritat, Wiirde und
Ehre. Darum, Mitbrider, ist die 6ffentliche Ruhe und
die Ordnung aller Dinge das einzige und solideste
Fundament jedes Staates, das fiir das Glick der Vol-
ker geeignetste und fur die Sicherheit der Regierung

102

nutzlichste. Diese Ruhe, diese Ordnung, dieses Gliick,
diese Sicherheit kénnen nur Gesetze herstellen, for-
dern und bewahren. Aber wenn diese Gesetze den
Kopf des Volkes Ubersteigen? Eine eingewurzelte
Meinung des Menschen kann man nur schwer her-
ausreissen. Es gibt namlich Politisches, dessen Sinn
und Recht das Volk nicht erfasst und versteht. Es
stimmt schon, was Anaxagoras®’ sagt: <Mit einem,
der behauptet, der Schnee sei schwarz, disputiertst
du vergeblich Uber dessen Weisse.» Damit aber die
Gesetze, die Glick und Sicherheit des Vaterlandes
beabsichtigen, geschiitzt werden vor dem Unrecht
gewisser Leute, welche deren Sinn nicht durchdringen
und daher mit lasternder Zunge herabzureissen pfle-
gen», dazu sei die Schrift «Volksblatt» herausgekom-
men. Tatsachlich haben dann alle Pfarrer subskribiert.
Im September 1798, also schon vor dem obigen
Zirkular, haben die Franzosen im Auftrag der helveti-
schen Regierung Nidwalden angegriffen. Ob ge-
nauere Kunde davon erst spat in den Thurgau ge-
langte? Jedenfalls schreibt Harder am 22. Oktober
wegen der Kollekte fir Nidwalden ein Zirkular, das
seine tiefe Betroffenheit zeigt und die eher positive
Einschatzung der Helvetik relativiert: «lhr habt gehort
und gelesen, welches nicht genug zu bedauernde
Schicksal Nidwalden widerfahren ist. Um die ganze
Reihe der Ubel auszumalen, geniigen alle Farben
nicht. Ich betrachte im Geist die Manner, deren Leben
vom wilden Schwert des Mars verschont blieb, aber
wehe! Wie sind sie niedergedriickt durch die schwere
Last des Elends: von Grund auf zerstorte Hauser, Ver-
lust der Guter, vereinsamte Familien, vom Blut der
Getoteten Uberschwemmtes Vaterland, unbegra-
bene Leichen der Burger, die in ihrem Blut schwim-
men, durch Waffen und Flammen zu Asche gewor-
dene Leichen, alles erfullt mit Trauer: Das drangt zu
weinen mit blutigen Tranen. Ich sehe zitternde

347 lonischer Naturforscher um 500-425 v. Chr.: Lexikon der al-
ten Welt, Zurich/Stuttgart 1965, Sp. 155.



Greise, die schon in die Grube fallen, von der Stutze
des Alters und aller Hilfe verlassen. Ich hore das trau-
rige Wehklagen der Witwen, welche die unheilvolle
Ermordung ihrer Gatten und S6hne bejammern. Ich
erblicke die unschuldigen Tranen der Kinder und Wai-
sen, die um Brot bitten und suchen, wer sich ihrer er-
barmt. Es schreien die stohnenden Stimmen der Ver-
wundeten, sie seufzen, ob nicht eine freundliche
Hand Abhilfe leistet und sich ihrer Wunden erbarmt.
Es zeigen sich mir die vielen, deren Heim zerstort ist,
die aus Angst vor Gefahren entweder in schrecklicher
Einsamkeit in den Waldern umherirren oder sich in
Hohlen verstecken. Sagt: Wer wird diesen Ungltickli-
chen mit Dach, Nahrung und Kleidung zu Hilfe kom-
men, wenn das kalte Wetter hereinbricht? Mitbrider,
was ist eure Meinung, eure Empfindung? Sie, die be-
kleidet sind mit weissem Gewand — und mit dem ro-
ten: Wer sind sie, woher kommen sie? Es sind unsere
Briider, allen Erbarmens wiirdig, Neffen und treueste
Nachkommen jener unsterblichen Helden, die zuerst
das Fundament der Freiheit der Schweiz legten. Wir
suchen daher, von ihrem schlimmen Los bewegt, mit
allen Krdften zu bewirken, dass sie mit Freude die Zei-
chen unserer Liebe und Barmherzigkeit tragen.»

In dieser wirren Zeit muss der Aberglaube, be-
sonders die Wahrsagerei, sehr verbreitet gewesen
sein. Im Zirkular vom 11. Dezember 1798 erinnert
Harder an Dekrete, welche die Bischéfe Hugo Da-
mian von Schonborn und Franciscus Konrad von Rodt
erlassen hatten. «Auch in unserer Zeit, in der wir ge-
hofft haben, es leuchte ein klareres Licht, sind so
dumme und in der Finsternis der Unwissenheit sit-
zende Menschen, welche durch altweiberhafte Fa-
beln bewegt, der schlechtesten Uberzeugung sind, es
gebe gewisse dienstbare Geister, die durch be-
stimmte Gebete — mit Geheimzeichen als Mittel - be-
schworen werden, dass sie Geld herbeischaffen von
irgendwo her zum Vorteil der Beschworenden und
Bittenden.» Dann kommt ein Problem zur Sprache,
das den Klerus noch Jahre beschaftigen wird: Die ma-

terielle Not der Geistlichen, hervorgerufen durch die
Abschaffung verschiedener Einkinfte. Diesbeziglich
muss ein in den Akten nicht vorhandener Brief des
Ministers Stapfer**® zu den Pfarrern gekommen sein;
Harder schreibt: «lhr habt den ermahnenden und tros-
tenden Brief des Ministers der Kinste und Wissen-
schaften gelesen. Ihr werdet sagen: Nicht die beste
Kunst und Wissenschaft. Unterstitzen soll man jene,
denen es schlecht geht, nicht mit schénen Worten,
sondern mit Taten. Geduld, Geduld, Geduld!» Zum
Schluss seines Zirkulars kommt er noch auf ein Drit-
tes, das auch auf eine Abkihlung des Verhaltnisses
zur Regierung schliessen lasst: «Ich verwundere mich,
dass die so gelobte Schrift «Volksblatt» noch nicht in
meine Hande gekommen ist, sie wird daher auch
kaum in euren Handen sein. Das Verzeichnis aller Mit-
brider, die subskribiert haben, tibergab ich ohne Z6-
gern dem Nationalprafekten Gonzenbach, nicht
zweifelnd, dass er, der diese Schrift empfohlen hat,
sie besorgt. Aber weil das nicht geschah, will ich die
Sache nicht weiter beférdern. Ungebetene lassen
sich nicht Beguinstigungen nachwerfen.»

1.2.4 Die Frage der Entschadigung

Nur mit kurzem Zirkular lasst Harder am 20. Marz
1799 die Heiligen Ole verteilen. Aus der Zeit der
Osterreichischen Besetzung vom Mai bis September
sind keine Zirkulare vorhanden. Dann verschickt er
ein Schreiben der Verwaltungskammer des Thurgaus
vom 9. November «an den Birger Decan Harder» mit
der Uberschrift «Freyheit — Gleichheit». Durch die Ab-
schaffung des Zehnten haben die Geistlichen ihr Ein-
kommen verloren.*** Nun wird eine «Fruchtunterstit-

348 Philipp Albert Stapfer (1766—1840), 1798 helvetischer Minis-
ter der Kuinste und Wissenschaften, 1800-1808 Gesandter
in Paris, gest. in Paris.

349 Vgl. Svec, Milena: «Ich bin gar der Mann nicht, der von der
Noth klagt.» Klagende Pfarrer im Thurgau der Helvetik, in:
Gnadinger, S. 129-146.

103



zung aus den Zehendenfriichten» angekindigt; auf
die vorgelegten Fragen sollen die Geistlichen kurze
Antworten geben. Dieses Schreiben soll «per Ex-
preBum bey allen cathol. Geistlichen unseres Cantons
herum gehen» und bis zum nachsten Mittwoch wie-
der «in unseren Handen sein»; jeder Tag vermindere
«den Zehenden Vorrath und erschwehrt die Unter-
stitzung.» «Die Kosten fur den ExpreBer, der das Cir-
cular herumtragt, werden von der Kammer zurlicker-
stattet.» Nun war der 9. November ein Samstag, d.h.,
der «ExpreBer» hatte bis zum Mittwoch im ganzen
Kanton herumkommen sollen! Dieses Ziel erreichte er
jedoch nicht: Gemass den «accepit» der Pfarrer be-
endete er die Tour erst am nachsten Samstag. Dem
Schreiben der Verwaltungskammer flgte Harder
hinzu: «Niemand, der zur See fahrt, will immer auf
See sein, niemand lernt zu kampfen, um immer zu
kampfen, niemand nimmt Arbeit an, um fir immer in
der Arbeit aufzugehen. Sondern wer zur See fahrt,
sucht den Hafen, wer kampft den Sieg, wer arbeitet
Ruhe und Musse. Aus aller Arbeit will Lohn hervorge-
hen. Es beschwichtigt den Kummer, wenn man durch
die Muhen hindurch den Vorgeschmack der Freude
hat. Das Erbe der Arbeit ist der Schatz grésseren
Glucks. Kein Verninftiger wird es anriichig finden,
dass der Arbeiter seines Lohnes wirdig ist.»

Bereits am 21. November 1799 erhielt Harder
wieder ein Schreiben der Verwaltungskammer. Darin
wird eine Kommission erwahnt, welche das Entscha-
digungswesen untersuchen und besorgen soll, «da-
mit der Antheil an der von der Regierung zur Bezah-
lung der Religionslehrer in Helvetien einstweilen as-
signierten Geldsumme auch fur unsern Canton
gehorig bestimmt werde». Dazu haben die Pfarrer
Angaben zu machen Uber Geld oder Friichte, die sie
schon empfangen haben. Ausserdem: «Fir die Ze-
henden Pfriinden: Was hat er [jeder Pfarrer] fur Ze-
henden bezogen? Wie viel an Garben? Wie viel an
Fasen mit Bestimmung des MaBes, obs Konstanzer
oder Wyler etc. MaB sey? Wie viel an Strohe?» und

104

anderes mehr. Wieder soll das schnell geschehen. Das
Schreiben schliesst mit «Republikanischem GruB und
Achtung». Harder verschickt es ohne Kommentar.
Am 7. Januar 1800 findet ein Staatsstreich statt,
in dessen Folge ein Vollziehungsausschuss eingesetzt
wird. Darauf reagiert Harder am 17. Februar mit ei-
nem langen Rundschreiben. Er unterstreicht die Be-
deutung der Religion als «geliebte[r] Tochter des Him-
mels»: «Beseitigt die Religion oder deren freie Aus-
tbung, bleibt nur Dunkelheit zurtick und der erste und
einzige Schutz des Gedeihens und seine Zierde wird,
wie das Lésen des Gordischen Knotens, mit einem
einzigen Streich vernichtet.» Er wendet sich gegen
eine falsch verstandene Freiheit: «Abscheulich und
mit blutigen Tranen zu betrauern ist eine Freiheit,
welche nicht die Religion, sondern den Frevel fordert,
die nicht verderblichen Sitten, sondern dem Himmel
und der christlichen Sache den Kampf ansagt.»
Darum sei es notwendig, «dass zwischen Religion
und Staat ein gegenseitiger und heiliger Bund» be-
stehe, wenn zur Leitung des Staates «solche Manner
berufen werden, denen als hochstes Ziel ihrer Arbeit
vor Augen steht, die Ehre Gottes zu vermehren, den
Kult und die Austibung der Religion zu beférdern und
auf alle Weise und mit allem Eifer des Geistes sich ins
Mittel zu legen und — was dem gesunden Verstand
folgerichtig ist — die Diener der Religion zu fordern
und nach Kraften zu schitzen und sich zu bemuhen,
deren angemessene Wirde und Autoritat zu mehren,
damit nicht — o Schmerz — die schon vorhandene Ge-
ringschatzung der Priester auf die Religion selber
Ubergeht; daher ist dieses schandliche und erbarmli-
che Verhangnis gleichsam ins Grab zu legen, um be-
graben zu verschwinden. Darum darfen wir uns nicht
wenig freuen und uns gliicklich schatzen, wie sich die
helvetische Regierung gewandelt hat zu solchen
Mannern, welche sich mit offenem Beifall ein gewal-
tiges Feld er6ffnet haben, auf dem ihre Kraft, Klug-
heit und Gerechtigkeit nach der Meinung aller von
Neuem und mutig hervorgeht». Diese positive Ein-



schatzung der neuen Verwaltungskammer in Bern
kénnen nicht alle teilen. Es ist zwar nur das Zirkular
mit den «accepit» der nicht zum Dekanat Frauenfeld-
Steckborn gehoérenden Pfarrer vorhanden, doch da
melden sich auch kritische Stimmen: «Ob vom
schlechten helvetischen Baum gute Friichte kom-
men?»; und: «Ob fur die Religion etwas zu gewinnen
ist, wird erst die Zukunft zeigen.»

1.2.5 Das Schreiben an Minister Stapfer

Zur Frage der Besoldung hat Minister Stapfer eine
«Druckschrift» herausgegeben; um sich mit ihr aus-
einanderzusetzen, bildet Harder eine Kommission,
der er selbst, Kammerer Dudli vom Dekanat Wil (Pfar-
rer in Heiligkreuz), Pfarrer Hofer** von Tobel und Pfar-
rer Ulrich Pfeiffer von Klingenzell angehéren. Sie ver-
fasst die Schrift «Resultat der niedergesetzten Com-
mission der Katholischen Geistlichkeit des Kantons
Thurgdu Uber die derselben vorgelegte Druckschrift
des B. Ministers Stapfer, betitelt (ber die Besoldung
der Kirchendiener», datierend vom 5. Mai 1800,
adressiert an den «Birger Minister Stapfer in Bern»,
gedruckt in Bischofszell im Juli 1800.%'

Im ersten Abschnitt «Vertheidigung des Zehend-
rechtes und der Grundzinse» wird Stapfer gelobt:
«Die Commission macht es sich zur ersten Pflicht,
gleich Anfangs und zum Voraus ohne Schmeicheley
zu bemerken, daB sie in dieser ihr vorgelegten Druck-
schrift manche Stelle vorgefunden habe, welche den
bekannten tiefen Einsichten des B. Ministers so wohl
als seiner redlichen Offenheit wahre Ehre macht und
lautesten Dank abfordert.» Zu diesen Stellen rechnet
die Schrift «seine freymuthigen Aeusserungen von
RechtmaBigkeit der Zehenden und Grundzinse, von
dem hulflosen Zustand der Geistlichen in Ansehung
ihres Unterhaltes, die leeren Worte miteingerechnet,
die man uns auftischte». In der Folge wird Stapfer
ausfihrlich zitiert mit dem einleitenden Kommentar:
«Die eigenen Worte des wardigen Verfassers liefern

dem nur obenhin aufmerksamen Leser eine Uberzeu-
gende Probe hiervon.»

Im zweiten Abschnitt tber die «Entschadigung
der Religionsdiener» wird Kritik an Stapfers Plan
gelibt: «Die Looskauffung der Zehnten und Grund-
zinse nach dem vorgelegten Plan geht einen dornich-
ten ungebahnten Weg, ohne den Zweck zu errei-
chen.» Die Verfasser «sind geneigt, uns hierliber
nach aller Moglichkeit zu erklaren und der belobten
Schriften des B. Ministers zur besseren Beleuchtung
der Sache, Schritt fur Schritt zu folgen.» Im Plan des
Ministers sei nicht einzusehen, wie ein grosser Teil der
Geistlichen eine hinreichende «Congrua», d. h. genu-
gend zum Leben, habe. Die Loskaufsumme werde
berechnet nach dem Mittelwert der Jahre
1775-1789, die «sehr wohlfeil» gewesen sei; auch
seien die wichtigen Kleinzehnten ausser Acht gelas-
sen. Zudem soll von dieser Summe alles, was bisher
vom Staat geleistet wurde, an den Staat zurlickge-
hen. Ferner machen die Verfasser auf die Teuerung
aufmerksam: Der Religionsdiener verliere % bis % sei-
nes Lohnes. Ob er sich auf die Gutherzigkeit der
Leute verlassen solle? Aber «dann ist der Geistliche
doch gewi Uibel besorgt, wenn er sich die Guther-
zigkeit der Leute gleichsam zu erbetteln gezwungen
sieht; nichts von dem zu melden, daB auch die
Freyheit seines Amtes dadurch ungemein gehemmt
wird.» Sollen nun die Geistlichen «einstweilen auf
ein neues darben und schmachten?» Von dem, was
wahrend der letzten zwei Jahren von der Regierung
verordnet worden sei, sei nichts vollkkommen zu-
stande gekommen. «O wie stumpf dorften unterdes-
sen manchem Religionslehrer vor allzu langem War-
ten die Zahne werden!!» Die Kommission nimmt sich

350 Johann Nepomuk Hofer (1760-1831) von Rottweil, Pfarrer
in Tobel seit 1788, spater Nachfolger Harders.

351 Weder im Kommissariats- (StATG Bb) noch im Dekanatsar-
chiv (StATG Bd) ist diese Schrift erhalten geblieben, hinge-
gen im Archiv des ehemaligen Dekanats Wil (BiASG Rubr. 8,
B 91, 5e), ebenso in der Thurg. Kantonsbibliothek (L 570-5).

105



«dahero die Freyheit, nach einigen Pramissen ihre
Gedanken ndher zu bestimmen». Die Verfasser glau-
ben, «es Gott, der Religion, der Kirche und der
ganzen helvetischen Nachkommenschaft schuldig zu
seyn, daB wir gegen den vorgeschlagenen Looskauf-
fungs-Plan feyerlich protestieren», gehen auf die von
Stapfer aufgeflihrten Schwierigkeiten bei der Wie-
dereinfiihrung des «geistlichen Zehnten» ein und
lehnen sie als nichtig ab; denn «wie der herrliche®?
Verfasser in seiner Schrift selbst sagt, es sey beynahe
nur eine Stimme in ganz Helvetien fur die Wiederein-
fuhrung des Zehenten.» Dann folgen «Petizion und
Vorschlag der Kommission». Darin heisst es unter an-
derem, die Regierung hatte bis jetzt keine Mittel, die
Gemeinden zu Uberzeugen, «daB es ihr wahrer Ernst
und nicht ein blosses Kompliment sey, ihre Diener zu
versorgen und nicht dem Hungerstode Preis zu ge-
ben. [...] Uberzeugt endlich von der Rechenschaft des
B. Minister Stapfers, [...] bittet [die Kommission] den-
selben [...], sich bey der Regierung dahin bestens ver-
wenden zu wollen, auf daB die Religionslehrer sich
fur jetzt und in Zukunft eines angemessenen und si-
chern Unterhaltes zu erfreuen haben mégen.»

Im dritten Abschnitt «Ueber Kirchenglter»
«scheint uns hier der Ort zu seyn, wo die uns vom B.
Minister empfohlene uns aufgeforderte Freymuthig-
keit nicht zaudern darf, die Frage zu stellen: Mit wel-
chem Recht kénnen Klostergiiter Nationalguter wer-
den?» Keine weltliche Regierung kdnne entscheiden,
ob die Kloster «wesentlich oder zufallig, entbehrlich
oder unentbehrlich» seien. «Wenn das Gesetz die
Kléster des Rechtes, Eigenthum auf diese oder jene
Art zu erwerben, berauben kann, kann es auch riick-
wartswirken und das schon Erworbene ohne Verbre-
chen wegdekretieren? Wie drgert sich die Welt,
wenn der ProzeB des Schuldigen mit der Execution
angefangen wird? Wie erst dann, wenn des Schuld-
losen? Wenn aber das Kapital-Verbrechen der Kloster
ihr Reichthum ist, so ist ihre Aufhebung und die Weg-
nahme ihres Eigenthums eine Straffe, die einer Seits

106

gerade wider den Zweck des Gesetzgebers lauft, an-
derer Seits das katholische Helvetien harter als die
Klosterpersonen bestraft.» Denn die Abgaben der
Kloster hatten mehr eingetragen «als die Wegnahme
und Ableitung des ganzen Eigenthumes durch
Kanale, welche ...?» (Die Kandle auszudenken ist
Stapfer Uberlassen!) Ausserdem hatte das katholi-
sche Helvetien neben dem geistlichen auch den zeit-
lichen Nutzen gefunden: Unterricht, Beamtungen,
Lehen mit gerihgen Zinsen und «viele hundert Fami-
lien hatten Brod, dessen Verlust sie und ihre Enkel tief
fahlen werden. — Welche Erscheinung auf die Katho-
lischen einen violenten Eindruck machen muB, wenn
man uns nicht fur gefihllose Kienstocke und elende,
der Dummbheit verkaufte Sklaven halt.»

Der vierte Abschnitt befasst sich mit den «Wahlen
der Pfarrer u.s.w.» Die Kommission ware nicht von
sich aus auf diesen Punkt eingegangen, «allein, weil
ihn der B. Minister wieder aufs Tapet bringt, so ma-
chen wir uns ein Vergnigen daraus, unsere Meynung
dartber zu eréffnen». Dass der Staat «einen merkli-
chen, direkten EinfluB auf die Pfarrwahlen haben
solle, wie der B. Minister wiinscht, scheint uns ein po-
litisches Irrlicht zu seyn, welches zwar leuchtet, aber
nicht dem Wege nach, sondern jene, die ihm folgen,
irrefuhrt.» Vor allem geht es der Kommission um das
freie Ernennungsrecht des Bischofs.

Im flnften Abschnitt «Kirchendisciplin» wird jede
Einmischung in die Glaubenslehre der Kirche abge-
wiesen. «Ein einziges Dogma wegschalten wollen,
hieBe die Grundlagen der Katholizitat, die Untriig-
lichkeit der Kirche untergraben und aufheben. [...]

352 Dieses «herrlich» durfte ironisch gemeint sein; am 9. August
1798 hat Harder an den Kammerer geschrieben: «Der Minis-
ter der Kiinste und Wissenschaften soll ein ganz herrlicher
Mann sein, seine Berichte Meisterstiicke von hinreissender
Gelehrsamkeit, voll der Achtung fir die Unterstiitzung, die
den Religionslehrern gebtihrt. Ist er etwa nur Cicero pro
domo sua, oder denkt die Ubrige Regierung auch so???»:
BIASO A 2317.



Diese Bemerkung miussen wir dem B. Minister nach-
drucklich empfehlen, weil es da und dort einen
Mode-Katholiken, einen Wolfe im Schaafbelze giebt,
der aufgeklart zu seyn affektiert und auf das Phan-
tom seiner Weisheit vertrauend, sich einen eigenen,
von der Kirche abweichenden Glauben schnitzelt.»
Die Kommission zieht den Schluss, «daB es offenbare
Unmaoglichkeit sey, eine Kirchendisciplin festzuset-
zen, die den Katholischen und Reformierten gemein
sey».

Im sechsten Abschnitt Gber das «Organisations-
Gesetz fir die Geistlichkeit» konnen es die Verfasser
dem Birger Minister «nicht verhehlen, dal3 wir bey
dem blossen Namen eines Organisationsgesetzes fur
die Geistlichkeit zuriickschaudern». Kirchenzucht sei
von jeher eine kirchliche und bischéfliche Sache, im-
mer sei der Bischof «unser unmittelbarer Oberer».

Im siebten Abschnitt «Burgerpflichten u.s.w.»
wird zuerst die Schrift Stapfers zitiert, in der die Rede
ist von einem Burger, der «unter dem Vorwand der
Religion seine Birgerpflichten unterlasse oder neben
dem Staat eine geistliche oder weltliche Macht aner-
kenne, deren Befehlen er die Gesetze seines Vater-
landes hintansetze.» Dagegen erklaren die Verfasser
«rickhaltlich», dass sie sich mit allen Katholiken an
die Gesetze halten, «in so fern sie dem Gesetz Gottes
und seiner Religion nicht widersprechen»; sollten sie
zum Halten solcher «zuwiderlauffenden» Gesetze
angehalten werden, wirden sie zur Antwort geben:
«Wir mussen Gott mehr als den Menschen gehor-
chen.»

Im letzten Abschnitt «Religiose Zusammen-
kiinfte, Uebungen und Gebrauche» stosst sich die
Kommission an der Aussage: «[...] wenn er [der Staat]
religiose Zusammenkdinfte, Uebungen und Gebrau-
che nicht duldet, die mit der Landesverfassung oder
mit dem Zweck der fortschreitenden Veredelung der
Menschheit streiten.» Das sei zu unbestimmt und
lasse «den Religionsfeinden, den sogenannten Philo-
sophen und Neuerungssiichtigen, ein zu weites Feld

offen». Die Verfasser weisen darauf hin, dass bei der
Annahme der helvetischen Konstitution die freie Reli-
gionsausiibung garantiert worden sei, stellen Stapfer
die Sittenlosigkeit in Frankreich vor Augen und fra-
gen, «wie sie mit den angepriesenen Fortschritten
der Veredelung der Menschheit kontrastiere». Wie
eine Schlussfolgerung aus dem Ganzen flugt die
Kommission an: «So tolerant tbrigens und parthey-
los in jeder Hinsicht der B. Minister ist, so trugen doch
alle bisher von ihm und der Regierung herausgekom-
menen, ins Religionswesen einschlagenden Verord-
nungen das Geprage nichtkatholischer Verfasser
sichtbar an ihrer Stirne; dieB ist ihm aber nicht zu ver-
argen, denn weil der B. Minister nicht von unseren
Grundsatzen ist, kann er auch nicht von unserem Geis-
te seyn. Aber ein Beweis ist dieB, was erst von into-
leranten, feindseligen partheyischen Mannern zu
furchten ist.» Und ganz am Schluss heisst es: «Wir
enden mit den schonen Worten des B. Ministers: Der
Kirche ihr Gesetzbuch abfassen, den Lehrbegriff be-
stimmen oder verandern, das VerhaltniB der Glieder
untereinander und zu den Lehren der Kirche festset-
zen, darf der Staat so wenig als jeder andern Gesell-
schaft.,» Die Kommission nimmt also den Birger
Stapfer beim «schénen Wort» und stellt ihm die un-
schone Wirklichkeit gegenlber. «Mit vielem Vergni-
gen» hat Harder die Denkschrift dem Regierungs-
statthalter ibergeben zur Weiterleitung an Stapfer.**

Von dieser Schrift gibt Harder im Zirkular vom
1. Juli 1800 dem Klerus Kunde: «Schon seit zwei Jah-
ren und immer weiter fliesst die Zeit, arbeiten wir uner-
mudlich im Weinberg des Herrn, tragen wir die Last
der Tage und die Hitze mit grosser Geduld, ohne dass
wir den taglichen Denar, d. h. den jéhrlichen Lohn,
erhalten haben, der uns geschuldet ist und dessen
wir sowohl nach natarlichem wie goéttlichem Recht
wirdig sind. Was uns von der Administrationskom-
mission zwei Mal als ein bisschen Linderung gewahrt

353 StATG 1°15'0.

107



wurde, ist ganzlich gering und hat fast kaum einen
Wert, weil sie selbst fur die Halfte der jahrlichen Kos-
ten langst nicht geniigt. Hinzuzufiigen sind die
enormen Ausgaben, die zu machen wir standig ge-
zwungen wurden, in der Hauptsache fur das Militar
und die Einquartierungen.» Religionsdiener beider
Konfessionen aus vielen Kantonen hatten Eingaben
an die helvetische Regierung gemacht. «Aus gemein-
samem Antrieb und in Ubereinstimmung, da der Kle-
rus des Kantons Thurgau nicht nur mussiger Zu-
schauer sein will, hat gereizt und herausgefordert
vom Burger Stapfer eine Spezialkommission aus vier
Mitgliedern eine ungeschminkte Schrift aufgesetzt»
und sie Stapfer Gbergeben. «Die Freiheit der Kirche
zu verteidigen, die bischéflichen Rechte zu schitzen,
die Unverletzlichkeit unserer Ertrdge zu beanspru-
chen, dafir haben wir uns eingesetzt, auch wenn
eine gerechte Sache nicht immer zu siegen pflegt.
Nachdem also die gemeinsame Stimme aus aller
Mund die Forderungen eines jeden bekannt gemacht
hat, wer wirde da nicht mit bestem Recht erwarten
durfen, dass jene, die Verwalter der Gerechtigkeit
sind, Ohren haben und nicht zégern, der gerechtes-
ten Eingabe Genugtuung zu leisten? Aber ach! Bis
jetzt war vergeblich unsere Arbeit, unsere Klage. Nun
stehen wir ungehért vor verschlossener Tur und wie-
der und wieder missen wir betteln um den Lohn, der
uns gehort.» Einige Mitbrider hatten nun gebeten,
eine Abordnung nach Bern zu schicken, die so lange
dort bleiben solle, bis sie eine giltige Antwort er-
halte. Harder ist der Meinung, dass jetzt nicht der
richtige Moment sei, und zudem die Sache mit nicht
geringen Kosten verbunden ware. «Sicher ist, dass
schon andere empfangen wurden, die mit schénen
und trostlichen Worten entlassen, leer nach Hause
zurtickkehren mussten. Sagt, ich bitte: Wenn Schrif-
ten, die bleiben, nichts nltzen, sollen Worte, die ver-
fliegen, nutzen?» Die Entscheidung aber (iberlasst er
dem Urteil seiner Mitbrtider. Nur einer der Pfarrer ist
daraufhin der Meinung, eine Abordnung wiirde sich

108

lohnen. Am 30. Juli schreibt Harder an den Statthalter
wegen zu zahlender Abgaben: «Wunderbar, mit ei-
ner Hand verstopft uns der Staat die Quelle, aus der
wir schopfen und zahlen konnten, und mit der ande-
ren Hand gebiethet er uns zu zahlen.»**

Nachdem im August 1800 bereits wieder ein
Staatstreich stattgefunden hat, keimt neue Hoffnung
auf. Am 4. September kommt Harder auf sein Zirku-
lar vom 1. Juli zu sprechen, in dem er von einer Ge-
sandtschaft nach Bern abgeraten hat: «Aber da neu-
lich nach dem Wechsel aller Dinge die Hoffnung jetzt
sicherer aufscheint, dass die neue Regierung etwas
bewirken wird zum Wohl der Kirche und unserer Sa-
che, sind am 2. September 12 Mitbrtder in Weinfel-
den zusammengekommen - um die Kosten zu spa-
ren, wollte ich nicht noch mehrere zusammenrufen -,
damit sie dieses Geschaft reichlich Gberlegen.» So
wird einmitig beschlossen, Pfarrer Hofer nach Bern
zu schicken; ihm werden «40 Ludovici aurei zur Be-
streitung seiner Aufgaben Ubergeben.» Harder gibt
ihm ein Schreiben mit, dem auch die Landkapitel Wil,
St. Gallen und Bremgarten sich anschliessen. «Auch
die nichtkatholischen Diener, namlich die thurgaui-
schen, zurcherischen und bernischen, sind zur Zeit
nicht mussige Zuschauer, sondern, wie ich aus einem
Brief des Zurcher Antistes Hess erfahren habe, wer-
den sie mit uns kampfen und jeden Stein in Bewe-
gung setzen.»

Am 14. Dezember 1800 - erst jetzt, da er Kosten
sparen will! — schreibt Harder: «Ohne Zweifel wiin-
schen nicht wenige Mitglieder zu wissen, was unsere
neulich zur helvetischen Regierung geschickte Ge-
sandtschaft fur das Gut der Religion und nicht minder
fur die Festigkeit und Sicherheit unser Einklnfte er-
reicht hat.» Nichts sei sicher, nichts bestimmt und
nichts sei beschlossen worden. «Sicher kann nicht ab-
geleugnet werden, dass die Abgesandten sich mit al-
ler Kraft fur die gute Sache einsetzten und ihren Auf-

354 StATG 1'15°0.



trag vorzuglich und hochst lobenswert ausgefihrt
haben.» Hier unterschreibt Harder erstmals als
«Geistlicher Rat».

1.2.6 «Plazet-Streit»

Im Sommer 1800 beginnt eine Auseinandersetzung
ganz anderer Art: Der «Plazet-Streit» zwischen der
Regierung und Harder. Am 5. Februar 1800 wurde
das Plazet eingefuhrt fur alle Hirtenbriefe und Wei-
sungen des Bischofs und der Dekane®’; d. h. diese
mussten der Regierung vorgelegt werden, welche die
Erlaubnis zur Veroffentlichung gab oder verweigerte.
Nun verbot die bischofliche Kurie zwei gegen das
Monchtum gerichtete Schriften, ohne das Plazet ein-
zuholen. Harder liess diese Weisung zirkulieren. Nun
wird er von der Regierung «bey meiner Verantwor-
tung» zur Rechenschaft gezogen. Am 4. August
macht Harder sein «aufrichtiges, ungeheucheltes Ge-
standnis»: Er habe vier Abschriften publiziert. Er legt
dem Regierungsstatthalter seine «Rechenschaft» vor:
«Wenn schon der erste Anschein meine Handlung
vor lhren Augen als ahndungswiirdig etwa darstellen
sollte, so sagt mir doch mein Gewissen laut zu mei-
nem Troste und zu meiner Beruhigung, daB ich hie-
rein falls gegen kein helvetisches Gesetz gestindigt
habe: 1° nicht gegen den BeschluB vom Vollzie-
hungsausschusse ddt® 4 julij, weil dieser Beschluf3 am
1" Junius, wo ich das Konstanzische Circular he-
rumbieten lieB, nicht einmal existierte, und also fur
mich keine Verbindlichkeit haben ebenso wenig aus-
wirken konnte. 2% Nicht gegen den BeschluB der
Vollziehungsgewalt vom 5. febr. 1800. Dieser Be-
schluB liegt in meinen Handen, aber auch neben zwei
NB die Erlduterung ddo Bern, den 2'" Merz 1800, wo
die Formulierung wortlich also lautet: [Unterstrichen]
«Der BeschluB vom 5" febr. 1800 betrifft ausschlieB-
lich diejenigen Schreiben, welche bestimmt sind, an
offentlichen Orten, an den Kirchenthiiren angeschla-
gen oder von Pfarrern einer bischoflichen Dibdzese,

oder eines Antistes, einer Klasse, oder irgend eines
Kirchenrathes, von der Kanzel verlesen zu werden.»
Nun, Blrger Regierungstatthalter!, wage ich es, Sie
aufzufordern, belieben Sie mir zu melden, an wel-
chen 6ffentlichen Orten, an welcher Kirchenthure ist
das Rescript vom 24. May angeschlagen, und von
welcher Kanzel verkiindet worden?» Er werde «nach
ihrem Verlangen» den Erlass des Vollziehungsaus-
schusses vom 4. Julij unter den Geistlichen zirkulieren
lassen, was am 4. August mit Zirkular auch tatsach-
lich geschieht. In diesem Erlass wird das Verbot, das
bischofliche Schreiben in Umlauf zu bringen, «unter
Androhung gesetzlicher Strafen» ausgesprochen.*®
Ein Schreiben hatte die Distriktstatthalter aufge-
fordert, Zuwiderhandelnde anzuzeigen.” Darauf
schreibt Pfarrer Hofer am 9. August einen gehar-
nischten Brief an den «Blrger Regierungs Statthal-
ter». Er nimmt zuerst Bezug auf eine Proklamation
vom 24. Januar, in welcher eingeladen wurde, «ihnen
unsere Gedanken und Beobachtungen mitzutheilen,
welche die verschiedenen Umstande dieser be-
schrankten Zeit mit sich brachten, ich folge dieser
Einladung mit gegenwartiger Zuschrift». Die Strafan-
drohung habe ihn «unangenehm» iberrascht. «Wie,
dachte ich bey dieser Nachricht, ists méglich, daB
auch dieser Mann, gegen den ich bis anhin als gegen
einen wahrhaft duldsamen, einen véllig unparteyi-
schen, einen wirklich wohlmeinenden Mann so viel
Schatzung trug, er, der bey Antritt seines Amtes uns
geschrieben und verbreitet den Geist der Duldung
und Liebe — ausgerottet werde aller HaB, alle Bitter-
keit und Verfolgung, daB auch er die Masque endlich
abzieht, und in einer andern Gestalt auftritt? So muB
uns die tagliche Erfahrung immer mehr tUberzeugen,
daB alle die glatten Worte, alle die gedruckten

355 Hungerbuhler I, S. 100; das Plazet galt auch fur Verlautba-
rungen der reformierten Kirchen. Nach der Helvetik wurde
das Plazet beibehalten.

356 StATG 1'15'0.

357 StATG 5'070'* (Bezirksamt Weinfelden).

109



Schmeicheleyen nur Schlangengift und Schaafpelz
sind, wodurch man uns einschldfern, uns ruhig, si-
cher machen will, um uns desto gewisser den Garaus
zu machen?» Hofer kommt auf das bischofliche Re-
skript zu sprechen und fragt, wo hier ein Eingriff (in die
Verfassung) sei. «Es ist hier formlich die Rede von irri-
gen Religionslehren, die Regierung wird sich doch
das Recht nicht anmaBen, zu entscheiden, was in der
Religion recht oder irrig gelehrt werde. [...] Wer den
Befehl des geistlichen Rathes befolgt, der ist von ih-
nen strafbar. Ich bin ein Religionsdiener, und als sol-
cher meinen geistlichen Obern in Angelegenheiten
der Religion Gehorsam schuldig, sie aber wollen mich
ihnen denselben zu leisten hindern; ich bin ein Hirt,
und sehe den Wolf kommen und soll die Herde nicht
warnen; ich erblicke ein giftiges Kraut auf der Weide
und wenn ich es nicht achte, so macht mich der
Oberhirt aufmerksam darauf, damit ich es ausreisse,
sie aber wollen es nicht gestatten, wagt ich es, so
wollen sie mich strafen.» Sollten die verbotenen
Schriften in die Hande des Volkes kommen, «so erklar
ich mich feyerlich, daB ich meine Schuldigkeit thue.
[...] M&gen sie mich nun auf diese Erkldarung als der
Widerspanstigkeit, des Frevels oder vielleicht gar des
Hochverrates schuldig zur Verantwortung ziehen,
mogen sie mich von Annas zu Kaiphas, von Pontius
zu Herodes fuhren, kurz mogen sie mich von Gericht
zu Gericht schleppen lassen, wenn dort noch ein
Recht ist, werde ich es finden, wo keines mehr ist, so
werde ich Verfolgung leiden, und es wird mir ein sis-
ses Vergnugen seyn. [...] Man kann mich einkerkern,
des Landes verweisen, mein Trost wird seyn, meiner
Pflicht getreu gewesen zu seyn.» Er schliesst den
Brief: «Im {brigen versichere ich sie meiner ge-
buhrenden Hochachtung und eines bereit willigen
Gehorsams in allem was nicht wider Pflicht und Ge-
wissen lduft.»*>®

110

1.2.7 Predigtzensur?

Pfarrer Dudli von Heiligkreuz, der Mitverfasser der
Denkschrift an Stapfer, wird wegen seiner Predigten
angeklagt. Darauf antwortet er am 22. August 1800:
Am 27. Juli sei er in der Predigt ausgegangen von Au-
gustinus und dem Konzil von Trient. Wer den Zehn-
ten nicht geben wolle, sei in geistlichem Bann, soll er
gesagt haben. Er sei missverstanden worden — aus
Bosheit? Am 3. August habe er vom Evangelium her
von den Uber das Vaterland gekommenen Drangsa-
len gesprochen als Heimsuchungen Gottes zum Heill,
vom Zehnt sei nicht die Rede gewesen. «Dief ist in
meinem Leben das erste Mahl, daB ich wegen gepre-
digten Christlichen Wahrheiten Rechenschaft zu ge-
ben gezwungen bin. [...] Die Staatsklugen und
Rechtsgelehrten, die christlichen und weisen Man-
ner» hatten den Anspruch des Zehnten bejaht. «In ei-
nem Land, wo die Freyheit der Religions Ubung fey-
erlich stipulirt und wiederholt zugesichert ist, kann es
kein Verbrechen seyn, die Mittel, die dieser Aus-
Gbung unentbahrlich sind, auf jenigem Weg zu su-
chen, der noch der einzige und durch kein Gesetz
verbothen ist.»**

1.2.8 Nochmals die Entschdadigungsfrage

Die Zirkulare im Jahr 1801 befassen sich zwar nicht
mehr mit der Entschadigungsfrage, aber am 21. Sep-
tember 1801 teilt Harder mit, er habe dem Bischof
von Konstanz diesbezuglich Bericht erstattet und ihm
die Lage dargestellt. Mit einem Schreiben vom 1. Ok-
tober antwortet der Bischof, er habe Generalvikar
Wessenberg beauftragt, die Interessen des Klerus bei
der Regierung in Bern wahrzunehmen. Es betrifft ins-
besondere die Herausgabe des Kirchengutes. Als eine
Nebenbemerkung figt Harder auf Deutsch hinzu:

358 StATG 5'070'* (Bezirksamt Weinfelden).
359 StATG 5'070'* (Bezirksamt Weinfelden)



«Des Herrn von Wessenberg Hochwiirden und
Gnade, welchen ich personlich und durch Correspon-
denz zu kennen die Gnade habe, ist ein Mann, der
die grundlichste Gelehrtheit und die tiefsten Einsich-
ten mit eben so viel Affabilitdt und Herablassung ver-
gesellschaftet. Noch kirzlich vor seiner Abreise nach
Bern schrieb mir unter anderem Hochderselbe: Ich
fretie mich zum voraus auf die Zeit, wo Euer Hochw.
unseren Geistlichen Rathssitzungen werden beywoh-
nen kénnen und wir gemeinschaftlich fur den Wein-
berg des Herrn in Helvetien arbeiten werden. Inzwi-
schen habe ich nur noch eine Bitte an Euer Hochw.:
DaB Sie mir namlich ihr Vertrauen schenken mo-
gen.»*® Am 27. Dezember verschickt Harder sein
letztes (erhaltenes) Zirkular.

Vom 26. Dezember 1801 liegt ein Bittschreiben
vor: «Den hohen und verehrtesten Stellvertretern des
helvetischen Volkes, Landammann und Senatoren in
Bern». Es geht ein auf die Eigentumsrechte der Kir-
che. lhre Guter durften nicht gegen ihren Zweck ge-
braucht werden. Argernis sei entstanden wegen des
Eingriffs der weltlichen Macht in Ehesachen, das
kranke die kirchlichen Rechte und beleidigte die
Glaubigen. «Ist es der Regierung wahrer Ernst, die
Religion zu cultivieren?» Bemangelt wird die Aufhe-
bung der Paritatsrechte, die auf dem Landfrieden von
1712 beruhen. Vor Gerichten seien die Katholiken
benachteiligt, ebenso bei Einquartierungen. Die Reli-
gionsfreiheit sei gefahrdet, wenn die biirgerlichen
Rechte wegen der Religion leiden mussten. Dann
kommt das Schreiben auf die Entschadigung der
Geistlichen, die unter kldglichen Umstanden lebten.
Die Verwaltung des angrenzenden Kantons Santis
sorge vaterlich fur die Geistlichen, in die thurgauische
Verwaltungskammer habe man das Zutrauen verlo-
ren. Die willkirliche Zehntenschatzung von 1801 sei
ein neuer Beweis undenkbarer Verachtung gegen die
Religion und ihre Priester.™’

1.2.9 Um die Nachfolge Harders

Bereits am 17. Dezember 1801 schldgt Harder dem
Bischof und dem Geistlichen Rat mégliche Nachfol-
ger im Amt vor. An erster Stelle nennt er ohne Kom-
mentar Pfarrer Franz Xaver Meyenfisch von Sirnach,
ihm folgt Pfarrer Johann Josef Hungerbihler von
Weinfelden — aber dieser traue seinen Kraften zu we-
nig zu und habe eine gewisse Furchtsamkeit. An drit-
ter Stelle steht Pfarrer Nepomuk Hofer von Tobel,
dem er den Vorzug vor den anderen gibt, allerdings
mit einigen Bedenken: Als (maltesischer) Pfarrer von
Tobel sei er eigentlich gar nicht wahlbar und der
Regierung nicht angenehm; er sei «gegen der Re-
gierung mit zu wenig vernunftiger Nachgiebigkeit
und hingegen mit zu vielem Trotz, oder wie es andere
verdolmetschen, mit zu vielem Stolz». So habe er der
Entschadigungskommission geschrieben: «lhr spielet
mit den Gesetzen wie die Buben mit den NUssen.» So
viel Wahres in diesem Vergleich sei, meint Harder, so
mangle doch «das Salz der Klugheit», er sei nichts an-
deres als Erbitterung und personliche Abneigung.
Dann fugt Harder eine Mahnung an, die aufzeigt,
wie er selber sein Amt sieht: «M6gen doch die eifri-
gen und sich klug diinkenden Herren den wichtigen
Grundsatz nie aus ihrem Auge verlieren: es gebe zwi-
schen einer straflichen Nachgiebigkeit und einem
ebenso straflichen Trotz oder Paroxismus, alles durch-
setzen zu wollen, eine verninftige MittelstraBe! Die
Pastoralklugheit hat mich gelehrt, diesen Mittelweg
einzuschlagen, habe mich immer gut dabei gefun-
den, mich durch manche Stiirme gllcklich durchge-

360 Suter, S. 79 und 81, weiss nichts von der Berufung Harders
in den Geistlichen Rat, er schreibt hingegen: Hofer scheint
«an der Kurie ein Ubergewicht erhalten zu haben, gegen
Dekan Harder. Ob vielleicht die Resignation Harders und
sein Verlassen des Kantons eine Folge hievon war, bleibt hier
unberiihrt!» Der Brief Wessenbergs an Harder beweist das
Gegenteil.

361 StATG Bb 2, 2/15.

111



arbeitet, die Achtung, Liebe und Freundschaft der er-
sten Authoritaten unseres Kantons ununterbrochen
genossen und alles, was ich mit Gradheit und Offen-
heit aber doch mit Bescheidenheit nachsuchte, erhal-
ten.» Am 12. Januar 1802 folgt die Wahl auf schrift-
lichem Weg, da eine Kapitelsversammlung einzube-
rufen schwierig ist. Am 19. Januar liegt das Ergebnis
vor: Von 23 Stimmen erhélt Hofer 14, Meyenfisch sie-
ben, die Pfarrer von Frauenfeld und Uesslingen je
eine. Am 21. Januar folgt die bischéfliche Ernennung
Hofers zum Dekan.??

1.3 Der selbstindige Thurgau

1.3.1 Verhaltnis zu den Konfessionen

Am 19. Februar 1803 erhielt die Schweiz durch Na-
poleon eine neue Verfassung, die «Mediation» .>*Der
Thurgau wurde eigenstandiger Kanton. Auf Grund
der neu erworbenen und sorgfltig gehiteten Sou-
veranitat forderte er die Oberhoheit Uber beiden
Konfessionen, wollte fur sie die gleiche rechtliche
Stellung und hielt es fur seine Pflicht, Religion und
Sittlichkeit unter seine Aufsicht zu nehmen und zu
starken. Er «beanspruchte eine ausgedehnte Kir-
chenhobheit, die bereits den Keim zu einem Staatskir-
chentum in sich trug».*** Als es galt, die staatlichen
Behdorden zu bestimmen, griff man die Paritat auf. Da
der Anteil der Katholiken damals rund 20 Prozent
war, hatte der Kleine Rat, die Regierung, sechs evan-
gelische und drei katholische Mitglieder, der Grosse
Rat 80 evangelische und 20 katholische Mitglieder,
jeweils gewahlt von der Gesamtheit der Blirger; beide
Rate trennten sich je in einen evangelischen und ka-
tholischen Teil, wenn Belange ihrer Konfession be-
handelt wurden. Der Proporz anderte sich spater

leicht, blieb aber bis zur Verfassung von 1869 beste-
hen.>

112

1804 errichtete die Regierung den paritatischen
Kirchenrat mit vierzehn Laien und zwolf Geistlichen,
je halftig aus beiden Konfessionen, zum Teil Mitglie-
der von Amtes wegen, zum anderen Teil von den
konfessionellen Grossen Raten auf Dreiervorschlag
des konfessionellen Kleinen Rates gewahlt. Zugleich
bildeten die Mitglieder die je konfessionellen Kir-
chenrate >

1.3.2  Wessenberg, Anderwert, Hofer

Als Anfang 1800 Bischof Karl Theodor von Dalberg
das Bistum Konstanz Gbernahm, berief er Ignaz Hein-
rich von Wessenberg®™ als Generalvikar an die
bischofliche Kurie; 1802 wurde Dalberg auch Erzbi-
schof von Mainz und Bischof von Worms, wo er vor-
her Koadjutor war. Nach der Ubertragung des Main-
zer Erzstuhls im Jahr 1803 nach Regensburg erhielt
Dalberg den Titel «FUrstprimas». Die Geschdfte in
Konstanz uberliess er weitgehend Wessenberg. Die-
ser stand wahrend der Helvetik in gutem Kontakt mit
Dekan Harder, nach deren Zusammenbruch suchte er
den Kontakt auch mit der neuen thurgauischen Re-
gierung, winschte einen verfassungsmadssigen
Schutz der katholischen Konfession und forderte die
Unterstitzung der Regierung fir sein Reformpro-
gramm. 1806 Ubergab er der Regierung den Entwurf
eines Konkordates zwischen der bischéflichen Kurie
und dem Thurgau, doch trat die Regierung darauf
nicht ein.**®

362 BIASO A 2317.

363 Vgl. Schoop 1, S. 63-66.

364 Hungerbihler I, S. 143,

365 Verfassung 1814: 75 : 25; 1831: 77 : 23: Schoop 1, S. 90.

366 Hungerbhler Il, S. 5-15; katholischer Kirchenrat: ebd.,
S. 54-62.

367 Ignaz Heinrich von Wessenberg-Ampringen (1774-1860),
1785 niedere Weihen, 1802 Generalvikar und Prasident des
Geistlichen Rates, 1812 Priesterweihe, 1817-1827 Bistums-
verweser: HS I/2, S. 479-494; BvK 1, S. 421-433.

368 Dazu mit Entwurf des Konkordates: Suter, S. 22-37.



Auf staatlicher Seite stand Joseph Anderwert™,
katholisches Mitglied des Kleinen Rates, «in seiner
Uberzeugung ein treuer Katholik, doch zuriickhal-
tend, massvoll, weltoffen und tolerant», auch in
gutem Kontakt mit Wessenberg. Seine Stellung war
schwierig: Er stand einer protestantischen Mehrheit
gegenlber und musste eine Losung finden, welche
die Rechte der Kirche respektierte.”

Auf kirchlicher Seite war Nepomuk Hofer der
wichtigste Mann. An der ersten Kapitelsversamm-
lung nach einer Pause von sieben Jahren, 1802, legte
Hofer zwar sein Amt in die Hande des Kapitels zuriick,
er sei wegen der Zeitumstande gewahlt und ernannt
worden, als maltesischer Pfarrer wdre er eigentlich
gar nicht wahlbar gewesen. Das Kapitel bestatigte
ihn dennoch in seinem Amt. 1807 wurde die Kom-
mende Tobel aufgeldst. Bis zu seinem Tod im Jahr
1831 war er der Wortfhrer der katholischen Geist-
lichkeit. Wie im Gesetz (ber den Kirchenrat vorgese-
hen, wahlte der katholische Kleine Rat 1804 Dekan
Hofer zum Commissarius; auf evangelischer Seite
stand der Antistes. Wessenberg anerkannte Hofer
zwar als Mittelsmann und staatlichen Kommissar, er-
nannte ihn aber nicht zum bischoflichen.*”" Hofer war
gleich gesinnt wie Harder, verfocht die Rechte der Kir-
che aber massiver und weniger diplomatisch. Als er
einen Entwurf fir den katholischen Kirchenrat auf-
stellen sollte, tat er dies zwar, aber nur um den
Wunsch der Regierung zu erfiillen; er selber empfand
diesen Rat fur unnétig, da die Katholiken den Bischof
hatten und den von ihm bestellten Geistlichen Rat, zu
dem das ganze Kirchenwesen gehorte. Die protes-
tantische Mehrheit hielt an ihrem Plan einer einheitli-
chen Kirchengesetzgebung fest.*”

1.4 Untergang des Klosters
und des Offizialates St. Gallen

1798 zog der helvetische Staat die Abtei St. Gallen
ein. Der letzte Abt, Pankraz Vorster, bemiihte sich um

die Rettung des Klosters, das er sich aber ohne Herr-
schaftsrechte nicht vorstellen konnte. So verwarf er
1803 einen Versuch, das Kloster unter Preisgabe der
politischen Rechte zu retten. Am 8. Mai 1805 hob der
St. Galler Grosse Rat das Kloster auf.’”? 1798 trug
Minister Stapfer dem Bischof von Konstanz an, die
kirchliche Jurisdiktion Uber das Gebiet des Offizialates
zu Ubernehmen — darauf geht ein Schreiben der Kon-
stanzer Kurie vom 31. Januar 1799 — noch unter Bi-
schof Maximilian von Rodt — ein, dessen Adresse
nicht mehr vorhanden ist (an Harder gerichtet?): Die
helvetische Regierung habe erklaren lassen, dass die
«geistlichen Verrichtungen» gemdass Konkordat dem
Abt oder einem «substituierten Mandatario» im Kan-
ton Santis nicht mehr gestattet seien. «So haben sich
Se. hochfurstl. Gnaden von bisch6fl. Amtes wegen
aufgerufen gefunden, fur die betreffenden katholi-
schen Pfarreyen des ehemaligen st. gallischen Gebie-
thes, welche nach deutlichem Wortlaut des Vertrages
von 1748 gleichwohl Angehorige des hiesigen
Bisthums Konstanz geblieben sind und noch sind,
einstweilen provisorie einzuschreiten, und dahin fir-
zusorgen, daB es diesen Didzesanen bei jenem, was
zur Seelsorge erforderlich seyen moge, nicht gebre-
chen soll.» Da der Bischof verhiiten wollte, dass zwei-
erlei Verordnungen nebeneinander existierten, trug
er auf, «in der Nahe des st. gallischen Gebieths zwey
Geistliche zu commiBionieren, daB selbe auf alles,
was von Seite des gefiirsteten Abbtens oder dessen
substituierten Mandatarii vorgehen durfte, damit
nun von Ordinariats wegen schiklich eingeschritten
werde, wo die Umstande wirklich zu Verhiitung eini-

369 Joseph Anderwert (1767-1841), 1798-1802 Mitglied ver-
schiedener helvetischer Réite, 1803—1841 Regierungsrat: His-
torisches Lexikon der Schweiz (HLS) 1, Basel 2002,
S. 333-334.

370 Vgl. Hungerbuhler I, S. 145; Suter, S. 81.

371 Hungerbahler |, S. 127; 11, S. 66-67 und 70.

372 Ebd., S. 159; Suter, S. 37-42.

373 HS /1, S. 159; von Arx 3, S. 664-665; Duft, S. 54-56.

113



ger MiBfolgen erheischen mdgen». Das Schreiben
bezog sich dann noch auf Dispensen wahrend der
Fastenzeit.’’ Am 22. September 1800 sagte Bischof
Dalberg zu, die Jurisdiktion Gber das st. gallische Ge-
biet zu Ubernehmen®®; am 4. Dezember folgte die
Ubertragung der Jurisdiktion durch den Papst.

Am 24. August 1807 loste die Konstanzer Kurie die
alten und grossen Dekanate St. Gallen und Wil auf
und gliederte das st. gallische Gebiet neu in die De-
kanate St. Gallen, Gossau, Untertoggenburg, Ober-

toggenburg und Rheintal; Appenzell wurde bischofli-
ches Kommissariat.’”

1.5  Griundung des Dekanats Arbon’”’

Ein Schreiben vom 5. Méarz 1807 sieht die Vereini-
gung der thurgauischen Pfarreien der Kapitel Wil und
St. Gallen mit dem Dekanat Frauenfeld-Steckborn
vor; am 19. August 1807 vollzieht sie Wessenberg,
aber dennoch will sie nicht zustande kommen. Am
28. Januar 1808 schreibt Hofer an die Kurie, Ander-
wert habe bei ihm «geklagt, daB die so lange verzo-
gerte Eintheilung der Pfarrherren des oberen Thur-
gdus in ein Kapitel Unordnung verursache und mich
nach der Ursache dieser Verzogerung gefragt.» Als
Ursache nennt Hofer Schwierigkeiten wegen der
Auszahlung des Anteils an den Kapitelsfonds, welche
die St. Galler Regierung verweigere. Am 7. Mdrz
1808 geht Wessenberg von einer Vereinigung ab, «in
Erwagung, daB der ganze Kanton Thurgau fur ein
einziges Kapitel zu weitschichtig ware». Daher will er
aus den Pfarreien, «die vormals Bestandtheile der
nunmehr aufgelésten Kapitel St. Gallen und Wihl wa-
ren [...], zur Beférderung guter kanonischer Ord-
nung» [...] ein eigenes abgesdndertes Kapitel mit der
Benennung Kapitel Arbon» bilden. Gemass bischofli-
cher Verordnung, ebenfalls vom 7. Marz, soll das De-
kanat errichtet werden, «um die heilsame Ordnung in
Hinsicht der geistlichen und seelsorgerlichen Angele-

114

genheiten nach dem Geist der Kirchenverfassung
und in Rucksicht auf die jetzigen Zeitbedifnisse
zweckmaBig zu fordern». Nur Rickenbach kommt zu
Frauenfeld-Steckborn. Am 9. Juni meldet Hofer nach
Konstanz, einige Pfarrer seines Kapitels hatten den
Wunsch geaussert, das neue Dekanat solle nicht «Ar-
bon», sondern «Bischofszell» heissen. Arbon bleibt
aber «Haupt- und Namensort», damit es kein Ver-
wechslung mit dem Stift Bischofszell gebe. Am 16.
Juli ersucht Dekan Hofer den Kleinen Rat um das Pla-
zet zur Grindung. Dem Kapitel eingegliedert sind
aber nicht nur die Pfarrer, die vorher zu einem der bei-
den Kapitel gehoérten, sondern auch die bislang kapi-
telsfreien Pfarreien Bischofszell, Sulgen, Berg, Guttin-
gen, Wuppenau, Wertbihl, sowie die beiden Kloster-
pfarreien Kreuzlingen und Munsterlingen und die
noch offiziell zur Pfarrei St. Stefan in Konstanz
gehorende Kaplanei Bernrain/Emmishofen. Wegen
Hagenwil kommt es zu Schwierigkeiten; der Thurgau
und St. Gallen streiten um die Hoheit. Konstanz ver-
ordnet zwar, dass Hagenwil, bevor es definitiv zuge-
teilt werden kann, dem Dekanat Frauenfeld-Steck-
born «subordiniert» sei. Die Thurgauer Regierung
aber erlasst ein Mandat, wonach der Hagenwiler
Pfarrer zur ersten Versammlung des Kapitels Arbon
einzuladen sei; zwar erscheint er nicht — es war da-
mals gerade ein Pfarrwechsel -, aber Hagenwil
gehort fortan unbestritten zum Kapitel Arbon.

Am 9. August 1808 beginnt zu Bischofszell um
neun Uhr die konstituierende Kapitelsversammlung.
Dekan Hofer, den Wessenberg beauftragt hat, ver-
liest das bischofliche Zertifikat zur Leitung der Ver-
sammlung, das bisch&fliche Dekret zur Errichtung des
Kapitels und das Plazet der Regierung. Als Dekan ge-

374 StATG Bb 6, 0/12.

375 Duft, S. 55.

376 HS 112, S. 1001 und 1045.

377 Zur Grindung und Konstituierung des Dekanats Arbon:
StATG Bd 3'00°0, 0; StATG Bd 3'00°0, 1; BIASO A 2318,
A 2319.



wahlt wird Pfarrer Johannes Pfister von Sommeri; er
leistet den Eid in die Hand Hofers (nur mit viel Miihe
hatte Pfister zur Ubernahme des Amtes (berredet
werden konnen, schreibt Hofer der Kurie). Wessen-
berg bestatigt die Wahl des Dekans sowie des Kam-
merers Pfarrer Dudli von Heiligkreuz, ebenso der
Kleine Rat. Als Patron wahlt das Kapitel den heiligen
Karl Borromaus. In der Folge wird das Kapitel Arbon
meist das «obere», das Kapitel Frauenfeld-Steckborn
das «untere» genannt.

Die Grindung des Kapitels kostete mehr als 200
fl. Allein die Ausstattung des Pedells mit Kleidung,
Hut, Regenschirm und Kokarde ergab eine Auslage
von 46 fl 49 x; das Kapitelsschild, das der Pedell trug,
kostete 34 fl 49 x. Noch genauere Auskinfte Gber die
Ausstattung des Pedells gibt die Rechnung von 1816,
als ein neuer Pedell bestellt werden musste: «Man-
chester, grauer Barchet, hellblaues und weiBes Tuch,
Goldportle, schwarze Bandelein fir Cocarde, gelbe,
verguldete und blaue Knopf sowie Stifel und Hut»,
inklusive Macherlohn, 61 fl 40 x.>’®

1.6 Die Kollaturen

Der neue Kanton beanspruchte auch das Kollatur-
recht — das Recht, die Pfarreien zu besetzen -, was zu
Auseinandersetzungen mit den bisherigen Kollatoren
fuhrte. Erhalten blieben auf katholischer Seite die
Kollaturen der Kloster (auch der auswartigen), wel-
che die Pfarrstellen mit eigenen Konventualen be-
setzten, der Frauenkltster mit den Beichtiger-Pfarrern,
der Gemeinde fur die Pfarrei Diessenhofen, Ziirichs
fur Aadorf sowie des Grafen von Beroldingen fur
Gundelhart; der st. gallische katholische Administra-
tionsrat konnte sich, als Inhaber der Kollaturrechte
der Abtei, durchsetzen und die Kollaturen von
Hagenwil, Rickenbach und Sitterdorf behalten, weil
hier viele Pfarreiangehérigen im St. Gallischen wohn-
ten. Die Verfassung von 1831 ibergab das Kollatur-

recht dann den Pfarrgemeinden. Die Kldster bewahr-
ten ihre Rechte bis zu ihrer Aufhebung. Zirich trat
das Recht 1842 ab, der st. gallische Administrations-
rat und der Graf von Beroldingen 1869. Nur das
Kloster Einsiedeln hat bis heute das Kollaturrecht fur
Eschenz behalten.””

1.7 Dekan Hofers Wirken

1.7.1  Bittschrift des Klerus

Nach dem Untergang der Helvetik war alles noch im
Fluss. Hofer glaubte wohl, dass Anderungen zu Guns-
ten der Katholiken méglich seien. Das steht jedenfalls
klar hinter der Bittschrift des Klerus von 1804 an die
Adresse «Hochgeachtete, Hochzuverehrende Herren
Herren Regierungs- und Kantons-Rathe», in der
gleich zu Beginn der Hoffnung Ausdruck verliehen
wird, dass «der hochbegliickte zu Paris geschlossene
Bundesvertrag auch in unserer Kantonskirche in den
GenuB dieser vertragsmaBigen Freyheit eingesetzt
werde». Es wird die volle uneingeschrdnkte Religi-
onsfreiheit verlangt, die gemadss der Mediationsakte
garantiert sei. «Wenn Religionsangelegenheiten von
der allzeit Uberlegenen Mehrheit einer andern Con-
fession abhangen, so wadre die3 ein lacherliches
Wortspiel, ein flichtiger Schatten von Freyheit.» Die
Religion musse «frey, unabhangig, uneingeschrankt
seyn». Dazu gehorten wesentliche und nicht wesent-
liche Dinge und Mittel. Dann wird aufgezahlt: «Of-
fentliche religitse Prozessionen, offentliche Verwah-
rung der Kranken, 6ffentliche Versammlungen zum
Gottesdienst, Gloggen, Kirchen-Paramenten, geistli-
che Stiftungen der Pfriinden, Bruderschaften, Kloster,
Gelubde in Kléstern, Auszeichnung der priesterlichen
Kleidung, Fasten- und Feyertagsgebote, Patronat-

378 StATG Bd 3'40'0, 0.
379 Vgl. Hungerbihler lll, S. 60-81; Liste der Kollaturen: Anhang 3.

115



und Wahlrechte der Geistlichen, Ehehindernisse.»
Die Regierung gestatte der Religionsiibung keine
volle Freiheit, sondern nur Toleranz. Ein wesentlicher
Teil der Freiheit sei die Unverletzbarkeit des kirchli-
chen Eigentums, die uneingeschrankte Selbstverwal-
tung; jede Konfession musse ihre geistlichen Stiftun-
gen ausschliesslich allein besitzen, verwalten und
nutzen. Einst hatten die hochweisen Vater den Land-
frieden von 1712 und seine Paritat eingefihrt, daher
wirden nun «zweckmaBige Paritdtsgesetze» ver-
langt, «ber die katholische Manner wachen, die von
ihnen selbst gewadhlt werden». Wenn es Streit gebe,
wie konne dann die Rechtspflege unparteiisch sein,
wenn die Wahl des Richters von einer Partei allein,
namlich von der Uberlegenen Mehrheit der einen
Konfession abhangig sei? Dann weist die Bittschrift
hin auf die Zehnten, die Teil der geistlichen Stiftung
seien. Verlangt wird ein Loskauf zum wahren Wert,
denn Eigentum sei ein unverausserliches Menschen-
recht. Das Kleinzehntenrecht sei nirgends so bedeu-
tend wie im Thurgau. «Wann wird endlich und von
wem bezahlt?» Unterschrieben ist die Bittschrift im
Namen der vereinigten Kapitel Frauenfeld-Steckborn
von Dekan Hofer und Kammerer Meyenfisch, sowie
im Namen aller Pfarrer des obern Thurgaus von Pfar-
rer Dudli.*®

Diese Bittschrift wird Anderwert zugestellt; in sei-
nem Brief an den Kammerer vom 13. Mai bedauert er
es «ungemein», dass der Kammerer und der Dekan
nicht persénlich vorbeikamen. Anderwert will «im
Vertrauen gestehen», dass die Petition «weit mehr
Nachtheil als Nutzen verspreche». Er weist darauf
hin, dass eine «Seperation beider Religionstheile in
Wahlen» von der ganzen Schweiz festgesetzt werden
musste, was aber, wie es sich gezeigt habe, unmog-
lich sei. Was das Klostervermogen betreffe, wolle er
das Verlangen nicht «dem zu % protestantischen
GroBrath» vortragen. Auch beim Kleinzehnten weist
er auf die protestantische Mehrheit hin und flgt bei:
«Ich halte mich im Gewissen verpflichtet, Ihnen zu er-

116

klaren, daB ich jeden Schritt dieser Art — nach unserer
gegenwartigen Lage — geradezu nachtheilig und ge-
fahrlich betrachte. Die Verhaltnisse zwischen Katholi-
ken und Protestanten lassen sich gewi3 nicht in ei-
nem beinahe ganz protestantischen Kanton von sich
aus bestimmen.» Anderwert schliesst seinen Brief
folgendermassen: Ich versichere «Sie meiner steten
Bereitwilligkeit, die Sache unserer Kirche und ihrer
Diener in Schutz zu nehmen und ihr Wohl zu befér-
dern, wofr ich mir aber die Auswahl derjenigen Mit-
tel unter allen Umstanden vorbehalten muB, die mir
die angemessenen scheinen»®®'.

1.7.2  Obsignaturstreit

1803 kommt es zu einem heftigen Zusammenstoss
zwischen Regierung und Hofer wegen des Rechts auf
die Obsignatio, die von alters her ein streng gehdte-
tes kirchliches Recht ist. Auf eine Anfrage hin hatte
der Kleine Rat mit Mehrheit — wohl der evangelischen
Mitglieder — am 7. Mai 1803 beschlossen, die Obsig-
natur sei von den weltlichen Beh&rden vorzunehmen;
ein Entscheid, der nicht offiziell promulgiert wurde.
Beim Tod des Pfarrers von Diessenhofen im Mai 1803
befiehlt nun Regierungsprasident Morell, die Obsig-
natur gemass diesem Beschluss durchzufihren; Wes-
senberg protestiert, wenn auch ohne Erfolg.” Im
Juni 1803 stirbt der Pfarrer von Basadingen; nach

380 StATG Bb 2, 2/15.

381 Ebd.; Suter, S. 56, spricht vom «staatlichen Drangen nach
Ubergriffen in das Kirchenregiment [...] ganz besonders, da
damals ein freisinniger Katholik, Josef Anderwert von Em-
mishofen, Prasident der Regierung im Kanton Thurgau
war». Der hier angefiihrte Brief zeigt dagegen, dass Ander-
wert sich fur die Sache der Kirche einsetzte, aber die Mog-
lichkeiten realistisch einschatzte. Ratselhaft ist, warum An-
derwert seinen Brief nicht an Dekan Hofer richtete, sondern
an Kammerer Meyenfisch, den er, wie er schreibt, personlich
nicht kannte.

382 Dazu und zum Folgenden auch Hungerbdihler |, S. 176-186;
Hofer nennt den 4. Mai als Tag des Beschlusses.



Frauenfeld kommt die Meldung, Hofer habe die Ob-
signatur vorgenommen. Der Kleine Rat ist der Mei-
nung, «das Katholische Dekanat habe ganz inkom-
petent gehandelt» und schreibt am 2. Juli an Hofer,
er habe mit «Misslieben» vernehmen miissen, dass
Hofer sich unterfangen habe, gegen den Beschluss
vom 4. Mai die Obsignation vorzunehmen. «Der vor-
eilige Schritt verdient ernstliche Mahnung und nur
lhren friiheren Verdiensten, auf die wir zu Ihren Guns-
ten Ricksicht nehmen, haben Sie es zu verdanken,
daB3 die selbe fur diesmal unterbleibt. Jedoch wollen
wir Sie wohl meinend nicht ungewarnt lassen, sich
kinftig vor dhnlichen Vergehen zu hiten, da ansons-
ten gegen Sie die ernstlichen MaBregeln eintreten
missen.»** Das lasst sich Hofer nicht zweimal sagen,
er fuhlt sich im Recht. Am 11. Juli schreibt er zurick:
«Sie verweisen es mir in sehr ernsthaften Aus-
dricken, daB ich dem Regierungsbeschlusse vom 4"
May zuwider zu Basadingen, zwar nicht selbst obsig-
niert habe, wie sie vielleicht unndchst sind berichtet
worden, sondern durch den H. Deputaten Lenz von
Uesslingen habe obsignieren lassen, was aber, ich ge-
stehe, in der That auf eins hinauslauft.» Man werfe
ihm vor, «dem mir bekannten RegierungsbeschluB3
zuwider gehandelt» zu haben. «Ich bitte um Verge-
bung, dieser BeschluB ist mir niemal officiell bekannt
gemacht worden; da doch bey Akten gesetzgeben-
der Stellen und nach allem rechtlichen Examen eine
Verordnung keine bindende Kraft hat, wenn sie nicht
promulgiert ist, das ist denn, so sie etwas gebietet
oder verbietet, Rechte ertheilt oder beschrankt.» We-
der Bischof, «der doch unter uns Katholiken keine so
unbedeutende Behorde ist, noch ich, sein Verordne-
ter» seien «einer Benachrichtigung gewdrdigt wor-
den, daB wir eines so lange besessenen und ruhig
ausgeubten Rechtes auf einmal sollen verlustig wer-
den. [...] Gesetzt auch, ich hatte es gewusst, kann
eine Regierung auch nur an einem Privaten, viel we-
niger an einem Beamten ahndungswirdig finden,
wenn er Rechte behauptet, welche zu behaupten er

Eid und Pflicht auf sich hat?» Hofer kommt nun auf
das uralte Recht der Obsignation und die abneh-
mende Achtung fur die Religion «in unseren tribseli-
gen Zeiten und mit unserem schénen Zeitgeist» zu
sprechen. Nach dieser «nothwendigen Abweichung,
hochgeachtete Herren» kehrt er «wieder zu ihrem
hochverehrten Schreiben zurlick». In Diessenhofen
habe er «vor dem Prasidenten des Kleinen Rathes
Protestation» im Namen des Bischofs gegen die Ob-
signation durch die Munizipalitat eingereicht und die
Mitteilung gemacht, die Kantons- und die bischofli-
che Regierung sollten sich gitlich einigen; darauf sei
weder ein Verbot noch sonst etwas gekommen, da-
her habe er in Basadingen das Recht zur Obsignation
gehabt. Nun werde er beschuldigt, dem Beschluf3 zu-
widergehandelt zu haben. «Erlauben sie mir zu fra-
gen: welchem BeschluB? Von wem ist dieser Be-
schluB gemacht worden? Das aber ist dem Dekanat
unbekannt. [...] Mein gutes BewuBtseyn Uberzeugt
mich im Ubrigen, daB ich immer nach Vermogen zum
allgemeinen Wohl beygetragen habe, was ich
konnte, [...] aber es ist traurig, dafir nichts besseres
zu erwarten zu haben, als immer tiefere Herabwirdi-
gung, wie es der Ton, der in ihrem hochverehrten
Schreiben angestimmt ist, allzudeutlich an Tag gibt.
Ich habe dasselbe mehreren wahren katholischen
Mannern zu lesen gegeben, und sie haben sich in der
That gedrgert.» Sollte er gehindert werden, das zu
Basadingen Begonnene weiterzufiihren, werde er
zwar der Gewalt weichen, aber «ich muB allzeit ge-
gen dieselbe protestieren, ich muf3 die meinem Amte
anvertrauten Rechte verfechten, und ich werde es mit
Standhaftigkeit thun, und es im Tiefgeftihl thun, daB
ich nichts als meine Schuldigkeit thue. Ich bin es mei-
nem Gewissen, ich bin es meinem Bischof, ich bin es
meinen Kapitelsbriidern, ich bin es der ganzen helve-
tischen und auch der nachkommenden katholischen
Geistlichkeit schuldig. Wollen sie mich fir meine

383 StATG 3'21°1, S. 239 und 541.

17



Amtstreue strafen, ich muB es leiden, wollen sie mich
vom Dekanat entsetzen, wenn es in der Befugnis des
Kleinen Rathes liegt — von Herzen gern. Wider Willen
nahm ich es an, mit Willen gebe ich es wiederum her,
und das um so lieber, wenn man demselben nichts als
das Beschwerliche, nur dem Namen oder dem Schat-
ten nach lassen will, und ein Dekan nichts mehr an-
deres ist als ein Staats- oder bischéflicher Bothe seyn
soll, der die hohen beiderseitigen Verordnungen al-
leruntertanigst herumzubieten die strenge Pflicht auf
sich hat. [...] Im Land der Freyheit sollte ja die Freyheit
vielmehr Schutz finden als unterdriickt werden.»?*

Am 13. Juli befasst sich der Kleine Rat mit diesem
Brief und bezeichnet ihn als «eine in sehr unanstan-
digen Ausserungen und mit Missachtung aller der Re-
gierung gebuhrenden Achtung» abgefasste Riickant-
wort. Die Sache wird der Commission des Innern
Ubergeben, «welche gutachtlich vorschlagen wird,
welche Ahndung gegen den Dekan Hofer diesfalls
zweckmdBig seyn mochte».*® In der Folge aber
kommt der Kleine Rat nicht mehr darauf zu sprechen;
Hofer hatte das Recht auf seiner Seite.

1.7.3 Eklat im Kirchenrat

Am 13. Juli 1810 kommt es im paritatischen Kirchen-
rat zu einem Eklat. Am 30. November teilt der Antis-
tes im evangelischen Kirchenrat mit, «daB an der
letzten Sitzung des paritdtischen Kirchen-Rathes Herr
Geschéftsfihrer Hofer ohne von Jemand durch ir-
gend eine AuBerung gereizt oder beleidigt zu wer-
den, ganz laut und bestimmt gesagt: Es habe noch
keine katholische Parthey vor dem paritatischen Kir-
chen-Rath ihr Recht gefunden». Samtliche evangeli-
schen Mitglieder finden, «daB sie durch eine solche
Beschuldigung sehr beleidigt, und dadurch alle ihre
Achtung und Zutrauen verloren. Es soll auf die Ab-
setzung des Herrn Commissarius gedrungen wer-
den».*® Am 28. April 1811 spricht der katholische
Kirchenrat in einem Missiv dem evangelischen sein

118

«aufrichtiges Bedauern» wegen des «Ubel gewahlten
Ausdrucks» aus. Hofer habe nach seiner eigenen Er-
klarung niemand beleidigen wollen, es sei nicht Zeit
gewesen zum Uberlegen und Abwaégen des Aus-
drucks; um der Zwietracht entgegenzuwirken,
schlagt der Kirchenrat eine Zusammenkunft von je
zwei Mitgliedern vor®® Am 1. Juli antwortet der
evangelische Kirchenrat, er sei zu einer Zusammen-
kunft erst nach dem Riicktritt Hofers bereit. Fast zwei
Jahre, bis zum Rucktritt Hofers, findet nun keine Sit-
zung des paritdtischen Kirchenrates mehr statt: Im
Protokoll folgt auf die 29. Sitzung vom 13. Juli 1810
die 30. Sitzung vom 13. Mdrz 1812, an welcher der
neu als Kommissar gewahlte Johann Sebastian
Langle, Pfarrer in Sirnach (ab 1822 in Heiligkreuz),
teilnimmt.**®

1.7.4 Rund um die Verfassung von 1814/
Restauration®®

Am 4. Juni 1814 schreibt Dekan Pfister an Hofer und
schlagt eine Bittschrift an den Nuntius vor, unter-
zeichnet von «den Ersten der beiden Kapitel», um
eine Vorstellung bei der Tagsatzung zu erwirken. Er
weist hin auf die traurige Lage der Katholiken und
des geistlichen Standes, auf die Uberfligelung durch
die Reformierten und dass von Seiten der Kantonsre-
gierung keine Hoffnung auf Linderung sei. Pfister
winscht, dass der Landfrieden von 1712 aufs Neue
bestatigt werde, die Guter der kirchlichen Korpora-
tionen, Stifte, Kloster nicht hoher als andere Kan-
tonsbiirger besteuert, die reformierten Pfrinden
nicht aus katholischem Fonds und den Klostergttern

384 StATG 4'994'0.

385 StATG 300’1, S. 324-325.

386 StATG Aa, ohne genauere Sign.: Protokoll des Evangelischen
Kirchenrates.

387 StATG Ba 1'10°0.

388 StATG 4'972'2.

389 Vgl. Schoop 1, S. 83-90.



verbessert werden. «Aufhoren mochten die der
bischoflichen Gewalth zuwiderlaufenden Kammern
wie Kirchenrath, Schulrath, Ehegericht» sowie der
Einfluss der Reformierten auf die Schulen. Schon am
8. Juni antwortet Hofer, er habe sich beim Empfang
des Briefes sofort Gedanken gemacht: «Zwar muB
ich Ihnen aufrichtig gestehen, daB ich, von den Re-
formierten ausgestoBen, von den Katholiken verlas-
sen**, wenig Lust mehr hatte, mich furs Allgemeine
zu interessieren; indessen gieng ich doch die zeither
mit dem Gedanken um, eine Zusammenkunft und
Berathschlagung der ersten Vorsteher beider katholi-
scher Kapitel vorzuschlagen und das von Ihnen Erhal-
tene scheint mir dieselbe um so nothwendiger.» So
folgt noch im gleichen Monat eine Eingabe an den
Nuntius. Hofer pladiert fur volle Paritat nach dem Bei-
spiel des Kantons Glarus, ebenso sollen katholische
Beamte nur von Katholiken gewahlt werden.*’ In der
Arboner Kapitelsversammlung meldet Dekan Pfister,
die Vorstande beider Kapitel seien in Wertbihl zu-
sammenkommen, um dem Nuntius und der Kurie
ihre Auffassung zur neuen Verfassung darzulegen;
dies sei geschehen wegen «der Driickung der Refor-
mierten gegen die Katholischen». Eine Antwort des
Nuntius ist nicht vorhanden — was hatte er auch tun
kdnnen?***

Die Verfassung der Restauration von 1814 hat am
konfessionellen Verhaltnis wenig geandert. Der pa-
ritatische Kirchenrat wurde aufgeldst, die konfessio-
nellen Gremien blieben bestehen und wurden nun
«Administrationsrate» genannt mit jetzt sechs Laien
und funf Geistlichen (Geistliche: der staatliche Kom-
missar, die beiden Dekane, Kammerer Jakob Kénig
von Arbon und Prior Frolicher von Fischingen).*® Fur
Hofer setzte sich Anderwert ein, weil er «uns schon
so viele Beispiele thatiger Theilnahme an dem Wohl
unserer Kirche und unseres Kantons» gegeben habe,
«dessen Einsichten und Erfahrung sowie seine er-
probte Gesinnung uns die beste Garantie geben, daB
auch bischoflicherseits fur ein gutes Einverstandnis

zwischen geistlicher und weltlicher Behorde sowie
auf ein friedliches und duldsames Betragen mit uns
werde hingewirkt werden».*® Anderwert hat Hofer
also trotz allem geschatzt!

1.8  Sprachwechsel

Waren bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts samtli-
che Protokolle, Visitationsberichte und Zirkulare latei-
nisch geschrieben, so wird jetzt das Latein von der
deutschen Sprache abgelost. Dekan Hofer schrieb
noch sowohl lateinisch wie deutsch; seit 1810 sind
die Protokolle des Kapitels Frauenfeld-Steckborn in
Deutsch verfasst. Die «Acta»*” Dekan Pfisters sind
noch lateinisch. Die Konstanzer Kurie hingegen ver-
fasste Erlasse schon friher in Deutsch.

Einen Sprachwechsel ganz anderer Art zeigt die
Verordnung Wessenbergs vom 13. Februar 1810: Wo
in der Liturgie gebetet wurde «Pro Imperatore no-
stro», soll es nun heissen: «Pro Republica, Senatu et
Regimine nostro»’*. «Unseren Kaiser» gibt es ja
nicht mehr!

1.9 Untergang des Bistums Konstanz

1.9.1 Abtrennung der schweizerischen Quart

Uberlegungen, die schweizerischen Gebiete vom Bis-
tum Konstanz abzutrennen, gab es schon zu frithe-
ren Zeiten; sie intensivierten sich zu Beginn des 19.

390 Wohl eine Reaktion auf seinen unfreiwilligen Ricktritt als
Kommissar; flihlte er sich von Anderwert nicht unterstitzt?

391 StATG Bb 2, 2/15: Briefe Pfister und Hofer.

392 StATG Bb 2, 2/15: Brief an den Nuntius.

393 Fritsche 2, S. 69.

394 Ebd., S. 97.

395 StATG Bd 3'00°0, 1.

396 StATG Bb 0, 0/12.

119



Jahrhunderts.*” Die Trennung von Konstanz wollten
vor allem die Innerschweizer Kantone. Wahrend sich
Luzern wahrend der Mediationszeit fir einen Ver-
bleib bei Konstanz aussprach, beflirwortete die neue
Regierung 1814 den Austritt. Treibende Kraft war un-
ter anderem Nuntius Testaferrata, der im Juli 1814
nach Rom schrieb, er habe die Schweiz, Bischof Dal-
berg und Generalvikar Wessenberg von Grund auf
kennen gelernt wie auch die schlechten Prinzipien,
die von Deutschland her verbreitet wiirden,; allein die
Abtrennung von Konstanz kénne die Religion beim
Schweizervolk retten.®®® Am 1. Januar 1815 ernannte
der Nuntius gemass erhaltener Apostolischer Breven
den Propst von Beromunster, Franz Bernhard Géldlin,
zum Apostolischen Adminstrator der von Konstanz
abgetrennten schweizerischen Quart. Da diese Er-
nennung und die Trennung von Konstanz ohne Riick-
sprache mit den Regierungen geschah, wurde dies
von einigen Kantonen, darunter auch vom Thurgau,
als Eingriff in ihre Souveranitat betrachtet, schliesslich
aber Goldlin doch anerkannt.’* In Konstanz musste
man «das Abenteuer der Schweizertrennung von
Konstanz» ahnungslos den Zeitungen entnehmen.*®
Goldlin starb 1819, die Administration wurde dem
Churer Bischof Karl Rudolf von Buol-Schauenstein
ubergeben.*

1.9.2 Untergang

Uber tausend Jahre hatte der Thurgau zum Bistum
Konstanz gehoért und stand, nur schon wegen der
Nahe zum Ordinariat, in enger Verbindung mit ihm.
Daher darf sich der Blick auch auf das weitere Schick-
sal der Diozese wenden. Mit der Abldsung der
schweizerischen Quart von Konstanz war der erste
Schritt zur Auflésung des Bistums getan. Bis 1818
wurden abgetrennt die in Bayern, Wirttemberg und
Osterreich gelegenen Teile; nur noch die Pfarreien im
Grossherzogtum Baden und in Hohenzollern blieben
beim Bistum. Bischof Dalberg war am 2. Januar 1817

120

gestorben; Wessenberg wurde Bistumsverweser,
aber als solcher von Rom nicht anerkannt. Dieser Vor-
gang hat Spuren hinterlassen im Archiv des Kommis-
sariats, wo die Kopie eines Schreibens vom 24. Juni
1817 aufbewahrt wird, das von Hermann von Vicari,
dem Offizial*®?, stammt und das allen Geistlichen mit-
zuteilen war: «Seine konigliche Hoheit, der durch-
lauchtigste GroBherzog von Baden, haben unter
dem 16ten dieses [Monats] die hochste Ent-
schlieBung gefasst, dalB dem — gegen den bisherigen
Generalvikar des Bisthums Konstanz — Freyherrn
von Wessenberg erschienenen sowohl seiner Form,
als seines Inhalts, ganz irreguldren Pabst Breve keine
Folge geleistet werden kénne noch solle, vielmehr
Freyherr von Wessenberg bis zur nachfolgenden
neuen Kirchen Einrichtung als Verweser des Bisthums
angesehen und auf alle mégliche Weise zu schétzen
sey.»*® Am 21. August 1821 erliess Papst Paul VII. die
Bulle «Provida solersque»**, welche die Bistimer der
oberrheinischen Kirchenprovinz (Freiburg, Rotten-
burg, Mainz) umschrieb und in der es auch heisst:
«Nach einvernommenem Rat einiger unserer ehrwir-
digen Bruder, Kardindle der Heiligen Rdmischen Kir-
che, unterdrticken, zernichten und vertilgen wir da-
her mit sicherer Erkenntnis und reifer Uberlegung
und kraft der Fulle der apostolischen Gewalt den Ti-
tel, den Namen, die Natur, das Wesen und den
ganzen Bestand der erledigten bischéflichen Kirche
zu Konstanz samt ihrem Kapitel.» Damit war das Bis-
tum Konstanz de jure aufgehoben; de facto kam sein
Ende aber erst am 21. Oktober 1827, als der erste

397 Vorgeschichte: Bischof, S. 337-375.

398 Ebd., S. 380.

399 Ebd.; zum Ganzen: ebd., S. 376-398.

400 Ebd., S. 401.

401 Zur Administratio Constantiense: HS I/2, S. 215-218.

402 Offizial 1816-1827, 1842/43 erster Erzbischof der Erzdio-
zese Freiburg im Breisgau, gest. 1868: HS I/2, S. 604-641.

403 StATG Bb 0, 0/12.

404 Bischof, S. 515-516.



Erzbischof von Freiburg geweiht wurde. Bis dahin lei-
tete Wessenberg die Geschicke des Restbistums. Am
Tag der Weihe des neuen Erzbischofs erliess er ein Zir-
kularschreiben und einen letzten Hirtenbrief. So
wurde nach 1200 Jahren seines Bestehens das Bistum
Konstanz «ruhm- und wirdelos» aufgehoben.**

1.10 Beitritt zum Bistum Basel

Anderwert hoffte noch, dass die Stadt Konstanz zur
Schweiz komme und Bischofssitz bleibe. Er schrieb
1815: «Die Acquisition dieser Stadt wird jetzt fur die
Schweiz ein wahres BedurfniB, seitdem die Schweiz
von der Konstanzer Didcese — auf ein wirklich voreili-
ges Andringen mehrerer Stande — getrennt ist, ohne
vorher Gber eine neue Didcesan-Einteilung ein Projekt
entworfen zu haben, so daB wir in kirchlicher Hinsicht
dem gleichen Fehler wie friher im Politischen unter-
worfen wirden, da wir die bestehenden Gebaude
niederrissen, ehe wir Uber die neu aufzufiihrenden
einverstanden waren! [...] Konstanz eignet sich zur
Hauptstadt vom Thurgau und zum Sitz des Bischofs
fur die ostliche Schweiz. [...] Ein Bischof in Konstanz
wird eher als an jedem andern Ort in demjenigen
Sinne wirken, der zur Harmonie zwischen beiden
Konfessionstheilen, die vor Allem in’s Auge gefasst zu
werden verdient, wohlthatig beitragen kann.»*®
Aber Konstanz blieb beim Grossherzogtum Baden.
Die Verhandlungen, die 1828 zur Neuordnung
des Bistums Basel fuhrten, waren schwierig. In die-
sem Jahr wurde das Konkordat zwischen Rom und
den Standen Luzern, Bern, Solothurn und Zug ge-
schlossen. Im Thurgau waren die Verhandlungen in
der Bistumsfrage Sache des gesamten Kleinen Rates,
der den katholischen Administrationsrat nur konsul-
tierte; der Klerus wurde nicht gefragt. Am 11. April
1829 schloss sich nach dem Aargau auch der Thur-
gau dem Bistum Basel an; am 3. Juni genehmigte der
Grosse Rat den Beitritt.*” Sowohl Dekan Hofer wie

auch Dekan Koénig dusserten Bischof Salzmann ge-
geniiber ihre Freude (ber die Zugehorigkeit zum Bis-
tum Basel. Der Bischof antwortete Hofer am 28. Ok-
tober 1830: «Wir schmeicheln uns mit Recht des in-
nigen Verbandes einer so wirdigen Geistlichkeit mit
unserem Bistum und setzen mit Grund unsere Hoff-
nung darauf, daB sie fortfahren werde, durch gleich
gute Gesinnung, durch gleich gewissenhaften und
frommen Eifer zum Heil der uns anvertrauten Glaubi-
gen das Beste zu wirken.»*® Am gleichen Tag dankte
der Bischof Dekan Konig fur sein Schreiben, «worin
Sie uns in den gefuhlvollsten Ausdrticken Ihre Freude
Uber den AnschluB lhres hochléblichen Kantons an
das neue Bistum Basel, nebst der Versicherung lhrer
treuen Anhanglichkeit und Ergebenheit an dasselbe,
sowie mit besonderer Ihrer aufrichtigen Liebe und des
vollen Zutrauens zu Unserer Person so lebhaft und
Uberzeugend an Tag zu legen beliebt hatten».*®

Als erster thurgauischer Domherr wurde auf
Empfehlung Anderwerts Dekan Hofer bestimmt. Die
wichtigste Aufgabe eines Domherrn ist die Mitwir-
kung bei der Wahl eines Bischofs. Dazu kam Hofer
nicht mehr, denn Bischof Salzmann war bereits am
10. Dezember 1828 gewahlt worden. Die Stande Lu-
zern, Bern und Aargau haben neben zwei nicht resi-
dierenden einen in Solothurn residieren Dombherrn,
Solothurn deren drei. Die Gbrigen Stande stellen je ei-
nen, der im jeweiligen Kanton wohnt. Der thurgaui-
sche Domherr hat von seinem Amt her keinen Ein-
fluss auf die Kirche im Kanton. Die dem Konkordat
angeschlossenen Kantone bilden die Diézesankonfe-
renz, in der jede Regierung mit zwei Mitgliedern, die
nicht katholisch sein mussen, vertreten ist; vor einer
Bischofswahl hat ihr das Domkapitel eine Sechserliste
vorzulegen.

405 Bischof, S. 516.

406 Zit. nach Moarikofer, S. 146.

407 Zum Beitritt des Thurgaus siehe Fritsche 2, S. 38-59.
408 StATG Bb 0, 0/13.

409 StATG Bd 3'20'0, 3.

121



1.11 Die Verfassung von 1831/

Regeneration®”

Im Januar 1831 stirbt Kommissar Hofer; vielleicht hat
er vorher noch mitgewirkt an der Eingabe zur Verfas-
sungsrevision vom Februar, die sich gegen die Schul-
vereinigung ausspricht, denn dadurch sei die religiose
Bildung der Jugend gehemmt und der Religionsfriede
gestort.*"" Ende November 1831 schlagt Dekan Meile
dem Arboner Dekan Kénig wegen des neuen Steuer-
gesetzes eine Zusammenkunft aller finf Kapitel vor:
der beiden katholischen und der drei evangelischen!
Es kommt zu einer Eingabe gegen das «Abgaben-Ge-
setz», unterzeichnet von den beiden katholischen
und zwei evangelischen Dekanen; nur der evangeli-
sche Frauenfelder Dekan hat nicht unterschrieben.
Darin wird vermerkt, Kirchenguter seien seit jeher
steuerfrei, die Geistlichen hatten ein dusserst karges
Einkommen.**

Am 4. Mai 1831 verschickt Dekan Kénig ein Zir-
kular des Grossen Rates vom 2. Mai, «in welchem es
der Geistlichkeit zur Pflicht gemacht wird, am nachs-
ten Sonntag, den 8. May, in der Predigt die Wichtig-
keit des Eides in Beziehung auf die am gleichen Tage
bevorstehende Eidesleistung fir die Verfassung und
Wabhl des zu erneuernden GroBen Rathes dem Volke
mit Ernst und Nachdruck ans Herz zu legen.» Gemass
einem Zirkular von Dekan Meile vom Dezember 1832
mussen diesen Eid auch «samtliche in Pastoralge-
schaften Angestellte beyder Confessionen» leisten —
das werde zwar nicht allen einleuchten, aber der Bi-
schof habe kein Veto eingelegt.*" Mit der neuen Ver-
fassung kommt der alte Name «Kirchenrat» wieder
zur Geltung, mit nunmehr vier Laien und drei Geistli-
chen. Der Kommissar ist nicht mehr von Amtes we-
gen Mitglied; wird er nicht in den Rat gewahlt, wohnt
er dennoch den Sitzungen mit beratender Stimme
bei; auch die Dekane sind nicht mehr Mitglieder.*"*

122

2 Kapitularisches Leben

2.1 Statuten

Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn behélt weiterhin
die 1796 von Dekan Harder zusammengestellten Sta-
tuten. Fur das Kapitel Arbon verfasste sie 1809 Dekan
Pfister*'®; sie unterscheiden sich nicht wesentlich von
Ersteren.

Der «Commissionalbericht Uber die Revision der
Statuten des Capitels Arbon»*'*, vorgetragen an der
Kapitelsversammlung von 1840 durch Pfarrer Georg
Meierhans®”’, Sommeri, und der Bericht an das
bischofliche Ordinariat vom Jahr 1860*, ebenfalls
von Meierhans, zeigen den langen Weg vom ersten
Antrag auf Revision bis zu den Statuten von 1861.
1836 wird an der Versammlung des Kapitels Arbon
die Frage einer Revision gestellt und eine Kommis-
sion mit funf Mitgliedern eingesetzt. In seinem
«Commissionalbericht» begrindet Meierhans die
Notwendigkeit einer Revision: Fur die Statuten von
1809 sei keine bischéfliche Bestdtigung eingeholt
worden, unverandert kdnnten sie jetzt nicht dem Bi-
schof vorgelegt werden. Es bereite Miihe, in den Sta-
tuten den wesentlichen Inhalt zu finden, die in Form

410 Vgl. Schoop 1, S. 129-138; zu weiteren Beitritten zum Kon-
kordat vgl. Hopp, Anton: Im Dienst des Heiles, Solothurn
1979, S. 13-15.

411 StATG Bb 2, 2/15.

412 StATG Bb 2, 2/15.

413 Zirkular Kénig: StATG Bd 37201, 4; Zirkular Meile: StATG Bd
1'20'2, 7.

414 Suter, S. 84-85.

415 StATG Bd 3'50°0, 0.

416 Wortlaut im Protokoll.

417 Geb. 19. Marz 1806, von Bussnang, 1829/30 Vikar in Tobel,
1831 Pfarrer in Sommeri, 1845 in Arbon, 1860 Kommissar
und Domherr, 1861 Dekan des Kapitels Arbon, gest. 1870:
StATG Bd 3’500, 2.

418 Alle Akten Kapitel Arbon zur Statutenrevision 1861: StATG
Bd 3'50'0, 0.



und Inhalt auf denen von Frauenfeld-Steckborn ba-
sierten, welche durch die Aufnahme friherer Be-
schlisse auch keine gehdrige Form hatten. Statuten
sollten kurz und deutlich sein. Zudem habe sich seit
der Entstehung der Statuten im Kirchenwesen vieles
verandert, was berlcksichtigt werden misse, wenn
man nicht etwas Unzweckmassiges aufstellen wolle.
Schon 1809 seien die Statuten um mehr als zehn
Jahre veraltet gewesen. Zugleich wolle man gemein-
same Statuten mit dem anderen Kapitel. Aber die
ganze Sache bleibt liegen. Im Bericht an das bischof-
liche Ordinariat wird der Grund dafiir angegeben: Es
wird beflirchtet, die damals im Kanton St. Gallen
herrschenden Tendenzen**® kénnten auch auf den
Kanton Thurgau Ubergreifen; dann waren Statuten
im kirchlichen Sinn und Geist wegen der Einmischung
des Staates nicht zu erwarten gewesen. — Fur das Ka-
pitel Arbon ist ein undatierter und nicht vollstandiger
Statutenentwurf von Pfarrer Meierhans erhalten ge-
blieben.

1848 wird im Kapitel Frauenfeld-Steckborn die
Statutenrevision angesprochen. 1851 heisst es, ein
Entwurf sei gemacht, aber noch nicht zur Prifung be-
reit gestellt. 1856 findet ein Entwurf «abermals keine
Gnade», aber dem andern Kapitel sei mitzuteilen,
man wiinsche gemeinsame Statuten. Nun wird eine
Kommission eingesetzt. Zuerst sind nur Dekan Josef
Anton Meile und Pfarrer Meierhans Mitglieder. Sie
machen zwar einen gemeinsamen Entwurf, Meile
aber verlangt, dass auch der Arboner Dekan Jakob
Pankraz Wigert sich beteiligen misse. Schliesslich
kommt noch Pfarrer Josef Zweifel von Hagenwil
dazu.” Ein gemeinsamer Entwurf geht nun in die Ka-
pitel mit der Empfehlung zu unveranderter An-
nahme. Arbon nimmt im Oktober 1860 mit nur einer
Gegenstimme die Statuten an und erklart, sollte Frau-
enfeld im November ablehnen, bleibe Arbon dabei.
Nach langer Diskussion mit verschiedenen Abande-
rungsvorschlagen lehnt das Kapitel Frauenfeld-Steck-
born unter dem neuen Dekan Josef Anton Heuberger

die Statuten ab. Aber damit nicht genug: Auch die
Regierung versagt die Genehmigung und verlangt
die Streichung des Paragraphen, der die Abkurung
und Visitation dem Dekan zuweist.

Weil der Wunsch nach neuen und gemeinsamen
Statuten beider Kapitel dennoch vorherrscht, Frauen-
feld-Steckborn aber erst in drei Jahren wieder eine
Versammlung habe und auch dann noch eine An-
nahme fraglich sei, kommt man tberein, die Diffe-
renzen dem Bischof vorzulegen. Das geschieht durch
Carl Arnold-Obrist. Meistens nimmt er die Vorschlage
des Kapitels Arbon an. Und endlich am 18. Februar
1861 unterzeichnen Dekan Heuberger flr Frauen-
feld-Steckborn und der vor knapp einem Monat neu
gewdhlte Dekan Meierhans fur Arbon die neuen Sta-
tuten; am 28. Juni genehmigt sie Kanzler Duret im
Namen des Bischofs.

Bemerkenswert ist, dass es die ersten Statuten in
deutscher Sprache sind mit Ausnahme der Eidesfor-
mel des neuen Kapitulars und der Aufnahmeformel
des Dekans. In seinem Entwurf hat Pfarrer Meierhans
auch diese Texte in Deutsch vorgesehen.

1896 gibt das Kapitel Frauenfeld-Steckborn den
Auftrag, die Statuten zu revidieren und sie den Di6-
zesanstatuten anzupassen; am 3. Juli 1899 werden
sie verabschiedet. Zum Entwurf*' wird bemerkt, er
sei «nur fur das Capitel Frauenfeld-Steckborn be-
rechnet. Bei Capitelsstatuten sollen nicht die Kan-
tonsgrenzen in Betracht sein, sondern einzig der Ca-
pitelsbezirk, jeder Verein macht nur Statuten fur sich
selbst. Wollten wir mit dem Capitel Arbon gemein-
same Statuten machen, so wiirden wir noch viel we-

419 Das 1833 radikal gewordene Katholische Grossratskolle-
gium hatte einseitig die Verbindung mit dem Bistum Chur
aufgehoben; das 1835 wieder konservativ gewordene Kol-
legium anerkannte zwar den neuen Churer Bischof als Apos-
tolischen Administrator, aber die Regierung verbot dem
Klerus die Beziehung zum Bischof: HS I/2, S. 1005-1006.

420 StATG Bd 1'50°0, 1.

421 StATG Bd 1'50°0, 2.

123



niger zum Ziel kommen, und das gleiche ware der
Fall, wenn spater wieder Abanderungen nétig sind.
Wir bleiben nicht desto weniger gute Freunde und
haben nichts dagegen, wenn das obere Capitel eben-
falls fur sich Statuten revidiert od. mutatis mutandis
die unsrigen Ubernimmt.» Die Statuten kommen
aber doch vor das Arboner Kapitel und werden von
diesem am 20. Juli einstimmig angenommen und von
Bischof Haas am 8. August genehmigt.

2.2  Mitgliedschaft

2.2.1 Kapitel Arbon
Alle Pfarrer und Kaplane sind Mitglieder; die Ordens-
pfarrer und Kaplane haben aber nur das aktive
Stimmrecht. 1814 werden die Statuten insofern kor-
rigiert, als Ordensgeistliche, die Pfarrer sind, auch als
Deputaten und Sekretdre gewahlt werden kénnen.**
An der Versammlung des Kapitels 1912 dussert
der Arboner Pfarrer Leonz Wiprachtiger den Wunsch,
«daB auch die deutschen Vikare ins Kapitel resp. in
den Emeritenfond aufgenommen werden kénnen»
(in Arbon wurden statt der Kaplanei 1908 zwei Vika-
riate geschaffen; unter den «deutschen» Vikaren sind
die deutsch- im Unterschied zu den italienischspra-
chigen*”? gemeint). 1916 beschliesst der Kapitelsvor-
stand, an der nachsten Versammlung die Statuten
von 1899 zu diskutieren, die nur die ausnahmsweise
Aufnahme von Geistlichen ohne definitives Benefi-
cium vorsehen, aber ohne Anspruch auf den Emeri-
tenfonds. Das Kapitel andert nun die Statuten: Wer
«ein standiges Vikariat besitzt und die bischofliche
Bestatigung erhalten hat, ist mit allen Rechten und
Pflichten Mitglied des Kapitels.» 1919 werden die
beiden Arboner Vikare und jener, der zur Zeit in Em-
mishofen ist, nicht «ausnahmsweise», sondern re-
guldr ins Kapitel aufgenommen.

124

2.2.2 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

1810, anlasslich der Aufnahme eines Kaplans in das
Kapitel, spricht Dekan Hofer die Hoffnung aus, dass
bald auch die Kaplane von Frauenfeld dem Kapitel
beitreten wirden, obwohl die katholische Kommis-
sion von Frauenfeld ihnen den Beitritt noch nicht ge-
statte. Vom Ordinariat aufgefordert, gibt die Kom-
mission nach, wie es bei der Aufnahme dieser Kap-
lane 1813 heisst. Im Visitationsbericht von 1841 be-
dauert Dekan Meile, dass in seinem Kapitel die
Ordenspfarrer nicht Mitglieder sind. Unter dem Vor-
wand kirchlicher Exemtion seien samtliche Regular-
pfarrer ausserhalb des Kapitelsverbandes mit
Ausnahme von Homburg (Muri) und Mammern
(Rheinau), «was wohl als ein Ubelstand bezeichnet
werden muB.» Der bisher kapitelsfreie Pfarrer von
Klingenzell wurde schon 1810 ins Kapitel aufgenom-
men, Paradies wurde 1836 aufgehoben, die Fischin-
ger Pfarrer traten nach der Aufhebung des Klosters,
wie von Bischof Salzmann verordnet, dem Kapitel bei.
Wegen Eschenz und Tanikon schreibt der Bischof
1849 an Kommissar Meile: Diese Pfarrer «konnte ich
in das Dekanat nicht aufnehmen, weil bestehende
mit Einsiedeln und Wettingen (dessen Abt in Wurms-
bach noch existiert) gemachte Konkordate des Ordi-
nariates respektiert bleiben mussen. Vielleicht konn-
ten Sie die Geistlichen in Eschenz und Danikon tber-
reden, sich freywillig in den Kapitelsverband einver-
leiben zu lassen.»*** Tanikon ist seit 1854 von einem
Weltgeistlichen besetzt.*” Ob und in welcher Weise
der Einsiedler Pfarrer von Eschenz am Kapitel teil-
nahm, ist nicht ersichtlich; 1898 wird bei einer Deka-
nenwabhl erklart, er sei nicht stimmberechtigt.

422 StATG Bd 3'00°0, 1.

423 Vor dem Ersten Weltkrieg gab es italienische Missionen in
Arbon, Amriswil und Kreuzlingen.

424 StATG Bb 0, 0/15.

425 Kuhn I/1, S. 320; der erste Pfarrer ist Kuhn selber.



2.2.3 Ramsen und Schaffhausen*?®

Das Verhaltnis dieser beiden Pfarreien zum Dekanat
Frauenfeld-Steckborn ist eine schier «unendliche Ge-
schichte». 1817 meldet Dekan Hofer dem Adminis-
trator Goldlin, trotz der Abtrennung der schweizeri-
schen Quart vom Bistum Konstanz werde der Pfarrer
von Ramsen noch als dazu gehérend betrachtet; er
sei zur Dekanenwahl im bisherigen Kapitel eingela-
den worden, Ramsen aber gehoére zum schweizeri-
schen Bistumsteil und sollte dem Kapitel Frauenfeld-
Steckborn angeschlossen werden. Goldlin scheint
darauf nicht geantwortet zu haben, jedenfalls gibt es
keine Nachricht, dass ein Anschluss erfolgte. 1839
wird in Schaffhausen die Pfarrei gegriindet und der
erste Pfarrer gewdhlt, der seine Stelle aber erst 1841
antreten kann, nachdem der Bischof von Chur die
Pfarrei dem Bischof von Basel unterstellt hat.*”’ 1844,
nach dem Amtsantritt des zweiten Pfarrers Kaspar Jo-
sef Fah, stellt Bischof Salzmann die Pfarrei unter die
Jurisdiktion des Kapitels Frauenfeld-Steckborn. Aber
auch Ramsen, obwohl noch zu Chur gehoérend, will
sich anschliessen. Beide Pfarrer gelangen an das Ka-
pitel mit der Bitte um Aufnahme. Im gleichen Jahr be-
schliesst das Kapitel, die beiden Pfarrer hatten je 30
Gulden als Teilhabe am Kapitelsfonds von 3000 Gul-
den zu bezahlen. Ramsen bezahlt, obwohl dem Ge-
such Pfarrer Wunderlins nicht entsprochen wurde,
die 30 Gulden zuriickzuerstatten, sollte er vom Kapi-
tel wieder getrennt werden. Pfarrer Fdh aber meldet
1847 dem Kammerer, die Schaffhauser Genossen-
schaft zahle die Summe nicht, ihr Vermégen sei zu
gering, es gehe ja nur darum, die Kapitelssatzungen
zu halten und «nichts weiter». Er protestiert und
fragt, ob denn die neugegriindete Pfarrei Warth so-
wie die ehemalige Klosterpfarrei Paradies einen Ein-
kauf bezahlen mussten. Dekan Meile schreibt ihm
zurlick, das Kapitel habe nicht ohne Grund Beden-
ken, das Dekanat sei sehr ausgedehnt, auch koénnte
ein Schaffhauser Pfarrer Uber Bedingungen, Ge-

buhren und den Anteil am bedeutenden Kapitels-
fonds mitentscheiden. 1848, an der ndchsten Ver-
sammlung, nimmt das Kapitel missbilligend zur
Kenntnis, dass der Kirchenstillstand**® von Schaffhau-
sen gegen die Einkaufstaxe protestiert hat. Dekan
Meile erklart daher das Schaffhauser Gesuch als «sus-
pendiert». Als sich Pfarrer Wunderlin wegen eigen-
machtiger Verwaltung und Erblindung mit der Pfarrei
Uberwirft, bekommt Dekan Meile vom Bischof von
Chur den Auftrag, im Fall Ramsen Ordnung zu schaf-
fen und die Resignation und Pensionierung des Pfar-
rers in die Wege zu leiten; zugleich meint der Bischof,
es sei ungewiss, zu welchem Bistum Ramsen gehore,
und winscht die Einverleibung ins Bistum Basel.*”
Denn bist jetzt war der Ramsener Pfarrer in einer
Doppelstellung, «die u.a. auch darin zum Ausdruck
(kam), dass der Pfarrer von Ramsen die Erlasse beider
Ordinariate entgegennahm und davon zu veréffentli-
chen pflegte, was ihm gut schien.»*® 1860 wird an
der Versammlung gefragt, ob sich Resignat Wunder-
lin ins Kapitel eingekauft habe. 1863 will der neue
Pfarrer wissen, ob er nicht als Kapitelsmitglied be-
trachtet werde, da er keine Einladung erhalten habe.
Die Antwort lautet: Da der Eintritt bezahlt wurde,
kénne eine Teilnahme nicht in Frage gestellt werden.
Aber 1866 wird erneut gefragt: Kann Pfarrer Renggli
von Ramsen aufgenommen werden? Und man
kommt tberein: «Der Bischof soll die Angelegenheit
regulieren.» Dieser schickt die Anfrage zur Begutach-
tung an Kommissar Meierhans, der antwortet, Pfarrer
Waunderlin habe sich damals nicht selber unter die Ju-
risdiktion des Bischofs von Basel stellen kénnen und
sei ohne kirchliche Zustimmung ins Kapitel aufge-

426 Zu den Vorgangen: StATG Bd 1'50'0, 9; siehe auch Kapitels-
protokoll Frauenfeld-Steckborn.

427 Schaffhausen, S. 96-98.

428 Alter Name fur «Kirchenvorsteherschaft», auch im Thurgau
1811-1819 so genannt: Fritsche 2, S. 99-101.

429 StATG Bb 10, 10/9.

430 Schaffhausen, S.100.

125



nommen worden. Er kritisiert auch die einstige Ein-
kaufstaxe fur Schaffhausen. Es sei unbillig gewesen,
sie von einer armen Pfarrei zu verlangen, das Kapitel
sei nicht eine Verbindung von Pfarreien, sondern von
am Ort wirkenden Geistlichen, da genlge der In-
gress, wie das auch bei den Ordenspfarrer der aufge-
hobenen Kléster gewesen sei. Die jetzige Stellung
von Ramsen und Schaffhausen stehe im Widerspruch
zur ldee der kirchlichen Zugehorigkeit, so kénne von
der Zweckmassigkeit und Notwendigkeit des An-
schlusses keine Rede sein.”' Eine Antwort ist nicht
erhalten. Der Pfarrer von Ramsen bleibt Mitglied.
1890 wird ein Regress erwahnt. Erst 1906 wird das
Dekanat Schaffhausen errichtet.*?

2.3 Kommissar

Dekan Hofer wird 1815, gleich nach der Abtren-
nung der schweizerischen Quart von Konstanz, von
Administrator Goldlin zum bischéflichen Kommis-
sar, zu seinem Stellvertreter im Kanton, ernannt*®;
Langle bleibt staatlicher Kommissar, aber nach des-
sen Tod 1828 wabhlt die Regierung keinen Nachfol-
ger. Langle wird bezeichnet als «Vorsteher der ka-
tholischen Geistlichkeit des Kantons, durch welchen
die Regierung und das Katholische Kleine Ratskolle-
gium ihre Verfigungen an die gesamte katholische
Geistlichkeit erlasst».*** Gewissermassen «Brief-
trager», ist er nie besonders hervorgetreten. In der
Verfassung von 1831 fallen die staatlichen Amter
des Kommissars und Antistes weg. Auch von Bischof
Salzmann wird Hofer als Kommissar bestatigt.**
Nach dem Tod Hofers 1831 ernennt Bischof Salz-
mann den Sirnacher Pfarrer Johann Pankraz Keller
zum Kommissar. Im Februar 1831 schreibt der
bischofliche Kanzler an Keller: «Das CommiBariat
bleibt vom Capitel getrennt»; bei der Wahl des neuen
Dekans fur das Kapitel Frauenfeld-Steckborn sei «der
CommiBar aber nicht stimm- und wahlfahig».** Als
Dekan wird Josef Anton Meile*” gewéhlt, den der Bi-

126

schof nach dem Hinschied Kellers 1841 zum Kom-
missar ernennt. Als nun Meile gemass bischoflicher
Weisung das Amt des Dekans niederlegen will, wehrt
sich das Kapitel, der Bischof gibt nach und so sind
beide Amter wieder vereint. Auch der 1860 nur
knapp ein Jahr wirkende Kommissar Johann Pankraz
Wigert war Dekan. 1860 wird Josef Georg Meierhans
kurz nach seiner Ernennung zum Kommissar vom Ka-
pitel Arbon als Dekan gewahlt. 1870 ist Conrad
Kuhn®® von Frauenfeld schon Dekan, 1901 wie-
derum wird Alois Zuber als neuernannter Kommissar
auch Arboner Dekan. Nach dessen Tod 1902 trennt
Bischof Leonhard Haas beide Amter wieder und er-
nennt den Direktor des Kinderheimes Fischingen, Jo-
sef Schmid, zum Kommissar, der das Amt bis 1919 in-
nehat. 1920 wird Fridolin Suter, Pfarrer von Bischofs-
zell, sein Nachfolger.**

Die Kommissare waren nicht nur Mitglieder des
Kirchenrates, sondern bis 1870, mit einem kurzen
Unterbruch, auch dessen Prasidenten. Nach dem
Rucktritt Dekan Meiles als Prasident war 1858 bis
1863 Regierungsrat Johann Baptist Streng an dieser
Stelle; ihm folgte Kommissar Meierhans nach.**

431 StATG Bb 2, 2/8.

432 Schaffhausen, S. 221,

433 Suter, S. 141; Fritsche 2, S. 95-97, als Quelle ist das Archiv
des Kommissariates angegeben; das Stlick fehlt aber heute.

434 Fritsche 2, S. 94.

435 StATG Bb 0, 0/13.

436 StATG Bb 0, 0/14.

437 Geb. Sept. 1802, von Dussnang, 1824 Pfarrer in Sommeri,
1831 in Tobel, 1831 Dekan, 1841 Kommissar, 1845 Dom-
herr, gest. 19. Juli 1860: Kuhn I/1, S. 333-334.

438 Geb. 1829, von Glndelhart, 1854 Pfarrer in Tanikon, 1866
in Frauenfeld, 1867-1898 Dekan, 1870 Kommissar und
Domherr, gest. 1901: Personalverzeichnisse. Kuhn war Ver-
fasser der «Thurgovia sacra»; wenn auch heute in manchem
zu korrigieren und zu erganzen, war das Werk damals doch
eine herausragende Leistung.

439 Nach den Kapitelsprotokollen.

440 StATG Ba 1’00’13 und Ba 1'00'15. Suter nennt in: Das Bistum
Basel 1828-1928, Solothurn 1928, S. 328, zwar die Prasi-



Die Revision der Kantonsverfasssung von 1869
bringt auch eine neue Organisation der Landeskirche,
die 1871 die Synode einfiihrt, welche aus % Laien und
% Geistlichen besteht. Kommissar Kuhn nimmt we-
gen des Organisationsreglements und der Verord-
nung Kontakt mit Bischof Eugen Lachat auf. Im Brief
vom 6. Oktober 1870 mdchte der Bischof einige Arti-
kel unbestimmter und zurtickhaltender sehen. Am
17. Oktober winscht er in einem Zusatzartikel die
Anerkennung der bischéflichen Rechte.*' Bei den Be-
ratungen an der Synode will eine Minderheit der Mit-
glieder den Kommissar nicht im Kirchenrat. Am 25.
Juni 1871 schlagt das bischofliche Ordinariat vor:
«Wenn der bischofliche Kommissar nicht Mitglied
des Kirchenrathes ist, so kann er doch den Sitzungen
desselben mit beratender Stimme beiwohnen.»*? Im
Brief vom 26. Juni 1871 ist der Bischof erfreut Gber
Verbesserungen, bedauert aber jene Bestimmungen,
die mit dem Kirchenrecht nicht vereinbar seien, doch
ist er wegen des Einflusses von «Personlichkeiten mit
wirdiger katholischer Gesinnung [...] der Befirch-
tung ledig, daB Collisionen entstehen».**

2.4  Die kapitularischen Amter

2.4.1 Wahlbarkeit

Im Vorfeld der Statutenrevision von 1861 schlagt das
Kapitel Frauenfeld-Steckborn vor, alle Kapitulare,
auch die Kapléne, sollten in alle Amter gewahlt wer-
den kénnen. Dem widerspricht Arbon: Wenn Geistli-
che untergeordneten Ranges wahlbar seien, kénnte
derjenige, der des andern Diener sei, zum Herrn sei-
nes Herrn werden. Die Statuten beschranken
die Wahlbarkeit der Kaplane oder Pfarrverweser auf
die Deputaten- und Sekretarenstelle. Die Regularkleri-
ker werden nicht mehr erwahnt; sie sind mit Aus-
nahme von Eschenz auch nicht mehr als Pfarrer ein-
gesetzt. Gemadss den Statuten von 1899 ist dann je-
der Kapitular fir jedes Amt wahlbar.

2.4.2 Dekan

In seinem «Commissionalbericht» von 1840**
schreibt Pfarrer Meierhans, die Verhaltnisse hatten
sich so geandert, «daB man sich bald fragen durfte,
wozu Capitel und ihre Officianten noch brauchbar
waren? In friiherer Zeit galt der Dekan als Stellvertre-
ter des Bischofs, durch ihn wurden alle wichtigen Ge-
schafte behandelt und geleitet, es stand ihm zu, Strei-
tigkeiten unter den Geistlichen zu vermitteln und die
fehlbaren zurechtzuweisen, in Ehestreitigkeiten war
er vom Pfarramt hinweg die Mittelinstanz zwischen
ihm und dem Bischof, er hatte beim Absterben von
Geistlichen das Geschaft der Theilung und die Ab-
rechnung Uber die Pfrundeinkinfte, er war unter der
1814er-Verfassung von Amts wegen Mitglied der
obersten weltlichen Kirchenbehotrde u.s.f. Und was
ist er jetzt? Die Vermittlung zwischen Clerus und der
Curie ist an das Commissariat Ubergegangen, Ehe-
sachen sind gesetzlich dem Commissariat Ubertra-
gen. Der Commissar ist von Amts wegen Mitglied des
Kirchenrathes, Abkurungssachen gehen nach und
nach in die Hande des Kirchenrathes uber, seiner Ju-
risdiction werden fehlbare Geistliche und alle Verge-
hen in kirchlicher Beziehung unterworfen; ja in seine
polititschen Institutionen kamen kein Capitel, kein
Dekan mehr, so daB die ganze Function des Dekanats
noch darin besteht, etwa einen Pfarrherrn im Namen
des Bischofs, der gewohnlich auch nichts davon
weiB, zu installieren, den Geistlichen die Leichenrede
zu halten und das Capitel zu prasidieren. Das sind
Verhaltnisse, wie sie einmal factisch bestehen und
wenn sie so fortdauern und um sich greifen, so wer-

denten, lasst Meile bis 1860 wirken, fuhrt aber Meierhans
nicht auf.

441 StATG Bb 0, 0/16.

442 StATG Bb 0, 0/17.

443 StATG Bb 0, 0/17. Vgl. zum ganzen Abschnitt: Suter,
S.90-91.

444 Im Protokoll des Kapitels Arbon.

127



den sie die Existenz der Capitel selbst untergraben.»
Das ist, wohl aus den damaligen Umstanden heraus,
zu pessimistisch gesehen. In den Statuten von 1861
kommt dem Dekan doch eine Reihe von Aufgaben
zu, unter anderem: «Er halt Aufsicht Gber die Kir-
chendisziplin, Gottesdienstordnung, Predigt und
Christenlehrvortrage, Administration der hl. Sakra-
mente und die ganze Amtsfihrung, sowie das sittli-
che und religitse Betragen der Geistlichen.» Er hat
Ubelstande wahrzunehmen, fehlbare Geistliche vor
sich zu bescheiden und zurechtzuweisen, Streitigkei-
ten unter den Kapitularen oder zwischen ihnen und
den Pfarreien zu schlichten. 1899 werden den Di6-
zesanstatuten gemass einige weitere Kompetenzen
angefihrt: Das Benedizieren von Paramenten und
liturgischen Gefassen, die Dispens von Eheverkiindi-
gungen, die Absolvierung von bischéflichen Reservat-
fallen und die Gestattung der Bination*” in dringen-
den Fallen. Eine weitere Aufgabe des Dekans ist die
Einsetzung eines Pfarrers, die «Pfarrinstallation». 1861
findet das Kapitel Arbon, bei vermehrten Installatio-
nen am Sonntag kénnte es fir den Dekan schwierig
werden; ein Beschluss wird nicht gefasst. Im Kapitel
Frauenfeld-Steckborn beantragt Dekan Conrad Kuhn
1876, Installationen am Sonntag vorzunehmen, weil
dies anddchtiger und feierlicher sei. Ab 1880 zahlt
das Kapitel Frauenfeld-Steckborn dem Dekan ein Ge-
halt von hundert Franken.*¢

Die Versammlung, in der ein Dekan zu wéhlen ist,
beginnt wie bisher mit dem Hochamt «de Spiritu
Sancto» und wird mit dem «Te Deum» beendet. Die
Wahl leitet der Kommissar. Anschliessend wird die
bischofliche Bestatigung eingeholt und nach deren
Eintreffen dem Kirchen- und dem Regierungsrat An-
zeige gemacht. Die Taxen fiur die Bestatigung betra-
gen in Konstanz 18 fl, in Beromunster 15 fl, in Chur
22 fl, in Solothurn 11 fl oder Fr. 22.80.*

128

2.4.3 Kammerer

Seine Aufgaben sind dieselben wie in friherer Zeit.
Alljahrlich bis Ende Januar hat er die Rechnung der
Kapitelsvorsteherschaft zur Prafung zu unterbreiten.
Fur Schaden und Verluste, die dem Kapitelsfonds aus
seiner Schuld oder Nachlassigkeit entstehen, ist er
persdnlich haftbar. Fur den Einzug der Zinsen und Ge-
buhren bekommt er gemass Statuten funf Prozent als
Entschadigung.

2.4.4 Deputaten

Das Kapitel Arbon hat gleich zu Beginn das Dekanat
in drei Regiunkeln aufgegliedert und aus jeder einen
Deputaten gewahlt: Arbon, Bischofszell, Minsterlin-
gen. Diese Deputaten sind, wie es in den Statuten
heisst, «Gehtlfen und Rathgeber des Dekans»; sie
werden «bei allen wichtigen Angelegenheiten zu
Rathe gezogen, sie Uberwachen zunachst die Amts-
fuhrung und das Betragen der Geistlichen ihrer Regi-
unkel, berichten Gber wichtige Vorfalle an das Deka-
nat».

Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn zahlte von al-
ters her vier Deputaten, 1810 kommt ein flinfter
hinzu; zugleich bekundet der Kapitelssekretar sein
Missfallen, dass auf eine vakante Deputatenstelle im-
mer der Sekretar nachricken soll — also kommt man
davon ab. 1834 erachtet man wieder vier Deputaten
als gentigend, und der Dekan lasst auf die vakante
Stelle «ohne Wahl nach alter Gewohnheit» den Se-
kretar nachriicken. Im gleichen Jahr werden zwar aus
einem anderen Grund vier Regiunkeln gebildet, aber
erst 1860 wird bei einer Wahl gefordert, auf sie Riick-
sicht zu nehmen.

445 Wenn ein Geistlicher am gleichen Tag zwei Messen feiert.
446 StATG Bd 1'40'0, 2.
447 Aufgetihrt jeweils in den Kapitelsrechnungen.



2.45 Kapitelssekretar

Neben der Protokollfuhrung fertigt und unterzeich-
net der Sekretar mit dem Dekan alle Beschlisse und
amtlichen Missive, sorgt fur einen wirdigen Gottes-
dienst bei den Kapitelsversammlungen und fuhrt ein
genaues Verzeichnis der auswartigen Kapitulare. Als
jahrliche Entschadigung bekommt er finf, 1899 zehn
Franken.

2.4.6 Pedell

Gemass den Statuten von 1861 hat sich an den Auf-
gaben des Pedells kaum etwas gedndert, nur be-
kommt er jetzt statt der jahrhundertelang tblichen
sieben Kreuzern «von jedem Kapitularen nebst allfallig
néthiger Erfrischung an Speise und Trank 40 Rap-
pen». Auch sind weitere Entschadigungen aufge-
flhrt: finf Franken bei einer Installation, zehn bei ei-
ner Beerdigung, drei nebst Kost bei den Kapitelsver-
sammlungen. Das fixe Jahresgehalt wird von den Ka-
piteln bestimmt. Dass sich die Zeiten geandert haben,
zeigen die Statuten von 1899: Hier ist nur mehr die
Rede von der Begleitung des Dekans bei Installatio-
nen und Beerdigungen, wofr er jeweils finf Franken
erhélt, sowie von der Verteilung der heiligen Ole:
Dafur bekommt er, «nebst freier Verkéstigung, von
jeder einzelnen Pfarrei 60 Rappen auf Rechnung des
Kirchenfonds».

2.5 Aufnahme ins Kapitel

Die Aufnahme geschieht nach althergebrachter
Weise, nur wird sie noch genauer geschildert. In den
Statuten von 1861 heisst es: «Der der Wahl nach al-
teste Deputat verliest ihre [d. h. der Kandidaten] Na-
men und stellt sie in angemessener Ansprache dem
Kapitel zur Aufnahme vor, worauf sich die sémtlichen
Ingredienten um den Tisch reihen, auf welchem ein

Kruzifix und zwei brennende Leuchter stehen. Indem
sich alle Kapitularen von den Stihlen erheben, spricht
der Kapitelssekretar folgende Eidesformel: <ch ver-
spreche vor Gott dem Allmachtigen, der seligen all-
zeit jungfraulichen Maria und dem Patron unseres Ka-
pitels (Josef — Karl) und allen Heiligen, dir, Herr Dekan,
und deinen Nachfolgern schuldige Ehrfurcht und Ge-
horsam, ich werde den Nutzen des Kapitels férdern
und Schaden abwenden, auferlegte und noch aufzu-
erlegende Auftrage treu erfullen, nichts unterneh-
men zum Nachteil meines klerikalen Standes und die-
ses ehrwirdigen Kapitels, seine Rechte, Statuten und
Dekrete nach Kraften bewahren und schitzen, ohne
List und Trug. Hierauf wird von jedem Ingredienten
die Hand auf das auf dem Tisch liegende Evangelien-
buch gelegt und einzeln gesprochen: <So mir Gott
helfe und diese heiligen Evangelien Gottes.»»**® Die
Aufnahmeformel des Dekans ist dieselbe wie friher,
ebenfalls der Brauch, nach der Aufnahme jedem Ka-
pitularen den «Osculum pacis», den «Friedenskuss»,
zu geben. Zwar wird in den Statuten von 1861 und
1899 nicht erwdhnt, dass der Aufzunehmende in den
Ausstand treten muss, wdhrend drinnen diskutiert
und abgestimmt wird, doch ist es weiterhin tblich:
1879 wird darlber im Kapitel Frauenfeld-Steckborn
diskutiert und beschlossen, daran festzuhalten. Bei
der Statutenrevision von 1861 entzlindet sich ein
Streit um die Frage, ob ein Pfarrer oder Kaplan ins Ka-
pitel aufgenommen werden muss, das heisst, ob in
den Statuten stehen soll: «Jeder Geistliche, der ein
Beneficium besitzt, ist mit allen Rechten und Pflichten
Kapitelsmitglied», oder: «Jeder kann [...] Kapitelsmit-
glied sein». Frauenfeld-Steckborn will die fakultative
Fassung aus der Befluirchtung heraus, es konnte sonst
«ein unwirdiges Subjekt» Mitglied werden. Damit
will sich das Kapitel das Recht sichern, eine Auf-
nahme auch zu verweigern — ein Ruckgriff auf ural-
tes, im Charakter der Bruderschaft begrindetes

448 Lateinischer Text in Anhang 2.

129



Recht, das auch in der Aufnahmeformel des Dekans
zum Ausdruck kommt: «de consensu capitularium»,
«im Einverstandnis mit den Kapitularen». Der Bischof
lehnt dieses Begehren ab.*’ In keinem Kapitel ist je
die Verweigerung einer Aufnahme tberliefert.

Der Aufgenommene zahlt weiterhin den /ngress:
im Kapitel Frauenfeld-Steckborn gemass den Statuten
von 1796 3 fl, dann umgerechnet Fr. 6.30; im Kapitel
Arbon nach den Statuten von 1809 5 fl 30 x ein Pfar-
rer, 2 fl 45 x ein Kaplan, umgerechnet zehn bzw. finf
Franken. Die Statuten von 1861 und 1899 verlangen
einheitlich sechs Franken.

Neben dem Eintritt in das Kapitel steht der Aus-
tritt, der Egress oder Regress. In den Statuten des Ka-
pitels Frauenfeld-Steckborn von 1796 ist er nicht un-
ter diesem Begriff erwahnt, doch gilt das Mortuarium
dafur. Die Arboner Statuten von 1809 haben dafur
«Egressus vel mortuariumy»; er betragt 1 fl 30 x. In
den Statuten von 1861 betragt das «Regressgeld»
funf, in jenen von 1899 zehn Franken. Durch diesen
Beitrag bleibt der Wegziehende im Kapitelsverband
und hat auch die vorgeschriebenen Suffragien zu ver-
richten. 1899 wird noch prazisiert: «Wer wegen
Krankheit oder Altersgebrechen das Kapitel verlasst,
ohne ein Beneficium anzutreten, bleibt Mitglied des
Kapitels, auch wenn er kein Regressgeld bezahlt.»
Hinter dieser Regelung steht die Auffassung des Ka-
pitels als Bruderschaft: Auch wer nicht mehr im Kapi-
telsbezirk lebt, kann dennoch in der Bruderschaft
bleiben. Dass ein Wegziehender ein «testimonium vi-
tae» zu erbeten hat, wird in den gemeinsamen Sta-
tuten nicht mehr erwahnt und ist wohl schon friher
nicht mehr Brauch gewesen.

2.6 Kapitelsversammlungen
Bis zur Statutenrevision von 1899 kommen die Kapi-

tel alle drei Jahre zusammen. Der Beginn ist wie bis-
her tblich um acht Uhr, zum letzten Mal im Kapitel

130

Arbon im Jahr 1912. Zuerst ist, wie schon immer, der
Gottesdienst: Nokturn und Laudes des Totenoffi-
ziums, Namen der seither Verstorbenen, Seelamt bis
zum Offertorium, gesungen vom Dekan, dann still
weiter gelesen, wahrend der Kammerer das Lobamt
beginnt, zum Abschluss Totenvesper und Hymnus
«Veni Creator Spiritus». Zwar wird das «usque ad of-
fertorium» beim Seelamt in den Statuten von 1861
nicht mehr erwahnt, es ist aber doch beibehalten
worden. Mit der Zeit beginnt sich aber das liturgische
Gewissen zu regen. 1877 kommt ins Kapitel Frauen-
feld-Steckborn der Antrag, auf den aber nicht einge-
treten wird: Die Nokturn soll weggelassen, dafiir das
ganze Seel- und das ganze Lobamt gesungen wer-
den. 1881 diskutiert die Regiunkel Arbon lebhaft
uber den «Abusus des verstimmelten Seelamtes» —
er verstosse gegen den Ritus der katholischen Kir-
che.*® 1885 nimmt das Kapitel den Antrag an, ins-
kinftig das ganze Seelamt zu singen, das Lobamt
aber wegzulassen. 1888 halt sich das Kapitel an die-
sen Beschluss, kommt aber 1891 darauf zuriick und
bestimmt neu, ein ganzes Seel- und ein ganzes Lob-
amt zu feiern. Nach dem Gottesdienst ziehen die Ka-
pitulare «prozessionsweise in den Kapitelssaal, und
zwar nach Ordnung des Eintritts ins Kapitel: zuerst
die Kaplane, dann die Pfarrer und endlich die Kapi-
telsvorsteher: Sekretar, Deputaten, Kammerer, De-
kan»; so schreibt Dekan Lienhard 1853 in der Einla-
dung zur Kapitelsversammlung.*'

Die Statuten von 1899 bringen Neuerungen: Ka-
pitelsversammlungen sollen in der Regel alle zwei
Jahre sein, nach jeweils vier Jahren in feierlicher
Weise. Aber auch diese «feierliche Weise» hat sich
verandert: Verlesung der verstorbenen Kapitulare,
Nokturn und Laudes des Totenoffiziums, Seelamt

449 StATG Bd 3'50°0, 0.

450 «Halbe Amter» werden von Bischof Haas verboten: Appen-
dix.

451 StATG Bd 3'20'2, 13.



«cum absolutione ad turbam»; das Lobamt wird
weggelassen, das «Veni Creator Spiritus» erst zu Be-
ginn der «Kapitelsverhandlung» gebetet, der feierli-
che Auszug wird nicht mehr erwahnt. Mit den «alle
zwei Jahre» nehmen es aber die Kapitel nicht so ge-
nau.

Nach den Statuten von 1861 und 1899 sind aus-
serordentliche Versammlungen einzuberufen bei der
Erledigung der Dekanen- oder Kammererstelle und
«auf das Gutfinden des Dekans oder wenn die Mehr-
heit des Kapitelsvorstandes es notwendig findet oder
ein Dritteil der Kapitularen» es schriftlich verlangt.

An die Versammlung schliesst sich das gemein-
same Mittagessen an, das meist die Kapitelskasse be-
zahlt. Eine erhaltene Rechnung des Kapitels Frauen-
feld-Steckborn von 18877 zeigt dafur einen Ge-
samtbetrag von Fr. 136.40 an, der sich wie folgt zu-
sammensetzt: 39 Essen a 2 Franken, 40 Halbliter
Tischwein a 70 Rappen, dito 10 Liter a 1.40, 8 Liter
Schwandegger a 1.60, 3 Dutzend Cigarren a 10 Rap-
pen —d. h. 36 Cigarren auf 39 Teilnehmer! Waren nur
drei Nichtraucher, oder hat der eine oder andere zwei
genossen? 1895 wird wegen Defizits und Zinsreduk-
tion beschlossen, dass Wein und Cigarren jeder selbst
bezahlen muss. Die Arboner Confratres leben etwas
bescheidener. Ein Beschluss von 1811 verlangt ein
frugales Mahl: «Suppe, Voressen, Rindfleisch mit
Gemdise, eine Ehrenspeise, Braten und Salat; zum
Nachtisch Schinken oder Zungen nebst etwa einer
kalten Speise und Friichte; auslandische Weine sind
untersagt.» Eine detaillierte Abrechnung von 1860
zahlt auf: 19 Mittagessen a 1.70 Franken, 19 Tassen
Kaffee a 20 Rappen, 2 Mass Wein a 1.60 Franken.
1855 sind es noch 6 Mass flr «22 Herren» a 2 Fran-
ken. Dazu kommen jeweils weitere Kosten. In den
Kapitelsrechnungen sind Betrage aufgezeichnet fur
Kirchenbeleuchtung, Mesmer, Ministranten, Musi-
kanten, Trinkgeld in die Kiche. In friheren Jahren be-
kam auch der Blasbalgtreter seinen Teil. Ab der Jahr-
hundertmitte gibt Arbon den Kirchensdangern 6.30

bis 10 Franken, Frauenfeld 18 bis 30 Franken, beide
dem Mesmer zwischen 2 und 3 Franken und als Trink-
geld in die Kiche 5 Franken.

Bevorzugte Orte der Versammlungen sind im Ka-
pitel Frauenfeld-Steckborn die Schlésser: Sonnen-
berg und bis zu den Klosteraufhebungen Klingen-
berg und Herdern, ab 1860 meist Frauenfeld. Die Ka-
pitulare von Arbon treffen sich zuerst in Sommeri und
Bischofszell, von 1847 bis 1895 in Hagenwil, ab 1898
wegen der durch die Eisenbahn veranderten Ver-
kehrsverhaltnisse in Romanshorn.

Bei den Bussen fir unentschuldigtes Fernbleiben
zeigt sich eine wohl seltene Kontinuitat: 1701 und
1796 ist in Frauenfeld-Steckborn 1 Gulden zu bezah-
len, ebenso 1809 in Arbon; bei der Umstellung auf
Franken wird etwas aufgerundet auf 3 Franken; der
gleiche Betrag steht noch in den Statuten von 1942!

2.7 Pastoralkonferenzen

2.7.1 Im Bistum Konstanz

Generalvikar Wessenberg wollte einen gebildeten
Klerus. Ein in die «Acta» Dekan Pfisters aufgenomme-
ner Erlass vom 10. Juli 1804 ist ein Zeuge dieser
Bemihungen. Wessenberg beklagt den Mangel an
Kenntnissen der heiligen Schrift, er will ihr Studium
fordern und verlangt daher bei der Erneuerung der
Admissio (Zulassung) zur Seelsorge eine Prifung: Je-
des Mal soll eine Stelle aus dem Neuen Testament er-
klart und schriftlich an ihn eingesandt werden. In sei-
nem Entwurf eines Konkordates mit dem Kanton
sieht Wessenberg Priifungen der Geistlichen vor, die
sich um eine Pfarrstelle bewerben. Eine «<Kompetenz-
fahigkeit» far funf Jahre sollen nur jene erlangen, die
bei den Prtifungen «der ersten Klasse wirdig befun-

452 StATG Bd 1'40°0, 3.
453 StATG Bd 3'40°0, 4.

131



den werden», besonders «in der Predigt- und kate-
chetischen Ubung»; wer weniger gut abschneidet,
erhdlt die Kompetenzfahigkeit fir zwei oder drei
Jahre, wer durchfallt, wird fur «unfahig erklart» ***
Zur Ausfihrung kam die Sache aber nie.

Um allgemein eine bessere Bildung des Klerus zu
erreichen, flihrt Wessenberg 1802 in der Ditzese die
Pastoralkonferenzen ein. Zwar stehen sie in der Nach-
folge der «Conferentiae casuisticae», aber Wessen-
berg geht viel energischer vor und ordnet sie neu.
1804 teilt er das Dekanat Frauenfeld-Steckborn in
funf Regiunkeln ein. In jeder sollen jahrlich drei Kon-
ferenzen abgehalten werden, moglichst in allen Regi-
unkeln in der gleichen Woche. Daran haben auch die
Regularpfarrer teilzunehmen. Fur diese Konferenzen
bekommen die Kapitel «Fragen und Aufgaben Uber
wichtige Gegenstande der Pastoral [Seelsorge] zum
Behuf der Kapitelskonferenzen im Bisthum Kon-
stanz»: insgesamt 274 Themen in 15 Teilen. Sie ge-
ben Zeugnis vom Einsatz Wessenbergs fur eine zeit-
gemasse Seelsorge und die geistliche und charakter-
liche Bildung des Klerus. Von den Verhandlungen
aber sollen «dogmatische und kirchenrechtliche Fra-
gen ausgeklammert bleiben, erstere, um eine mus-
sige Diskussion spekulativer Spitzfindigkeiten zu ver-
meiden, letztere, um von vornherein eventuelle Ver-
wicklungen mit staatskirchlichen Auffassungen aus
dem Weg zu gehen und so die Konferenzen bei den
Behorden nicht verdachtig zu machen».** Das Kapi-
tel hat in der Folge solche Konferenzen durchgefiihrt
und, wie vorgeschrieben, die Arbeiten an Wessen-
berg geschickt. Zwei «Conferenz-Rezesse» aus dem
Jahr 1812 sind erhalten geblieben. Wessenberg zeigt
sich zufrieden, wiinscht aber, dass wenigstens zwei
Konferenzen gehalten wirden und mehr Mitglieder
Arbeiten lieferten, damit die Konferenzen noch lehr-
reicher wirden. Er dussert aber auch die Zuversicht,
dass alle wetteifern wurden: «Der schonste Erfolg
wird diese gemeinsamen Bemihungen krénen, die
Anstalten des Gottesdienstes werden ihren erhabe-

132

nen Zweck, der in der Beférderung der Gottseligkeit
und Tugend besteht, allgemeiner und bestandiger er-
reichen. Die Mit- und Nachwelt wird die Seelsorger
dankbar dafir segnen. Alle Widersprecher des Guten
werden verstummen, wenn sie unter den Seelenhir-
ten EinmuUthigkeit und gleichen klugen Eifer in Durch-
fihrung deBen, was der Bischof anordnet und emp-
fiehlt, wahrnehmen.» Zugleich schreibt Wessenberg
die Einfihrung von Lesezirkeln vor. Im Dezember
1812 muss er deswegen Dekan Hofer mahnen:
«Noch immer fehlen uns Berichte Uber die Aus-
fuhrung und Einrichtung des allgemein vorgeschrie-
benen Lesezirkels der Geistlichen aus dem Kapitel
Frauenfeld. Jetzt, nachdem die Pfriinden aufgebes-
sert worden sind, ist die einzige Einwendung, die da-
gegen von Einzelnen gemacht werden kénnte, von
selbst aufgehoben. Ubrigens sind die Beytrédge der
Einzelnen, die die bischéfliche Verordnung fordert, so
maBig und gering, daB die Verweigerung derselben
einen volligen Kaltsinn fur berufsmaBige Bildung ver-
rathen wirde.» An der Kapitelsversammlung 1813
kommt die Weisung Wessenbergs zur Sprache, dass
jedes Kapitel eine Lesebibliothek einrichten und Zeit-
schriften anschaffen solle. Man findet die Absicht
zwar gut gemeint, aber schwierig durchzufthren, will
ihr dennoch in etwa nachkommen und bestellt einige
Zeitschriften je nach Regiunkel, was Wessenberg
auch berichtet wird. Im Mai 1813 schreibt er: «Zum
wahren Vergnugen gereicht es uns, daB mehrere
wirdige Seelsorger lehrreiche und grundliche Werke
Uber Berufsgegenstande in Umlauf setzen. Vollstan-
dig aber wird dadurch ihr Zweck als Lesezirkel noch
nicht erreicht. Damit die H. H. Seelsorger mit den be-
sten neuesten Erscheinungen im Gebithe der theolo-
gischen Literatur von Jahr zu Jahr bekannt werden, ist
es nothig, daB die besten Zeitschriften durch gemein-
same Beitrage angeschafft werden.» Noch im Okto-

454 Suter, S. 31-32.
455 BvK 1, S. 425.



ber 1814 wird das Kapitel aufgefordert, die «Beant-
wortung der Pastoralkonferenzen Fragen mdoglichst
bald» einzusenden.”®* Mit der Abtrennung der
schweizerischen Quart vom Bistum Konstanz 1815
gehen die Konferenzen ein.

In der Verordnung vom 7. Mdrz 1808 zur Grin-
dung des Kapitels Arbon heisst es: «Die Pastoralkon-
ferenzen sollen in dem Kapitel Arbon ohne Verzug
nach der Vorschrift der bischéflichen Verordnungen
in Gang gebracht werden. Bei der Abtheilung des
Kapitels in Regiunkeln oder Distrikte ist auf das Beste
der Konferenzen besonders Ricksicht zu neh-
men.»*’ Die Einteilung geschieht zwar, aber Konfe-
renzen werden hochstens sporadisch durchgefiihrt,
wie einige wenige Arbeiten erkennen lassen.**®

2.7.2 Wiedereinfuihrung

Kapitel Frauenfeld-Steckborn: Vielleicht war es eine
Erinnerung an die Konstanzer Zeit, dass 1831 das Ka-
pitel beschliesst, Pastoralkonferenzen einzufihren
und dazu eine Kommission einsetzt unter der Leitung
Kommissar Kellers, der ein eifriger Forderer dieser
Konferenzen ist. 1834 nimmt das Kapitel die Konfe-
renzstatuten an und teilt das Dekanat in vier Regiun-
keln ein: Frauenfeld, Diessenhofen, Mullheim und
Sirnach.*® Auch die Regularkleriker sollen nach Ver-
standigung mit den betreffenden Klostervorstanden
zum Besuch verpflichtet sein. Die Statuten bestim-
men: Jede Regiunkel wahlt geheim mit absolutem
Mehr den Direktor und den Sekretar fir je ein Jahr
(bald werden es zwei und drei Jahre); jahrlich sind
zwei Konferenzen an einem Mittwochnachmittag.
Als Zweck ist angegeben: Fortbildung, praktische Fra-
gen der Seelsorge, Beratung Uber die Mittel zur Be-
forderung der Religiositat und der Sittlichkeit. Ge-
genstdnde sind: Dogmatik, Moral, Pastoraltheologie,
Kirchenrecht, Exegese, Padagogik — dies alles in Be-
zug auf die Praxis. Zur Eingabe schriftlicher Arbeiten
sind alle der Reihe nach verpflichtet.*® Am 21. Feb-

ruar 1835 genehmigt Bischof Salzmann die Statu-
ten «mit groBtem Vergniigen».*' Sogleich beginnen
die Konferenzen in allen Regiunkeln. Bei der Eroff-
nung der Konferenz in der Regiunkel Sirnach be-
grundet Kommissar Keller die Notwendigkeit der
Konferenzen mit dem Mangel an gebildetem Um-
gang fur den Dorfpfarrer. Fiir die Wahl der Deputaten
spielen diese Regiunkeln noch keine Rolle — erst 1860
wird bei einer Wahl gefordert, auf sie Riicksicht zu
nehmen. Mit der Errichtung der Konferenzen wird die
«Oktober-Konferenz» eingefuhrt: Die vier Direktoren
treffen sich fast alljahrlich, um tber die Regiunkeln zu
berichten und Erfahrungen auszutauschen, bis 1847
festgestellt werden kann, dass sich die Pastoralkonfe-
renzen gefestigt haben.**

Kapitel Arbon: Im Anschluss an die Kapitelsversamm-
lung von 1828 schreibt Kammerer Matthdus Lien-
hard, Pfarrer in Romanshorn, an Dekan Koénig: Nebst
Aufnahmen und Sachgeschaften geschehe in den
Kapitelsversammlungen wenig Erhebliches, sie soll-
ten mehr Gewicht und Bedeutung haben. Er schlagt
vor, wenigstens einmal im Jahr nicht ein eigentliches
Kapitel, sondern eine Konferenz abzuhalten «mit die-
sem oder jenem Pastoralfach». Minder wichtige Ver-
eine hatten alle Jahre Zusammenkdnfte, die Ehre des
Kapitels fordere, Geist und Leben zu férdern. Man
kénne einwenden, dies sei nicht méglich, weil die Ka-
pitulare zu weit von einander entfernt wohnen, aber

456 Pastoralkonferenzen im Bistum Konstanz: StATG Bd 1'10°0,
0; Rezesse in: StATG Bd 1'10°0, 1.

457 StATG Bd 3'00'0, 0.

458 StATG Bd 3100, 0.

459 Wo in der Folge diese Orte ohne Zusatz «Pfarrei» oder «Ka-
pitel» genannt werden, ist immer die betreffende Regiunkel
gemeint; das gilt auch fur die Regiunkeln des Kapitels Ar-
bon. Siehe auch Karte 6.

460 Statut im Protokoll.

461 StATG Bd 1°11°0, 0.

462 Berichte Uber diese Konferenzen jeweils in den Regiunkel-
protokollen.

133



zur Kapitelsversammlung seien auch alle gekommen.
«Aber es gibt Késten», kdnne man sagen. Das hange
von jedem Einzelnen ab, die meisten wiirden schon
einverstanden sein, sich mit wenigem zu begnugen,
«indem sie ohnehin schon an Entbehrung gewdhnt
sind.» Fur «unseren wichtigen Verein» seien die Ko-
sten nicht so hoch wie fir Mitglieder anderer Vereine
bei ihren minder wichtigen Zusammenkunften.*?
Aber es bleibt bei dieser Anregung; sie kommt an kei-
ner Kapitelsversammlung zur Sprache, weil bis 1836
keine stattfindet. Im September 1835 schreibt Dekan
Konig dem Kapitelsvorstand, schon seit mehreren
Jahren sei kein Kapitel gewesen; er habe nicht darauf
gedrangt, weil diese Versammlungen den Kapitula-
ren und dem mageren Kapitelsfonds bedeutende
Kosten verursacht hatten und sich meist beschrankt
hatten auf Wahlen und Aufnahmen neuer Mitglieder,
die aber durch die bischofliche Admissio sowieso
schon Mitglieder seien; ein weiterer Grund seien die
bewegten Zeiten. Da aber Dekan Meile in seinem Ka-
pitel Pastoralkonferenzen wieder ins Leben gerufen
habe, gebiete es Ehre und Pflicht, gleichen Schritt zu
halten.***

Im August 1836 ist die Versammlung, in der Uber die
Einfihrung von Konferenzen verhandelt wird. In der
Abstimmung sprechen sich zehn dafir, aber elf da-
gegen aus: Man solle abwarten, bis vom Bischof eine
Anregung kommt. Aber Pfarrer Meierhans stellt den-
noch den Antrag, eine Kommission einzusetzen, die
Statuten entwirft. Die Mehrheit stimmt zu. In die
Kommission werden gewahlt: Dekan Konig, Kamme-
rer Lienhard, Pfarrer Meierhans und - von den Geg-
nern — die Pfarrer von Berg und Heiligkreuz.*** Die
Kommission trifft sich im Mai 1837 zur Verabschie-
dung des Entwurfs; die Pfarrer von Berg und Heilig-
kreuz nehmen daran nicht teil, protestieren aber im
Juni zusammen mit den Pfarrern von Welfensberg,
Wertbihl und Wuppenau: Eine unbedeutende Mehr-
heit habe die Statuten angenommen, die Opposition
sei abwesend gewesen, sie seien «gegen ein so bin-

134

dendes und illiberales weitschichtiges Reglement» .**®
An der nachsten Versammlung im Jahr 1840 emp-
fiehlt Dekan Koénig wiederum die EinfUhrung der
Konferenzen und wird dabei unterstitzt vom neu ins
Kapitel eingetretenen Kommissar Keller, nun Pfarrer
in Wertbuhl, der von guten Erfahrungen im Kapitel
Frauenfeld-Steckborn berichten kann. Jetzt wird der
Einfihrung mehrheitlich zugestimmt und zugleich
nochmals eine Kommission eingesetzt, die 1843 ei-
nen Entwurf vorlegt; eine Mehrheit ist dafr, auf die-
sen einzutreten. Nach artikelweiser Beratung wird
das Reglement «endlich mit verschiedenen Zusatzen
und Abdnderungen angenommen.» Zweck im Allge-
meinen ist: «Mindliche und schriftliche Besprechung
von Gegenstanden, welche sich auf den seelsorgerli-
chen Beruf und auf Hebung des kirchlichen Lebens
beziehen»; zum Miindlichen gehért die «gegensei-
tige Mittheilung und Beratung schwieriger Pastoral-
falle».*” Fur die Abhaltung der Konferenzen werden
nicht die bisherigen drei Regiunkeln genommen -
im Entwurf zu Kapitelsstatuten um 1840 sah dies
Pfarrer Meierhans noch als Mdglichkeit —, doch blei-
ben sie als Regionen, aus denen ein Deputat zu
wahlen ist. Fur die Konferenzen werden neu die Re-
giunkeln Arbon und Bischofszell gebildet.*® 1874 fin-
det ein Tausch statt: Sitterdorf, bisher bei Arbon,
kommt zu Bischofszell, umgekehrt Emmishofen von
Bischofszell zu Arbon; bei Emmishofen ist der Grund
angegeben: Es sei «durch die Eisenbahn naher
geriickt». Ab 1899 heisst die eine Regiunkel «Arbon-
Munsterlingen» — aus ihr werden nun zwei Deputa-
ten gewahlt. Als Tag fur die Konferenzen ist bestimmt
je der Mittwoch nach Abschluss der dsterlichen Zeit

463 StATG Bd 3'11°0, 0.

464 StATG Bd 3'20'1, 4.

465 Im Protokoll nicht enthalten (Liicke), aber als Einzelstiick:
StATG Bd 3'30°0, 2.

466 StATGBd 3'11'0, 0.

467 Statut im Protokoll.

468 Siehe Karte 6.



und nach Maria Himmelfahrt, Beginn ist jeweils vor-
mittags um neun, spater auch um zehn Uhr, wie spa-
ter auch zum Teil der Tag wechselte. Direktor und Ak-
tuar sind mit absolutem Mehr fir zwei Jahre zu
wadhlen. Erster Konferenzdirektor der Regiunkel Ar-
bon ist Pfarrer Meierhans, der es ununterbrochen
bleibt bis zu seinem Tod im Jahr 1870. Ab 1844 be-
ginnen die Konferenzen. Sie werden meist in Pfarr-
hausern gehalten. Gleich an der ersten Konferenz
bestimmt die Regiunkel Arbon das Mittagessen:
Suppe, Rindfleisch, Gemuse mit Auflage, Braten
und Salat neben einem Glas Wein; jedes Mitglied
zahlt 30 Kreuzer, hingegen kein Trinkgeld.

Bistum Basel: Die Pastoralkonferenz im Kapitel Frau-
enfeld-Steckborn entstand 1834 aus eigener Initia-
tive; das darf auch fur Arbon angenommen werden.
Erwahnt wird in den Synodalstatuten von 1896, dass
die Konferenzen bischoflicher Ordnung gemaéss im
ganzen Bistum am 24. Mai 1838 eingefiihrt wurden
und ausserdem bemerkt, man solle bedenken, dass
sie bereits durch ein Mandat des Konstanzer Ordina-
riates im Jahr 1803 errichtet worden seien.*® In Wirk-
lichkeit scheint die Einfiihrung der Konferenzen
schwierig gewesen zu sein: 1844 gibt es nochmals
eine Verordnung, die in den Kantonen Luzern,
Aargau und Solothurn die Konferenzen einrichtet,
um den «allgemeinen und verehrlichen Winschen
(der Geistlichen) zu entsprechen». Sie sieht Zu-
sammenkinfte mindestens dreimal im Jahr vor.*
1857 muss Bischof Karl Arnold-Obrist den Solothur-
ner Klerus mahnen, die Konferenzen zu besuchen.*”
Der gleiche Bischof verlangt bei der Genehmigung
der Statuten von 1861 beim Abschnitt Giber die Pas-
toralkonferenzen Anderungen: Die Pflicht, schriftli-
che Arbeiten zu liefern, hért nun mit dem 60., die
Pflicht zur Teilnahme mit dem 70. Altersjahr auf; der
Dekan ist in seiner Regiunkel der Direktor, die Aban-
derungen von Regiunkeln stehen unter dem Vorbe-
halt der bischéflichen Genehmigung*”? (Letzteres fallt

1899 weg). Die Amtsdauer des Direktors und des Se-
kretars wird auf drei Jahre festgelegt. Eine «Ins-
truktion fur die Regiunkel-Konferenzen» aus dem
Jahr 1898'” enthalt eingreifende Weisungen auf
Grund der neuen Dibzesanstatuten.

2.7.3 Durchfuihrung

Zwar sind gemadss Statuten im Thurgau jahrlich zwei
Konferenzen vorgesehen. Seit Beginn halten die Re-
giunkeln im Dekanat Arbon aber nur eine ab, wenn
im gleichen Jahr die Kapitelsversammlung ist. Im De-
kanat Frauenfeld-Steckborn werden die Konferenzen
bis Ende der 1840er-Jahre statutengemadss gehalten.
1856 heisst es in Sirnach, nach herkdmmlichen
Brauch wiirde die zweite Konferenz ausfallen, wenn
im selben Jahr Kapitel sei (aber so alt war damals die-
ser Brauch nicht!). Ab 1860 ist dem in allen Regiun-
keln so. Das andert sich mit der Instruktion von 1898,
die vorschreibt, jahrlich zwei Konferenzen zu halten.

An den Konferenzen nehmen auch die Ordens-
geistlichen teil, doch scheint bei jenen, die nicht Pfar-
rer sind, das Interesse gering gewesen zu sein. Dies-
senhofen stellt 1842 fest, dass die Beichtvéter von
Feldbach und Kalchrain schon langere Zeit fehlen. Im
Allgemeinen ist der Besuch der Konferenzen gut. Am
meisten Schwierigkeiten hat es in der Regiunkel Dies-
senhofen gegeben, waren doch manchmal nur funf
Mitglieder anwesend. 1840 wird gertigt, einige Her-
ren seien Ofters ohne Entschuldigung abwesend,
1870 fallen einige «notorische Schwanzer» auf.
Noch 1902 steht im Protokoll die Klage, dass sich die
schlechte Gewohnheit einschleiche, ohne Grund und
Entschuldigung fern zu bleiben. Dass der Eifer nicht

469 Appendix zu den Ditzesanstatuten von 1896.

470 BvB, S. 81-82; hier wird die Verordnung von 1838 nicht er-
wahnt.

471 Ebd., S. 112.

472 StATG Bd 3'50'0, 0.

473 Im Protokoll Frauenfeld-Steckborn.

135



immer im gewinschten Mass vorhanden ist, zeigt
auch eine Bemerkung im Kapitelsprotokoll Arbon von
1863: In Arbon sei der Besuch ein pflichtgemasser,
und es herrsche ein schriftlicher Wetteifer; in Bischofs-
zell hingegen lasse der Besuch zu wutnschen Ubrig
und die Teilnehmer zeigten nur ein vages Interesse,
doch sei zu hoffen, «daB auf die mageren Jahre fette
folgen».

An den Konferenzen der Regiunkel Diessenhofen
nehmen auch Schaffhauser Geistliche teil, der Pfarrer
von Ramsen gleich nach seiner Aufnahme ins Kapitel,
die ersten Jahre auch Pfarrer Fah von Schaffhausen
trotz seiner Nichtaufnahme ins Kapitel. Sein Nachfol-
ger, Pfarrer Josef Bohrer, kommt zwar nicht, ladt aber
zwei Mal die Konferenz nach Schaffhausen ein. Seit
1885 sind immer wieder Schaffhauser Geistliche
zum Teil regelmdssig dabei und halten Vortrage -
auch nachdem Schaffhausen 1906 Dekanat gewor-
den ist. Als Tagungsorte kommen immer wieder
Schaffhausen und Ramsen vor, spater auch Wiesholz
und Stein am Rhein.

Die einzelnen Mitglieder haben, zum Teil in al-
phabetischer Reihenfolge, schriftliche Arbeiten vor-
zutragen. Das Thema kann der Referent selber
wahlen, oder es ergibt sich aus einer vorangegange-
nen Diskussion. Grosses Gewicht wird vor allem auf
die Praxisnahe gelegt. 1844 bedauert die Oktober-
konferenz der Regiunkeldirektoren, dass einzelne
Vortrage zu wenig praktisch seien. 1844 muntert
Mullheim dazu auf, «sich mehr auf das praktische
Feld zu wagen». Ein Bedauern klingt durch, wenn es
1850 in Arbon nach einem Referat iber die religids-
wissenschaftlichen Verhéltnisse heisst, der Aufsatz
verdiene zwar allgemeine Anerkennung, biete aber
wegen seines mehr wissenschaftlichen Inhaltes we-
nig Stoff zur Diskussion. Ein Jahr spéter wird bei einer
«geschichtlichen Behandlung der Mischehe» fir die
Fortsetzung der Arbeit mehr Kurze und Weglassung
unwesentlicher Punkte verlangt. 1855 zollt die Regi-
unkel dem Vortrag «Das Dogma der Trinitat» zwar

136

Anerkennung, fordert aber, dass die Referate in Zu-
kunft mehr auf das Praktische auszurichten seien.
Diessenhofen will 1857 gar auf Vortrage verzichten
und daflr konkrete Falle und Erlebnisse behandeln.
Alle Regiunkeln besprechen immer wieder auch ein-
zelne Pastoralfalle, die leider meist nur kurz protokol-
liert sind. Im Anschluss an ein Referat wird diskutiert,
erganzt, auch widersprochen. Dass aber Kritik nicht
immer gut ankommt, muss in der zweiten Halfte der
1830er-Jahre ein Pfarrer der Regiunkel Diessenhofen
erfahren, der 1839 erklart, er habe nicht kranken
wollen, wenn er jeweils als Einziger gegenteiliger
Meinung gewesen sei. Wie eine Bemerkung von
1837 zeigt, hat in dieser Regiunkel jedes Mitglied der
Reihe nach Stellung zu nehmen. Das scheint sich lange
durchgehalten zu haben; 1909 wird dem Antrag zu-
gestimmt, diesen Brauch fallen zu lassen. Die Regiun-
kel Sirnach fasst 1885 den Beschluss, jedem Referat
ein Korreferat folgen zu lassen und halt es so bis
1895; einem gleichartigen Antrag in Frauenfeld 1891
wird nicht Folge geleistet.

Die Instruktion von 1898 schreibt vor: Jede Kon-
ferenz hat mit Gebet und Exhorte zu beginnen und
mit dem Gebet und der Adoratio Sanctissimi zu en-
den. Zudem hat der Aktuar anfangs Dezember einen
Bericht an das Ordinariat abzuliefern mit genauen
Angaben tber Ort und Zeit, Thema der Exhorte, den
«religidsen Akt», die Namen der an- und abwesen-
den Mitglieder und die Titel der behandelten Thesen.
Diese Bestimmungen werden in die Statuten von
1899 aufgenommen. Was aus freier Initiative ent-
stand, ist nun genau geregelt.

Bischéfliche Thesen werden seit Beginn der
1880er-Jahre behandelt. In Latein verfasst, geben sie
Themen vor zu allen Bereichen der Theologie, der Pas-
toral, der Kirchengeschichte, darunter auch ganz
«unpraktische». Gemass der Instruktion von 1898
sollen in der Regel bei jeder Konferenz zwei schriftlich
ausgearbeitete bischofliche Thesen vorgelesen wer-
den, andere Themen aber nur ausserordentlicher



Weise. Nach den Statuten von 1899 gelten andere
Themen als erlaubt, wenn sie «den Zeitbedlrfnissen,
z.B. dem katholischen Vereinswesen, der Armenpflege
etc. forderlich sind.» An die Vorschrift, zwei Thesen in
einer Konferenz zu behandeln, halten sich die Regi-
unkeln nur mehr oder weniger. Wahrend Frauenfeld
unter Leitung von Dekan Kuhn schon ab 1883 zwei
Thesen auf einmal behandelt, beim Ausfallen einer
Konferenz auch vier, und auch Sirnach unter Dekan
Johann Baptist Kornmeier ab 1899 je zwei Thesen an
einer Versammlung erértert, begnigen sich die an-
deren meist mit einer einzigen oder wahlen ein freies
Thema. Frauenfeld wechselt 1903 zu einer These,
1910 zu zwei, lehnt 1918 den Antrag ab, nur eine zu
behandeln, «um einer Riige des Ordinariates zu ent-
gehen». Eine solche Ruge furchteten andere Regiun-
keln offenbar nicht.

2.8  Kapitelsbibliotheken und Zeitschriften

In spateren Bibliotheksverzeichnissen des Kapitals Ar-
bon heisst es immer: «gegrindet im Jahr 1811». In
diesem Jahr ist protokolliert, dass Dekan Pfister den
Grundstock fur die Bibliothek gelegt hat. Das Kapitel
Frauenfeld-Steckborn kommt erst 1831 gemadss Kapi-
telsbeschluss zu einer Bibliothek, testamentarisch er-
maoglicht durch Dekan Hofer. Standorte der Bibliothe-
ken sind Sommeri, 1845 Bischofszell, und Frauenfeld.
Die Statuten von 1861 und 1899 enthalten auch Be-
stimmungen ber die Bibliotheken: Gedufnet werden
sie durch Neuanschaffungen und durch Bicherverga-
bungen der Kapitulare. Wird dies unterlassen, steht
dem Dekan das Recht zu, aus der Bibliothek des Ver-
storbenen ein Werk auszuwahlen, dessen Wert dreis-
sig Franken nicht Ubersteigen darf; 1899 kénnen
statt eines Buches zwanzig Franken verlangt werden.
1861 wird angeflhrt, welcher Art die anzuschaffen-
den Bucher sein sollen: «vorziglich theologischen In-
halts, klassischen Werthes und von der Art, daB sie

von den einzelnen Kapitularen wegen Kostbilligkeit
nicht angeschafft werden kénnen». Die Auswahl
treffen Dekan, Kammerer und Bibliothekar, Vor-
schldge kénnen die Regiunkeln machen. Diese Be-
stimmungen fehlen 1899, was darauf schliessen
lasst, dass die Bibliotheken an Bedeutung verloren
haben. Die Bibliothek des Kapitels Arbon zéhlt 1874
rund 340 Bande, jene des Kapitels Frauenfeld-Steck-
born hingegen 1895 etwa 770.** Uber die Benlit-
zung der Bibliotheken und die Zahl der verlangten
Blicher gibt es keine Notizen.

Mit der Errichtung der Pastoralkonferenzen wer-
den Zeitschriften abonniert, die in Zirkulation gehen.
Das Kapitel Arbon halt Zeitschriften fur beide Regi-
unkeln gemeinsam; 1879 kommt man davon ab und
Uberlasst es jeder Regiunkel, Zeitschriften zu abonnie-
ren; nur die Regiunkel Arbon tut dies weiterhin. Im
Kapitel Frauenfeld-Steckborn sucht sich jede Regiun-
kel von Anfang an ihre Zeitschriften aus. Abonniert
werden vor allem die «Historisch-politischen Blat-
ter»*> und der «Katholik».*® Die «Tubinger theologi-
sche Quartalschrift», hervorgegangen aus der «Tu-
binger katholischen Schule*”’, wird vom Kapitel Ar-
bon abonniert*®, 1863 aber gekiindigt, weil sie aus-
schliesslich von wissenschaftlichem Interesse sei und
die Mehrheit Praktisches wolle. Gegen Ende des Jahr-
hunderts kommen andere Blatter in Umlauf, beson-
ders die «Stimmen aus Maria Laach» (die heutigen
«Stimmen der Zeit»). Um 1880 hat Frauenfeld be-
gonnen, Jahrgange der Zeitschriften zu versteigern
und auch an die Kapitelsbibliothek zu verkaufen. Wie
ein roter Faden zieht sich die Klage tiber mangelnde
Zirkulation durch.

474 Katalog Arbon: StATG Bd 3°50°1, 7; Katalog Frauenfeld-
Steckborn: StATG Bd 1500, 5.

475 LThK3 5, Sp. 170.

476 Ebd. 5, Sp. 1338.

477 Ebd. 10, Sp. 287-290.

478 Die Abonnemente der Zeitschriften sind den Rechnungen
zu entnehmen.

137



29 Finanzen

2.9.1 Kapitel Arbon

Nach der Errichtung des Dekanats bekommt das Ka-
pitel Arbon vom Kapitel St. Gallen 360 Gulden in zwei
Raten mit 76 Gulden Zins, vom Kapitel Wil 480
Gulden, wovon 100 ans Kapitel Frauenfeld-Steck-
born fur Rickenbach abzugeben sind; die Kapitulare
steuern zum Kapitelsfond 149 fl 49 x hinzu. Bis zum
Mai 1813 betragen die Einnahmen 1208 fl 45 x, die
Ausgaben 546 fl 55 x, was 661 fl 50 x als Kapitels-
fonds ergibt. Aber nach dem Tod des verdienten
Kammerers Dudli ergibt sich ein Fehlbetrag von 398
fl 35 x. Dieses Manko beschaftigt das Kapitel
wahrend einiger Jahre. Beim «Kammerer selig» wird
nun ein Kapitalbrief vorgefunden lautend auf Peter
Truniger in Butschwil; sollte er nicht in Kraft und Gul-
tigkeit sein, habe die Erbmasse des Kammerers den
Fehlbetrag zu ersetzen. Aber der Schuldbrief von Tru-
niger betrifft das alte Kapitel Wil: In den Wiler Akten
wird 1813 erwdhnt, es stiinden von 1812/13 die Zin-
sen fur das Kapitel von 300 Gulden aus.*”® Nun ist die
Rede von Kosten und Unkosten «wegen der «dudler-
schen Geschafte» oder «wegen des verlorenen Capi-
tals». 1814 bekommt der neue Kammerer Zelger die
Vollmacht, alle rechtlichen Schritte zu unternehmen;
von Erben, die bezahlen sollen, ist keine Rede. 1816
gibt Dekan Pfister bei seinem Ricktritt die 100 Gul-
den, die ihm nach der Grindung fur seine Arbeit im
Dekanat (bergeben wurden, trotz Protest des Kapi-
tels zurick; die Annahme von weiteren 300 Gulden,
die Pfister geben will, weil er zu viel Vertrauen in den
Kammerer hat, verweigert das Kapitel. Im selben Jahr
bezahlen die Kapitulare insgesamt 52 fl 30 x fir die
Kommissionskosten, 1818 zur Deckung der Prozess-
kosten 31 fl 12 x. Endlich wird 1826 ein Schuldbrief
gefunden: Am 7. August «erlegte Jakob Bommer auf
den erfolgten Tod seines Vaters dem I6blichen Capi-
tel das schuldige Capital von 280 fl, jedoch ohne alle

138

Zinsen». So betragt der Kapitelsfond 1826 650 Gul-
den. Zusammengerechnet kostete die Suche nach
dem verlorenen Kapital um die 80 Gulden.**® 1903
kommt der Kapitelsfonds nochmals in Bedrangnis:
Der frhere Kammerer und far nur kurze Zeit Dekan
und Kommissar Zuber in Bischofszell hat nach seinem
Tod méglicherweise Schulden oder nicht erfillte Ver-
pflichtungen hinterlassen. Die Armenverwaltung
Hauptwil fordert nun vom Kapitel Arbon 2070 Fran-
ken. Genaueres lasst sich den Briefen Dekan Finks
nicht entnehmen. Das Kapitel erklart zwar, streng
genommen sei es nichts schuldig, zeigt sich aber
bereit, in Riicksicht auf Pfarrer Zuber selig ein Drittel
der Summe zu bezahlen*®®'; diese Summe von
690 Franken wird dann auch beglichen. 1916 geben
die Kapitulare zur Deckung des Defizits insgesamt
130 Franken. 1920 betrdgt der Kapitelsfond
Fr. 2985.45

2.9.2 Kapitel Frauenfeld-Steckborn

Von dhnlichen Schicksalsschlagen wie das Kapitel Ar-
bon bleibt Frauenfeld-Steckborn verschont. 1865 er-
lasst es einem in die Klemme geratenen Pfarrer 500
Franken von der unverzinslichen Kapitalschuld von
1000 Franken. Um einen Skandal wegen Unterschla-
gung zu vermeiden, gibt es 1893 der geschadigten
Schutzengelbruderschaft in St. Gallen 1000 Franken
— ein Ruckschlag, der erst 1913 aufgeholt ist. 1920
besitzt das Kapitel ein Vermégen von Fr. 15 384.85.*%

479 BIASG Rubr. 8, B 91 5c.

480 Die einzelnen Betrage sind aufgefihrt im Rechnungsbuch
StATG Bd 3'40°0, 2.

481 StATG Bd 3'20'2, 11.

482 StATG Bd 8'20'0, 0.

483 StATG Bd 1'40°0, 4.



2.10 Visitationen

Noch zur Zeit des Bistums Konstanz, 1797, fand die
letzte Generalvisitation durch Pfyffer von Altishofen
statt; 1805 und 1810 waren noch zwei dekanale Vi-
sitationen. Dazu gab Generalvikar Wessenberg einen
Bogen mit 50 Fragen heraus. Wahrend der Adminis-
trationszeit unterblieben sie.

Nach dem Eintritt des Thurgaus in das Bistum Ba-
sel visitieren die beiden Dekane 1831/32 die Pfar-
reien.*® Generalvisitationen im alten Sinn durch
einen bischoflichen Visitator gibt es nicht mehr. Der
Bischof ordnet die Visitationen an, der Dekan fuhrt sie
durch. Ebenfalls fallen die ausfuhrlichen Visitations-
protokolle, wie sie im 17./18. Jahrhundert Giblich wa-
ren, weg. Hingegen schreiben zusammenfassende
Berichte 1831/1833 und 1841 Dekan Meile, 1880
Dekan Kuhn. Die Pfarrer fiillen Fragebogen aus, nur
1831/32 beschreiben sie ausfihrlich ihre Pfarreien.
Schwierigkeiten bei den Visitationen scheint es keine
gegeben zu haben. Nur Dekan Meile meldet 1831,
Tanikon betrachte eine alte Kapelle als Pfarrkirche,
der Beichtiger bringe gemass der Instruktion des Ab-
tes «Ciborium und Taufbesteck» hierher; eine eigent-
liche Visitation der Kirche, die als exempt betrachtet
werde, sei nicht gestattet. Es hat sich seit dem voran-
gegangenen Jahrhundert also nichts geandert.

Um die Visitationen gibt es bei der Statutenrevi-
sion von 1861 eine Auseinandersetzung mit der Re-
gierung, die, wie bereits erwahnt, 1860 die Geneh-
migung der Statuten verweigerte, weil Abkurungen
und Visitationen nicht Sache der Dekane, sondern
des Kirchenrates seien. Naheres dazu ist den Berich-
ten Kommissar Meierhans’ zu entnehmen: Die Kan-
tonsverfassung von 1849 weise in § 58 den beiden
Kirchenraten als Aufgaben zu: «Die Aufsicht tber alle
Gegenstande des kirchlichen Kultes; die Aufsicht
Uber die Bildung der Geistlichkeit sowie {iber die
Amtsfihrung und den sittlichen Lebenswandel der
angestellten Geistlichkeit; die Aufsicht Uber den Reli-

gionsunterricht der Jugend; die Aufsicht Gber die Kir-
chenvorsteherschaften; die Prifung der Kandidaten
fur das Predigtamt und die Erklarung ihrer Wahl-
fahigkeit; die Obsorge fur eine den Erfordernissen
entsprechende Seelsorge in den Kirchgemeinden.»
Diese verschiedenen «Aufsichten» aber, mit Aus-
nahme jener Uber die Kirchenvorsteherschaften, sind
wesentliche Gegenstdnde einer Visitation. Weiter be-
richtet Meierhans, nur in Spezialfdllen habe der Kir-
chenrat bis jetzt die Aufsicht wahrgenommen, sei
aber wiederholt aufgefordert worden, das Gesetz
auszufiihren. Eine Mehrheit der Geistlichen sei einer
solchen kirchenratlichen Visitation abgeneigt: «Es ist
leicht moglich, daB ein Kirchenrath radikalster Far-
bung kommt, der seine Oberhoheit die Geistlichen
nur allzu sehr fahlen lassen kénnte»; anderseits aber
werde beflirchtet, der Staat kénnte selber die Visita-
tionen durchfihren. Die Dekane Meile und Wigert er-
kennen, dass ein Widerstand unnutz ist. Am 7. No-
vember 1861 erldsst der Kirchenrat eine Visitations-
ordnung, die sich auf ein Minimum beschrankt. Aber
diese Ordnung hat «gewaltig Staub aufgewirbelt»,
besonders im Kapitel Frauenfeld-Steckborn. Fur Sir-
nach ist das Vorgehen des Kirchenrates eine «josefi-
nische Verletzung des Kirchenrechts». Meierhans
schreibt weiter: «Dekan Heuberger ist es bei der Ge-
schichte nicht wohl»; er habe friher, als er noch nicht
Dekan gewesen sei, sich «laut und Gberall gegen die
kirchenrathliche Visitation» ausgesprochen. Er habe
dann zugestimmte, weil sich der Kirchenrat nur auf
das rein Ausserliche beschranke. Dadurch sei er aber
«in eine schiefe Stellung gekommen»; gegen ihn sei
«eine Hetze losgelassen namentlich von jenen Geist-
lichen, die schon bei der Feiertagsverminderung von
1858 grossen Widerstand geleistet hatten. Dekan
Heuberger wiinscht nun «ein officielles Urtheil» Gber
die Visitationsordnung, aber Meierhans bemerkt ihm

484 Kapitel Frauenfeld: StATG Bd 1'30'1, 5; Kapitel Arbon:
StATG Bd 3'30°0, 1.

139



gegentber, dass man dies nicht erwarten kénne.*®
Die Abkurungen fihren nun die Dekane im Auftrag
des Kirchenrates durch. Bei den Visitationen wird un-
terschieden zwischen einer kirchenratlichen und ei-
ner bischoflichen Visitation. Noch bevor das «Project
einer gemischten Visitation» steht, ist im Oktober
1861 eine Visitation angesagt und wird auch durch-
gefiihrt. In den Statuten von 1899 steht: Der Dekan
«visitiert alle drei Jahre die einzelnen Pfarreien seines
Dekanats. Wenn er dabei findet, dass in Bezug auf
Gottesdienst, Predigt, Christenlehre, Religionsunter-
richt, Archiv, Zustand der Kirche, Paramente und hl.
Gefasse dies oder jenes der Aenderung oder Verbes-
serung bedirfe, so berichtet er hierlber an das
bischofliche Ordinariat, wenn er nicht von sich aus die
wiunschenswerte Verbesserung bewirken kann.» Von
der Abkurung heisst es, sie soll in Gegenwart eines
Mitgliedes der Kirchenvorsteherschaft vorgenommen
werden.

2.11 Die Sorge um den Mitbruder

Ganz allgemein ist 1861 und 1899 die Verpflichtung
statutiert, «gegen den Mitkapitularen liebevoll,
freundlich und dienstfertig zu sein». Die friheren Er-
mahnungen, einen kranken Kapitularen zu besuchen
und ihm beizustehen, werden nicht mehr angeftihrt.
Nur vom Dekan heisst es 1899, er soll bei gefahrlicher
Erkrankung einen Kapitularen besuchen und dafur
sorgen, dass er rechtzeitig mit den hl. Sakramenten
versehen werde. Geblieben aber ist, dhnlich wie
schon im Mittelalter, die Verpflichtung, fur einen ver-
storbenen Mitbruder drei Messen zu lesen und das
Totenofficium zu beten; nach den Statuten von 1899
kann statt des Officiums eine weitere Messe gelesen
oder «ein Psalter resp. drei Rosenkranze» gebetet
werden. Ebenso ist jeder verpflichtet, jahrlich eine
heilige Messe zu lesen und das Totenofficium zu be-
ten flr die verstorbenen Kapitularen und Wohltater.

140

Wahrend friher fir eine Beerdigung eine Mindest-
zahl von teilnehmenden Kapitularen statutarisch fest-
gelegt war, lassen dies die neuen Statuten offen.
1861 heisst es, der Dekan setze die Ubrigen Kapitels-
mitglieder in Kenntnis; 1899 ladt er sie zur Teilnahme
ein. 1861 ist festgehalten, dass der Dekan Vorsorge
treffe fur die Beerdigung «mit Abhaltung einer Lei-
chenrede, der jeweils die Abhaltung der einschlagi-
gen Nokturn aus der Seelenmette sammt Laudes vor-
angeht und Seel- und Lobamt samt Seelenvesper
nachfolgt.» 1899 sind nur noch die «Exequien», d. h.
das Seelamt und die Beerdigung, erwahnt, die der
Dekan entweder selber leitet oder ein anderes Mit-
glied der Kapitelsvorsteherschaft damit beauftragt.

2.12 Diazesaﬁsynode 1896

Vom 14. bis 16. April 1896 findet die schon einige
Male erwahnte erste Dibzesansynode unter Bischof
Haas im neuumschriebenen Bistum Basel statt. Da-
raus gehen die «Constitutiones Synodales», die «Di-
zesanstatuten», hervor; zusatzlich kommt ein Appen-
dix heraus, der weitere Bestimmungen enthélt. Alle
Kapitel haben sich mit den neuen Vorschriften zu be-
fassen, was manche Umstellung erfordert. Die Ditze-
sanstatuten sind der Abschluss einer langen Entwick-
lung, wie im Abschnitt VI 5 aufzuzeigen ist. Bischof
Haas will damit die Einheitlichkeit im Bistum errei-
chen, denn «er war ein Mann der Gesetze und Reg-
lemente, wobei rédmische Vorschriften als Massstab
galten. Seine Devise lautete <Ein Glaube, eine Taufe,
ein Gesetz, ein Opfer, eine Liturgie»».**®

485 StATG Bd 2, 2/8; vgl. Suter, S. 86.
486 BB, S. 207.



3 Konflikte mit dem Staat
3.1 Badener Konferenz-Artikel

Die Konferenz von Baden, beschickt von den Standen
des Siebner-Konkordates*” und Basel-Land, be-
schloss im Januar 1834 eine Reihe von Artikeln, die
das Verhaltnis des Staates zur katholischen Kirche
regeln sollten: Errichtung eines schweizerischen Erz-
bistums, obrigkeitliches Plazet fur samtliche kirchli-
chen Erlasse auch rein dogmatischer Natur, Einseg-
nung gemischter Paare auch ohne Dispens durch den
katholischen Geistlichen, Verminderung der Feier-
tage, Oberaufsicht des Staates Uber Priesterseminare
und eine Kommission, die pruft, ob ein Kandidat die
erforderliche Ausbildung besitzt, Aufthebung der Ex-
emption der Kloster, Treueid der Geistlichen.*®
Wegen dieser Artikel setzte das Kapitel Frauen-
feld-Steckborn eine Kommission von finf Mitglie-
dern ein, die eine Petition an den Grossen Rat verfass-
te.*®? Die Kommission habe «eine sehr gut motivierte
Petition der kath. Geistlichkeit unseres Kantons an
das Hochlébliche GroBraths-Collegium in Betrif der
Badener Conferenzial-Antrage» erlassen, schrieb De-
kan Kénig am 12. Dezember 1834 seinen Kapitularen
und forderte zur Unterschrift auf; «im Landkapitel
Frauenfeld werden wohl alle unterschreiben»®,
hoffe er. Am 17. Dezember nahm der Grosse Rat die
Artikel an; dazu bemerkte Dekan Kénig: «Wenn auch
der Zweck unserer einstimmig unterzeichneten Peti-
tion nicht erreicht werden konnte, so erwarte ich
doch zuversichtlich, sie werde nicht ohne Nutzen fur
unsere hl. Kirche sein.»*" In einem Memorandum
zeigte Landammann Joseph Anderwert, dass die An-
nahme der Artikel mit einigen Vorbehalten versehen
war: Der Plazetartikel sei zu weitgehend, der bishe-
rige kantonale Grundsatz kdnne gentigen, die inter-
kantonale Vereinbarung sehe keinen Zwang zur Ko-
pulation gemischter Ehen vor, die Priifung der Geist-
lichen stehe dem Kirchenrat im Einverstandnis mit der

bischoflichen Behorde zu, ebenso die Abnahme des
Eides.*? «Die Interpretation im Sinne Anderwerts
zeigt auf, dass dort, wo die Artikel Gber thurgaui-
sches Gesetz und einheimischen Gebrauch hinaus-
gingen, der Kleine Rat die Zustimmung versagte oder
die Wirkung des betreffenden Artikels auf schon be-
stehendes Gesetzesmass beschnitt.»** In seinem
Visitationsbericht von 1841 schrieb Kommissar Meile,
die Badener Konferenzartikel seien zwar angenom-
men worden, die katholischen Mitglieder des Gros-
sen Rates und die gesamte Geistlichkeit hatten aber
eine dringende Gegenvorstellung eingereicht und
mit entschiedenem und beharrlichem Mut die Rechte
der Kirche verteidigt; die Beschliisse seien nun zwar
in der offiziellen Gesetzessammlung, aber auf formli-
che und genaue Vollziehung werde noch nicht ge-
drungen.

3.2 Klosteraufhebung

Die Aufhebung der Kloster im Jahre 1848 beruht auf
einer Vorgeschichte, die auf ein langsames Absterben
der Kléster hindeutet. Die Helvetik war den Klostern
nicht wohlgesinnt: Abgaben und Plinderungen
schwachten die finanzielle Basis, die Aufnahme von
Novizen war untersagt.** Der angestrebten Aufhe-
bung der Kloster setzte die Mediation ein Ende. Das
thurgauische Klostergesetz von 1806 garantierte
den Fortbestand mit Ausnahme des hochverschulde-
ten Klosters Paradies. Es stellte die Kldster unter die

487 Die liberalen Kantone Zurich, Bern, Luzern, Solothurn,
St. Gallen, Aargau, Thurgau; Zirich nahm an der Konferenz
nicht teil.

488 Schwegler, S. 269-272.

489 StATG Bb 2, 2/15.

490 StATG Bd 3'20'1, 4.

491 StATG Bd 3'20'1, 4.

492 Angehrn, S. 134-138.

493 Ebd., S. 138.

494 Schwager 1, S. 22-25.

495 Text Schwager 2, S. 213-216.

141



Oberaufsicht des Staates und erlaubte die Novizen-
aufnahme unter einigen Bedingungen: Kantonsbur-
ger seien vorzuziehen, Ubrige Schweizer Burger hat-
ten eine Mitgift von wenigstens 600, Auslander min-
destens 1200 Gulden mitzubringen, ein Viertel davon
sei dem Staat abzuliefern. Grosses Verdienst am Er-
halt der Kloster hatte Landammann Anderwert, der
sich auch bemihte, die Kldster zu gemeinnutziger
Tatigkeit anzuhalten.*® Im Geist der Zeit lag es, auf
die Nutzlichkeit Wert zu legen, fiir ein kontemplatives
Leben war wenig Verstandnis. Noch gab es nur we-
nige Eintritte, das besserte sich aber in der Restaura-
tionsperiode ab 1815.

Bei der Verfassungsrevision von 1831 kamen die
Kloster erneut zur Sprache; Thomas Bornhauser*”’
hielt die Zeit fur die Aufhebung der Kloster fir noch
nicht gekommen, dazu mussten die Katholiken die
Initiative ergreifen. Im Marz 1836 wurde ein Entwurf
des revidierten Klostergesetzes dem Grossen Rat vor-
gelegt. Die Verhandlung verlief ohne Uberraschung,
bis der katholische Arzt Dr. Franz Waldmann aus Ar-
bon sich zu Wort meldete und den Antrag stellte, vor
der Beratung des Entwurfes die Frage zu erortern, ob
die Kloster nicht aufzuheben seien.*® Damit war die
Forderung Bornhausers erfillt, Katholiken mussten
die Initiative ergreifen; «in kraftvollen, angriffigen,
teilweise zynischen und polemischen Worten»**
sprach er sich nun fur die Aufhebung der Kloster aus:
«Unwissenheit und Aberglaube, Tragheit und roher
Genuss herrscht in ihren Mauern». Fir die Kloster
setzten sich im April und Mai 1836 mit Petitionen
3897 katholische Burger ein; wahrscheinlich hatten
sie Laien initiiert, denn der geographische Bereich
was unabhdngig von der Dekanatseinteilung und
richtete sich nach den Bezirken.**® Wegen des Bun-
desvertrages von 1815 kam es jedoch nicht zur Auf-
hebung (Ausnahme: Paradies), aber gemass dem Ge-
setz vom 14. Juni 1836 durften die Kloster keine No-
vizen und Novizinnen mehr aufnehmen; zudem
wurde das Vermogen der Kloster unter die Verwal-

142

tung des Staates gestellt.*' Dagegen legten die Klos-
ter am 21. Juni eine «feierliche Protestation» ein.*®
Durch den Verkauf von Liegenschaften und durch
schlechte Verwaltungen verschlimmerte sich die fi-
nanzielle Lage immer mehr.

1841 hob der Aargau die Kloster auf und ver-
letzte dadurch den Bundesvertrag von 1815; in der
entscheidenden Sitzung des Grossen Rates sagte Au-
gustin Keller unter anderem: «Stellen Sie einen
Monch in die griinsten Auen des Paradieses, und so
weit sein Schatten fallt, wachst kein Gras mehr»*®.
Die Abneigung gegen die Kloster verband sich mit je-
ner gegen die Jesuiten; selbst im Thurgau, wo keine
Jesuiten waren, bildete sich ein Anti-Jesuiten-Komi-
tee, das 1845 eine Petition fur die Ausweisung der
Jesuiten mit 10700 Unterschriften eingab.**

496 Schwager 1, S. 44-47 und 60-65.

497 Ebd., S. 66; Thomas Bornhauser (1799-1855), Pfarrer,
FUhrer der thurg. Regenerationsbewegung 1830: Schoop 1,
S.125.

498 Schwager 1, S. 92-93. Es gehort zur Ironie des Schicksals,
dass Kantonsrat Waldmann am 30. Marz 1837 zum Verwal-
ter des Klosters Munsterlingen gewahlt, aber schon am
6. Oktober 1838 suspendiert wurde als einer, «welcher sich
durch seine Handlungsweise als Ubler Haushdlter bewies
und eine entschiedene Unfahigkeit an den Tag gelegt»
hatte: Schwager 1, S. 80; Waldmann «zog bitterlich wei-
nend von Munsterlingen fort 19. Marz 1839»: Kuhn |l
S.292.

499 Schwager 1, S. 93; ganzer Redetext: ebd. 2, S. 227-231.

500 16. April aus den Bezirken Tobel und Weinfelden 2054,
1. Mai aus den Bezirken Diessenhofen, Frauenfeld, Steckborn
1091, 4. Mai aus den Bezirken Arbon, Bischofszell, Gottlie-
ben 752; vgl. Schwager 1, S. 109-111; Kuhn II/1, S. 106.

501 Schwager 1, S. 126-127; Kuhn 1/1, S. 99-100.

502 Text: Kuhn 1/, S. 101-102.

503 Schwegler, S. 293-294; Augustin Keller (1805-1883),
1856-1881 aargauischer Regierungsrat, «ein nimmermu-
der Rufer und Anfuhrer im Kampf gegen Rom und alles R&-
mische», spater Fihrer der Altkatholiken: Schwegler, S. 273,
Anm. 1.

504 Schoop 1, S. 155. Schon 1836 kam eine von 4415 Birgern
unterzeichnete «Bittschrift fir Aufhebung der Kloster» zu-
stande: Schwager 1, S. 112.



Durch den bundesvertragswidrigen Vorgang im
Aargau kam auch der Thurgau wegen seiner Kloster-
politik immer mehr unter Druck. Am 5. September
1843 wurde ein neues Novizengesetz erlassen mit so
hohen Auflagen, dass nur Feldbach vier und St. Ka-
tharinental sechs Eintritte verzeichnen konnten. Die
Bedingungen waren: zuriickgelegtes 22. Lebensjahr
beim Eintritt, keine Auslander, Bewilligung der Auf-
nahme von Kantonsbirgern durch die Regierung,
von Ubrigen Schweizern durch den Grossen Rat, Mit-
gabe bei Kantonsbuirgern 200 bis 500, bei den bri-
gen 800 bis 1200 Gulden, bei «Mannspersonen»
Ausweis Uber wissenschaftliche Bildung und Prifung
durch eine staatliche Kommission.**

1848 entbrannte die Debatte um die Aufhebung
aufs Neue. In einer Petition beider Kapitel vom 8. Juni
setzte sich der Klerus fur den Erhalt der Kloster ein,
insbesondere fur Fischingen und die Kapuziner in
Frauenfeld: Fischingen wegen seiner Schule, das Ka-
puzinerkloster wegen der Aushilfetatigkeit.*® In ahn-
licher Weise erfolgte eine Eingabe von 4013 katholi-
schen Burgern.”” Es war den Katholiken bewusst,
dass nicht mehr alle Kléster gerettet werden konnten
- sie nannten die beiden, die sie erhalten wollten. Als
ein Zeichen der Solidaritdt kann gesehen werden,
dass die Regiunkel Arbon 1847 sich im Kloster Miins-
terlingen versammelte und sechs Wochen vor der
Aufhebung im Stift Kreuzlingen, wo die Konventua-
len «nach geschehener Einladung an den Verhand-
lungen freundlich Antheil nehmen». Am 27. Juni
1848 tagte der Grosse Rat und stimmte Gber den Vor-
schlag der Regierung ab.*® Diese beantragte die Wei-
terexistenz von St. Katharinental und Kalchrain, dem
armsten aller Kloster, eine Mehrheit setzte sich fur
den Fortbestand von Fischingen wegen dessen
Schule ein, eine Minderheit fur das Kapuzinerkloster.
In der Abstimmung aber hob der Grosse Rat alle Klés-
ter auf mit Ausnahme von St. Katharinental: Wegen
des Epavenrechtes®® wadren bei der Aufhebung die
Guter des Klosters jenseits des Rheins, besonders der

grosse Staffelwald, entschadigungslos an das Gross-
herzogtum Baden gefallen. Kalchrain wurde mit
einem Mehr von nur drei Stimmen, Fischingen mit ei-
nem von sechs Stimmen aufgehoben.*' Es ist zu be-
merken, dass eine Minderheit der Katholiken fur und
eine Minderheit der Protestanten gegen die Aufhe-
bungen stimmte. Im Oktober 1848 gedachte Dekan
Meile in der Regiunkel Sirnach «der ricksichtslosen
und gewaltthatigen Aufhebung der Kloster unseres
Kantons». 1849 heisst es in der Regiunkel Mllheim,
«daB uns im vorigen Sommer durch die Aufhebung
unserer Kloster eine tiefe, unheilbare Wunde ge-
schlagen ist. Interessen und EinfluB der Katholiken
sind dadurch verloren, deren Verlust mit der Zeit auch
fuhlbar wird.»

Bald mussten die Manner ihre Kloster verlassen.
Die Mehrzahl der Patres von Fischingen und der
Chorherren von Kreuzlingen ging in die Pfarreiseel-
sorge, die Karthauser zerstreuten sich in alle Winde.
Die Klosterfrauen durften sich mit regierungsratlicher
Erlaubnis zwar noch in den Klostern aufhalten ausser
die Kalchrainer Nonnen, die nach Feldbach gewiesen
wurden; aber dort war die Benutzung der Klosterkir-
che, da sie keine Pfarrkirche war, verboten. So zogen
die Feldbacher Nonnen zu den Schwestern nach Ta-
nikon, die Kalchrainer konnten sich im ehemaligen
Kloster Paradies, jetzt in Privatbesitz, niederlassen.
1853 kauften die Tanikoner Schwestern das Kapuzi-
nerkloster Frauenfeld, fur die Feldbacher wurde das
Schloss Mammern erworben. Der Konvent von Kalch-

505 Text bei Schwager 2, S. 241.

506 Text: StATG Bb 2, 2/15.

507 Schwager 2, S. 161.

508 Zu den Verhandlungen im Grossen Rat:
S. 118-126.

509 Das Epavenrecht erlaubt es dem Landesherrn, bei der Auf-
hebung geistlicher Stiftungen tber deren Besitzungen zu
verfugen, soweit sie in seinem Territorium liegen: Fuchs,
Konrad; Raab, Heribert: Worterbuch zur Geschichte, Bd. 1,
Muanchen 1972, S. 232-233.

510 Abstimmungsergebnisse: Schwager 2, S. 181.

Kuhn 1111,

143



rain musste Paradies 1856 verlassen; ein Teil ging zu
den Feldbacher Nonnen nach Mammern, ein anderer
nach Gwiggen in Vorarlberg. 1861 und 1864 folgten
ihnen die Feldbacher Ordensfrauen nach, 1863 kam
der Rest der Kalchrainer dazu und 1869 die noch
lebenden Tanikoner Frauen. Seither bliiht dort das
Zisterzienserinnenkloster Gwiggen, deren Vorste-
herin den Titel tragt: «Abtissin der vereinigten
Abteien Kalchrain, Feldbach und Tanikon, Priorin von
Mariastern». Die Benediktinerinnen von Muinsterlin-
gen liessen sich, als ihnen der weitere Wohnsitz nicht
mehr zugesichert wurde, auf der Insel Reichenau
nieder.>"" Mit Ausnahme der Kapuziner bekamen die
«entlassenen» Ordensleute eine jahrliche Pension.>"?

3.3 Paritatische Schulen

Helvetik, Mediation und Restauration liessen die kon-
fessionellen Schulen bestehen: 1818 gab es 58 katho-
lische Schulen mit funf Geistlichen als Inspektoren,
1821 wurde Pfarrer Kénig aus Arbon Schuldirektor,
1826 gab er seinen Ricktritt wegen anderweitigen
Verpflichtungen und angegriffener Gesundheit.*”

Dann anderte sich die Situation: 1833 fuihrte der
Erziehungsrat paritdtische Lehrerkonferenzen ein
und beschloss, die Aufsicht Gber die Schulen durch
staatliche Inspektoren vorzunehmen. Dagegen
wandte sich eine von 3115 katholischen Birgern un-
terzeichnete Bittschrift, die vom Erziehungsrat eine
Erklarung forderte, konfessionelle Schulen nur auf
Verlangen der katholischen Schulgemeinden zu ver-
einigen, katholische Schulen nur von katholischen Ins-
pektoren zu prifen und katholische Lehrer nicht zur
Teilnahme an paritdtischen Lehrerkonferenzen zu ver-
pflichten.>" Trotzdem entstand seit dieser Zeit eine
Reihe paritatischer Schulen.

1856 genehmigte der Grosse Rat ein Gesetz, das
die grundsatzliche Aufhebung der konfessionellen
Schulen vorsah, ihm folgte eine Verordnung des Re-

144

gierungsrates, die die Schulen in neue Kreise ein-
teilte. Wie die Diskussionen in den Regiunkeln zei-
gen, reagierte der Klerus darauf mit Besturzung und
beklagte die negativen Folgen: alles Mogliche sei da-
gegen zu unternehmen, auch ohne Aussicht auf Er-
folg (Arbon); dem Katholischen sei durch das Gesetz
aufs Empfindlichste und Feindseligste in den Weg ge-
treten worden (Bischofszell); nach Belieben wirden
nun Schulkreise und Schulorte bestimmt, dem katho-
lischen Schulfonds, der auch in paritatischen Schulen
grosstenteils konfessionell sei, und der katholischen
Erziehung durch die Schule werde der Todesstoss ver-
setzt (Mullheim); auch gegen den Willen beider Kon-
fessionen wiirden Schulen gewalttatig aufgehoben,
zudem sei kein Platz mehr flr den Religionsunterricht
(Diessenhofen). Darum sei, wie die Regiunkel Arbon
meldet, eine Konferenz der Kapitelsvorsteher nach
Wertbihl einberufen worden, um gemeinsame
Schritte zu Uberlegen, aber die Bemihungen seien
ohne Erfolg geblieben. Wegen des Religionsunter-
richts wurde gewinscht, dass er nicht auf den Sams-
tagnachmittag, sondern auf einen Vormittag in Ver-
bindung mit der Schulmesse gelegt werde. In Sirnach
leitete Dekan Meile sein Votum ein mit einer «Dar-
stellung der traurigen Lage, in welcher die katholi-
sche Jugend in Folge der Mischschulen sich befinde,
da ihrer gegenwartigen gewaltthatigen Einfihrung
durch unsere gefeierten Culturhelden keine andere
Tendenz zu Grund liege, als nach und nach alles ka-
tholische Leben zu ertddten, die Kinder der Kirche zu
entfremden oder wenigstens fur dieselbe und ohne
Forderung gleichgtiltig zu machen. Sollte nun bei der
gewaltigen Krisis noch alles zu Grunde gehen, so
durfe am allerwenigsten der katholische Geistliche

511 Zu den einzelnen Klostern siehe Kuhn Il und Ill; Gwiggen; zu
den Zisterzienserinnenkloster HS 11l/3; zu Munsterlingen HS
/1.

512 Schwager 2, S. 174 und 182.

513 Fritsche 2, S. 82-87.

514 Angehrn, S. 144.



zusehen, sondern es sei fur ihn ernste Pflicht, ja eine
Gewissenssache, dem religiésen Unterricht und auch
der biblischen Geschichte alle Aufmerksamkeit zuzu-
wenden»; der Kirchenrat habe in einer Eingabe einen
halben Tag fur den Religionsunterricht gewinscht.
Zwischen Hoffen und Bangen war Pfarrer Meierhans,
einziges katholisches Mitglied des Erziehungsrates:
Im August 1856 meldete er in Arbon, alle Vorstellun-
gen des Kirchenrates seien erfolglos, auf die katholi-
schen Geistlichen werde keine Rucksicht genommen.
Im Mai 1857 liess er einen Hoffnungsschimmer
leuchten: In den Verhandlungen des Kirchenrates sei
zwar wegen des Religionsunterrichts noch nichts ent-
schieden worden, doch gebe es Anzeichen, dass sich
die Angelegenheit zum Besseren wende. Aber bereits
im April 1858 musste er mitteilen, alle unternomme-
nen Schritte hatten zu keinem Erfolg gefiihrt. Da er-
wog die Regiunkel eine Volkspetition bezuglich der
Schulsache; sie kam mit gegen 4000 Unterschriften
zustande’”, hatte aber keinen Erfolg. Gegen die Ein-
mischung des Staates in kirchliche Angelegenheiten
war 1859 auch der Vortrag von Pfarrer Johann Ruck-
stuhl in Sommeri tber die «Freiheit und Selbstandig-
keit der Kirche» in seiner Regiunkel gerichtet: Der
Staat gewdhre den Burgern und «allen méglichen
Vereinen und Societaten» Freiheit. « Warum sollte die
Kirche nicht auf das gleiche Recht Anspruch haben?»
Es gelte, unablassig fur die Freiheit der Kirche zu
kdmpfen. «Das anfangliche Schutzrecht des Staa-
tes», so ein Diskussionsteilnehmer, habe «sich nach
und nach in Zwang umgewandelt.» Inzwischen hatte
Pfarrer Meierhans resigniert den Rucktritt aus dem Er-
ziehungsrat gegeben: «Ich bedaure, dass der Gang
des Erziehungswesens diese Wendung nahm, um der
Sache selbst willen. Durch Zwang kann der Schule
wohl eine dussere Gestalt gegeben werden, aber die-
ser dusseren Gestalt fehlt das innere Leben und die
Freudigkeit in der Sache. Was die Schule geben sollte,
Bildung und Erziehung, wird bei der unnatrlichen
Vermischung von ungleichartigen Elementen, welche

nebeneinander und gesondert ganz gut gedeihen,
nie erzielt werden. Auch wird Friede und Toleranz
zwischen den Konfessionen, gerade wie zwischen
Privaten, nur dann blihen, wenn jede die Rechte und
Gefuhle der andern achtet; jeder Zwang gegen eine
Minderheit, sei es welche es wolle, lasst das Gefuhl
bitterer Krankung zurlick; statt sich anzundhern,
werden die Gemiter selber entfremdet.»*'® «Die
Mehrheit [scheint] die Anliegen der Minderheit nicht
verstanden zu haben. Das Schulwesen war fur die li-
berale Majoritat klar eine Sache des Staates, welches
als paritdtische Schule den konfessionellen Frieden
befestigen sollte. Dazu kamen bei gewissen Befr-
wortern der Schulverschmelzung antiklerikale Mo-
tive, es ging darum, die Pfarrer aus dem Bildungswe-
sen zu verdrangen.»°' Das zeitliche Problem mit dem
Religionsunterricht blieb, jedoch wurden die Pfarrer
von Amtes wegen Mitglieder der Schulvorsteher-
schaft. Da durfe man, so 1873 die Regiunkel Bi-
schofszell, keine Apathie haben, sondern musse die-
ser Aufgabe gentigen. Es gabe auch in den paritati-
schen Schulen positiv christglaubige protestantische
Lehrer, welche die Pfarrer gerne in der Schule séhen;
nie solle man sich gegen Lehrer abstossend beneh-
men.

3.4 Katechismusverbot

1859 gab Bischof Karl Arnold-Obrist einen neuen Ka-
techismus heraus, den ersten didzesanen, den er als
obligatorisch erklarte. Der Kirchenrat wollte ihn noch
nicht anschaffen, aber der Bischof bestand auf sofor-
tiger Einfihrung, die Meile positiv wertete: «Es soll
damit der hdéchst nachteiligen Vervielfaltigung der
Katechismen ein Ende gesetzt werden.»*"® Der Kir-
chenrat meldete Meile im Januar 1860, die Regierung

515 StATG Bb 2, 2/15; StATG Bd 3'50°1, 6.

516 Angehrn, S. 180.

517 Ebd., S. 179-180.

518 Mitteilungen an Dekan Wigert, Arbon: StATG Bd 3'20'2, 13.

145



habe das Plazet zur Einflhrung des Katechismus ver-
weigert und jede Vorkehrung zur Einfihrung verbo-
ten; Meile seinerseits teilte dem Arboner Dekan Wi-
gert mit, die Regierung habe Kenntnis gegeben, dass
der Katechismus «in katechetisch-padagogischer, re-
ligids-sittlicher und selbst in konfessioneller Bezie-
hung mehrfach Bedenken errege» (die Prifung war
von einem evangelischen Pfarrer vorgenommen wor-
den).>” Der Thurgau war nicht der einzige Kanton,
der die Einfihrung verbot.*® Im April 1861 schrieb
der Bischof an Kommissar Meierhans und ersuchte
ihn, nochmals Schritte zu tun, damit von Seiten der
Regierung kein weiterer Widerstand komme. Er solle
darauf aufmerksam machen, dass jene Stellen im Ka-
techismus, welche als intolerant bezeichnet wurden,
grundsatzlich gleich seien wie in den im Thurgau er-
laubten Katechismen; zudem sei keine direkte Pole-
mik gegen die reformierte Konfession vorhanden,
wahrend der reformierte Katechismus gegen die ka-
tholische Lehre polemisiere.**' Im Mai 1861 meldete
Kommissar Meierhans, er habe Gelegenheit gehabt,
mit Regierungsrat Sulzberger Uber die Katechismus-
frage zu sprechen. Dieser habe sich anerboten, das
Mdglichste fur ein Plazet zu tun, wenn da und dort
eine mildere Redaktion gewahlt wirde.*” Daruber
sprach Meierhans 1862 auch im Kapitel Arbon: Er
habe die Unterredung mit Sulzberger gehabt, weil er
vom Bischof den Auftrag bekommen habe, «auf Ent-
fernung der Hindernisse wegen Einfuhrung des
neuen Catechismus maglichst zu wirken». Sulzber-
ger habe «indeB nachher ein Gutachten an die Re-
gierung abgefasst, das keine Grundlage zu einer Ver-
standigung bieten kénnex. So blieb es beim Verbot.
1864 richtete die Didzesankonferenz an Bischof
Lachat den dringenden Wunsch, er machte «sich far
einen neuen zweckmaBigen Katechismus ernstlich
bethatigen, fur die Abfassung eines solchen nach ei-
ner geeigneten Persdnlichkeit sich umsehen und den
neuen Katechismus, bevor er eingefthrt wird, den
Standen zur Einsicht mittheilen».>*

146

Fast wadre es noch zu einem anderen Ungemach
gekommen. 1861 schrieb Kommissar Meierhans: «Die
Existenz des herwartigen kath. Kirchenrathes wurde
in unserem letzten GroBen Rath ernstlich angefoch-
ten und die Unterordnung des ganzen kath. Kirchen-
wesens unter den paritdtischen Regierungsrath ange-
strebt. Einzig die Competenz des bischéfl. CommiBa-
riates wollte der Antragsteller (ehemal. Regierungs-
rath Labhart, unser Augustin Keller) noch
gewabhrleisten. Wie gnadig!? Aber die Reformierten
wollten davon selbst nichts héren und so brachte es
der Antrag nur auf 27 / andere sagen nur auf 17 /
Stimmen»®*,

3.5 Verbot des Peterspfennigs und des
Fastenmandates

Am 26. Oktober 1864 kiindigte Bischof Lachat den
Einzug des Peterspfennigs an.*** Die Regierung ver-
weigerte das Plazet, weil die Anklndigung des Peters-
pfennigs «ohne vorhergehende GutheiBung der Re-
gierungen der Didzesankantone» geschah.*® Ruck-
blickend schrieb Meierhans in einem Zirkular den Ka-
pitularen wegen der Verweigerung des Plazets: «An
die Motivierung durch die <MaBregeln gegen Bettler
und Vaganten» schlieBt sich die endliche Ablehnung
wirdig an. Das bischofliche CommiBariat wurde mit
seiner Eingabe als allgemeiner Petent kapiert, auch
ihm in Gnaden der BeschluB «ohne Kosten» zuge-
stellt.»*”” Vorgesehen war der Einzug des Peterspfen-

519 StATG Bd 3'20°2, 13.

520 BvB, S. 106-107.

521 StATG Bb 0, 0/16.

522 StATG Bb 2, 2/8.

523 StATG Bb 0, 0/16.

524 StATG Bd 3'20°2, 9.

525 StATG Bb 0, 0/16.

526 StATG Bb 0, 0/16.

527 Zirkular vom 13. April 1865: StATG Bd 3’202, 9.



nigs an Weihnachten. Das Verbot wurde umgangen.
Die Regierung teilte am 25. Marz 1865 dem Kirchen-
rat mit, er gehe nicht mehr auf den Einwand des
Kommissars ein, weil «nach Berichten [...] der beab-
sichtigte Zweck auf dem Privatweg» erreicht worden
sei.”® In der Versammlung vom 9. Marz freute sich
das Kapitel Arbon: Es sei zur allgemeinen Erbauung
gewesen, auf welche Weise das Verbot der Regie-
rung umgangen worden sei; das Verbot habe seinen
Zweck ganz verfehlt und eher zur Erhéhung der
Beitrage gefiihrt. Schon am 29. Dezember hatte Bi-
schof Lachat dem Kommissar in einem lateinischen
Brief geschrieben, die Einstellung und Entristung des
thurgauischen Klerus Uber dieses widerrechtliche
Verbot sei Balsam fur sein Herz.**

Gleichzeitig kam es zu einem anderen Konflikt.
Papst Pius IX. veroffentlichte am 8. Dezember 1864
die Enzyklika «Quanta cura», zusammen mit dem
«Syllabus», einer Verurteilung der «Zeitirrtimer», be-
sonders des «modernen Liberalismus». In mehreren
Landern erregte der «Syllabus» heftige Gegenwehr.**
Daher veroffentlichte Bischof Lachat zwar die Enzyk-
lika, nicht aber den «Syllabus». Dennoch verweigerte
der Thurgau im Verein mit dem Aargau und mit
Basel-Land das Plazet zum Verlesen des bischoflichen
Fastenmandates, das auch auf die Enzyklika ein-
ging.“‘

An der ausserordentlichen Versammlung des Ka-
pitels Arbon 1865 wurde die Verweigerung des Pla-
zets als kaum gehorte Tatsache der thurgauischen
Kirchengeschichte und als eine Bedrohung der Frei-
heit der katholischen Konfession bezeichnet. Es kam
zu einer von allen Kapitularen unterzeichneten «Pro-
testation», die auch das Kapitel Frauenfeld-Steck-
born Gbernahm, obwohl einige Mitglieder der Mei-
nung waren, sie sei in einem zu wenig energischen
Ton abgefasst. Auf dieses Schreiben hin bekamen die
beiden Dekane am 15. Marz 1865 als Antwort den
«Auszug aus dem Protokoll des Regierungsrathes des
Cantons Thurgau § 560: Auf die Eingabe der katholi-

schen Geistlichkeit vom Marz**, worin dieselben sich
der Verwahrung ihres Hochw. Oberhirten gegen den
Regierungsbeschlu3, wonach die Verkindigung des
dieBjahrigen bischoflichen Fastenmandats mit dem
Rundschreiben des heiligen Vaters untersagt wurde,
anschlieBt und die Bitte damit verbindet: es moge der
Regierungsrath dafir sorgen, daB3 die mit der Gewis-
senfreiheit und mit einer wahren Toleranz unverein-
baren, in andern Staaten langst abrogierten
Grundsatze Uber das Placetum, wenn nicht gerade
aus der Verfassung entfernt, doch vorldufig durch die
Gesetzgebung so modificirt werden, daB die Freiheit
der Kirche eine Wahrheit werde; wird beschlossen:
Der katholischen Geistlichkeit ist im Bescheid zu er-
theilen, daB, da das Placetum auf einer Bestimmung
der Verfassung beruhe, der Regierungsrath sich nicht
fir competent erachte, von demselben irgend wie
abzugehen.»** Anlasslich der Firmreise von 1866
lobte Bischof Lachat die Haltung des Thurgauer Kle-
rus und fand sie «im stillen Vergleich mit andern
Didzesankantonen  bewundernswert»,  berichtet
Bischofszell.

3.6  Neue Verfassung und Aufhebung
von St. Katharinental

Zur Vorbereitung der Revision der Kantonsverfassung
wurde 1868 ein Verfassungsrat konstituiert, Fridolin
Anderwert®* als Prasident gewahlt und ins Programm

528 StATG Bb 9, 9/0.

529 StATG Bb 0, 0/16.

530 LThK3 9, Sp. 1153; HBdKG VI/1, S. 750-755.

531 BvB, S. 141-142.

532 StATG Bd 3'50'1, 6.

533 StATG Bd 3'50'1, 6.

534 Fridolin Josef Anderwert (1828-1880), 1868 Nationalrat,
1869-1875 Regierungsrat, 1874 Bundesrichter, 1876-1880
Bundesrat: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS) 1, Basel
2002, S. 333.

147



sogleich die Aufhebung St. Katharinentals aufge-
nommen. Das Epavenrecht des Grossherzogtums Ba-
den war weggefallen; die Besitzungen, vor allem der
grosse Staffelwald bei Gailingen, hatte der Kanton
gegen den Willen des Klosters bereits verkauft. 1866
wurde im Grossen Rat ein Antrag auf Aufhebung des
Klosters zwar noch verworfen, aber bereits bei der ers-
ten Lesung im November 1868 beschloss der Rat mit
56 gegen 43 Stimmen die Aufhebung, in der zweiten
Lesung im Januar 1869 mit 63 gegen 36 Stimmen. Im
Zusammenhang mit der Verfassungsrevision soll «der
thurgauische Nationalrat Fridolin Anderwert an einer
Volksversammlung in Minchwilen zur Empfehlung
der Revisionsannahme gesagt haben: «Wir Thurgauer
haben die Bischtfe nicht mehr zu firchten, da wir
schon fertig sind mit ihnen; wir missen aber sorgen,
auch andere frei zu machen von dieser finsteren
Macht»», so der Bericht in der Regiunkel Bischofszell
im April 1872. Die revidierte Verfassung, in welche
die Klosteraufhebung eingepackt war, kam am 28.
Februar 1869 zur Volksabstimmung und wurde mit
11 581 Ja gegen 6741 Nein angenommen; als einzi-
ger Bezirk lehnte der mehrheitlich katholische Bezirk
Tobel ab. Alle Wehr gegen die Aufhebung war verge-
bens gewesen, auch die 3722 Unterschriften aus den
Pfarreien, die sich fur das Kloster einsetzten.**®

Mit der neuen Verfassung von 1869 wurde auch
die Paritat aufgehoben, d. h. die anteilmassige Vertei-
lung der Sitze im Grossen Rat auf die beiden Konfes-
sionen. Das kommentierte Bischofszell im April 1872
anlasslich der Wahlen in den Grossen Rat: Die Aufhe-
bung der Paritat trage ihre «bitteren Frachte»; bei
den Wahlen werde «gegen Uberzeugungstreue ka-
tholische Manner aggressiv vorgeschritten» und nur
solche hatten «noch Gnade gefunden, die das Ver-
trauen des guten katholischen Volkes am allerwenigs-
ten genieBen und verdienen». Im Weiteren fuhrte die
Verfassung die Zivilehe ein.

148

3.7  Der Kulturkampf

3.7.1 Aufhebung des Priesterseminars

Im Konkordat von 1828 war die Eréffnung eines dio-
zesanen Priesterseminars vorgesehen, aber dazu kam
es lange nicht. Nach schwierigen Verhandlungen
konnte Bischof Karl Arnold-Obrist 1860 das Seminar
in Solothurn er6ffnen.*® 1869 polemisierte der Aar-
gauer Augustin Keller gegen im Seminar gebrauchte
Lehrblcher der Moraltheologie. In der Folge be-
schloss 1870 die Di6zesankonferenz die Aufhebung
des Seminars.*”” In einem Schreiben an die Regierung
und den Grossen Rat protestierte der Klerus beider
Kapitel wegen des Rucktritts von der Seminarkon-
vention.”® Der Kirchenrat verlangte von der Regie-
rung, dass die Wahl der Abordnung an die Ditzesan-
konferenz in Zukunft ihm Gberlassen werde, was der
Regierungsrat am 12. Mai 1871 ablehnte.*® Der Kir-
chenrat brachte nun die Sache am 3. Juli vor die Sy-
node, verlas das Schreiben des Regierungsrates und
stellte den Antrag: «Die Vertretung bei Verhandlun-
gen der Dibzesankonferenz des Bisthums Basel in
ihrem ganzen Umfange [“..] steht der kathol. Konfes-
sion fur den Stand Thurgau zu», der Kirchenrat wahle
dazu die Abordnung.> Das teilte der Kirchenrat am
11. September dem Regierungsrat mit, der am 21.
September antwortete: «Das Verfahren des Kirchen-
rathes [...] tragt in hohem Grade den Charakter nicht
zu duldender AnmaBung und Widersetzlichkeit in
sich»; es wurde beschlossen: Es «sei der kath. Kir-
chenrath in eine DisziplinarbuBe von Fr. 100 verfallt,

535 Baumer-Miiller, Verena: Der letzte Konvent der Dominikane-
rinnen zu St. Katharinental, in: TB 131 (1994), S. 5-140, hier
S. 74-83 (Aufhebung); Kuhn lll, S. 222-239.

536 BvB, S. 104.

537 Ebd., S. 142-143; Schwegler, S. 321.

538 StATG Bd 3'50'1, 6.

539 Beschwerdeschrift, S. 33-34.

540 Ebd., S. 35-36.



welche dessen Mitglieder persénlich zu tragen ha-
ben.»*"

Die Seminaraufhebung war der Anlass dafr,
dass der Kammerer des Kapitels Zug zu einer Zusam-
menkunft von Geistlichen aus allen Bistumskantonen
aufrief, beide Thurgauer Kapitel nahmen den Aufruf
positiv auf und wahlten Delegierte. Zum ersten Mal
trafen sich die Abgeordneten am 18. April 1871 in
Olten. Darauf konstituierte sich am 7. September
1871 die «Thurgauische Freikonferenz»*?, die sich
Statuten gab. Neben der Aufhebung des Priesterse-
minars, wozu ein Protest beschlossen wurde, be-
schaftigte sich am 28. November 1871 in Olten das
«Generalcomité der freien kantonalen Priesterkonfe-
renzen» mit der Frage der Revision der Bundesverfas-
sung. Je nach den Verhaltnissen in den einzelnen
Kantonen wurden verschiedene Vorgehensweisen
aufgezeigt. Darlber berichtete ein Teilnehmer am 9.
April 1872 an der «Thurgauischen Freikonferenz»: Es
sei nicht zu raten, auf der Kanzel Stellung zu nehmen,
im paritatischen Kanton kénnte das Gegenteil be-
wirkt werden, wenn Geistliche selber agitierten. Hin-
gegen wurde auf die Broschiire Dr. Segessers® ver-
wiesen, die unter das Volk gebracht werden kénnte,
doch wisse jeder selber, was das Beste sei, das Klos-
terverbot und die Zivilehe seien schon in der kanto-
nalen Verfassung und das Jesuitenverbot bereits in
der Bundesverfassung von 1848. Im Weiteren wurde
vorgeschlagen, sich auch mit katholischen Laien auf
dem Boden des Vereinswesens zu verbinden, beson-
ders eigne sich der Piusverein als allgemeiner katholi-
scher Volksverein.

3.7.2 Absetzung von Bischof Eugen Lachat

1869/70 nahm Bischof Lachat am Ersten Vatikani-
schen Konzil** teil, dessen wichtigstes und umstrit-
tenstes Ergebnis die Dogmatisierung des unfehlbaren
Lehramtes des Papstes war. Lachat hielt diese zwar
fur nicht opportun wegen der Auswirkungen auf

seine Didzese, stimmte aber am 18. Juli 1870 zu. Erst
am 6. Februar 1871 publizierte er die Konzilsbe-
schlisse. Als der Pfarrer von Starrkirch, Paulin
Gschwind, einer der ersten, der altkatholisch (vgl. S.
151) geworden war, &ffentlich und scharf gegen die
Konzilsbeschlisse auftrat, suspendierte ihn der Bi-
schof im Oktober 1872. Der Solothurner Kantonsrat
schutzte Pfarrer Gschwind, der Konflikt eskalierte.
Am 19. November erstellte die Didzesankonferenz
mit Ausnahme der Kantone Luzern und Zug eine An-
klageschrift gegen den Bischof wegen Missachtung
des Treueides, offener Auflehnung gegen staatliche
Beschlisse und konspirativer Tatigkeit im Ausland:
Die «Unfehlbarkeit» werde von ihr nicht anerkannt,
der Bischof habe keine Bevollméachtigung, gegen
Priester vorzugehen und sie abzusetzen. Sie verlangte
von ihm, innerhalb einer Frist von drei Wochen sich
fur sein Verhalten zu rechtfertigen und die Absetzung
des Pfarrers rickgangig zu machen.** Der Bischof
weigerte sich®¢, worauf ihn die Di6zesankonferenz
am 29. Januar 1873 absetzte (wieder mit Ausnahme
von Luzern und Zug). Im April wurde er polizeilich
ausgewiesen und ging ins Luzernische ins Exil. Das
Domkapitel war nicht bereit, einen neuen Bischof zu
wahlen.* Schon am 28. Januar, am Tag vor seiner
Absetzung, hatte Bischof Lachat Kommissar Kuhn
zum Generalvikar fir den Thurgau ernannt.>*® Am 31.
Januar verlangte der Regierungsrat vom Kirchenrat,
«die von der Didzesankonferenz gefassten Be-

541 StATG 3'00'138: RRB Nr. 1719 vom 21. September 1871.

542 StATG Bd 1'00°0, 4; darin auch die Berichte Uber die Ver-
handlungen in Olten.

543 Philipp Anton Segesser (1817-1888), Luzern, 1848 erster
katholisch-konservativer Nationalrat: Schwegler, S. 302—
303.

544 | ThK3 10, Sp. 556-561.

545 StATG 4'991'8.

546 StATG 4'991'8; Lachat hat die Zuschrift am 26. November
erhalten und antwortet am 16. Dezember.

547 Zum ganzen Vorgang: BvB, S. 143-147.

548 StATG Bb 0, 0/17.

149



schlisse zu vollziehen, den amtlichen Verkehr mit
dem Hrn. Eugen Lachat abzubrechen und ebenso der
kath. Geistlichkeit unter Mittheilung der Didzesanbe-
schlisse den amtlichen Verkehr zu untersagen, [...]
bei Vermeidung personlicher Haftbarkeit keine Zah-
lungen mehr an den Hrn. Bischof Lachat zu leisten,
uns innert der Frist von 14 Tagen von der Art und
Weise der Vollziehung dieser beiden Verfigungen in
KenntniB zu setzen. Fur den Fall, daB der einen oder
andern dieser Anordnung keine Folge geleistet wer-
den sollte, behalten wir uns die weiteren MaBregeln
zur wirksamen Vollziehung derselben vor.»** Am
gleichen Tag bekam auch Kommissar Kuhn ein
Schreiben des Regierungsrates: Die Di6zesankonfe-
renz habe «sich veranlasst gefunden, die dem Hrn.
Eugenius Lachat von Mervelier unterm 30. November
1863 ertheilte Bewilligung zur Besitzergreifung des
bischofl. Stuhles der Di6zese Basel zurlickzuziehen
und damit die Amtserledigung auszusprechen»®®°,
Darauf forderte Kuhn in einem Zirkular ausserordent-
liche Versammlungen der beiden Kapitel**'; am 5. Feb-
ruar fanden sie statt. Noch aus den Protokollen ist
der Unmut des Klerus tiber die Haltung der Regierung
zu spuren: Verletzung der «vielgepriesenen verfas-
sungsmaBig garantierten Glaubens- und Gewissens-
freiheit, der Toleranz», Willkur «in der schonen freien
Schweiz» (Protokoll des Kapitels Arbon). Ahnlich das
Kapitel Frauenfeld-Steckborn: Man werde sich nicht
fagen, weil die Regierung die Verfassung und den
Didzesanvertrag verletzt habe; mit Namensaufruf
stellten sich die Kapitulare hinter den Bischof: «Wir
kennen keinen anderen.» Das Kapitel Frauenfeld-
Steckborn reichte am 15. Februar, das Kapitel Arbon
am darauffolgenden Tag ein Protestschreiben an die
Regierung ein: Durch einen feierlichen Eid hatten sich
die Geistlichen bei der Priesterweihe dem Bischof
zum Gehorsam verpflichtet. «Wir kénnen es nicht
glauben, daB eine hohe Landesregierung, vor der
kein Ansehen der Person gelten soll, der ganzen ka-
thol. Geistlichkeit des Kantons, die bis anhin alle ihre

150

Birgerpflichten gewissenhaft erfillte, die Eidbriichig-
keit gegen den hochw. Bischof zumuthen wolle»*?.
Der Kirchenrat berief am 10. Februar die Synode ein,
die beschloss, auf das Verbot des amtlichen Verkehrs
nicht einzutreten und diesen Beschluss dem Referen-
dum des katholischen Volkes zu unterstellen; dazu
sollten sich samtliche Kirchgemeinden am 16. Feb-
ruar versammeln.®® Darauf erwiderte der Regie-
rungsrat am 11. Februar: Die Massnahme der Regie-
rung sei getroffen worden «zur Wahrung der Rechte
des Staates und der 6ffentlichen Ordnung, sowie zur
Abwehr gegen die fortgesetzte Auflehnung des vor-
maligen Bischofs Lachat gegen die staatliche Auto-
ritat»; er erklarte den Beschluss der Synode «als null
und nichtig». «Unter personlicher Verantwortlich-
keit» hatten die-Mitglieder des Kirchenrates daftr zu
sorgen, «daB die in Aussicht genommene Abstim-
mung des kath. Volkstheiles unterbleibe»; sollten
aber doch Versammlungen stattfinden, wiirden die
Mitglieder des Kirchenrates an den Strafrichter tber-
wiesen.” Nun wandten sich «die stimmfahigen Ka-
tholiken des Kantons Thurgau» an den Kirchenrat
und protestierten gegen die Verfigung der Regie-
rung: Die Katholiken der Di6zese Basel wirden von
ihrem rechtmassigen Bischof losgerissen, die freie
Meinungsdusserung an &ffentlichen Kirchgemeinde-
versammlungen sei unmoglich gemacht worden; sie
erklarten, dass sie «in kirchlichen Angelegenheiten
nur dem rechtmadssigen Bischof kirchlichen Gehor-
sam und Ergebenheit» bewiesen: «Unterschriften:
4339 von 4759 Stimmfahigen». Dies teilte der Kir-
chenrat der Regierung am 17. Februar mit und
brachte ihm zur Kenntnis, «daB wir im Auftrage der
Synode, im Namen des kathol. Volkes und in eigenem

549 StATG 3'00°141: RRB Nr. 219 vom 31. Januar 1873.
550 StATG 3'21'89: RR-Missiv vom 31. Januar 1873.

551 StATG Bd 120’3, 10.

552 StATG 4'991'8.

553 StATG Ba 0'00°0.

554 StATG 3°00°141: RRB Nr. 265 vom 11. Februar 1873.



Namen bei den hohen Bundesbehdrden Schutz unse-
rer Rechte und der verfassungsmaBigen Garantien
unserer religiosen Uberzeugungen suchen werden».
«Unter Bestreitung der Kompetenz des Regierungs-
rathes und der materiellen Berechtigung» werde man
fur einstweilen «die Gehaltsauszahlung sistieren wol-
len».*** In seiner Antwort vom 1. Marz stellte der Re-
gierungsrat fest, dass der Kirchenrat die Zahlungen
einstelle; er nahm Bezug auf die Unterschriften und
die Eingaben der beiden Kapitel und erwog: «Die
Amtsentsetzung des Herrn Eugen Lachat als Bischof
von Basel ist als unabweisbare Folge einer Reihe von
Konflikten, in denen derselbe alle Rucksicht auf die
Rechte und Befugnisse des Staates beiseite setzte
und den Vorstellungen der Didzesanstande beharrli-
chen Widerstand entgegenstellte. [...] Die Entfer-
nung eines widersetzlichen Priesters von seinem Kir-
chenamt beriihrt den Glauben selbst nicht, und es er-
scheint somit die Beschwerde Uber Verletzung der
Gewissensfreiheit als durchaus grundlos; die kathol.
Geistlichkeit kann, ohne daB sie die religidsen Inte-
ressen irgendwie beeintrachtigt, durch das Vorbild re-
publikanischer Unterordnung unter die Verfassung
und Gesetze Vieles zur baldigen und friedlichen L6-
sung des ausgebrochenen Streites beitragen.»
Nochmals machte die Regierung auf das Verbot des
amtlichen Verkehrs mit dem Bischof aufmerksam.**
Weil Kommissar Kuhn das bischéfliche Fastenmandat
an die Pfarrer verschickte und es selber verkurzt vor-
gelesen hatte, musste er sich am 28. Februar vor dem
Departement fur Kirchen- und Erziehungswesen ver-
antworten.*” Am 1. Méarz fand der Regierungsrat das
Vorgehen Kuhns «eine disziplinarwidrige Nichtbe-
achtung einer an ihn erlassenen amtlichen Weisung»
und auferlegte ihm eine «Disziplinarstrafe» von 50
Franken mit der «Androhung verbunden, daB er bei
weiterer Zuwiderhandlung [...] an den Strafrichter
tberwiesen wurde». Aus dem Schreiben geht hervor,
dass auch der Verkehr mit der bischéflichen Kanzlei
verboten war.**® Am 13. Marz wurde an der Freikon-

ferenz die Frage gestellt, ob nochmals protestiert
werden solle. Einige forderten einen Protest aus Ge-
wissenspflicht. Kommissar Kuhn meinte, aus «unnut-
zem Protestieren» konne «politisches Kapitel» ge-
schlagen werden. Nach der Diskussion kam man tber-
ein, der schon eingereichte Protest genlige, ebenso
genuge es, dem Volk zu erkldren, «daB wir zum Bi-
schof stehen». Gefragt wurde auch, wie es sich ver-
halte, wenn ein einzelner Geistlicher direkt und privat
mit dem Bischof verkehre und deswegen bestraft
werde; einstimmig wurde geantwortet, dass die da-
raus erwachsene Geldbusse solidarisch getragen
werde. Gegen das Vorgehen des Regierungsrates ver-
fasste der Kirchenrat am 23. April die «Beschwerde-
schrift des kath. Kirchenrathes des Kts. Thurgau an
die hohe schweizerische Bundesbehorde»®*, welche
die verschiedenen Verlautbarungen und Verbote der
Regierung aufzahlt, gegen sie aus rechtlichen Grin-
den Stellung nimmt und darin eine Verletzung der
Freiheit des Gewissens sieht.

3.7.3 «Unfehlbarkeit»

Die wichtigste Ursache fur den Kulturkampf war die
Erklarung des Konzils Uber die Unfehlbarkeit des
papstlichen Lehramtes. Der Streit dartber fuhrte zur
Grundung der alt- oder christkatholischen Kirche. Be-
vor nun die Stellung des Klerus zu dieser Lehre auf-
zuzeigen ist, lohnt es sich anzufihren, wie Geistliche
Jahre zuvor gedacht haben.

1836 halt der Bussnanger Pfarrer Joseph Huber in
Mullheim einen Vortrag tber die «Untruglichkeit der
Kirche». Er geht von der Frage aus, was zur wahren,
untriglichen Lehre Christi gehére und was nicht,

555 StATG 4'991'8.

556 StATG 3'00'141: RRB Nr. 377 vom 1. Marz 1873.

557 StATG 4'991'8.

558 StATG 3'00°141: RRB Nr. 378 vom 1. Marz 1873.

559 StATG 4'991'8: mit Beilagen, Frauenfeld 1873, und Kan-
tonsbibliothek.

151



nach welchem Massstab ihre Echtheit und Reinheit
zu messen sei. Daruber «ist der Kampf noch nicht
vollends beigelegt, wenn auch redliche Katholiken
hieriber im Reinen sind und sich an das halten, was
in GemaBheit der Lehre, der Anspriiche und der Ver-
ordnungen seit jeher verkiindet und von allen Christ-
gldubigen zu allen Zeiten und an allen Orten ge-
glaubt wird.» Dennoch musse gefragt werden: «lIst
denn die Kirche Jesu auf Erden frei von jeder Tau-
schung, so wahr in ihrem Leben etc. als Gott selbst?»
Darum eine weitere Frage: «In welchem Besitz ist
wohl die Gabe der kirchlichen Untrlglichkeit, wie
weit versteht sich dieselbe?» Der Referent antwortet:
«Papst, Bischofe, alle rechtmaBigen Nachfolger der
Apostel theilen unter sich das hl. Amt, die Kirche
Gottes zu regieren: keinem allein, auch dem Papst
nicht, kommt die Gabe der Untruglichkeit zu, sie neh-
men dieselbe in corpore ein.» Der romische Bischof
sei «der hochste Priester, nach der Sprache gelbter
Dogmaticer: primus inter pares, in primatu honoris et
jurisdictionis, aber dessen ohngeachtet der Tau-
schung und selbst der Unwahrhaftigkeit fahig».
Diese Untriglichkeit der Kirche «ist gesetzt mit der
Stiftung des apostolisch-kirchlichen Lehramtes und
steht mit ihm in unzertrennlicher Verbindung. Jesus
Christus hat dieser Einheit seinen und seines Heiligen
Geistes Beistand versichert, auf daB3 sie frei bleibe von
jedem Schein des Irrthums.» Die Untriglichkeit liege
«nicht in dem Gebithe des Wandelbaren, sondern im
Gebithe des Ewigen. Wir beschranken sie mit Recht
auf die evang. Glaubens- und Sittenlehre und was mir
ihr in innigstem Verbande steht.» Uber die anschlies-
sende Diskussion bemerkt der Protokollant: «Uber
die Abhandlung trat man prifend ein, und weil man
ihrem Inhalt weder Wesentliches geben oder nehmen
kénne: mit Beifall.» In der Auffassung des Autors wi-
derspiegelt sich «die ablehnende oder zurlckhal-
tende Stellungnahme der deutschen Theologie zur
papstlichen Unfehlbarkeit».**

152

Auch zehn Jahre vor dem Konzil sind die Mei-
nungen noch verschieden. In einem Referat vor der
Regiunkel Arbon sagt 1859 Pfarrer Theodor Angehrn aus
Munsterlingen, das Medium zur Bewahrung der Ein-
heit und Unfehlbarkeit der gottlichen Lehre kénne
nur eine unfehlbare Autoritat sein, und diese Auto-
ritat sei Gott durch den Heiligen Geist gemdss den
Verheissungen. Aber «durch wen ubt der Heilige
Geist die unfehlbare Authoritat?» Nicht durch jeden
Einzelnen, nicht durch alle zusammen, ebenso wenig
durch einen Einzigen; «denn wozu dann die Konzi-
lien?» Also wirke der Heilige Geist durch die allge-
meinen Konzilien, denn der Heilige Geist sei nicht nur
einem einzigen, sondern allen Aposteln gesandt. Die
anschliessende Diskussion geht auf die Sache nicht
ein, es werden «praktische Winke» vermisst, die An-
lass zu einer Besprechung geboten hatten. Der Refe-
rent erscheint hier wie ein verspateter Vertreter des
Konziliarismus — der Lehre, dass ein Konzil Gber dem
Papst stehe.

Soweit den Protokollen entnommen werden
kann, melden sich wahrend des Konzils an Kapitels-
versammlungen und Regiunkelkonferenzen beziig-
lich der Unfehlbarkeit keine ablehnenden Stimmen.
Uber die Vorgédnge in und um das Konzil berichtet am
ausfihrlichsten Regiunkeldirektor Pfarrer Alois Zuber
von Bischofszell in seinen Er6ffnungsworten bei den
Konferenzen. Noch vor Beginn des Konzils am 8. De-
zember 1869 spricht er von der grossen Hoffnung,
dass unter der Wirkung des Heiligen Geistes «eine
groBartige Wendung der Dinge eintreten kdnnte».
Im Mai 1870 erwahnt er «religi¢se Fragen, welche die
ganze Welt beschaftigen und einen integrierenden
Theil der Tagespresse bilden». Aber es sei «selbst in
unserem Vaterland ein Streit entstanden, der viele be-
unruhiget. Es hat sich dieser Streit scheinbar ent-
sponnen und fortgesetzt im Lager der Katholiken,

560 So die Uberschrift eines
S. 182-187.

Abschnitts in  Pottmeyer,



wahrend der Zankapfel, fein und klug berechnet,
durch die Freimaurer unter die Katholiken geworfen
wurde. Die heftige Opposition gegen die Unfehlbar-
keit des Papstes war ein Koéder nur, durch den sich
viele leichtglaubige Katholiken fangen lieBen.» Selbst
gutmitige Katholiken wirden aus Unkenntnis der
Unfehlbarkeit eine Tragweite geben, an die nicht zu
denken sei. Ein Zusammenhalten von Klerus und
treuen Laien sei notwendig, um «sich durch die infer-
nalische List und Bosheit der Glaubensfeinde nicht
tduschen» zu lassen. Bereits am 31. Januar hatte Bi-
schof Lachat aus Rom in einem Brief an Kommissar
Meierhans von Widerstanden und Beschuldigungen
geschrieben durch Katholiken, katholische Zeitungen
und auch Priester, und bemerkt, es sei nicht alles
glaubhaft, was die Zeitungen berichten.**' Im Okto-
ber 1870 bezieht sich Zuber auf die am 18. Juli er-
folgte Definition der Unfehlbarkeit des papstlichen
Lehramtes durch das Konzil: «Wogegen so viel ge-
sprochen und geeifert wurde in verschiedenen La-
gern, ja was selbst eine betrachtliche Minoritatspartei
der versammelten Vater als wenigstens inopportun
betrachtete, das hat dem hl. Geist und der immensen
Mehrheit von Bischofen gefallen zu beschlieBen und
zum Dogma zu erheben, namlich, daB3 der hl. Vater
als Stellvertreter Christi, als wahrer Nachfolger Petri
und oberster Hirt der kath. Herde, wenn er in Sache
des Glaubens und der Moral ex cathedra spricht, in-
fallibel sei.» Im Mai 1871 nimmt Zuber Stellung zur
sich abzeichnenden Grindung von «Nationalkir-
chen»: «Eine neue Reformation» richte sich «formell
gegen das Dogma der Infallibilitat des Papstes, mate-
riell gegen die Einheit der kath. Kirche, fasle man
doch schon von s.g. Nationalkirchen». Kein Bischof,
auch nicht einer der «heftigen Opponenten wahrend
des Konzils», wirde die antikirchlichen Bestrebungen
mitmachen und die weitaus grossere Zahl der katho-
lischen Priester stehe zu ihren Bischéfen.

Bald nach dem Konzil kommen auch die andern
Regiunkeln in zustimmendem Sinn auf die Unfehl-

barkeit zu sprechen, dabei sind aber keine Ubertrei-
bungen in Richtung einer Uberspannten Auslegung
des Dogmas zu erkennen. So kann gelten, was alt
Stiftsdekan Konrad von Kleiser aus Kreuzlingen an
der ersten kantonalen Priesterkonferenz 1871 «rath,
in Verkindigung des Dogmas klug zu sein und wohl
zu Uberlegen, was man daruber predigt, weil nicht
mehr in dasselbe hineingelegt werden darf, als was
darin enthalten, aber auch nicht verschwiegen wer-
den darf, was darin liegt».

3.7.4 Firmungen von 1875 und 1881

Der «abgesetzte» Bischof Lachat durfte nicht in den
Thurgau kommen, aber es war nétig, dass bald eine
Firmung stattfand. Im Juni 1875 wurden Kinder aus
dem Thurgau vom St. Galler Bischof Karl Johann
Greith in Wil, Steinach und Muolen gefirmt, dem, wie
es im Kapitelsprotokoll Frauenfeld-Steckborn heisst,
«die Thurgauer Regierung nachtraglich Unannehm-
lichkeiten bereitet hat».

1881 wurde die eigenartigste und in der Ge-
schichte einmalige Firmung gefeiert, iber welche die
Protokolle der beiden Kapitel ausfihrlich berichten.
Ein «Laien-Comité» hatte sich gebildet, «nicht vom
Kirchenrath, nicht von der Synode, nicht von den Ka-
piteln, sondern von katholischen Hausvatern, Eltern
und Vormiindern». Den Vorsitz im Comité hatte «als
Privatperson» der Prasident des Kirchenrates August
Wild; jeder Bezirk war mit einer Vertrauensperson
vertreten. An einer Versammlung erklarten die anwe-
senden «Rechtsgelehrten», laut Kantons- und Bun-
desverfassung kénne «die Spendung der Firmung im
Kanton durch Bischof Lachat privat geschehen, nicht
als Bischof von Basel, sondern als rechtmdssiger ro-
misch-katholischer Bischof». Daher verlangte das Co-
mité auf Grund der Verfassung, die Glaubens- und
Gewissensfreiheit gewahrleiste, von der Regierung,

561 StATG Bb 0, 0/16

153



die Firmung zuzulassen — ein Verlangen, das mit 1185
Unterschriften®? bekraftigt wurde (unterschreiben
durften nur jene, welche Kinder im Firmalter hatten).
Darauf ging die Regierung gar nicht ein. «Der Regie-
rungsrath hat» die Eingabe «auf bekannte, das ka-
tholische Volk krankende Weise zurlckgeschickt»,
berichtet das Kapitel Frauenfeld-Steckborn; das Kapi-
tel Arbon Uberliefert ahnlich: «Das Comité wurde
aber keiner Antwort gewurdigt, sondern unter Rick-
sendung der Eingabe einfach schnode abgewiesen.»
Nun suchte das Comité einen auswartigen Firmort.
Das St. Gallische kam wohl nicht mehr in Frage, Sin-
gen, Konstanz, Mehrerau mussten absagen, enttau-
schend war die Weigerung Winterthurs, das «un-
dankbar [...] die 6konomische und geistliche Hilfe
aus dem Thurgau» vergessen habe, bis dann «endlich
das freundliche Zug willkommen Aufnahme bot, zu
verdanken dem Stadtprasidenten und Nationalrat
Schwerzmann und dem Stadtpfarrer».*®

Das Protokoll des Kapitels Frauenfeld-Steckborn
berichtet ausfuhrlich Gber die Vorbereitungen. Als
Firmtage wurden bestimmt der 5., 6. und 7. Septem-
ber; man reiste an mit je einem Extrazug der Nord-
ostbahn: Thurtallinie ab Romanshorn, Seelinie ab
Emmishofen und Linie ab Wil: «Drei imposante Ziige
mit mindestens 3700 Reisenden». Der erste Firmtag
musste allerdings vom 5. September auf den 13. ver-
schoben werden, weil die Thurtallinie wegen der
«ThurgréBe» unterbrochen war. Zur Firmung mit-
kommen konnten alle Kinder ab der ersten Beichte,
die Paten mitzunehmen wurde empfohlen, aber frei-
gestellt. Um die Pfarreien zusammenzuhalten, sollte
jede eine «Standarte» haben. Der Firmgottesdienst
begann um zehn Uhr. Fir den Klerus galt die Devise:
«Das Benehmen der mitfahrenden Geistlichen sei
und bleibe bei der ganzen Firmspendung ein Privates,
um nicht den ziirnenden Staatsgottern AnlaB zu bie-
ten, ihrem Zorn den Lauf zu lassen und Ausdruck zu
geben.» So hielten sich die Geistlichen formell an das
Verbot des amtlichen Verkehrs mit dem Bischof. Die

154

Regierung — die «Staatsgotter» — hatte die Firmzlge
kaum verbieten kdnnen, da sie von einem Laien-Co-
mité organisiert waren; die Laien aber betraf das re-
gierungsratliche Verbot nicht. Vorsicht zeigte sich bis
ins Kleinste. Auf dem Firmzettel durfte kein Stempel
des Pfarramts sein, der Kirchrat bezahlte die Firman-
denken nicht. Fir das leibliche Wohl wurde gesorgt:
Eine Erfrischung gab es wahrend der Fahrt, ein einfa-
ches Mittagessen der Pfarreien fand in verschiedenen
Wirtshausern statt «mit Suppe, zwei Fleischspeisen
nebst etwas Gemuse ohne Wein, nicht hoher als ei-
nen Franken».*

Von der zweiten Firmung in Zug berichtete, von
den Thurgauern begeistert, die «Neue Zuger Zei-
tung»: «Die Thurgauer kommen! flog es von Mund
zu Mund und wie von einem elektrischen Funken
gerihrt, kommt Alles in lebhafte Erregung», sogar
«die Juristen lassen ihre Geschworenen im Stich, um
das ungewohnte Schauspiel anzusehen.» Nach der
Firmfeier und dem Mittagessen «kénnen die weni-
gen Gondeln die Seefahrtslustigen kaum fassen; das
Carossel dreht unaufhorlich immer neue InsaBen in
die Runde. [...] Besonders viele Liebhaber fanden die
farbigen Ballons, welche an diinnen Faden gehalten
sich lustig in den Luften wiegten». Die Thurgauer Re-
gierung habe das «ehrfurchtsvolle Gesuch», dass Bi-
schof Lachat die Firmung in den Pfarreien spende,
«schroff und héhnisch» abgewiesen. Aber «was hat
nun die Regierung mit ihrer Rucksichtslosigkeit er-
reicht?» Eine Bekehrung zum altkatholischen Bi-
schof? Dass die Gldaubigen aus lauter Furcht die reli-
giosen Pflichten versaumten? «Nichts von Allem

562 Die Unterschriftenbogen befinden sich neben weiteren Ak-
ten zu dieser Firmung in StATG Ba 4'30°0.

563 In einem Brief der bischoflichen Kanzlei an Wild wird noch
befurchtet, wenn der Thurgau allein komme, koénnte es
Schwierigkeiten geben, «da die Stadtbehorden liberal
sind»; dieser Brief und weitere zum Firmort in: StATG Bb 0,
0/17.

564 Zu diesem Abschnitt: Protokoll Frauenfeld-Steckborn.



dem, was man im Regierungsgebdude zu Frauenfeld
erwartete, ist geschehen. [...] Einen guten Erfolg hat
das Verfahren der Thurgauer Regierung nur fur die
zugerischen Wirthe und Geschaftsleute gehabt, wel-
che eine hiibsche Summe thurgauischen Geldes ein-
nahmen.»*®

3.7.5 Das Ende des Kulturkampfes

Die Situation war so verfahren, dass ein Kompromiss
gesucht werden musste, dessen Opfer Bischof Lachat
wurde. Flr das Tessin wurde eine eigenes «Apostoli-
sches Vikariat» geschaffen und Bischof Lachat 1884
dorthin versetzt; er starb am 1. November 1888.>%
Da kein Domkapitel mehr bestand, erfolgte die Er-
nennung des neuen Bischofs nach Absprache mit
dem Bundesrat durch Papst Leo Xlll. Am 17. Mai
1885 wurde Friedrich Fiala zum Bischof von Basel ge-
weiht.*’

Mit dem Ende des Kulturkampfes war auch ver-
bunden das Ende der Auseinandersetzungen zwi-
schen der katholischen Kirche im Thurgau und dem
Staat - eine Uber 80-jahrige Geschichte hatte ihren
Abschluss gefunden, wenn auch die Geschehnisse
dieser Jahre noch lange nachwirkten. Noch 1928
schrieb Kommissar Suter wegen der Klosteraufhe-
bung: «Es ist keine Grosstat fir eine Mehrheit,
schwache Frauen, gelehrte Manner aus ihren stillen
Klosterzellen zu vertreiben und im Alter und Krank-
heit herzlos in ein hartes Schicksal hinauszuwerfen,
noch viel weniger gereicht es zur Ehre, einen Besitz zu
behaupten, der nicht rechtmassig erworben ist. Res
clamat ad dominum. Wenn auch das katholische
Thurgauer Volk nicht revolutionar denkt, so tun ihm
doch heute noch die Wunden weh, welche ihm die
Vergangenheit geschlagen hat.»**

4 Klerus
4.1  Thurgauisches Staatsexamen

Wer im Thurgau Pfarrer oder Kaplan werden wollte,
musste sich einem Examen unterziehen. Die Durch-
fuhrung hatte die Regierung dem Kirchenrat tbertra-
gen. Eine Verordnung aus dem Jahr 1836°*° gab ge-
naue Anweisungen: Gepriift wurden Weihekandida-
ten nach vollendetem Theologiestudium bzw. vor
dem Eintritt ins Priesterseminar und Geistliche, die im
Thurgau eine Stellung annehmen wollten. Die Pri-
fungskommission bestand aus dem Kommissar und
zwei Geistlichen; die Mitglieder des Kirchenrates hat-
ten das Recht, am Examen teilzunehmen. Die Kandi-
daten wurden dreifach geprift: 1. Philologisches Exa-
men: deutsche, lateinische und griechische Sprache,
ein Aufsatz zur Probe des Stils. 2. Philosophisches
Examen: allgemeine und vaterlandische Geschichte,
Naturkunde, theoretische und Moralphilosophie,
Padagogik, ein Aufsatz zu einem freien Thema. 3.
Theologisches Examen: Dogmatik, Moral, Pastoral,
Kirchengeschichte, Kirchenrecht, ein Aufsatz zu ei-
nem freien Thema. Wer durchfiel, konnte sich nach
einem Jahr nochmals melden. Wie lange auf solche
Weise geprift wurde, ist nicht bekannt. Ein Regle-
ment aus dem Jahr 1903 bestimmte: Die Prifungs-
behorde besteht aus drei Mitgliedern und einem Sup-
pleanten, welche vom Kirchenrat und der Geistlich-
keit zu wadhlen sind; examiniert werden Theologiestu-
denten, welche das Studium abgeschlossen haben
und nun ins Seminar bzw. in den Weihekurs eintre-
ten, und Geistliche aus anderen Kantonen, die in den
Thurgau kommen. Zur mundlichen Priifung gehéren

565 Zeitungsausschnitt in StATG Ba 4'30°0.

566 BvB, S. 157.

567 BvB, S. 178.

568 Das Bistum Basel 1828-1928, Solothurn 1928, S. 344-345.
569 StATG Bb 9, 9/1.

570 StATG Bb 9, 9/1.

155



folgende Facher: Einleitung in die Heilige Schrift,
Dogmatik, Moral, Kirchengeschichte mit Patrologie,
Kirchenrecht, Pastoral mit Homiletik und Katechetik.
In der schriftlichen Priifung wird in der Dogmatik eine
Klausurarbeit verlangt, in der Homiletik die Synopsis
einer Predigt mit Ausfiihrung des Einganges und des
Schlusses. Die Examinatoren erstellen Gber das Resul-
tat einen Bericht an den Kirchenrat, auf dessen
Grundlage der Rat beschliesst, ob dem Gepriften die
Wahlfahigkeit fur eine thurgauische Pfriinde erteilt
werden kann. Geistlichen, die schon langere Zeit aus-
serhalb des Kantons wirken, wie auch Kaplanen, die
im Kanton angestellt sind, kann das Examen aus-
nahmsweise erlassen werden. Wahlbar sind nur
Schweizerbtirger.

Vor der Eréffnung des Priesterseminars in Solo-
thurn im Jahr 1860 war ein Vorbereitungskurs auf die
Priesterweihe von 5 bis 6 Wochen zu besuchen. Nach
dem Rucktritt der Didzesankonferenz von der Semi-
narkonvention im Jahr 1870 unterhielt Bischof Lachat
ebenfalls in Solothurn ein provisorisches Seminar.
1876 eroffnete er das Seminar in Luzern, verbunden
mit der theologischen Lehranstalt. 1907 verlangte die
Studienordnung als Voraussetzung fur das Theolo-
giestudium die Matura mit Griechisch und Philoso-
phie.*” Uber die theologische Haltung der Geistlichen
ist wenig bekannt; sie bevorzugten praktische The-
men. Anzunehmen ist, dass sie nach der Jahrhun-
dertmitte die bald vorherrschende neuscholastische
Theologie erlernten.”’? In der Kapitelsbibliothek sind
aus fruherer Zeit einige bedeutende Werke der ka-
tholischen Tubingerschule erhalten geblieben®”, nur
kann daraus nicht unbedingt auf die Bibliotheken der
einzelnen Geistlichen geschlossen werden; die Mehr-
zahl der theologischen Werke im weiteren Sinn in der
Bibliothek sind auf die Praxis ausgerichtet.

156

4.2 Klerikales Leben

Vortrage aszetischer Art gehen unter anderem darauf
ein, wie ein Priester leben und sich verhalten soll. Ge-
warnt wird vor Lauheit im geistlichen Leben, welche,
wie die Erfahrung aufdecke, sich zeige in der Flich-
tigkeit bei kirchlichen Funktionen, in der Vernachlas-
sigung des Breviergebets und der geistlichen Klei-
dung, im seltenen Gebrauch des Sakraments der Ver-
sohnung und im Ekel vor jeder aszetischen Schrift
(Sirnach 1836). Die «hduslichen Tugenden» werden
angemahnt: einerseits die «Abgeschiedenheit von
der Welt», andererseits die Gastfreundschaft (Mull-
heim 1837). 1837 referiert Dekan Meile in Sirnach,
«Verachtung, Satyre und offenen Spott von soge-
nannten Gebildeten Uber die Geistlichen» fordere
auch der Staat durch sein Misstrauen gegen die
Geistlichkeit, aber Geistliche hatten selber «Reiser
zum Brand» getragen. «Zeitgeistiges Streben» solle
der Klerus brandmarken, darum stehe er da: «tadel-
los fUr seinen Bruder sich hingebend, begeisternd fur
Gott, hinzeigend in die Ewigkeit, aufhaltend wie Salz
das Faulnis des Unglaubens, erhellend die Nacht der
Lage, erwarmend die Herzen der Pflegebefohlenen
wie die Leuchte des Evangeliums.» Auch solle sich
der Geistliche fortbilden in der Wissenschaft: Er
«rette sich vor Verachtung des in vielseitiger Bildung
vorwarts schreitenden Zeitalters», befliessen sei er
auf dem Gebiet der Theologie und selbst in der
Kenntnis der profanen Literatur. Die Zweifelsucht und
«die reizende Sprache mit Seelengift geschwollener
Tagesblatter» sollen durch «kernhafte Vortrage» be-
schwichtigt werden. Zugleich mahnt er: «Sei vorsich-

571 Schmidlin, L. R.: Geschichte des Priesterseminars im Bistum
Basel, Luzern 1911, S. 18, 95, 131, 144 und 147.

572 LThK3 7, Sp. 779-782.

573 Drey, Apologetik (Mainz 1838-47); Hirscher, Katechetik (TG-
bingen 1831); ders., Die christliche Moral (Tibingen 1835);
Kuhn, Dogmatik (Tibingen 1858); Mohler, Symbolik (Mainz
1834); StATG Bd 1500, 5.



tig, daB du dich in die politischen Garungen dieser
Zeit nicht einmischest, Rache nehme ansonst die
Staatsgewalth.» In der anschliessenden Diskussion
gibt das «Entferntsein von Sachen der Politik» zu re-
den; man einigt sich dahin: Wo es um das Recht der
Kirche geht, darf die Geistlichkeit «zum mindesten
vorbeugend und gleichsam defensiv sich verhalten».

In der gleichen Regiunkel wahlt 1853 Pfarrer
Pankraz Rutti von Sirnach das Thema: «Sind Geistli-
che nicht oft selbst Schuld und Ursache, wenn ihnen
nicht gentgend Achtung von Seiten ihrer Pfarreian-
gehorigen gewahrt wird?» Im Geist der Zeit liege es,
«der Hochachtung gegen Beamte im Allgemeinen
keine Rechnung zu tragen», auch gegen den Geistli-
chen sei die Achtung gesunken, was ihm nicht gleich-
gultig sein durfe, vor allem solle er darauf achten,
dass er nicht selber daran schuld sei. Daher verlangt
der Referent «berufsmaBiges Studium», dann wiir-
den «seine guten Predigten und seine geordneten
Katechesen gefallen» und die Pfarreiangehdérigen sa-
gen mit Achtung: «Er hat das Seine gelernt und thut
es noch.» Er warnt vor «Eigennutz, Stolz und Heu-
chelei». Achtung verschaffe sich der Geistliche durch
«auf Gottes- und Nachstenliebe gegriindeten Amts-
eifer». Vom Geistlichen sei eine «gréBere Gewissen-
haftigkeit in seinem Betragen gefordert, keine Un-
wahrheit soll er sich erlauben, keine Ungerechtigkeit
beschitzen» und «in der Rechnungsfiihrung nicht
gewissenlos» sein. Er «fliehe niemand, schlieBe nie-
mand von seinem Umgang aus, wenn es der Anstand
oder die Pflicht erfordert, jedoch ist es sehr rathsam,
in der Auswahl| der Gesellschaft vorsichtig zu sein.»
Die Gefahrlichkeit der hauslichen Umgebung «wird
durch konkrete Falle veranschaulicht». Vielleicht
berthrte der Referent einige heissen Eisen; denn von
der Diskussion heisst es, man habe sich im Allgemei-
nen anerkennend ausgesprochen; «weniger war
man zufrieden mit der Sprache. Auch glaubten einige
Mitglieder, der Aufsatz hétte positiver gehalten wer-
den sollen, weil er so von groBerem Nutzen und wiir-

digerer Haltung gewesen wdre und auch minder Ver-
anlassung gegeben hatte, daraus Anspielungen ab-
zuleiten, welch letztere der Verfasser zwar entschie-
den in Abrede stellt.» 1906 fordert Diessenhofen die
berufliche Weiterbildung der Priester: Sie gehore zur
richtigen Erfullung ihrer Pflichten, dadurch verschaff-
ten sie sich Achtung und Vertrauen.

Aus konkretem, nicht erwahntem, aber allen be-
kanntem Anlass richtet Dekan Kuhn 1877 an sein Ka-
pitel eine eindringliche Mahnung und Warnung vor
dem Wirtshausbesuch: Zeit und Geld gehe verloren,
ebenso die Lust zum Studieren und die Achtung der
Laien. Er weist hin auf traurige Beispiele im Pfarrkle-
rus: «Lauter solche, welche das Wirthshaus liebten.»

Eine Frage ganz anderer Art behandelt 1867 Ar-
bon: «Wie sollen und durfen die geistlichen Ein-
kunfte verwendet werden, um den Absichten der Kir-
che zu entsprechen?» Sie dienten, sagt der Referent,
zum Unterhalt der Geistlichen, auch «congrua» ge-
nannt. Der Geistliche «aber, um ein Recht zu diesem
Gebrauch zu haben, [sei] verpflichtet, seine Amts-
und Standespflichten zu erfillen, das geistliche Kleid
zu tragen und das Brevier zu beten.» Was zum Un-
terhalt nicht nétig sei, «superflua» genannt, solle der
Geistliche «der geziemenden Ausschmickung des
Gotteshauses und der Unterstiitzung der Armen alle
Rlcksicht schenken, und zwar thut er besser, diese
Verwendung zu Lebzeiten vorzunehmen». Der Refe-
rent scheint noch einige ganz konkrete Anweisungen
gegeben zu haben, denn Dekan Meierhans fragt in
der Diskussion, ob in den heutigen Verhaltnissen die
kanonischen Bestimmungen jetzt noch buchstabliche
Geltung hatten. Kammerer Josef Zweifel geht auf die
Aussage ein: Wer auch nur einen Teil des Breviers aus-
lasse, sei zur Restitution, d. h. zur Rickgabe eines
Teils seines Lohns, verpflichtet. Dazu meint er, der Re-
ferent habe bei solcher Strenge an die Vernachlassi-
gung von Predigt und Christenlehre nicht gedacht,
«ihm erscheine Letzteres doch wichtiger als die Un-
terlassung einer Hore oder eines Theils des Offizi-

157



ums». Andere sagen, es sei schwer, spezielle Regeln
Uber congrua und superflua aufzustellen. Der Dekan
bemerkt zum Schluss, man solle «einen allfalligen
UberschuB nicht undankbaren Erben zur Verwen-
dung hinterlassen». Die Regiunkel Frauenfeld meint
1868, ein Geistlicher, der nicht sicher sei, dass das
ihm von der Kirche zugeflossene Vermoégen der Kir-
che zuriickerstattet werde, habe die Pflicht, durch
letztwillige Verfiigung dies zu sichern.

Uber sittliche Verfehlungen einzelner gibt es in
den Protokollen keine Bemerkungen — mit Ausnahme
von Muillheim, wo 1847 gesagt wird: «Wem hat das
Herz nicht geblutet, als der ungluickliche N. N. ausge-
wiesen wurde.» Auf Verfehlungen weist die oben er-
wdhnte Aussage Dekan Kuhns hin tber jene, die das
Wirtshaus liebten. In den Akten des Kommissariates
unter «Personelles»*™ sind zwar viele Schriften, aber
meist handelt es sich um Stellenbesetzungen, Anfra-
gen an den Kommissar, Spannungen zwischen dem
Pfarrer und Pfarreiangehdérigen (eingeschlossen Ver-
ddchtigungen, die sich als Verleumdungen heraus-
stellen). Eher selten muss sich ein Kommissar mit sitt-
lichen Verfehlungen und mit Trunksucht befassen.

43 Residenzpflicht

In den fur das Kapitel Frauenfeld-Steckborn gultigen
Statuten von 1796 heisst es, mehr als drei Tage diirfe
ein Kapitular nicht ohne Erlaubnis des Dekans abwe-
send sein, fUr langere Abwesenheit sei der Generalvi-
kar zustandig. Die Statuten des Kapitels Arbon von
1809 geben vier Tage an. Wie sich aus der Diskussion
vor der Herausgabe der Statuten von 1861 ergibt,
waren diese Bestimmungen damals langst Uberholt:
Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn will eine Abwesen-
heit von 14 Tagen als erlaubt wissen, Arbon hingegen
findet, acht Tage genugten, was dann auch in die
Statuten kommt: «Jeder Kapitular ist verpflichtet,
ohne Erlaubnis des Dekans nie langer als 8 Tage sein

158

Domizilium zu verlassen.» 1883 behandeln zwei Re-
giunkeln eine bischéfliche These Gber die Residenz-
pflicht. Frauenfeld findet, dass ein Priester durch zu
haufige Abwesenheit sich nicht gehorig fir Predigt
und Christenlehre vorbereite und in den Augen der
Pfarrei als «Lebemann» gelte. Arbon spricht von der
Versuchung, wegen der Verkehrsverhdltnisse den
Posten aus Vergniigen zu verlassen. Aber «der Dekan
beruhigt sich fur seinen Aufsichtskreis mit der mehr
als wasserklaren Thatsache, daB die Gehalter seiner
Untergebenen sowieso geeignet sind, vor odysse-
ischen Irrfahrten zu bewahren.» Die Didzesanstatuten
von 1896 schreiben vor, wer auch nur einen Tag ab-
wesend sei, musse fur Ersatz sorgen, bis drei Tage
brauche es keine Anzeige beim Dekan, bis zu einer
Woche aber dessen Erlaubnis und bei langerer Ab-
wesenheit jene des Ordinariates. Die vom Bischof be-
statigten Statuten von 1899 schreiben nur von acht
Tagen, die der Dekan erlauben muss.

4.4 Exerzitien

Zwar haben schon Generalvisitatoren in der zweiten
Halfte des 18. Jahrhunderts von den Geistlichen ver-
langt, an Exerzitien teilzunehmen, doch scheint dies
vergessen gegangen zu sein. 1846 geben zwei Geist-
liche der jungeren Generation den Anstoss, Uber Ex-
erzitien nachzudenken. In der Regiunkel Sirnach halt
der 32-jahrige Kaplan Xaver Grindler einen Vortrag
«Uber das innerliche Gebet und die Geistes Ubun-
gen». Er sagt, das tagliche innere Gebet unterbleibe
oft wegen hindernden Umstanden. «So gleiche unser
Seelenzustand nicht selten jenem Zustand, in dem
sich ein Mensch befinde, welcher nach erschopften
Leibeskraften einer Erholung bedarf, um nachher
seine vielen und schweren Arbeiten wieder fortsetzen
zu kénnen. So wie nun fr einen solchen die leibliche

574 StATG Bb 3, 3/0-3/9.



Erholung als Bedurfnis anerkannt wird, so darf gewil3
auch eine geistige Erholung als Bedurfnis erachtet
werden. Als solche Erholung werden nun die geistli-
chen Ubungen, Exercitien, bezeichnet; denn entfernt
von allen Gerduschen der Welt redet da Gott vorzig-
lich und vernehmlich zu des Menschen Herz.» Er
schliesst «mit dem Wunsch, daB solche jahrlichen
Exercitien auch unter uns eingefuhrt werden moch-
ten». Der Vortrag, «der bei manchen den Wunsch zur
Befriedung langst gehegter Gefiihle aufs Neue wie-
der hervorrief», veranlasst «zur Berathung, wie allfal-
lig die geistlichen Exercitien auch in unserem Kanton
konnten eingefiihrt werden». In der Regiunkel Dies-
senhofen ist es der 35-jahrige Pfarrer Féh von Schaff-
hausen, der in seinem Vortrag «Uber die geistlichen
Exercitien» zum Schluss kommt: «Es sollten sich die
einzelnen Mitglieder der Capitel, jedes freiwillig, zu-
sammenthun, um Exercitien zu halten und Fischingen
zum Ort fur dieselben auswahlen.» Eine Diskussion
ist nicht aufgezeichnet. Im gleichen Jahr wird von der
Oktoberkonferenz der Regiunkeldirektoren berichtet,
der Wunsch nach Exerzitien habe Anklang gefunden,
doch Uber den Ort der Durchfihrung habe man sich
nicht einigen kénnen. Dabei blieb es vorerst.

1850 macht Arbon auf Exerzitien in Weingar-
ten/Wirttemberg aufmerksam. 1854 greift Dekan
Meile in Sirnach den Vorschlag von 1846, Exerzitien
durchzufihren, wieder auf: «Er hebt in Kirze ihre
Nothwendigkeit und Vortheile hervor, er winscht
sie nach dem Vorgange im benachbarten Bisthum
St. Gallen auch fir den hiesigen Canton, in welchem
sich bei gerauschloser, vorsichtiger Abhaltung keine
erheblichen Schwierigkeiten darbieten durften.»
Man musse davon absehen, Jesuiten als Exerzitien-
meister zu berufen. Meiles Motion zur Abhaltung von
Exerzitien auf Schloss Sonnenberg mit Kapuzinern
«fand allgemein Anklang», sie wird nun an alle Regi-
unkeln des Kantons weitergeleitet. Der Hinweis auf
eine vorsichtige Abhaltung konnte auf einen der
Grunde hindeuten, warum nicht schon bald nach

1846 Exerzitien gehalten wurden: die Furcht vor
Schwierigkeiten, die der Staat machen konnte.

Arbon ist einverstanden, mochte aber Patres aus
Einsiedeln statt der Kapuziner. Auch die Regiunkel Bi-
schofszell will «die Kapuziner in Ruhe lassen» und
winscht statt dessen Jesuiten oder Ligorianer (Re-
demptoristen); dass wegen der Jesuiten das konfes-
sionelle Verhdltnis gestort werden kdnnte, weist sie
von sich: «Es ware traurig, wenn die katholischen
Geistlichen im Thurgau nicht so viel Freiheit hatten.»
Der Vorschlag, Exerzitien durchzufihren, begeistert
nicht alle Geistlichen. Im Protokoll der Regiunkel
Diessenhofen steht: «Beziiglich der heiligen Exerci-
tien seyen in der hierortigen Regiunkel abweichende
Ansichten Gber deren Nutzlichkeit und ZweckmaBig-
keit hervorgetreten. Diese Meinungsverschiedenheit
walte auch in den tbrigen Regiunkeln. Was jedoch
sehr zu bedauern ist.»

Der Erfolg, den die Ausschreibung der Exerzitien
hat, Uberrascht selbst Dekan Meile: Im Januar 1857
schreibt er seinem Arboner Mitbruder, es seien zu
viele Anmeldungen eingegangen. Nun werden die
Kurse doppelt durchgefiihrt: je ab dem 6. und 13. Juli
von Montag bis Freitag auf Schloss Sonnenberg mit
dem Exerzitienmeister P. Theodosius Florentini.*”
Dazu muss Dekan Meile 12 bis 15 Betten samt Bett-
statten zusatzlich bereitstellen.”

Diese gemeinsamen Exerzitien sind ein einmaliges
Unternehmen. Nur Sirnach nimmt 1864 nochmals
gemeinsam an Exerzitien teil. An der Freikonferenz im
Juli 1878 wird eine Bemerkung des Bischofs mitge-
teilt: «Warum so wenige thurgauische Geistliche an
den Exerzitien in Zug teilgenommen haben?» Als
Antwort wird gegeben, die Lage des Ortes sei nicht

575 Florentini (1808-1865) war wohl der bekannteste Kapuziner
des 19. Jahrhunderts, «unternehmungslustig», «grosser
Menschenfreund, Sozialreformer und Caritasapostel»,
Grunder der beiden Schwesternkongregationen von Men-
zingen und Ingenbohl: Schwegler, S. 289, S. 310-311.

576 StATG Bd 3'20'2, 13.

159



anziehend, die Geistlichen wirden in Feldkirch, Meh-
rerau und Chur die Exerzitien besuchen. Das Kapitel
Frauenfeld-Steckborn gibt die Orte an, wo Exerzitien
gehalten werden: Mehrerau, Zug, Schwyz, Chur,
Feldkirch, Einsiedeln, Olenberg im Elsass. 1882 regt
im Kapitel Arbon ein Mitglied an, dafr zu sorgen,
dass Exerzitien fleissiger besucht werden. Diese Anre-
gung wird zwar von Dekan Johann Ruckstuhl unter-
stltzt, aber er muss hinzufiigen, vom Kapitel aus
konne kein moralischer Zwang ausgelibt werden.
Rektor Kaiser vom Knabenpensionat St. Michael in
Zug lade im August wieder zu Priesterexerzitien ein,
teilt 1883 der bischofliche Kanzler mit; Regens Mou-
fang®”’ von Mainz werde sie halten.*”® Fast gleichzei-
tig schreibt Dekan Ruckstuhl an Dekan Kuhn, es gabe
genug Gelegenheiten fir Exerzitien, er habe deren
Besuch letztes Jahr angeregt, aber nur jene seien ge-
gangen, die auch sonst teilgenommen hétten; Exerzi-
tien sollten von oben angeordnet werden. «Ich meine
Uberhaupt, die Bischofe seyen gesetzt, die Kirche zu
regieren. Thun sie es nicht und wollen sie sich hinter
eine Conferenz verschanzen, so ist es mit allem Be-
schlieBen bald aus.»*® 1896 missen die Dekane den
Kapiteln mitteilen, alle hatten ihnen anzuzeigen, dass
sie Exerzitien besucht hatten. Die Didzesanstatuten
von 1896 verlangten, dass die Priester jahrlich oder
mindestens alle drei Jahre Exerzitien besuchten. Der
Dekan habe die Namen der Teilnehmer dem Bischof
zu melden.

4.5 Hilfspriester

Die Kapuziner in Frauenfeld halfen in der Seelsorge
aus bei Vakanzen, in Krankheitsfallen, an Feiertagen.
Mit der Aufhebung des Klosters 1848 fiel diese
Dienstleistung weg. Der Grosse Rat sprach darum
30000 fl fur ein Hilfspriesterinstitut. Zwar erlasst der
Kirchenrat schon 1849 Statuten fir ein solches Insti-
tut, die vom Kapitel Arbon beraten werden. Aber

160

1853 meldet das Kapitel Frauenfeld-Steckborn, trotz
Ausschreibung und Empfehlung wolle sich kein Insti-
tut ergeben. Daher wird vorgeschlagen, ein Kapuzi-
nerhospiz zu griinden. 1861 nimmt das Kapitel Ar-
bon diesen Vorschlag wieder auf. Als Orte werden
Frauenfeld oder Bischofszell gesehen, aber dazu
muisse die grossratliche Erlaubnis eingeholt werden,
die wegen der Haltung (Fridolin) Anderwerts kaum zu
erlangen sei. Man fragt darum, ob nicht im Kapuzi-
nerkloster Wil zusatzliche Patres fir den Thurgau
freigestellt werden kdnnten. Zwei Jahre spater folgt
die Mitteilung, die Sache habe bei den Kapuzinern in
Wil keine Geneigtheit gefunden.

Dann gibt es aber doch jeweils zwei oder drei
Hilfspriester. 1874 verlangt die Regiunkel Arbon, dass
einer von ihnen seinen Wohnsitz im Dekanat habe
und gibt als Grund an, warum es so schwer sei,
Hilfspriester zu gewinnen: Trotz gut dotierter Stelle
sei es der Mangel eines standigen Wohnsitzes, der die
Fihrung eines eigenen Haushaltes ermdgliche. Als
1903 die Stelle im Kapitel Arbon wieder einmal va-
kant ist, zeigt sich Dekan Alfred Fink in einem Brief an
den Kirchenrat Uberrascht, dass ein Thurgauer Neu-
priester, auf den er als Hilfspriester hoffte, als Vikar
nach Allschwil ging: Der Neupriester habe nicht des-
wegen thurgauische Stipendien erhalten, damit er
auswarts eine Stelle annehme; es ware besser gewe-
sen, ihn zu «aquirieren» als «uns nachher eine zwei-
felhafte Personlichkeit gefallen zu lassen».®®

1911 taucht im Kapitel Frauenfeld-Steckborn der
Plan wieder auf, ein Kapuzinerhospiz in Frauenfeld zu
grinden mit zwei oder drei Patres. Ein Jahr spater

577 Franz Christoph Ignaz Moufang (1817-1890), Regens und
Professor: «Ein idealer Priesterbildner, mannhafter Verteidi-
ger der Rechte und Freiheit der Kirche und der Katholiken»,
auch sozialpolitisch tatig, 1871-1876 Mitglied des Deut-
schen Reichstags: LThK2 7, Sp. 664.

578 StATG Bd 1'20'3, 9.

579 StATG Bd 1203, 9.

580 StATG Bd 3°20°2, 11.



wird dieses Projekt von einer kantonalen Konferenz
«mit einiger Mehrheit» nicht empfohlen. Das Kapitel
Frauenfeld-Steckborn will aber «gegen einige Oppo-
sition das Projekt nicht als begraben betrachten». Es
gelangt an den Kirchenrat, der das Kapitel Arbon an-
fragt, das antwortet: Die Kapuziner seien zwar be-
liebt, aber es sei nicht richtig, Weltpriestern die Stelle
wegzunehmen, solange noch welche zu finden
seien. Mancher sei froh darum, wenn er beim Verlas-
sen des Priesterseminars hier eine offene Stelle finde.
Man solle aber einen besseren Lohn geben. Das Ka-
pitel lehnt mit 13 Nein gegen 7 Ja bei einer Enthal-
tung das Projekt ab. 1919 griinden die Redempto-
risten in Bernrain das «Hilfspriesterhaus».*®' Noch in
den 1930er-Jahren sind Weltgeistliche als Hilfspries-
ter tatig.

4.6 Priestermangel

In den Jahren 1876 bis 1890 sinkt die Zahl der jahrli-
chen Priesterweihen unter den Durchschnitt, namlich
jahrlich rund 13 statt 17. Der Thurgau spart dies
kaum. Das Kapitel Arbon bemerkt 1888 mit Freude,
trotz Priestermangels seien im Thurgau alle Stellen
besetzt. Wiederum unterdurchschnittlich ist die Zahl
der Weihen in den 1910er-Jahren: jahrlich 16 statt
19.* Eine bischofliche These ist 1913/14 Anlass, sich
in den Regiunkeln mit dem Problem zu befassen. Als
Griunde fur den Mangel nennt Bischofszell die kon-
fessionslose Schule, die finanziellen Opfer und die
prekdre Lage der Geistlichen, Arbon den modernen
Familien- und Schulgeist, das Vereins- und Sportwe-
sen, das moderne Zeitungswesen und die Mittellosig-
keit. Der Referent fligt hinzu: «Wenn ein Priester-
mangel auch weniger Nachteile im Gefolge hat als
ein Uberfluss, so kann der Mangel doch zu fithlbar
und dann nachteilig werden.» Dekan Fink meint zum
Schluss, von einem Priestermangel kénne im Bistum
eigentlich keine Rede sein, da keine sechs Pfarreien
vakant seien. 1918 muss der Mangel dann doch spiir-

barer geworden sein: Frauenfeld bezeichnet «die
Frage des Nachwuchses fur den Priesterstand» als
«eine Lebensfrage fur die katholische Kirche».

4.7 Priestervereine

Das Vereinswesen machte auch vor dem Klerus nicht
halt; es zeigte sich insbesondere in Form von frommen
Vereinigungen. 1889 macht Bischofszell auf die «Con-
fraternitas adorandi Sanctissimi» («Priester-Anbetungs-
verein») aufmerksam; sie zahle im Thurgau 15, im
St. Gallischen 30 Mitglieder. Diese Vereinigung scheint
besonders im Kapitel Arbon verbreitet gewesen zu sein,
auch die Regiunkel Arbon empfiehlt den Beitritt 1892
und wiederum 1900. Die Regiunkeln des Dekanats
Frauenfeld-Steckborn bleiben in dieser Hinsicht stumm.
1913 regt in Arbon Pfarrer Johann Baptist Amrein
von Romanshorn die Griindung marianischer Pries-
terkongregationen an. 1914 wird eine solche in
Diessenhofen als selbstverstandlich vorausgesetzt.
1927 erscheint die Kongregation als langst bestehend
und voll durchorganisiert und in drei Bezirke einge-
teilt: Oberthurgau, Untersee und Hinterthurgau.

4.8 Emeritenfonds

1818 nimmt das Kapitel Frauenfeld-Steckborn er-
freut Kenntnis von der Griindung des Emeritenfonds
durch Landammann Anderwert und Kommissar Ho-
fer und erklart einstimmig die Mitgliedschaft. Der
Zweck ist die Unterstltzung der Priester, die krank-
heits- oder altershalber aus dem Dienst geschieden
sind. Die Statuten des Fonds werden laufend erneu-
ert und die Rechnungen den Kapiteln vorgelegt. Ver-

581 Nunlist, Guido: Wallfahrtskapelle Heiligkreuz auf Bernrain,
Kreuzlingen 1988, S. 66.

582 Vgl. Bistum Basel, Personalprognose 1978, Bischéfliches Or-
dinariat Solothurn, 1978.

161



handlungen darUtber erscheinen immer wieder in den
Protokollen. Als es absehbar wird, dass das Stift Bi-
schofszell aufgehoben werden wird, fragt 1846 Dies-
senhofen an, ob es nicht zweckmassig ware, eine Pe-
tition an den Grossen Rat zu stellen, um wenigstens
etwas vom Stift fur den Emeritenfonds zu retten; man
wolle aber nicht den Anschein geben, als ware man
mit der Aufhebung des Stiftes einverstanden. Dekan
Meile bespricht sich dartiber mit Dekan Lienhard und
meldet der Regiunkel, man kénne noch nicht petitio-
nieren, es sei noch nicht alle Hoffnung verloren, ei-
nige Pfrinden retten zu kénnen. 1852 wird das Stift
aufgehoben und ein Teil des Vermégens dem katho-
lischen Konfessionsteil zugesprochen. Uber dieses
Vermdgen haben nun 1853 die Kapitel zu befinden.
Frauenfeld-Steckborn beantragt, die eine Halfte der
Geistlichkeit zuzusprechen, die andere fir Armen-
zwecke zu gebrauchen; eine Verschmelzung mit dem
Emeritenfonds wird abgelehnt, weil dann die Staats-
aufsicht Gber den Fonds zu beflrchten sei. Arbon be-
dauert, dass der Wunsch der Geistlichen, das Stift in
eine Emeritenanstalt umzuwandeln, nicht bertck-
sichtigt wurde und stimmt der Bildung eines Unter-
sttzungsfonds fur hilfsbedirftige Geistliche zu, der
vom Emeritenfonds zu trennen ist. Wegen dieser
Fonds gibt es 1884 eine Spannung zwischen beiden
Kapiteln: Frauenfeld-Steckborn mit 33 Pfarrern und
neun Kapldnen komme gegeniiber Arbon mit 19
Pfarrern und drei Kaplanen zu kurz, da Arbon den
Unterstlitzungsfonds ausgiebig fur seine Mitglieder
in Anspruch nehme, hingegen «den Winschen und
Schlussnahmen des herwartigen Kapitels keine billige
Rechung» trage; man will daher eine «gerechtere
Vertretung» in der Emeritenfondskommission.

49  Thurgauisches Studentenpatronat
Die Freikonferenzen hatten ihren Hohepunkt 1873

bei der Absetzung von Bischof Lachat. Wahrend den

162

nachsten beiden Jahren fallen sie aus, dann wenden
sie sich der «Studentenfrage» zu und griinden eine
Institution, die noch heute besteht: 1877 werden Sta-
tuten erstellt fir den «Verein zur Unterstiitzung ro-
misch-katholischer Studenten des Kantons Thur-
gau»; in Kraft sollen sie treten, sobald wenigstens
zwei Drittel der Geistlichen Mitglieder sind. Dies ge-
lingt nicht auf den Anhieb, kommt aber bald darauf
doch noch zustande. Wenig spéter wird der Verein
umbenannt in «Thurgauisches Studentenpatronat»;
gespiesen wird er von jahrlichen Kirchenopfern. Da in
den Freikonferenzen meist nur noch die Rechnungen
des Studentenpatronats behandelt werden, |6st
sich die Freikonferenz 1894 auf und Ubergibt die
Rechnungsfiihrung einer Kommission.

4.10 Thurgauische Bischofskandidaten

Bezlglich der Bischofskandidatenliste, welche das
Domkapitel den Di6zesanstanden vorlegt, haben sich
letztere ein Streichungsrecht vorbehalten. Opfer die-
ses Rechtes wurden auch Thurgauer. Von der Liste
vom 26. Mai 1854 wurden alle Kandidaten gestri-
chen, darunter Domherr und Kommissar Meile.
Nachdem von der Liste vom 24. Februar 1863 alle bis
auf einen gestrichen wurden, kam auf die zweite Lis-
te Domherr und Kommissar Meierhans, der aber
auch keine Gnade fand. Dasselbe Schicksal erlitt am
10. Juli 1888 Domherr und Kommissar Kuhn. Es muss
angenommen werden, dass die Streichungen auf
Initiative der thurgauischen Regierungsvertreter ge-
schahen. Nicht mehr gestrichen, aber auch nicht ge-
wahlt wurden 1906 Domherr und Dekan Kornmeier
sowie 1925 Domherr Hagen.*”

583 BvB, S. 419-421. Der einzige Thurgauer auf dem Bischofs-
stuhl, Franziskus von Streng, wurde als Basler Pfarrer ge-
wahlt. Seit der Bischofswahl 1925 wurde kein Kandidat
mehr gestrichen, bis 1994 dieses Recht gegeniiber Rudolf
Schmid, Luzern, wieder auflebte: Ebd., S. 423; dazu: Protest
der Dekane des Bistumns in StATG Bd 7'30°0, 7.



4,11 Stellung zur Gesellschaft

4.11.1 «QGute alte Zeit?»

1852 schildert in Arbon P. Augustin Dinkel von Altnau
die Vorzeit «in Uberaus gunstigem Licht und entwirft
ein freundliches Lichtbild von dem Glauben, von der
Frommigkeit, von der Biederkeit und Rechtschaffen-
heit, von den landlichen Tugenden des damaligen
Geschlechts, von der hohen Achtung, die der katho-
lische Seelsorger genoB». Dazu stehe die Neuzeit «in
vollkommenem Gegensatz» als «eine grundsatzlich
verdorbene Zeit». Das Wirken der Seelsorger werde
«mit Widerspruch, Hohn und Spott, HaB und Verfol-
gung vergolten». Mit dieser Schwarz-Weiss-Schilde-
rung ist die Konferenz jedoch nicht véllig einverstan-
den. Es wird hingewiesen auf «manche schlechte,
das seelsorgerliche Wirken hindernde Seite der alten
Zeit, so wie auf manche vortreffliche und der Kirche
gunstige der neuen». Es waren daher «die Licht- und
Schattenseiten beider» nachzuweisen. Beim Vortra-
genden, einem Chorherrn des Stiftes Kreuzlingen,
mag die Verletzung durch die Klosteraufhebung mit-
gespielt haben, aber er traf mit seinen Ausfihrungen
auf weit gehendes Verstandnis.

4.11.2 «Liberaler Zeitgeist»

Das oft negative Urteil Uber die moderne Zeit griin-
dete weitgehend auf negativen Erfahrungen mit dem
liberalen Staat und seiner Gesellschaft. Hauptkri-
tikpunkt ist der «Indifferentismus», die Gleichgultig-
keit gegeniiber dem Religiésen. Als deren Mitursache
wird unter anderem die liberale Presse bezeichnet.
1836 beklagt Sirnach die «Religionsgleichgultigkeit»,
den «seichten Deismus», den «Indifferentismus» und
spricht vom «Giftbecher verfuhrerischer Blatter».
1842 wird in Mllheim gesagt, es werde «bei der be-
stehenden Pressefreiheit in 6ffentlichen Blattern, die
auch in des Landmanns Hutte wandern, der katholi-

sche Glaube befehdet». Die gleiche Regiunkel be-
zeichnet 1845 als Haupthindernisse der Seelsorge:
Unglaube, Aberglaube, eine verkehrte Aufklarung,
die beglnstigt wirden von den «Feinden des Lich-
tes»; «gegen diese Licht- und Glaubensfeinde hat
nun der Geistliche das Gottesschwerdt zu fihren».
Im Dekanat Frauenfeld-Steckborn sieht 1848 Dekan
Meile die Niederlage der katholischen Orte im Son-
derbundskrieg «als unglicklichen Ausgang der vater-
landischen Wirren», der tief in kantonal-kirchliche
Verhéltnisse hineinwirke; die auf die innere Schweiz
gesetzten Hoffnungen seien enttduscht worden.
1849 ist in Arbon die Rede vom «Vorschub, welcher
der Entchristlichung und Irreligiositat des Volkes
durch die zlgellose Presse geleistet wird». In Bi-
schofszell kommt 1859 unter dem Titel «Kampf und
Gegenkampf» der Materialismus zur Sprache, der
sich besonders zeige in den Schulen, in der Abschaf-
fung der Feiertage sowie «im Einzelleben, wo man
die wichtigsten Lebensfragen nach der pekunidren
oder gewinnbringenden Seite entscheidet». Sirnach
nennt 1861 «als Tendenz der gegenwartigen Presse
die Zerstérung des positiven Christenthums, die Be-
forderung des Unglaubens und des Indifferentis-
mus». Im gleichen Jahr sagt ein Referent in Arbon:
«Der Unglaube erhebt sich mehr als sonst, seine An-
hanger sind zahlreich, seine Angriffe gelten nament-
lich dem Glauben der katholischen Kirche. Die Waffe
des Unglaubens ist hauptsachlich die Presse und eine
Wirkung des Kampfes sind der Indifferentismus und
die Abnahme von Glaube und Sitte.» 1872 heisst es
in Diessenhofen: «Die schlechte Presse, die keine
hohere Authoritat als sich selber kennt, hat sich zur
Aufgabe gemacht, alles Gottliche zu verlastern. Sie
bethért das Volk und schaut auf den Beifall der
Masse.» 1874 beklagt Arbon «das Uberhandnehmen
des Materialismus, gegen welchen ebenso gekampft
werden sollte wie gegen den Indifferentismus».

Die Ablehnung des Liberalismus kommt auch
zum Ausdruck in der bischéflichen These von 1897:

163



«Es soll der Nachweis gefiihrt werden, dass das We-
sen des religiésen, politischen und sozialen Liberalis-
mus nicht mit der katholischen Lehre vereinbart wer-
den kann.» Nur zwei Regiunkeln behandeln die
These: Gemass Frauenfeld berlicksichtigt der Libera-
lismus nur das Irdische, der liberale Staat erklare sich
als absolut, «als hochster, unumschrankter Herr», in
sozialer Beziehung sei «jeder Mensch ein Werkzeug
in der Staatsmaschinerie». Der Arboner Referent
nimmt Stellung zum religiésen Liberalismus, sagt
aber auch, eine der «wahnsinnigsten Folgen» des Li-
beralismus sei unter anderem, «daB dem Einzelnen
verkiindet werde die Religions- und Cultusfreiheit,
und damit werden alle Religionen, die Wahrheit und
die Luge, als gleichberechtigt erklart». Diese Aussage
ist insofern erstaunlich, als sich die Katholiken gerade
im Kulturkampf — bei der Absetzung von Bischof
Lachat und bei der Firmung von 1881 — auf die Glau-
bens- und Gewissensfreiheit berufen hatten. Der Re-
ferent, ein junger Hilfspriester, hat das nicht miter-
lebt. Von der anschliessenden Diskussion ist nur mit-
geteilt der Dank an den Verfasser fir seinen Fleiss,
«die kraftige Uberzeugung und die W&rme des Vor-
trags». Es kdnnte mitgespielt haben, dass die Anru-
fung der Glaubens- und Gewissensfreiheit im Kultur-
kampf vergeblich war — ebenso vergeblich wie die
Proteste, Unterschriftensammlungen und Bittschrei-
ben.

Ganz anders tont es 1902 in Diessenhofen zum
Thema «Die katholische Kirche und die moderne Ge-
sellschaft». Der Referent beurteilt Errungenschaften
wie birgerliche Freiheit, demokratische Einrichtun-
gen und Pressefreiheit trotz des mdglichen Miss-
brauchs positiv. Zur Kultus- und Gewissensfreiheit
meint er, sie habe «sich der Gesellschaft als eine Not-
wendigkeit aufgedrangt, es handelt sich um eine Tat-
sache, nicht um ein Prinzip. Gott gegentber gibt es
keine Gewissensfreiheit. Anders verhalt es sich dem
Staat gegeniber. Nichts berechtigt den Staat, mir
vorzuschreiben, was ich zu glauben habe. Von den

164

Schattenseiten abgesehen, welche keineswegs zu
ihrem Wesen gehoren, ist die moderne Gesellschaft
unstreitig die am wenigsten unvollkommene, sie steht
gewiss hoher als das christliche rémische Reich unter
Konstantin und Theodosius, héher als die feudale Ge-
sellschaft des Mittelalters.» Der Vortrag wird «allsei-
tig bestens verdankt». Der Referent war der Schaff-
hauser Vikar Ignaz Weber. Die grundsatzlich positive
Einschatzung der Zeit durch den Referenten zeigt
wahrscheinlich auch den Mentalitatsunterschied auf
zwischen einem Geistlichen aus der Diaspora und je-
nen aus den «alten» Pfarreien des Thurgaus.

4.11.3 Armut, Trunksucht

1849 fuhrt Arbon die Armut zurtick auf den (ber-
hand nehmenden Luxus, die Arbeitsscheu, eine falsch
verstandene Humanitat, die Abschaffung der Todes-
strafe, «wodurch die Zahl der Verbrechen steigt und
infolgedessen die Zahl der Armen vermehrt wird»,
auf gewisse falsche Grundsatze der neueren Gesetz-
gebung, welche unschuldige und selbstverschuldete
Arme ohne Unterschied der Gemeinde aufbiirde. In
der gleichen Regiunkel wird 1872 auch die Trunk-
sucht als eine der Ursachen der Armut bezeichnet, sie
wird angeprangert als «tief eingewurzeltes Laster, als
ein Ubel fur Leib und Seele, ein boses Schicksal fur
Weib und Kind». Sie mache unfahig zur Arbeit, so-
dass das Hauswesen zugrunde gehen musse. Ein Re-
ferent in Bischofszell will 1890, dass auch von der
Kanzel herab gewarnt werde vor der «Hasslichkeit
der Trunkensucht», mit einer «direkten Ermahnung
an die Wirthe, schwache Seelen an ihre Familienpf-
lichten zu erinnern und ihnen nicht mehr zu reichen,
als Anstand und Billigkeit erheischen». Ihm wird ent-
gegnet, zwar fehlten die Wirte viel und schwer, sie
wurden die Gesetze nur oberflachlich beachten. Aber
«ein Mahnwort an den Wirth von Seiten des Seelsor-
gers 1&Bt sich oft nur schwer in passender Weise an-
bringen und miBte man sehr oft riskieren, vom Re-



gen in die Traufe zu kommen.» Die gleiche Regiunkel
wendet sich 1894 gegen die «fixe Idee», geistige Ge-
tranke kénnten ernahren: «Das beste Bier ist als Nah-
rungsmittel achtmal theurer als Brod»; sie meint aber
auch, «die Fabrikherren sollten den Zahltag nicht am
Samstagabend ansetzen».

4.11.4 Soziale Frage

Als 1882 Frauenfeld die Ursachen der Armut auf-
zahlt, kommen der Wirtschaftsliberalismus und die
soziale Frage ins Blickfeld: Neben der «Gleichgiltig-
keit in religiésen Dingen» und der Genusssucht wer-
den als Armutsursachen eruiert die Fabriken, die
«vollstandige Gewerbefreiheit», der «Schwindel-
geist», die «Herzlosigkeit der Reichen, Capitalismus,
Bank- und Wucherwesen» und in der Folge «der Hal3
der Armen gegen die Reichen, der verbiindet auftritt
in Socialismus und Nihilismus». Dekan Kuhn will in
der Diskussion das Fabrikwesen nicht unbedingt als
Ursache der Armut sehen, «fir manche Gegend sei
dieselbe eine Wohlthat, es komme darauf an, was fur
eine Ordnung und Geist darin herrsche». Das gleiche
Gremium spricht 1898 Uber die Sozialdemokratie: Sie
beruhe auf materialistischer Grundlage, Karl Marx sei
jeder Religion feind, was aus praktischen Grinden oft
verschwiegen werde. Auch Lobenswertes ist er-
wahnt: der Einsatz der Sozialdemokraten fir die ge-
setzliche Ruhezeit, den Arbeitslohn. 1917 meint De-
kan Fink in Arbon, man habe Grund genug, das Ende
des Krieges zu erhoffen, denn dieser ebne der Sozial-
demokratie den Weg, verrohe die Gemuter und
stumpfe die christlichen Ideale ab.

In der Frauenfelder Regiunkel nennt 1904 ein Re-
ferent als Griinde der «sozialen Frage» die «durch die
Erfindung der Maschine veranderte Produktions-
weise, die Gewerbefreiheit, wonach der GroBere den
Kleineren und der GroBte den GréBeren auffrisst, so
entstanden zwei einander entgegenstehende Gesell-
schaftsklassen: die Kapitalisten und die Proletarier,

zwischen welchen der Klassenkampf besteht. Die Ar-
beit wird zu einer Ware herabgewdrdigt, welche sich
nach Angebot und Nachfrage richtet». In Arbon geht
es 1906 um die soziale Frage unter dem Gesichts-
punkt der Aufgaben des Seelsorgers. Erwahnt wer-
den die Organisationen der Arbeiter zur wirtschaftli-
chen Hebung, die Gesetzgebung zum Arbeiter-
schutz; als Aufgaben des Klerus werden genannt: die
«sociale Bildung» der Arbeiter, ihre Belehrung ber
die gesetzlichen Rechte und die Zuriickweisung der
falschen Theorien besonders des Sozialismus. Emp-
fohlen werden, wie in andern Regiunkeln auch, die
Arbeiter- und Arbeiterinnenvereine. In der gleichen
Regiunkel spricht 1911 ein Referent in wohlwollen-
der Weise iber die Heilsarmee und ihr karitatives Wir-
ken, aber ein Mangel sei, dass sie «fur das gewaltige
Ringen der ganzen Arbeiterklasse im wirtschaftlichen
Interessenkampf wenig Verstandnis zeigt». In diesen
Referaten kommen Begriffe vor, die nicht im katholi-
schen Milieu beheimatet sind: Arbeiterklasse, Klas-
senkampf, Proletarier.

Dass man auch von einem Thema her, von dem
man es kaum erwartet, auf die Arbeiter zu sprechen
kommt, zeigt 1912 Diessenhofen. Eine Schrift des
schweizerischen «Vereins fur freies Christentum» ist
der Anlass zu einem Vortrag tber den liberalen Pro-
testantismus. Dieser vertrete das «System des ge-
walttatigen subjektiven religiosen Synkretismus», ein
solches «Christentum ohne Christus» sei aber nicht
imstande, «die vollstandige Negation aufzuheben»
und «das Versinken der Arbeitermassen in radikalen
Materialismus zu verhindern».**

584 Der Referent, F. H. Achermann, Vikar in Schaffhausen, ist der
Verfasser zahlreicher, fruher viel gelesener préhistorischer

und anderer Romane wie «Der Jager vom Thursee» und
«Nie kehrst du wieder goldene Zeit».

165



4.12 Stellung zum Protestantismus

Im Allgemeinen fiihlten sich die Katholiken und mit
ihnen der Klerus als eine Minderheit, die Anfeindun-
gen ausgesetzt ist. Der Staat wurde als ein «protes-
tantischer» wahrgenommen, so etwa bei den Klos-
teraufhebungen oder im Kulturkampf.

Nur in zwei Regiunkeln kommt 1861 das
grundsatzliche Verhaltnis der Konfessionen zur Spra-
che. In Arbon halt Kammerer Zweifel ein Referat zum
Thema «Behandlung der konfessionellen Unterschei-
dungslehren in Predigt und Unterricht». Es sei not-
wendig, die prinzipiellen Unterschiede aufzuzeigen,
um die Wahrheit deutlich zu machen. «Der Unglaube
erhebt sich mehr als sonst, seine Angriffe gelten na-
mentlich der katholischen Kirche. Neben dem Un-
glauben regt sich der Protestantismus, unterstutzt
vom Radikalismus. Seine Befeindung gegen die Kir-
che ist nicht ohne gefdhrliche Ruckwirkung auf die
Katholiken.» In der Katechese aber «soll man sich hii-
ten vor der Verletzung der Liebe etwa durch gehas-
sige Anspielungen; man behandle das negative Mo-
ment in Rucksicht auf wirkliches Bedurfnis, die Diffe-
renzpunkte mehr von der gemuthlichen praktischen
Seite.» In der Predigt sei «Vorsicht und Klugheit be-
sonders nothwendig, daher allseitige Vorbereitung;
die Widerlegung der gewohnlichen Vorwurfe ge-
schehe in wirdigem versdhnlichem Geist.»

In Mullheim gibt Pfarrvikar P. Brumbacher seinem
Referat den Titel «Benehmen und Verfahren eines
vom Protestantismus umgebenen katholischen Geist-
lichen». Er geht aus von der Notwendigkeit der Dar-
legung der Lehrunterschiede in der Katechese, be-
sonders bei der reiferen Jugend. Dabei aber gelte es,
«die Gerechtigkeit und Liebe fir die getrennten Bri-
der und Schwestern des Protestantismus zu pflan-
zen» sowie den Unterschied zu lehren «zwischen Irr-
thum und irrender Person». In der Predigt soll die ka-
tholische Lehre in positiver Weise dargelegt werden,
«das Wort Protestant, reformiert, sollte von der Kan-

166

zel gar nie ertdnen und ebenso wenig die Namen von
Luther, Calvin und Zwingli. Solche Ausdrticke und Be-
nennungen haben immer einen gehdssigen Ton und
verletzten. Umso mehr und ofters sollten jene
Lehrsatze unserer Kirche auf der Kanzel zur Behand-
lung kommen, welche die Gegner der Kirche tber
Bord geworfen haben.»

Gelegentlich finden sich indirekt noch Bemerkun-
gen zum Verhaltnis katholisch-evangelisch: In den
paritatischen Gemeinden wirde die katholische Ju-
gend unter Spott und Geringschatzung leiden (Arbon
1854). In einem Vortrag Uber die «alleinseligma-
chende Kirche» wird gesagt, die aussere Verbindung
mit der Kirche genige nicht, wer mit Schuld nicht zur
Kirche gehore, kédnne das Heil nicht erlangen, «uber
die schuldlos Irrenden steht das Urtheil bei Gott» (Ar-
bon 1862). «Schon wadre eine Vereinigung, aber die
Protestanten sind sich selber nicht einig» (Arbon
1876). «Der Protestant ist in der Praxis oft besser als
in der Theorie, beim Katholiken umgekehrt» (Dies-
senhofen 1884). Beide Kapitel weisen 1901 hin auf
«gehassige Artikel im evangelischen Kirchenboten»
und auf die «agressive Haltung der protestantischen
Geistlichkeit gegen die katholische Kirche». Zur Ab-
wehr von Verfolgung und Verleumdung beschliesst
das Kapitel Frauenfeld-Steckborn ein Komitee zu be-
stellen; das Kapitel Arbon unterstiitzt das Vorhaben.
In eine andere Richtung geht es, wenn Konferenz-
direktor Johann Baptist Schmid 1841 in Diessenhofen
mitteilt, der evangelische Kirchenrat habe beschlos-
sen, Sterbenden das Abendmabhl zu reichen, woraus
anzunehmen sei, dass sich der evangelische Kirchen-
rat dem Katholizismus schon etwas ndhere.

4,13 Atmospharisches
Bis zu den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts

wird oft gefordert, es sei das Gemut anzusprechen,
zu erbauen, religiése Empfindungen hervorzurufen,



ob in der Predigt oder im Religionsunterricht. Eine an-
dere oft gestellte Forderung ist, dass etwas zweck-
madssig sein soll, oder auch passend, angemessen; das
gelte von Andachten bis zu Zeremonien. Es wird im
Abschnitt VI 5 zum Ausdruck kommen.

Ab der Mitte des 19. Jahrhunderts zeigt sich im-
mer mehr eine Anhanglichkeit an Papst Pius IX.
(1846-1878). Das konnte begonnen haben mit der
Flucht des Papstes aus Rom im Jahr 1848; 1850
durfte er wieder zurlickkehren. Mit etwas Verspatung
wird 1852 in Sirnach die Heimkehr des Papstes in
die «Hauptstadt der Christenheit» erwahnt. Ende

der 1850er-Jahre entstehen Pius-Vereine. Auf die Ver-
bundenheit mit dem Papst weist hin die «Huldi-
gungs- und Theilnahmeadresse der Katholiken des
schweizerischen Kantons Thurgau, Dibzese Basel, an
seine Heiligkeit Papst Pius IX.» von 1860 mit insge-
samt 4093 Unterschriften, 1188 aus dem Dekanat
Arbon und 2905 aus dem Dekanat Frauenfeld-Steck-
born.*** Zum 50-jahrigen Bischofsjubilaum des Paps-
tes 1877 schenkt ihm das Kapitel Frauenfeld-Steck-
born einen silbernen Kelch im Wert von 150 Franken
mit einer Widmung im Fuss, begleitet von einem la-
teinischen Cantamen, verfasst von Dekan Kuhn:

Cantamen April 1877 zum goldenen Bischofsjubildum von Papst Pius IX.

Dem neunten Pius, dem Pontifex Maximus
der Klerus des Kapitels Frauenfeld-Steckborn,
Schweiz

Hoher Bekenner des Herrn,

welchen die Volker Vater und Wohltater
des menschlichen Geschlechtes nennen:
Nimm gnadig an unsern Gesang.

Sei eingedenk des alten Schweizervolkes,
dessen Schar der Heiligen strahlt

und vereint mit vielen Engeln

das gottliche Wesen anbetet.

Eingedenk des geliebten Vaters

ist auch das ganze Volk,

das dem goldenen Pfade Christi folgt
und mit Liedern das Lob darbringt.

Vieles ertragst du, wir leiden mit dir.
Aus dem Los des Vaters geht hervor
Hoffnung, Tugend und Kraft zum Leiden,
soviel wie den Gerechten gentigt.

Es rast die Wut der Feinde, schaumende
Wogen schlagen an den Fels des Petrus.
Es ist vergebliches Tun,

die Wut der teuflischen Aufruhr vergeht.

Maogen die Wellen toben, unerschittert

steht der heilige Pontifex, dem der Herr des Himmels
tibertragen hat, zu wachen

am schonen Tor der Stadt und der Welt.

Froh senden wir dir zum wunderbaren Fest
unsere Winsche, die hervorgehn

aus aufrichtiger Gesinnung. Wir bitten,

sie mogen dem besten Vater gefallen.

Einstimmig ruft das Volk auf der ganzen Erde
zum Himmel empor: _

«Sei gliicklich, Vater, bis du erlangst

die géttlichen Freuden ewigen Lebens.»

585 StATG Bd 3'20'2, 13 und StATG Bd 3’501, 6.

167



Auch fur den Thurgauer Klerus durfte gegolten
haben: «Im Widerstand gegen die staatliche Regle-
mentierung suchten Pfarrklerus und Laien Ruckhalt
beim Papst. Daraus wuchs in zunehmenden MaB das
Interesse an einer Starkung der papstlichen Autoritat,
die papstliche Unfehlbarkeit wurde zum Fanal einer
kirchlichen Freiheitsbewegung.»®®

So hatte auch der Alt- oder Christkatholizismus
im Thurgau keine Chance; es gebe unter den Geistli-
chen keinen einzigen Apostaten, fuhrte Dekan Kuhn
1874 im Kapitel Frauenfeld-Steckborn aus. Es scheint,
dass der Pfarrer von Mammern diesbezlglich zo-
gerte, wenn man die Aufforderung des Kapitelsvor-
stands 1876, sich unzweideutig an Kirche und Geist-
lichkeit anzuschliessen, dahingehend versteht. Im Ka-
pitel Arbon kam 1874 der «sog. groBe Volkstag» in
Solothurn zur Sprache, eine altkatholische Veranstal-
tung, die zeige, «von welchem Geist diese Freiheits-
schwarmer beseelt sind». Zitiert wurde die Aussage:
«Der rémische Katholizismus ist ein Gift in den Han-
den der Pfaffen, um die Freiheit der verninftigen
Menschenseele zu ertddten.» Dekan Ruckstuhl fiigte
hinzu: «Die Tatigkeit der Kirche ist vielfach gehemmt,
da die proklamierte Glaubens- und Gewissensfreiheit
angethan ist, der Willkir und Frechheit freien Lauf zu
geben, wozu eine antichristliche Presse durch Ver-
héhnung des Katholizismus mit Rihrigkeit auffor-
dert.» Auch von Laienseite her gab es keine Bestre-
bungen, altkatholische Gemeinden zu griinden. Zwar
waren auch im Thurgau liberale Katholiken; der spa-
tere Bundesrat Fridolin Anderwert gehorte «zu den
fuhrenden Promotoren der christkatholischen Kir-
che», doch ist von Anstrengungen Anderwerts, im
Thurgau eine romfreie Kirche zu griinden, nichts be-
kannt.* Das ist insofern erstaunlich, als er der (ein-
zige) Vertreter des Thurgaus an der Diézesankonfe-
renz war, die Bischof Lachat absetzte. An ihn ist auch
ein Zirkular gerichtet, welches am 25. Marz 1873 das
«Central-Comité des schweizerischen Vereines frei-
sinniger Katholiken an das Tit. Leitende Comité des

168

Kantons Thurgau» sandte.”® Bischof Lachat schrieb
am 20. Marz 1877 als Antwort auf die Zusicherung
der Loyalitat der freien Priesterkonferenz: «Es wird in
der That stets als ein schdnes ZeugniB dereinst in der
Geschichte des thurgauischen Clerus gelten, dass er
kein abtrinniges Glied zu bedauern hat, noch eine
abfallende Gemeinde beklagen muB.»**

Durch die Eingriffe des Staates in kirchliche An-
gelegenheiten wéhrend Jahrzehnten, besonders aber
im Kulturkampf, hatte sich der Zusammenhalt des
Klerus gefestigt. Damit und mit der Hinwendung zum
Papst dirfte eine weitere Entwicklung im Zusammen-
hang stehen: Besonders in liturgischen Handlungen
und Riten war lange Zeit eine grosse Mannigfaltigkeit
zu verzeichnen. Ging es zuerst um die Sprache, so
wurde spater mehr und mehr eine Vereinheitlichung
im Sinne des Rémischen Rituales verlangt, wenn auch
gegen manchen Widerstand, wie die Ausfihrungen
im folgenden Abschnitt VI 5 zeigen werden. Die Syno-
dalstatuten, die Bischof Haas erlassen hat, sind
Zeugnis fur diese Vereinheitlichung im Sinne einer
starkeren Ausrichtung nach Rom.

Einen Einblick in die Haltung und Stimmung des
Klerus gibt das Gedicht, das 1894 als Abschluss in das
Protokoll der thurgauischen Freikonferenzen ge-
schrieben wurde und das auch die Freude zeigt, den
Kulturkampf unbeschadet tberstanden zu haben:

586 Pottmeyer, S. 347.
587 Angehrn, S. 182-183.
588 StATG 4'991'8.

589 StATG Bb 0, 0/17.



Zum Geleit in die Zukunft

Einst trug ein boser Drache

Im Mantel der «Kultur»'

Dem Papst zu Trotz und Rache
Den Irrthum? auf die Flur.

Da fing es an zu stirmen
Auf Gottes Kirche los;

Der Fels mit seinen Tirmen
Stand aller Wehrmacht blos.

Es sollte rings zersplittern
Des Glaubens Hochaltar
Und vor der Erde zittern
Des Gottes «Unfehlbar»?.

Man riss den guten Hirten,
Den Bischof* von dem Thron.
Des Hasses Pfeile schwirrten,
Es blank Verrater Lohn.

Manch Schwé;:hling' in der Runde
Brach schmah den heil‘gen Eid,

Und manche tiefe Wunde
Grub des Verraters Neid.

Da schart snch voll Vertrauen
Mit unverletztem Lenz®

Der Klerus der Thurgauer
Zur freien Conferenz.

Da stand er fest im Sturm;
Da hielt er treu die Wacht,
Und Thurgau glich dem Turm
In wilder Wetternacht.

Drum blieb dem Wappenleue6
Zur Kraft und zu dem Mut
Der Ruhm der Glaubenstreue,
Der Seele Glick und Gut.

Es zogen dann dre Jahre

Am Firmament vorbei.

Nun stehen am Altare

Die Priester alle treu.

Nun stehen mit den Herden

Die Hirten eng vereint,

DaB trotz den Heilsgefahrden

Der Eintracht Sonne scheint.

So ging darauf zu schlafen

Im stillen Glaubenslenz =~ _
Nach vielem Muh und Schaffen
Die mude Conferenz. -

Sechs Mdnner waren Zeugen

Wie sie da sanft entschlief.

Und mit bedacht’gem Ne&gen _
Dem sussen Schlummer rief.

Nun schlaft sie, bis ein Toben

Sich ringsum wieder hebt,
Und bis der Geist von oben

Uns her zur Fithrung schwebt.

Dann sieht der alte Drache

Uns wieder kampfbereit,
Und Gott sieht auf der Wache
Uns treue wie vor Zeit.

Anmerkungen des Gedichtverfassers Johann Evangehst Hagen _
(1925-1955 Dombherr): -

' Kulturkampf -

2 lrrthum = Staats- und Alt-Katholiken

? papstliche Unfehlbarkeitserklarung ,

! Gewalttatige Absetzung des Bischofs Eugenius Lachat

> Da samtliche thurg. Geistliche katholisch blieben '

® Léwe im thurg. Wappenschild

169



5 Kirchliches Leben, Seelsorge
5.1 Katholikenzahl und Pfarreien

1813 lebten im Kanton Thurgau 17 214 Katholiken
(22,2 % der Gesamtbevolkerung)*®, bei der Volks-
zahlung 1831 waren es kaum mehr, namlich 17498
(21,5 %). Im Visitationsbericht von 1841 schrieb De-
kan Meile, die Katholiken seien allerorts zerstreut,
«ein kleines, abgeschlossenes und ziemlich armes
Haufchen, beinahe die Halfte im Bezirk Tobel, tbrige
Halfte in den sieben tbrigen Bezirken, sehr abhdngig
und meist auBer aller Verbindung unter sich». Erst in
den 1870er-Jahren nahmen die Katholiken zahlen-
massig und prozentual zu: Waren es 1880 noch
27123 (27,2 %), so stieg die Zahl bis 1910 auf 48 501
(36 %). Der Zuwachs war sehr ungleich verteilt; weit
Uber dem Durchschnitt hatte die Katholikenzahl
gemass Volkszahlungen zugenommen in den Ge-
meinden Amriswil, Arbon, Emmishofen, Frauenfeld,
Kreuzlingen, Romanshorn und Weinfelden (zum Teil
durch Zuzug auslandischer Arbeitskrafte®”').

Neue Pfarreien entstanden: Emmishofen wurde
zwar 1818 von Konstanz, St. Stefan, getrennt, aber
erst 1831 zur Pfarrei erhoben. Die bereits beste-
hende, zu Uesslingen gehérende Filiale Warth kam
1833 zu Pfarreirechten, ebenso 1854 die Kapelle
Schonholzerswilen, die von Wuppenau getrennt
wurde. Gleiches gilt 1872 fur die Arboner Kaplanei
Steinebrunn. Nach St. Pelagiberg kam schon 1852,
nach der Aufhebung des Chorherrenstiftes Bischofs-
zell, ein Kaplan, 1908 ein Pfarrer. Zwei Pfarreien, die
ohne Vorlaufer waren, wurden 1911 gegrindet:
Horn, das vorher zu Arbon gehorte, und Amriswil,
ehemals Pfarrei Sommeri; in den damaligen Ortsge-
meinden Amriswil und Mihlebach wohnten 1831
noch keine Katholiken! Einen Kaplan bekamen 1898
Romanshorn und 1906 Kreuzlingen. In Arbon waren
seit 1908 statt des Kaplans zwei Vikare. Weitere Vi-
kare wurden eingesetzt 1903 in Bichelsee, 1912 in

170

Sirnach (zusatzlich zur Kaplanei), 1916 in Amriswil,
ebenfalls 1916 in Emmishofen (nach 1921 nahmen
Redemptoristen aus Bernrain die Stelle ein). Hingegen
wurden in den beiden ersten Jahrzehnten des 20.
Jahrhunderts einige alte Kaplaneien nicht mehr be-
setzt.>*

Paritatische Verhaltnisse wurden aufgel®st an fol-
genden Orten: Beide Konfessionen bauten neu 1810 in
Altnau, 1909 in Mammern (nach dem Brand der Kir-
che). Weil die alten Kirchen zu klein geworden waren,
erstellten beide Konfessionen 1911 in Romanshorn
und 1922 in Weinfelden neue (noch bei der Volks-
zdhlung von 1831 lebten in Weinfelden neben 2000
Reformierten nur 60 Katholiken). 1910 bauten die
Katholiken in Dussnang eine neue Kirche. 1919/20
beschloss Arbon das paritatische Verhaltnis aufzulo-
sen, 1922/1924 wurde die evangelische Kirche ge-
baut.>” In einigen paritatischen Kirchen fand man of-
fenbar, dass zwei Taufsteine zu viel seien, weshalb
man zweigeteilte, «paritdtische», errichtete >

590 Hungerbuhler Ill, S. 249.

591 Zwei Extrem-Beispiele: 1904-1913 wurden in der Pfarrei
Kreuzlingen, bei Konstanz gelegen, 967 Kinder getauft; da-
von waren von den Véatern 48 % Deutsche, 31 % Italiener,
17 % Schweizer, 4% Osterreicher. Im gleichen Zeitraum
wurden in der Pfarrei Arbon, in der damals grossten Indu-
striestadt im Thurgau, 1810 Kinder getauft; davon waren
von den Vatern 40 % Italiener, 31 % Schweizer, 22 % Deut-
sche, 7% Osterreicher. Schon im vorhergehenden Jahr-
zehnt waren die Schweizer nicht an erster Stelle.

592 Nach QTG 4 und Personalverzeichnissen; alte vakante Ka-
planeien: Diessenhofen, Homburg, Lommis, Mannenbach,
Sommeri.

593 QTG 4, S. 96, 120, 103, 139, 128 und 97.

594 1850 gab Bischof Salzmann Sirnach dazu die Erlaubnis un-
ter der Bedingung, dass der katholische Teil abgeschlossen
werden kann (StATG Bb 0, 0/15). Ein solcher Taufstein stand
auch in Arbon, in Sommeri befindet sich heute noch ein
gleicher neugotischer Taufstein.



5.2  Die Reformen Wessensbergs

Der Beginn des 19. Jahrhunderts war in der Didzese
Konstanz gepragt vom Willen Generalvikar Wessen-
bergs, das religiése und sittliche Leben zu erneuern.
Die einzelnen Reformmassnahmen wurden an der
betreffenden Stelle bereits erwahnt. Fir seine Reform-
absichten fand er allerdings im Thurgau kein be-
sonders offenes Ohr, Klerus und Volk waren gegend-
ber seinen Bestrebungen kritisch eingestellt: 1809
beauftragte der Kirchenrat Dekan Hofer, «bei der Cu-
rie auf Verlangsamung der Reform zu dringen, weil
diese das am Althergebrachten festhaltende Land-
volk erregten».” Vom ersten Dekan des Kapitels Ar-
bon schrieb Kuhn: «Nur ungern gab er dem Wunsch
der Kapitularen [das Dekanenamt zu Gbernehmen]
nach, weil er keine Wirde suchte und sich nicht als
Werkzeug der Wessenbergischen Kurie brauchen las-
sen wollte.»**

5.3  Die Feier der heiligen Messe

5.3.1  Wessenbergs Bemiihungen

Wessenberg wiinschte die innere Teilnahme des
Volkes an den liturgischen Handlungen, um dadurch
das religiése und sittliche Leben zu vertiefen. Er ver-
langte, dass jeden Sonntag gepredigt werde, aber
nicht am Beginn der Messe, sondern nach dem Evan-
gelium; auch in der Friihmesse sollten eine Homilie
gehalten und wahrend der Messe an Stelle des Ro-
senkranzes deutsche Lieder gesungen und passende
Gebete vorgetragen werden. 1812 veroffentlichte er
ein «Christkatholisches Gesang- und Andachtsbuch
zum Gebrauche bei der o6ffentlichen Gottesvereh-
rung in dem Bisthum Constanz», das noch 1865 in
der 31. Auflage erschien*” — es hat im Thurgau aber
wenig Eingang gefunden. 1808 forderte Wessenberg
den Kirchenrat auf, seine Bestrebungen zur Ein-

fuhrung des deutschen Kirchengesanges zu unter-
stttzen, und zwar vor allem und zuerst in Frauenfeld,
meinend, der Hauptort sei beispielgebend fiur den
ganzen Kanton. Es blieb aber alles beim Alten.>*

5.3.2 Aus der Visitation von 1805/1810

Die Antworten sind nur teilweise vorhanden. In den
meisten Pfarreien ist der Beginn des Gottesdienstes
im Sommer um acht und im Winter um neun Uhr,
teilweise auch friher. Die gestellten Fragen gehen
nicht konkret auf den Gottesdienst ein, ausser bei der
Frage, ob Oblationen, Opfergange, noch ublich
seien. Das waren sie in friheren Zeiten, denn einige
Pfarrer schreiben: «sind noch Ublich». Aber bereits
herrscht eine grosse Verschiedenheit. Urspriinglich
waren wahrscheinlich zwei Gange, denn noch heisst
es bei einigen Pfarreien: «nach der Opferung die
Weibsbilder, nach der Wandlung die Mannsbilder».
In den meisten Pfarreien aber ist nur noch ein Gang,
etwa an Feiertagen, Beerdigungen, Monatssonnta-
gen.sgg

5.3.3 Die Visitationsberichte der Pfarrer
von 1831/32

Diese Berichte geben einen vollstandigeren Einblick in
die damalige Situation. An den gewdhnlichen Sonn-
tagen wird meist wahrend der Messe der Rosenkranz
gebetet, an Festtagen und teils an den Monatssonn-
tagen ein «deutsches Amt» gesungen: Die priesterli-

595 Hungerbuhler |, S. 175.

596 Kuhn 1/2, S. 136.

597 BvK 1, S. 150.

598 Hungerbihler 1, S. 172.

599 Die Konstanzer Synodalstatuten von 1610 schreiben Obla-
tionen «aus alter Gewohnheit» vor an Weihnachten,
Ostern, Pfingsten, Maria Himmelfahrt; an den gewdhnli-
chen Sonntagen kdnnen sie aufgenommen werden, je nach
der Gewohnheit des Ortes.

171



chen Gesange sind lateinisch, das Ordinarium®® hin-
gegen ist deutsch. Dieses deutsche Amt war schon im
18. Jahrhundert in Ubung.*' Choraldamter erwahnen
nur wenige Pfarreien. In Arbon ist an jedem Sonntag
«ein musiziertes Amt, das Volk betet in der Stille»,
dafir halt Pfarrer Konig (wahrscheinlich als einziger
im Kanton) die Predigt nach dem Evangelium; bereits
bei der Visitation von 1805 erwahnt er dies, damals
noch als Kaplan. Der Volksgesang scheint eher selten
zu sein. Gepflegt wurde er friher in den Pfarreien des
st. gallischen Offizialates, so dass sich «die Freude am
Kirchenlied im katholischen St. Galler Volk bis heute
auffallend erhalten» hat, schreibt Duft 1944 .52 Diese
Tradition ging in den ehemals st. gallischen Pfarreien
im Thurgau nicht ganzlich verloren, denn von den
acht «st. gallischen» Pfarreien erwdhnen immerhin
vier den Volksgesang: In Romanshorn wird «das
deutsche Amt vom Volk gesungen», Wuppenau hat
«schone deutsche Lieder wahrend des Amtes», Wel-
fensberg «passende Lieder» und Rickenbach einen
«besonderen Volksgesang». Von den anderen Pfar-
reien fihren den Volksgesang an: Berg, Fischingen,
Guttingen; Dussnang feiert ein «figurliches Hochamt
unter deutschem Volksgesang», in Eschenz «singt
das ganze Volk mit», Wertbuhl benitzt das Konstan-
zer Gesangsbuch.

5.3.4 Kirchenmusikalische Situation
um die Jahrhundertmitte

Zwei Referate sowie die anschliessenden Diskussio-
nen zeigen die Situation auf. Pfarrer Johann Baptist
Schmid von Diessenhofen bezeichnet 1847 in seiner
Regiunkel den Choral «als den fur den katholischen
Gottesdienst geeignetsten Kirchengesang» und hebt
seine «Thauglichkeit zur Erweckung und Starkung re-
ligioser Gefuihle und Empfindungen» hervor. Zugleich
maochte der Referent «die Harmonie des mehrstimmi-
gen Gesanges, die man gar oft aus zu weit getriebe-
nem Eifer flr das Festhalten am Alten nicht selten un-

172

billig beurtheilt, nicht aus unseren Kirchen verdrangt
sehen». Zwei Jahre spater spricht er in positiver Weise
Uber den Volksgesang im Gottesdienst. In der Diskus-
sion wird der Wertschatzung des Chorals zuge-
stimmt, aber betont, dass die Sdanger den Inhalt ver-
stehen sollten; daher wird gefragt, ob der Choralmelo-
die nicht ein deutscher Text unterlegt werden kénnte.
Die «moderne» Musik kommt nicht gut weg: Alles sei
berechnet «auf Larm, sinnliches Vergniigen, Kurzweil
und sogenannten KunstgenuB». Daher sei zu win-
schen, «daB durch den Choral oder einfachen deut-
schen Volksgesang das weichliche Gewimmer geist-
loser Opernmessen aus unseren Kirchen mdglichst
verdrangt werde». Einige Mitglieder wiinschen bes-
sere Dichter und bessere Melodien fiir den Volksge-
sang und bedauern, dass das Kirchenlied nicht die
verdiente Pflege und Auswahl finde.

1853 wagt der Arboner Kaplan Meinrad Stein-
auer in seiner Regiunkel die verschiedenen kirchen-
musikalischen Formen gegeneinander ab. Die Instru-
mentalmusik, also das musizierte Amt, lehnt er ab,
ebenso die Orchestermessen, «bey aller Achtung vor
den herrlichen Schépfungen beriihmter Meister»,
denn meistens fehle dafiir dem Volk das Verstandnis,
und fir Landchore seien sie schwierig. Dem Choral-
gesang zollt er einiges Lob, macht aber zugleich auf
die Schwierigkeiten aufmerksam: Dieser sei selbst fuir
den gelbten Sdnger nichts Leichtes, nur wenige
Geistliche und Lehrer durften dafiir Geschick und Ta-
lent besitzen. Auch den mehrstimmigen Gesang
konne er nicht ohne weiteres empfehlen, er kénne
durch den Abgang einer einzigen Person ins Stocken
geraten. So findet er im Volksgesang das geeignetste
Mittel «zum Ausdruck der religiosen Empfindungen
nicht blos Einzelner», denn es komme auch das zum
Gottesdienst gehoérende Gemeinschaftliche zum

600 Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus, Benedictus, Agnus Dei.

601 Jungmann, Josef Andreas: Missarum solemnia |, Wien 1949,
S. 198-199.

602 Duft, S. 216.



Ausdruck. Er verlangt «eine angemessene Beleh-
rung», wenn dem Volksgesang «als einer missliebi-
gen Neuerung Hindernisse gesetzt werden». Die Re-
giunkel findet, dass der Referent «ein noch ganz un-
bearbeitetes Feld er¢ffnet». Eine Mehrheit gibt dem
Volksgesang den Vorzug, eine Minderheit schatzt
den Choral héher ein mit dem Hinweis auf Frank-
reich, wo er allgemein eingefthrt sei. Um den Volks-
gesang solle sich auch das Ordinariat kiimmern und
«zweckmadBige Anordnungen» treffen, ist die Mei-
nung. Verlangt werden aber auch «so wenig Lieder
als maglich und zwar solche mit einer gemuthlichen,
volksthiimlichen Melodie». Andere meinen, die Lie-
der sollten nicht eine zu ausgedehnte Stellung ein-
nehmen. Der Ansicht, beim Gesang herrsche mehr
Andacht als beim mandlichen Gebet, wird wider-
sprochen.

5.3.5 Volksgesang

Der Volksgesang im Gottesdienst stosst noch lange
auf Hindernisse, vor allem fehlt ein gemeinsames Ge-
sang- und Gebetbuch. 1847 schlagt die Oktoberkon-
ferenz der Regiunkeldirektoren vor, deutsche Kir-
chenlieder ~ zusammenzustellen.  Diessenhofen
schliesst sich 1856 der Frauenfelder Regiunkel an, die
verlangt, dass «im hiesigen Kanton fr alle Kirchen
ein zweckmaBiges Gesang- und Andachtsbuch ein-
gefuhrt wird»; «in wie weit das méglich sei, stehe da-
hin», ist die etwas resignierte Schlussfolgerung. Im
gleichen Jahr ist Mullheim ungehalten, weil immer
noch nichts geschehe. 1861 begriisst Diessenhofen
mit Beifall die Bemiihungen des Kirchenrates zur Ein-
fihrung eines thurgauischen Gesangbuches; gemass
dem Kapitel Arbon ist es das «Gebet- und Gesang-
buch» von P. Anselm Schubiger.®”® 1864 fragt Sir-
nach, was die Geistlichkeit tun konne, damit der all-
gemeine Volksgesang Wirklichkeit werde und nicht
immer nur Theorie bleibe, und beschliesst, bestimmte
Lieder auszuwahlen, die in allen Pfarreien, besonders

mit der Jugend, eingetibt werden sollen. Fiir die Mess-
feier sind es nur wenige Lieder: fur die Wandlung
«Heilig, heilig, heilig», «Meinen Jesus laB ich nicht»,
vor der Predigt «Komm, o HI. Geist», beim Segen
«Tantum ergo», «Wir beten an». Hinzu kommen Ma-
rienlieder: «Maria voll der Gnade», «Sei Mutter der
Barmherzigkeit», «GegriBet seist du Konigin», «O
Mutter mit dem Himmelskinde». In der zweiten Kon-
ferenz desselben Jahres kommen die Hindernisse zur
Sprache: die paritatische Schule, der Widerstand ein-
zelner Lehrer und der Sanger im Kirchenchor, die sich
zurlickgesetzt fuihlten. 1878 beklagt Arbon, dass ein
«entsprechendes von den Bischofen genehmigtes
Gesangbuch» fehle. 1891 erklart Bischof Haas das
«Psélterlein» von Josef Mohr zum offiziellen Gesang-
buch der Ditzese.*™ 1905 empfiehlt Frauenfeld, zur
Pflege des Volksliedes nach dem Amt noch ein deut-
sches Lied zu singen. 1909 gibt Bischof Stammler das
«Gesang- und Gebetbuch fur das Bisthum Basel»
heraus®® und im gleichen Jahr die These zur Behand-
lung in den Regiunkeln: «Welchen Nutzen hat der
Volksgesang und wie kann er geférdert werden?»
Fur Diessenhofen tragt der Volksgesang bei zur Bele-
bung der «Nebenandachten», zur regen Teilnahme
am Gottesdienst, zur Vertiefung des religibsen
Gemutes und zur Verdrangung schlechter und min-
derwertiger Lieder. Auch Sirnach sieht im Volksge-
sang eine Belebung der Andachten und eine Ver-
schénerung des Gottesdienstes, zudem die Bildung
des religiosen Gemutes. Die Regiunkel schldgt als
Mittel vor das Einuben der Lieder mit dem Kirchen-
chor, mit der Jugend und, wo es geht, mit der Ge-
meinde. Missstande, denen man entgegentreten
misse, seien das Herausschreien der Lieder, das Se-

603 Benediktiner in Einsiedeln (1815-1888): LThK2 9, Sp. 498.

604 BvB, S. 209; Josef Mohr SJ (1834-1892). «Seine Gesang-
bticher, im ganzen deutschen Sprachraum verbreitet, hatten
sehr hohe Auflagen»: LThK2 7, Sp. 522; einflussreicher Ver-
treter des Cacilianismus: LThK3 7, Sp. 375.

605 BvB, S. 237-238.

173



kundieren der zweiten Stimme und das «Schlappen».
Aus den Frauenfelder Verhandlungen geht hervor,
wie wenig verankert der Volksgesang noch ist: Das
Volk soll ermahnt werden, das Gesangbuch zu kau-
fen, «den Organisten, die durch die Einfiihrung des
kirchlichen Volksgesanges vermehrte Arbeit haben,
sei der Gehalt zu erhdhen»; das Volk habe das Be-
durfnis, in der Kirche zu singen. Im Amt soll man Lie-
der singen, wo es erlaubt ist: vor der Predigt und am
Schluss, ferner in der stillen Messe. Es wird vorge-
schlagen, an einem Sonntag im Monat eine stille
Messe zu feiern und dazu Lieder zu singen. Arbon
spricht nur im Allgemeinen von der Kirchenmusik,
Bischofszell behandelt die These nicht.

5.3.6 Cacilianismus

Zugleich kommt in den 1870er-Jahren eine neue kir-
chenmusikalische Richtung zur Geltung: der Cécilia-
nismus, der den vierstimmigen Gesang a cappella nach
dem Vorbild Palastrinas als wahre Kirchenmusik be-
greift und daher Orchester- und deutsche Messen ab-
lehnt. Franz Xaver Witt war der Hauptforderer dieser
Richtung; 1867 griindete er den «Allgemeinen deut-
schen Cécilien-Verband».** 1872 tritt der Diessenho-
fer Pfarrer Adolf Frélich in einem Referat vor der Frei-
konferenz vehement fiir die Reform der Kirchenmu-
sik im Sinne des Cacilianismus ein. Er berichtet, der
Kirchenrat habe bereits eine Kommission mit funf
Mitgliedern eingesetzt, die einen kantonalen Cacili-
enverband griinden solle, es gelte nun, die Chordiri-
genten zu schulen. Frélich wendet sich nicht nur ge-
gen die deutschen Amter — die Kirche wolle das La-
tein —, auch dem Volksgesang ist er nicht besonders
gewogen, da bei diesem selten Andacht sei; denn
wer viel singe, bete wenig. Auf die Bemerkung in der
Diskussion, die Ansicht des Herrn Witt, die deutschen
Messgesange abzuschaffen, sei doch zu subjektiv,
und die Einfihrung lateinischer Amter sei schwer, ja
durchwegs gar nicht einflihrbar, antwortet der Refe-

174

rent, nicht die Person Witt gelte als Autoritat, son-
dern die heilige Kirche, der deutsche Gesang sei ein
eingefleischter Abusus (der Referent war wohl ein
Ubereifriger Cacilianer; denn der Cacilianismus stand
dem Volksgesang nicht grundsatzlich ablehnend ge-
geniber). 1874 regt Sirnach die Griindung eines Be-
zirkscacilienverbandes an, 1875 wird sie als gelungen
erklart; die erste «Produktion» sei am Ostermontag in
Sirnach erfolgt. Ebenfalls 1874 ist in Bischofszell der
Direktor erfreut tber die Fortschritte des katholischen
Kirchengesanges und ladt nach Weingarten/Wurt-
temberg zum Treffen von 16 Kirchenchéren mit etwa
400 Sangern ein, «so daf3 im katholischen Wrttem-
berg der Eifer fir den katholischen Kirchengesang
unser eigenes Bestreben im thurgauischen Cacilien-
verband noch zu (ibertreffen scheint». 1878 konsta-
tiert Pfarrer Johann Georg Zillig von Arbon «ein
langsames, aber sicheres Wachstum der caciliani-
schen Bestrebungen». Im Visitationsbericht von 1880
Uber das Dekanat Frauenfeld-Steckborn nimmt De-
kan Kuhn mit Befriedigung Notiz vom «edlen Streben
nach wahrem Fortschritt» in der Kirchenmusik, ein
neuer Geist sei in die Musik gedrungen. «Aus dem
bisweilen ganz filzigen und viele Missténe erzeugen-
den Kampf zwischen der alten und der neuen Witt'-
schen Richtung ist letztere Uberall siegreich hervorge-
gangen. Keiner, der einen richtigen Begriff von der
Wirde des katholischen Kirchengesanges hat, na-
mentlich bei der Messe, sehnt sich nach dem frihe-
ren Zustand zuriick. Wer berlicksichtigt, daB3 ein ein-
mal herrschender Geschmack sich nur allmahlich kor-
rigieren laBt, den wird nicht befremden, daB die Lau-
terung auf erhebliche Schwierigkeiten stie3. Am meis-
ten hat die Einfihrung der lateinischen Sprache bei
den Messgesangen und die wenigstens teilweise Ent-
fernung der Instrumentalmusik Staub aufgeworfen.
Immerhin ist die Umgestaltung zum bessern noch
lange nicht als vollendet zu betrachten, finden sich

606 Kirchenmusiker in Bayern (1834-1888): LThK3 10, Sp. 1253.



doch an manchen Orten Reminiszens des friheren
Geschmacks des styllosen Kirchengesangs, nament-
lich wo es den leitenden Personlichkeiten an Sympa-
thie und Geschick gebricht.» In diesen und spateren
Jahren erfolgt die Umwandlung der Kirchenchére in
Cacilienvereine.

Der Cécilianismus stiess auch in Pfarreien auf Wi-
derstand, wie das Beispiel der Pfarrei Kreuzlingen
zeigt: 1877 lehnt die Kirchenvorsteherschaft Kreuz-
lingen eine Beteiligung am neugegrindeten
oberthurgauischen Cécilienverband aus Kostengriin-
den ab; zwar wird 1885 die erste «cdcilianische»
Messe angeschafft, aber 1897 verlangt, dass neben
lateinischen auch eine deutsche angeschafft werde,
weil die Zeit schon wieder komme, dass deutsche
Messen gesungen wurden.®” 1903 verbietet Papst
Pius X. das deutsche Amt.**

5.3.7 Gregorianischer Choral

Daneben ist der gregorianische Choral nicht verges-
sen. 1876 stellt Arbon fest, selbst die Geistlichen
seien im Choral mangelhaft ausgebildet, Uberhaupt
liege im Kirchengesang vieles im Argen. 1892 wird
der Mangel an Kenntnis des Choralgesangs bei den
Dirigenten geriigt, wie auch die vielfache Ablehnung
des lateinischen Gesanges bei den Sangern, was sich
ebenso auf die cdcilianischen Messen bezieht. 1899
halt der choralbegeisterte Kaplan Dominicus Kimmin
aus Bischofszell in seiner Regiunkel einen Vortrag
Uber den Choral. Das Protokoll ist dazu ausfihrlich
und gibt ein Stimmungsbild wieder. Mit leiser Ironie
beginnt der Sekretar seinen Bericht: Der Kaplan «er-
quickt die so wenig kirchengesangslustigen und kir-
chengesangskundigen Pfarrerskehlen mit einer zeit-
gemaBen und wohltuenden Touché in der Behand-
lung des Themas Der Gesang zum hl. Amt.» Nach
einem geschichtlichen Exkurs weist der Referent da-
rauf hin, dass es streng geboten sei, in einem Amt
alle Wechselgesange zu singen.®® Alle bestehenden

Missstande mussten ausgerottet werden. «Die Dauer
des hl. Amtes darf zu keinerlei Weglassung oder Ver-
kirzung AnlaB3 sein, da letztere entschieden verbo-
ten und siindhaft sind. Die meisten unnéthigen Ver-
schleppungen verschulden die Organisten mit ihren
Prae-, Post- und Interludien, nicht die Orgel, der Ge-
sang ist die Hauptsache.» Uber die Diskussion
schreibt der Sekretar: «Nachdem der Referent klar
dargethan, daB die Strahlen der Beweise fir seine Sa-
che ihre Quelle und ihren Ausgangspunkt in der gott-
lichen Wahrheit, in der hl. Schrift und in den stren-
gen, durch allgemein gtltige Dekrete fixierten Ge-
setze der Kirche haben, werden einige Bedenken,
welche von einzelnen Mitgliedern erhoben werden,
bald mit frommen Citaten, bald mit brisken Seiten-
hieben als unbegriindet und nichtssagend zuriickge-
wiesen und entkraftet.» Ein solches Bedenken ist die
zu lange Dauer des Gottesdienstes, besonders in den
paritatischen Kirchen; deshalb verzichte man auf das
Absingen der Wechselgesange und das Abwarten
des Credo-Endes, selbst auf die Gefahr hin, als
«Schander oder Beschneider der Kirchenmusik-Ge-
setze verschrien» zu werden. Gemadss Protolkoll erwi-
dert der Referent: «Bezliglich der Dauer einer Pre-
digt bestehen absolut keine stringenten Kirchenvor-
schriften, deshalb erscheine ihm der Gehorsam ge-
gen die Kirche nach seiner beleuchteten Richtung
verdienstvoller und zweckmaBiger, als wenn man
durch allzu lange andauernden Wortschwall in der
Predigt das gute Erdreich von den Herzen der Zuho-
rer wegschwemme»; das Choral-Credo nehme héchs-
tens 3 bis 4 Minuten in Anspruch. Konferenzdirektor
Zuber schliesst die Diskussion mit der Bemerkung,

607 PfA St. Ulrich-Kreuzlingen XV.B.1.2: Protokolle der Kirchen-
vorsteherschaft.

608 Zum deutschen Hochamt: LThK3 3, Sp. 135.

609 Wechselgesange oder Proprium: Introitus (Einzug), Graduale
(zwischen Lesung und Evangelium; ausser der Fastenzeit mit
Allellujavers), Offertorium (Opferung bzw. Gabenberei-
tung), Communio (Kommunion).

145



dass die meisten Mitglieder «das SchuldbewuBtsein
offenbaren muBten, daB noch vieles faul im Staate
Danemark, d.h. im Reich der Kirchenmusik sei, und
die katholische Kirche auch in dieser Richtung eine
streitende sei». Wie es in Wirklichkeit ist, zeigt eine
Bemerkung im Arboner Protokoll von 1892: Bei den
meisten Chordirigenten sei ein Mangel an Kenntnis
des Chorals.

Darlber, wie der Sonntagsgottesdienst in den
einzelnen Pfarreien gefeiert wird, gibt fur das Deka-
nat Frauenfeld-Steckborn die Visitation von 1880
Auskunft, wenn auch nicht von allen Pfarreien Anga-
ben vorhanden sind. Die meisten Pfarreien feiern im-
mer ein Amt — ob mit Choral oder vierstimmigen
Messen ist nicht erfragt worden; eine Reihe hat ein
Amt nur an Monatssonntagen und Festtagen; hier
konnte gelten, was Bichelsee angibt: «sonst Rosen-
kranz».

5.3.8 Die Bestimmungen der Didzesanstatuten
von 1896

«Der wahre und eigentliche Kirchengesang, die
kirchmusikalische Norm ist der gregorianische
Choral. Eine Komposition ist darum um so kirchlicher,
je mehr sie die Grundstimmung des Chorals in sich
tragt, d.h. dessen Geist, Ernst, Wirde, Erhabenheit
und hl. aszetische Ruhe.» Fur andere Kompositionen
solle man sich an solche halten, die vom «allgemei-
nen deutschen Cacilienverein» gepruft worden sind.
«Das eigentliche Kircheninstrument ist die Orgel», es
solle aber «die gottesdienstliche Handlung nicht
durch Vor- und Zwischenspiele unnétiger Weise ver-
zodgert werden». Jene «instrumentale Kirchenmusik»
sei untersagt, «welche theatralisches Geprange, kon-
zertierenden Charakter hat, denen Ausdruck weltlich
ist». Gesungen werden durfe im Amt nur, was im
Missale vorgeschrieben ist; alle Wechselgesange
mussten ausgefihrt werden. Zu jedem einzelnen Ge-
sang sind sodann genaue Vorschriften angegeben.

176

Gesange in der Landessprache seien im Amt nicht
zuldssig; «bei der Stillmesse, vor der Predigt und bei
den nichtliturgischen Andachten» seien sie erlaubt.®™®

1893, noch vor der Didzesansynode, gibt Bischof
Haas folgende These zur Bearbeitung heraus: «Es soll
die verbindliche Kraft aller Rubriken aufgezeigt wer-
den, die innerhalb sowie vor und nach der Messe zu
halten angeordnet sind.» Diesen streng verpflichten-
den Charakter der Rubriken begriindet Frauenfeld
mit der Einheit und der Willenserklarung der Kirche.
Sirnach weist aus kirchlichen Verlautbarungen nach,
dass alle Rubriken eingehalten werden mussen. In Bi-
schofszell halt Pfarrer Alois Weber von Heiligkreuz
«die gegen diese Rubriken vorkommenden VerstoBe
und Fehler den Rubriken selbst entgegen»; er fuhrt
eine Reihe solcher Verstésse an, z. B. «<zu den Worten
Sanctus etc. sollen die gefalteten Hande nicht auf
den Altar gestiitzt werden, sondern man soll sie zwi-
schen Altar und Brust halten». Arbon hingegen kiim-
mert sich um ein anderes Problem, namlich um die
Frage, ob der rémische Ritus der Kommunionspen-
dung vor und nach der Messe beobachtet werden
musse. Die einen sind dafar, andere meinen, da die
Pflicht der Einfuhrung bezweifelt werde, sei noch
Freiheit gegeben.

5.3.9 Predigt

Wie bereits bemerkt, gibt 1805 und 1832 als Einziger
der Pfarrer von Arbon an, die Predigt sei nach dem
Evangelium. Gemadss der Visitation von 1889 predi-
gen nur die beiden Pfarrer von Arbon und Bischofs-
zell an dieser Stelle, alle anderen vor dem Beginn der
Messe (einige unterstreichen sogar dieses «vor»).®"
Die Didzesanstatuten von 1896 verpflichten zur Pre-

610 Appendix: Verordnungen utber Kirchen-Musik.

611 Die Predigt vor Beginn der Messe war vermutlich uralte Ge-
wohnheit; die Konstanzer Synodalstatuten von 1610, die
eindringlich die Prediger ermahnen, sagen nicht, wann die
Predigt im Gottesdienst gehalten werden soll.



digt nach dem Evangelium, was in der Regiunkel Ar-
bon als «Neuerung» empfunden wird. Nach Visita-
tionen in den 1880er-Jahren ist es vielerorts Gblich,
dass die Predigt am Monatssonntag ausgelassen wird
- nach alter Ubung», schreibt der Pfarrer von Duss-
nang.

Zur Predigt haben sich einige Regiunkeln gedus-
sert, so 1837 in Mullheim Pfarrer Alois Strehler von
Weinfelden im Vortrag «Kurze Bemerkungen Uber
die Vorbereitung zur Predigt»: Ziel der Predigt sei es,
den Verstand der Zuhorer zu erleuchten und viele
Herzen fir die Wahrheit zu ndhren — dem musse eine
fleissige Vorbereitung vorangehen. Der mangelhaf-
ten Vorbereitung sei es vorzuglich zuzuschreiben,
dass es im Guten so unbedeutende Fortschritte gebe
und viele fur Religion und Tugend gleichguiltig blie-
ben. Er tadelt jene, die es sich «zur gewissenlosen
Gewohnheit gemacht haben, ohne alles Selbstden-
ken, wenn's gut geht, etwa am Samstage einen Pre-
diger aus dem Bucherschrank aufzuschlagen und
daraus ihrem Geddchtnis schnell soviel anzuver-
trauen, als nothwendig seyn mag, tags darauf etwa
eine halbe Stunde zu schwazen.» Dann sei das Ganze
statt bindig und verstandlich, verworren und un-
deutlich. Das Niederschreiben koste zwar Zeit und
Miuhe, aber der gewissenhafte Seelsorger werde sich
keines von beiden nehmen lassen. Durch Meditation
gewinne der Prediger eine umfassende Einsicht in sei-
nen Gegenstand. Landprediger wiirden ihre wenig
durchdachten Predigten gern entschuldigen mit dem
Ausdruck: «Die Bauern verstehen es nicht, wenn man
ihnen nur etwas sagt.» Aber wer auch nur eine ge-
wohnliche Schulkenntnis besitze, kénne schon unter-
scheiden zwischen einer geordneten und einer ver-
worrenen Predigt. In der Diskussion wird gesagt, bei
einigen Bemerkungen musse man schon «mea culpa
schlagen». Man wolle «fortan das innere und auBere
Zeugnis ertheilen: Ich bin nicht der Hirt der Schafe um
der Wolle willen, ich will zuerst ihren Hunger stillen.»
In Sirnach gibt P. Maurus Tschudi 1844 zu bedenken:

Jede Predigt «soll vor allem Deutlichkeit, Grandlich-
keit, Erhabenheit und Eindringlichkeit besitzen»; den
Fortschritt der Volksbildung bericksichtigend «sollen
die Erlauterungen und Beweise sich gut unterstitzen,
daB sie den Verstand des Zuhorers erhellen und Gber-
zeugen». Gleichnisse und Bilder aus der Natur und
dem taglichen Leben wirden helfen, «die damit ver-
bundene Wahrheit recht anschaulich zu machen und
dem Gemdithe tiefer einzupragen». «Bei der Wahl
der so vielseitig angepriesenen «Volkspredigten>, die
groBtenteils mit einem schénen Aushangeschild ver-
sehen, aber oft ohne inneren Gehalt» seien, solle
man vorsichtig sein, wird in der Diskussion beigefigt.
1862 warnt in Arbon alt Stiftsdekan von Kleiser aus
Kreuzlingen vor einer «Uberschwdnglichen Wort-
falle», vor dem Gebrauch von Wortern aus der theo-
logischen Lektlre oder der Schulsprache. Der Predi-
ger sollte es verstehen, die Wahrheiten durch Bilder,
Gleichnisse und Beispiele anschaulich zu machen; bei
der Stoffwahl nehme er Rucksicht auf die Zeitverhalt-
nisse und die ortlichen Bedurfnisse, er ordne die Ge-
danken in einen harmonischen Zusammenhang. Das
Ziel sei, auf Verstand, Gemuit und Wille einzuwirken.
«Wie vor dem Gemeinen und Niedrigen» hiite sich
der Prediger «vor unnatirlicher Zierlichkeit». Man
fehle «namentlich durch die Sucht, in poetischen Re-
densarten zu glanzen oder durch Nachahmung von
Vorbildern, deren Geist man nicht hat. Statt sich an
fremde Predigten zu halten, soll der Prediger seine
Vortrage selber bearbeiten.» Als Regel gelte das Nie-
derschreiben der Predigt, «indem man sich sonst
leicht gegen die Ordnung der Gedanken, gegen den
Ausdruck, die Construction der Satze und die dem
Worte Gottes schuldige Ehrfurcht verstoBe». Fur die
Zeitdauer einer Predigt geniige eine halbe Stunde,
«unverhdltnismaBige Verlangerung der Predigt ist
ebenso zu ragen wie die Sucht, bei allen Funktionen
Reden zu halten. Der katholische Cultus ist eine Pre-
digt — ohne Worte.»

177



5.3.10 Aussetzung des Allerheiligsten

Eine allgemeine Gewohnheit ist die oftmalige Aus-
setzung des Allerheiligsten in der Monstranz
wahrend der Messe. 1861 rlgt sie der Kammerer des
Kapitels Frauenfeld-Steckborn in seinem Visitations-
bericht. In Arbon sagt man 1875, diese Praxis sei
nicht gerade kirchlich, bedeute eine Herabwiirdigung
des Messopfers, sei daher als eine «bloBe Staffage»
der Messe nach Kraften einzuschranken; das Volk sei
dartber zu belehren. Einen Einblick in die gangige
Praxis gibt ein Referent 1890 in Bischofszell: Die Aus-
setzung sei erlaubt «beim Amt wahrend der Fron-
leichnamsoktav, an den Festen Weihnachten, Epipha-
nie, Ostern, bei den Votivmessen von der heiligen Eu-
charistie am Donnerstag, den Roratemessen, wo bis-
her Gblich». In der Diskussion «tragt man allseitig
Bedenken, den bisherigen Modus, an den Monats-
sonntagen die Prozession mit dem Allerheiligsten vor
dem Amt zu halten, dahin abzuandern, daB das Amt
nicht unter Aussetzung gehalten, sondern die Expo-
sition erst nach dem Amt und hierauf die Prozession
stattfinden sollte.» Zwei Jahre spater bemerkt ein
Mitglied in der gleichen Regiunkel, das rémische Ri-
tuale schreibe vor, dass an Fronleichnam das Allerhei-
ligste erst am Schluss des Hochamtes ausgesetzt
werde. Aber die Mehrheit ist der Ansicht, die Ausset-
zung zum Beginn sei «allzu innig mit dem Charakter
des Festes verknUpft, ohne Verletzung der schuldigen
Hochachtung vor dem Allerheiligsten» kdnne man
sie nicht unterlassen, auch wiirde man «dem berech-
tigten Verlangen des Volkes entgegenhandeln».

5.3.11 Mesmer und Ministranten

Im Kapitel Frauenfeld-Steckborn findet es 1889 De-
kan Kuhn wiinschenswert, fur die Mesmer Kurse und
Exerzitien durchzuflhren. Der Kapitelsvorstand sieht

1890 einen dreitdgigen Kurs nach dem Ende der
Landarbeiten vor und bringt die Sache nochmals vor

178

das Kapitel, wo auch gefragt wird, ob der Besuch ei-
nes Kurses nicht Bedingung fur die Wahl eines Mes-
mers sein sollte. Als Kursorte werden vorgeschlagen
Frauenfeld, Fischingen oder Bischofszell. Das Kapitel
Arbon hat in diesen beiden Jahren keine Versamm-
lung. Aber Bischofszell nimmt den Vorschlag 1889
auf: «Nach dem Culturkampf soll es nun an die Cul-
tur der Mesmer gehen und ihnen durch Abhalten von
sog. Mesmerkursen Raison beigebracht werden».
Der Konferenzdirektor will daher «von jedem einzel-
nen der anwesenden Pfarrherren wissen, ob sein
Amtsbeistand culturfahig und culturbedurftig sei
oder nicht. Nachdem im Allgemeinen ein solcher
Curs als winschenswerth angesehen worden, beson-
ders zur Erzielung von Einheit in geistlichen mit dem
bewussten Assistenten vorzunehmenden Funktio-
nen, werden von den einzelnen Herren Pfarrer auch
die Vorziige und Mangel ihrer Herren Lebensgefahr-
ten ins klare Licht gestellt, welche wiederzugeben
aber hier Umgang genommen wird, weil der Werth
derselben mit der hier angebrachten Drucker-
schwadrze nicht ganz im Aequivalent steht. Dagegen
mag die von Seiten des Herrn Conferenzdirektors an-
gefiigte Mahnung zur Vorsicht bei der Wahl eines
Mesmers hier seinen berechtigten Platz finden: daB
man Madnner wahle, welche nicht blos des Verdiens-
tes wegen von der Wahl gern betroffen werden,
sondern die auch die richtigen moralischen und kor-
perlichen Eigenschaften haben.» Ob die Kurse
tatsachlich durchgefihrt wurden, steht nirgends ge-
schrieben. Arbon befasst sich 1890 mit den Mi-
nistranten. Dekan Ruckstuhl macht die Mitglieder
aufmerksam auf «eine rationelle Behandlung der
Ministranten: Dieselben sollen neben einer genauen
auBeren Pflichterfullung noch moglichst zur An-
dacht, Frommigkeit, Reinlichkeit erzogen werden,
nicht daB ihnen der Dienst beim hl. Opfer Veranlas-
sung zu besonderen Versiindigungen werde.»



54 Beichte

Zur Erstbeichte kommen die Kinder meist mit neun
Jahren. Wie der Beichtunterricht erteilt werden sollte,
fragt sich nur Arbon im Jahr 1850. Die einen meinen,
die Kleinen sollten beichten nach folgender Eintei-
lung: zu Hause, auf dem Feld, in der Kirche, in der
Schule, oder auch: zu Gott, zum Nachbarn, zu sich
selber; erst bei den Grésseren sei nach dem Dekalog
vorzugehen. Andere wollen den Dekalog von Anfang
an zugrunde legen, sonst leide darunter die Vollstan-
digkeit des Bekenntnisses. Bedenken werden aber
auch gegen einen Beichtspiegel in der Hand der Kin-
der angemeldet: Er verfilhre zum Mechanismus, die
Gewissenserforschung sei ein Akt freier Tatigkeit.
Wer zum ersten Mal gebeichtet hat, wird «Beicht-
kind» genannt. Praxis ist, dass die Kinder bis zur ers-
ten Kommunion einmal im Jahr zur Beichte gehen.
1883 einigt sich Bischofszell darauf, die Beichtkinder
jahrlich zwei Mal zur Beichte zu fihren. Wenn
Beichtkinder Religionsunterricht und Gottesdienst
versaumen, sollen sie nicht zur Erstkommunion zu-
gelassen werden, auch wenn sie das erforderliche
Alter haben. 1864 sagt Sirnach, nachlassige Kom-
munionkinder seien eine Zeit lang in die Reihe der
Beichtkinder zu versetzen.

Die Beichte kommt in den Regiunkeln 6fters zur
Sprache. Beichtgelegenheit wird geboten vor allem
vor den hohen Feiertagen, den Marienfesten, auch
an den Monatssonntagen und Sonntagen der Fas-
tenzeit, wie Visitationsberichte zeigen. Das Busssakra-
ment wird zwar hoch eingeschatzt, doch gegen
allzu vieles Beichten gibt es auch kritische Stimmen.
Arbon fragt 1848: «Warum &duBert die Beichte nicht
mehr ihren EinfluB auf die Sittlichkeit der Beichten-
den?» und antwortet: Ursache sei teils die Gewohn-
heit, teils die mangelnde Disposition, aber auch der
Missbrauch, den viele mit zu hdufigem Beichten
machten. 1856 will Mullheim das Busssakrament for-
dern, aber meint zugleich: So hohen Wert es habe,

das allzu viele Beichten sei nicht immer praktisch, ver-
lange Klugheit, Seelenkenntnis und Erfahrung von
Seiten des Beichtvaters; Gewohnheitssiinder sollten
eher streng als zu milde behandelt werden, was aber
im Einzelfall schwierig sei. In ahnlicher Weise dussern
sich auch andere Regiunkeln.

5.5 Kommunionempfang

Zur Erstkommunion werden die Kinder meist im Alter
von zwolf Jahren nach langer katechetischer Vorbe-
reitung zugelassen, wie aus verschiedenen Visitati-
onsberichten und Regiunkelverhandlungen hervor-
geht. In den Visitationen von 1805/1810 gibt eine
Reihe von Pfarrern an, die Erstkommunion werde
festlich gestaltet; Pfarrer, die zum st. gallischen Offizi-
alat gehorten, schreiben, das sei im St. Gallischen Ub-
lich. Eine zu friihe Erstkommunion gilt 1839 in Dies-
senhofen als Hindernis fur den Glauben. Nach der
Erstkommunion gehen die «Kommunionkinder»
gemadss den Visitationen von 1805/1810 in einigen
Pfarreien zwei bis drei Jahre lang nur an Ostern zur
Kommunion, sodass sie wirklich Zweit- oder Dritt-
kommunikanten sind. Dann erst ist ihnen erlaubt, im
Jahr mehrmals die Kommunion zu empfangen. In an-
dern Pfarreien ist es zwei bis vier Mal wahrend des
Jahres moglich. 1905 veréffentlicht Papst Pius X. das
Dekret Gber den 6fteren Empfang der heiligen Kom-
munion, das fur die Zulassung zur Erstkommunion
das «Verstandesalter» bestimmt. Wie die Verhand-
lungen in Arbon von 1910 zeigen, stiess das Zulas-
sungsalter auf Widerspruch, denn gegen ein Alter
von sieben Jahren — mit ihm begann nach allgemeiner
Auffassung der Vernunftgebrauch - hatten beson-
ders kirchliche Wirdentrager im Ausland Bedenken
angemeldet; Rom habe daraufhin nachgegeben und
fur deutsche Gegenden das neunte Altersjahr er-
laubt. Ausfihrlich nennt das Protokoll die Pro- und
Contra-Diskussion: Jingere seien eifriger, leichter zu

179



begeistern, ihr Herz bereiter, anderseits sei der
Katechismus zu schwierig fur diese Kinder, mit sieben
Jahren kénnten sie kaum schon sprechen und unter-
scheiden, auch sei zu wenig Zeit fir den Unterricht;
wieder andere wirden gern auf einen Entscheid der
Bischofe warten. Dass man sich der Neuerung nur z6-
gernd annaherte, zeigt ein Beschluss der Regiunkel
Sirnach von 1911: Am ndchsten Osterfest sollen nun
auch die Elfjahrigen zur Erstkommunion zugelassen
werden. In Frauenfeld tragt 1915 ein Pfarrer eine
«Einleitungskatechese fur den Privat-Erstkommu-
nionunterricht fur die Kinder im Alter von 7-11
Jahren» vor. In der Diskussion wird bemerkt, das De-
kret des Papstes stosse mehr auf vermeintliche als auf
wirkliche Schwierigkeiten.

Jeder Gldubige ist verpflichtet, jahrlich wenigs-
tens ein Mal zu beichten und die Kommunion zu
empfangen, und zwar Ublicherweise zur Osterzeit.
Frih schon ist es an einzelnen Orten (blich, die Oster-
kommunion fur einzelne Stande gemeinsam zu fei-
ern: 1810 kommen in Fischingen am Passionssonn-
tag die Schulentlassenen bis zum Alter von 24 Jahren,
am Palmsonntag die Ubrigen ledigen «Manns- und
Weibspersonen», an Ostern die Verheirateten und
am Weissen Sonntag die Kinder zur Kommunion.
1832 meldet Romanshorn: «Am Palmsonntag wird
gewohnlich die liturgische Osterkommunion bereits
allen Jinglingen und Jungfrauen mit viel Erbauung
gehalten.» Nicht alle erfullten diese Pflicht, ihnen
durfe man aber keinesfalls mit Zwang begegnen, der
nur zum Verrat am Leibe Christi fihre, mahnt 1840
Sirnach. Mullheim legt 1844 nahe, den Saumigen mit
Klugheit und ernster Ermahnung zu begegnen. Wo
ein Pfarrer trotz aller Bemihungen nichts erreiche,
kdnne er sich sagen «Salvavi animam meam» und ge-
genuber den «Unbeugsamen» «habeant sibi», findet
1868 Bischofszell. Die Osterkommunion muss in der
eigenen Pfarrei empfangen werden: 1859 wird in
Mullheim die Meinung vertreten, ein Empfang aus-
serhalb der Pfarrei sei ungultig. Der Kammerer des

180

Kapitels Frauenfeld-Steckborn empfindet in seinem
Visitationsbericht von 1861 dieses Auswartsgehen als
Ubelstand. 1882 ist in Arbon die Mehrheit fir Dul-
dung, wenn dies zur Gewohnheit geworden sei,
doch dndert es 1889 seine Meinung: Auswarts dirfe
die Osterkommunion nur aus wohlerwogenen Grin-
den unter Anzeige ans Pfarramt empfangen werden.
Die Austeilung von Beicht- oder Kommunionzetteln
als Beweis der Erflllung der Osterpflicht scheint mit
der Zeit da und dort ausser Ubung gekommen zu
sein; 1849 winscht Diessenhofen jedenfalls, Beicht-
zettel sollten vorschriftsgemass von allen Pfarrern
ausgestellt werden.

Ublich ist, dass die Kommunion nur vor oder nach
der Messe ausgeteilt wird, aber der eine oder andere
Pfarrer hat mit der Zeit begonnen, die Kommunion
wahrend der Messe zu spenden. So meint 1842 ein
Mitglied der Regiunkel Diessenhofen, die Kom-
munion solle immer wahrend der Messe ausgeteilt
werden. Eine Aussage in der Regiunkel Arbon im Jahr
1895 lasst darauf schliessen, dass die Kommunion
nicht wahrend der Messe ausgeteilt wurde: Die Spen-
dung der Kommunion nach einer Requiem-Messe in
schwarzen Paramenten sei erlaubt, vor und nach der
Messe habe man dabei neu den Segen zu geben.

Die Nachrichten tber den Kommunionempfang
der Erwachsenen sind sparlich, doch ist beilaufigen
Bemerkungen zu entnehmen, dass er flr die Mehr-
heit selten ist. Seit den 1840er-Jahren sind Bestre-
bungen erkennbar, den 6fteren Empfang bei der
Schuljugend zu férdern. In den Verhandlungen der
Regiunkel wird von drei bis sechs Mal jahrlich gespro-
chen. Die Visitationsakten von 1880 zeigen, wie ver-
schieden der Brauch in den einzelnen Pfarreien im-
mer noch ist: von einem Mal jahrlich bis zu acht Mal.
Auf Grund einer bischoflichen These wird 1884 die-
ses Thema in einzelnen Regiunkeln diskutiert. Arbon
spricht von den Schwierigkeiten, die der ofteren
Kommunion der Schuljugend begegnen: Die Eltern
seien dagegen mit der Ausrede: «Man hat's friher



auch nicht so streng genommen und ist doch katho-
lisch gewesen.» Bischofszell findet vier oder funf Mal
richtig und will mit der Férderung bei den Erwachse-
nen beginnen. Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn ei-
nigt sich auf alle zwei Monate. 1873 kommen in Sir-
nach die Jinglinge und Ménner ins Blickfeld: Schwie-
rig sei es, sie zur ofteren Beichte und Kommunion an-
zuhalten; deshalb wird die «Verschaffung von
Gelegenheiten, das heilige Sakrament ungeniert zu
empfangen», empfohlen. Zugleich soll bei der letzten
Kinderkommunion das Versprechen abgenommen
werden, klnftig die Sakramente zu bestimmten Zei-
ten zu empfangen. Bei der Behandlung einer bischof-
lichen These zur «Oftkommunion» von 1889 wird
aus den Verhandlungen in Bischofszell der enge Zu-
sammenhang von Beichte und Kommunion ersicht-
lich: Der Beichtvater soll namlich «weder durch zu
groBe Milde noch durch Ubertriebene Strenge» ent-
scheiden, wie oft jemand zur Kommunion gehen darf
oder soll. So sei der mindestens monatliche Empfang
der Sakramente denen zu empfehlen, «welche in ei-
ner gewissen Gewohnheitssiinde des Fleisches leben
und den ernsten, aber geschwachten Willen haben,
sich zu bessern». Der Kommunionempfang alle acht
Tage sei zu empfehlen, obwohl «mit schwierigen Ver-
haltnissen» zu rechnen sei, insbesondere mit der allge-
mein menschlichen Schwachheit. Auch andere Regi-
unkel habe diese These behandelt und weisen hin auf
Vereine mit verpflichtender Monatskommunion. Auf
die bischéfliche These von 1889 uber die «Oftkom-
munion» der Manner ist nur Frauenfeld eingegan-
gen: Sie misse «grundgelegt» werden in Katechese
und Christenlehre, es seien fremde Beichtvater zuzu-
ziehen und die Mitgliedschaft in Vereinen und Bru-
derschaften sei zu empfehlen.

5.6 Firmung

1808 findet die letzte Firmung durch einen Konstan-
zer Weihbischof statt. Im Juni 1820 firmt der Churer

Bischof in Frauenfeld und Bischofszell. 1831 kommt
der erste Basler Bischof, Josef Anton Salzmann, zur
Firmung in den Thurgau; in Frauenfeld firmt er die
Kinder des Dekanats Frauenfeld-Steckborn am 27.
September in drei Abteilungen, je um acht, neun und
zehn Uhr. Er wiinscht, dass die Pfarrer sich zahlreich
einfinden und zwar — «im Vertrauen gesagt» — auch
«in anstandiger klerikaler Kleidung». Bei der Weiter-
fahrt des Bischofs nach Bischofszell sollen in Pfyn,
Mdllheim und Weinfelden alle Glocken lauten.®"
Wiederum kommt Bischof Salzmann 1839, 1845 und
1851 in den Thurgau. 1845 firmt er in funf Kirchen
vom 5. bis 8. August, im Dekanat Frauenfeld-Steck-
born in Frauenfeld, Fischingen und Rickenbach (hier
mit Kirchweihe), im Dekanat Arbon in Sommeri und
Kreuzlingen. Ndhere Auskunft zur Firmung von 1851
geben Notizen des Kapitels Arbon: Zugelassen sind
alle, die schon gebeichtet haben. Gefirmt wird an drei
Orten im Kanton, fur das Dekanat Arbon ist es Bi-
schofszell. Hier firmt der Bischof am 22. September,
um acht Uhr beginnt die Feier der ersten Abteilung
mit 366, um neun Uhr die zweite mit 470 Firmlingen.

1857 firmt Bischof Karl Arnold-Obrist. Arbon
wiinscht mehrere Stationen, um dadurch weite Wege
mit zusatzlichen Unkosten, mit Zerstreuungen und
Gedrange zu vermeiden, muss aber gestehen, dass
fur diesmal keine Anderung mehr moglich sei. Man
will aber Giber eine zweckmassige Anderung der Firm-
feier nachdenken. So bleibt es bei einer Station im
Dekanat Arbon und bei zwei im Dekanat Frauenfeld-
Steckborn. Gleichzeitig beschaftigt sich die Regiunkel
auch mit den Paten und fragt, ob es besser wdre, wie
im Badischen die Seelsorger fir alle Firmlinge die Pa-
tenschaft ibernehmen zu lassen. Die einen meinen,
das Aufsuchen von eigenen Paten sei fur die drmeren
Klassen oft mit vielen Schwierigkeiten verbunden,
andere aber geben zu bedenken, dass die Paten-
schaft auch Anlass zur Betatigung der Nachstenliebe

612 StATG Bd 1'20'2, 7: Zirkular Meile.

181



und fr die Eltern eine wirksame Hilfe in der Erzie-
hung sei. Fur die Firmung im Dekanat Arbon hat De-
kan Wigert von Bischofszell zuerst Sommeri vorge-
schlagen. Da muss ihm Kommissar Meile mitteilen,
dass dieser Wunsch nicht erfallt werden kénne: Der
Pfarrer von Sommeri habe namlich nur wenig Mobi-
liar, die «Sonne» und eine andere «Pinte» hatten den
Betrieb eingestellt, sodass es nur noch drei ganz un-
bedeutende «Pinten» gdbe, in denen das Volk un-
moglich untergebracht werden kénne, abgesehen
vom ganz erbarmlichen Zustand der Kirche. Daher
musse er Bischofszell nochmals die «ldstige Ehre» zu-
weisen, Firmort zu sein. Zugleich gibt der Kommissar
dem Dekan Anweisungen: Der Ehrenwein werde von
Frauenfeld zugeschickt, nur noch fir «einen Schop-
pen» Tischwein fur die Kapitulare und allfallige Gaste
habe er zu sorgen, Begleiter des Bischofs seien der
Kanzler, der Kammerdiener, er selbst und Kammerer
Rogg, auch Kammerer Meierhans werde tbernach-
ten. Der Bischof fahre mit der Eisenbahn nach Sulgen,
dorthin sei «ein schoénes drei- oder vierspanniges Ge-
fahrt zu schicken und so viele Chaisen, um die ge-
samte Begleitung des Bischofs nach Bischofszell zu
fuhren». Auf dem Rickweg fahre der Bischof mit der
Eisenbahn nach Romanshorn, vor dort mit dem
Dampfschiff nach Konstanz, dann den Rhein hinun-
ter nach Schaffhausen, von dort tber Basel nach So-
lothurn. Gefirmt wird wieder in zwei Abteilungen, die
erste um acht Uhr mit 455, die zweite um neun Uhr
mit 399 Firmlingen.®"

1866 verbindet Bischof Lachat die Firmung mit
der Visitation aller Pfarreien. Das Kapitel Arbon dis-
kutiert einige Fragen beziiglich der zu haltenden An-
sprachen und kommt zum Schluss: Beim Empfang
des Bischofs gibt es keine Ansprache, bei der Firmung
halt sie ein speziell zu bezeichnender Pfarrer, der sich
dabei auf moglichste Kiirze beschranken soll. Man
will auch Blédsinnige zulassen, und samtliche
Madchen sollen Krdnze tragen. Zuerst wird von 14,
dann in Ricksicht auf die zu erwartenden 3500 bis

182

3600 Firmlinge von 22 Stationen im Kanton gespro-
chen. Im Dekanat Frauenfeld-Steckborn werden
diese Fragen nicht besprochen, sondern nur die Zu-
lassung ab der zweiten Klasse bestimmt. Das Kapitel
Arbon ist fur die Teilnahme samtlicher Schulkinder, da
eine nachste Firmung vielleicht lange auf sich warten
lasse. Von den Firmungen 1875 im St. Gallischen und
1881 in Zug war bereits die Rede.

1886 kommt Bischof Fiala zur Firmung in den
Thurgau; er soll, wie im Kapitel Frauenfeld-Steckborn
gesagt wird, planen, alle drei Jahre zu kommen; aber
1888 stirbt der Bischof. Mit Bischof Haas beginnt ein
Turnus von funf Jahren. Erstmals 1890 erscheint er;
vom 9. bis 22. Juni firmt er an funf Orten. 1905 mel-
det das Kapitel Arbon finf Jahre nach der letzten Fir-
mung 1400 Firmlinge an, 1857 waren es nach einer
Pause von neun Jahren 854.

5.7 Riten und Rituale

5.7.1 Deutsch oder Latein?

Zu Beginn des Jahrhunderts war das Konstanzer
Rituale in Gebrauch, das Bischof Franz Konrad von
Rodt 1766 herausgegeben hatte. Die einst zum Offi-
zialat St. Gallen gehoérenden Pfarreien hielten sich an
das dort gebrauchliche Rituale, das aber gemass Visi-
tationsangaben bald vom konstanzischen verdrangt
wurde. Wessenberg forderte den Gebrauch der deut-
schen Sprache bei der Sakramentenspendung und
bei den Prozessionen: Geeignete Evangelien sollten
deutsch verlesen werden. Dazu erliess er Verordnun-
gen und gab noch 1831, als das Bistum schon unter-
gegangen war, ein Rituale heraus. Gegen diese Ver-
ordnungen regte sich auch Widerstand. So schreibt
Dekan Pfister am 10. Marz 1815 an den neuen Ad-
ministrator Goldlin: «Der deutsche liturgische Geist

613 StATG Bd 3'20°2, 13.



scheint auch Uber die Rheingrdnze gebrochen zu
sein, indem sich Einzelne erlauben, die Taufe und an-
dere kirchliche Uebungen in deutscher Sprache aus-
zuspenden und so die Uniformitat der lateinischen
Kirche zu triben. Und da nicht ein Damm gesetzet,
konnte es leicht geschehen, daB nach und nach so
viele zerschiedene Ceremonien gdbe als Ausspen-
der.» In seinem Antwortschreiben weist Goldlin hin
auf die Wichtigkeit der lateinischen Sprache fur die
Einheit.* Gemass einem Brief des neuernannten
Kommissars Keller an Dekan Kénig Ende 1831 ist fur
die Prozessionen und andere Riten das Konstanzer
Rituale von Bischof Rodt zu gebrauchen, demzufolge
alles in Latein, der Sprache der Kirche, sein muss, «es
sey denn, daB die feierliche Abhaltung in deutscher
Sprache schon vor dem Eintritt Thurgaus in das
Bisthum Basel als eine herkémmliche Ubung bestan-
den habe» .

Die Visitationsakten von Beginn der 1830er-Jahre
geben wenig Auskunft tiber den Gebrauch der deut-
schen Sprache bei Taufen, Beerdigungen und andern
Riten. Mehr erfahrt man hingegen tber den Sprach-
gebrauch bei Prozessionen: Deutsch sind Fronleich-
nams- und Oschprozession®'® in Arbon, wo auch «ein
Chor von Sangern und Sdngerinnen angemessene
deutsche Lieder» singt; ebenso in Berg, wo es heisst,
die Menschen sagten: «Nun verstehen wir auch, was
vorgebetet wird, wir erbauen uns daran»; nur mit
grosster Unzufriedenheit wiirde man deshalb eine
Abanderung wieder einfihren kénnen. Homburg
bemerkt zu den Prozessionen in Deutsch: «Omnia
probite, quod bonum est, tenete», «Alles prift, was
gut ist, behaltet». Weitere Pfarreien mit Fronleich-
nams- und Oschprozessionen in Deutsch sind
Gachnang, Gindelhart, Mammern, Paradies, Mull-
heim, Wangi und Weinfelden; zwei Pfarreien tragen
sich mit dem Gedanken, die deutsche Sprache einzu-
fihren. Der Emmishofer Pfarrer schreibt: «ich
wiinschte, daB sie [die Prozessionen] zur gréBeren Er-
bauung des Volkes in Deutsch gehalten wiirden, wel-

ches auch in der Nachbarschaft geschieht.» Einge-
hend begriindet der neu in Sommeri eingesetzte
Pfarrer Meierhans den Sprachwechsel noch Gber die
Prozessionen hinaus: Bis jetzt seien Fronleichnams-
und Oschprozession immer lateinisch gewesen, «ich
komme nicht darum, mich dem Wunsch so vieler an-
derer Pfarrherren anzuschlieBen, Anderungen eintre-
ten zu lassen durch die Zeit und die Bedurfnisse der
Glaubigen. Erbauung ist der héchste Zweck des 6f-
fentlichen Gottesdienstes. Man darf nicht so engher-
zig am Althergebrachten kleben. Ich weiB aus eige-
ner Erfahrung, wie wenig manche Formen des ge-
genwadrtig ganz in der Sprache des Mittelalters abge-
fassten Rituals auf das Herz und das Gemuth der
Glaubigen zu wirken imstande sind, wie manches
Stiick mit besseren vertauscht werden koénnte, na-
mentlich die Initia Evangelii bei Fronleichnamsprozes-
sionen mit passenden evangelischen Perikopen Uber
die Vorsehung, die Gute Gottes, Uber das Geheimnis
des heiligen Altarsakramentes und entsprechend so
manche Gebete bei Segnungen, Ausspendung der
Sakramente: in der Sprache des Volkes. Das Volk ist
nicht mehr in jener Zeit, wo es sich an todten Formen
erbaut, denn diese vermogen nichts Lebendiges,
keine christliche Thatigkeit zu beférdern. Nothwen-
dige Forderung: Der Gottesdienst muBB Herz und
Gemuth des Volkes aufschlieBen, dasselbe mehr und
mehr fur das Religiése empfanglich machen, daB es
am innern wie am auBern Leben der Religion Lust
und Freude findet.» Die obige Aufzahlung zum Ge-

614 StATG Bd 3200, O.

615 StATG Bb 0, 0/14.

616 Prozession «um den Osch» an Christi Himmelfahrt mit vier
Stationen. Osch (schwébisch) = Esch = Saat, Feldflur: Kluge,
Friedrich: Ethymologisches Wérterbuch der deutschen Spra-
che21, Berlin/New York 1975, S. 174. Im kath. Gebet- und
Gesangbuch «Gotteslob», Eigenteil fur die Diozesen Frei-
burg und Rottenburg, Freiburg/Ostfildern 1975, unter der
Bezeichnung «Oschprozession — Flurprozession». Der Be-
griff «Osch» war damals im ganzen Thurgau noch ge-
brauchlich.

183



brauch der deutschen Sprache ist nicht abschlies-
send, da sich nicht alle Pfarrer dazu dussern; einige,
die Latein angeben, flgen ausdricklich hinzu: «nach
Vorschrift der katholischen Kirche».

Die Auseinandersetzung um die deutsche Spra-
che ging weiter. Gegen ihren Gebrauch in liturgi-
schen Handlungen wendet sich 1836 der Beichtiger
von Kalchrain in Diessenhofen: Er bezeichnet das La-
tein als notwendig in Bezug auf die Einheit, das
Dogma (die Riten betrafen nicht nur die Formeln,
sondern auch das Dogma) und die Kirche als Anstalt
far alle Zeiten und Volker. Alle Sprachen seien dem
Wechsel unterworfen, nur das Latein nicht; es sei
auch notwendig fur den Verkehr zwischen Papst und
Bischéfen und dem Ubrigen Klerus. Die Bestrebungen
der «Neuerer» bezeichnet er als «kxAnmaBung». Wenn
es im Protokoll heisst: «dieser Aufsatz erhielt den Bei-
fall aller Konferenzmitglieder», so stimmt das nicht
ganz. Ein Pfarrer meint, bei den Sakramenten sollten
jene Formeln, die eine direkte Anrede enthalten, in
Deutsch sein; ein anderer bestreitet heftig den allge-
meinen Gebrauch des Lateins besonders «bei der
Taufe und der Aussegnung der Weiber» und lobt die
deutsche Sprache, «die jetzt ausgebildet und wohl
auf dem Hohepunkt sey». 1854 macht ein Pfarrer in
Bischofszell einen «Verteidigungsversuch gegen
Abanderungen des Ritus und Einfihrung der deut-
schen Sprache»: Das Latein stehe «im Gegensatz zur
Flachheit und der stets der Veranderung unterworfe-
nen deutschen Sprache, in welcher sich das Sein und
Wesens des Cults verliert und statt der Erbauung zu
dienen gar oft zum Argernis gereicht.» Eine Diskus-
sion ist nicht Gberliefert, es heisst nur: «Die Arbeit
fand ihre verdiente Anerkennung.»

Dieses letztere Referat stand vielleicht im Zusam-
menhang mit dem neuen Rituale, welches 1850 von
Bischof Salzmann herausgegeben wurde und das auf
Konstanzer Tradition griindet. Aber Bischof Salzmann
gab indirekt zu erkennen, dass er sich vom Rituale
distanziert, das Wessenberg 1831 herausgegeben

184

hatte. «Im Vorwort betonte er namlich, Grundlage
fur das Buch bilde nicht etwa das neue (gemeint:
wessenbergische), sondern das alte Rituale.»®"” Wie
verbreitet das Rituale Wessensbergs im Thurgau war,
ist nicht genau festzustellen, schon kurz nach dem Er-
scheinungsjahr hatten es jedenfalls die Pfarrer von
Gachnang und Gundelhart.

Die Regiunkel Diessenhofen fordert 1852 und
1854 einen einheitlichen Gebrauch des neuen
Rituale. So durfte nach und nach der Gebrauch der
deutschen Sprache in den Riten wieder verschwun-
den sein. Aber noch 1867 wird in Bischofszell die
Frage gestellt, warum von einigen Geistlichen bei Be-
erdigungen und andern Funktionen deutsche Gebete
gesprochen und so andere Geistliche, die sich an das
Rituale hielten, in Verlegenheit gebracht wiirden; der
Einheit zuliebe solle man sich an das Rituale der Di6-
zese halten. Zugleich wird aber auch der Wunsch
nach einem besseren, inhaltsreicheren und anspre-
chenderen Rituale gedussert und darauf hingewie-
sen, sogar Geistliche aus der Umgebung der bischf-
lichen Residenz wirden vom Rituale absehen; der Bi-
schof wisse davon und schweige, weshalb auch
Geistliche aus den Grenzorten zum Kanton St. Gallen
glaubten, sich bei der Trauung an das besser zusa-
gende st. gallische Rituale halten zu durfen. Dass der
Gebrauch der deutschen Sprache aufgehort hat,
zeigt die Bitte der Kreuzlinger Kirchenvorsteher-
schaft, den Pfarrer Leonz Speck 1881 in Arbon vor-
tragt: Bei Beerdigungen solle man das deutsche Ri-
tuale verwenden, d.h. das in Konstanz gebrauchli-
che. Als Antwort darauf verliest der Dekan ein
Schreiben des Ordinariates vom Jahr 1877, worin der
Gebrauch des Ditzesanrituales «sub re gravi» ver-
langt wird.

617 BvB, S. 77-78.



5.7.2 Romischer Ritus?

Das Rituale Bischof Salzmanns wird noch aus einem
ganz anderen Grund als ungentigend empfunden: In
Diessenhofen fordert 1866 ein Referent ein Rituale,
das eine grossere Ubereinstimmung mit dem romi-
schen habe, worauf ihm ein Mitglied antwortet, die-
ses sei nicht so streng anbefohlen. Fir Sirnach ist
1876 die romische Liturgie «ein machtiger Stutz-
punkt der Kirche»; darum erwache, heisst es ein Jahr
spater, in den Bischofen das Streben nach einer «ein-
heitlichen, streng rémischen Liturgie». Bereits 1896
gibt Bischof Haas als ein Ergebnis der Didzesansy-
node eine konsequent auf das rémische Rituale ausge-
richtete «Collectio rituum» heraus. Rituale und Di6-
zesanstatuten werden in den Regiunkeln bespro-
chen. In Diessenhofen ist man der Meinung, einer-
seits gelte es, die bischoflichen Vorschriften zu
befolgen, andererseits sollte man durch einseitiges
und schroffes Vorgehen das Volk nicht beleidigen. In
Sirnach Uberlasst es ein Referent ohne Diskussion den
Zuhorern, die Unterschiede zwischen bisherigen Ge-
wohnheiten und den neuen Vorschriften zu erken-
nen. An der ndchsten Versammlung kommt man
nochmals darauf zu sprechen und kann sich bei ver-
schiedenen Punkten nicht auf ein gemeinsames Vor-
gehen einigen. Auch Arbon spricht von Neuerungen
und nennt konkret das Verbot der deutschen Sprache
bei der Kommunionausteilung. Frauenfeld sieht als
Grund der Dibzesanstatuten die Einheitlichkeit; Bi-
schofszell meint, eine Einheit komme nur dann zu-
stande, wenn man sich an das Rituale halte.

5.8  Kranke, Versehgang

1827 rugt Dekan Hofer im Kapitel Frauenfeld-Steck-
born jene Geistlichen, welche die Kranken nicht &f-
fentlich versehen; durch zu viele Unterlassungen
kénnte das Recht zu diesem feierlichen Akt zunichte

werden. Ebenso werden 1842 in Diessenhofen jene
getadelt, welche den Kranken die Kommunion heim-
lich, ohne Licht und ohne Begleitung, bringen, «wo-
durch der Glaube und die Achtung gegen das hl.
Altarssakrament geschwacht werden muB»: Allzeit
offentlich und niemals heimlich musse sie daher
gebracht werden, dazu gehoére auch das Glo-
ckenzeichen. Nur einen einzigen Fall gebe es, wo
man dies heimlich ohne Glockenzeichen zulassen
kdnne: «Wo man durch den Boden von Akatholiken
damit gehen muB, aber ohne Dispense auch in die-
sem Fall nicht ohne Licht.» Es wird «bedauert, daB3
man die gegentheilige Ubung habe eintreten lassen
und also fortsetzen muisse.» Nur durch einen Kapi-
telsbeschluss kénne der Missbrauch beseitigt werden
— ein solcher Beschluss wird aber nicht erwahnt. Ar-
bon spricht 1866 von der Pflicht zum Krankenbesuch,
vom Mitgeftihl des Priesters und von den Beschwer-
den: Oft musse der Seelsorger nichtern und auf un-
bequemen Wegen gehen, treffe auf abstossende
Verhaltnisse beim Kranken, und bei ansteckenden
Krankheiten sei Gefahr fur das eigene Leben. Von
den angebotenen «Krankenbtchern» fir Gebete mit
den Kranken kénne man nur wenige empfehlen.
1880 wird Bischof Lachat angefragt, ob die Kranken-
provision «in albis» (in liturgischer Kleidung) zu ge-
schehen habe oder auch privat, in schwarzer Klei-
dung, moglich sei. Der Bischof antwortet, der erste
Versehgang sollte moglichst offentlich sein, bei wie-
derholter Kommunion sei es nicht erforderlich, im
Ubrigen dirfe man den 6rtlichen Verhaltnissen Rech-
nung tragen.

5.9 Todesfall, Beerdigung
5.9.1

Allgemein

Es ist Ublich, auch am Sonntag bei einer Beerdigung
den Pfarrgottesdienst als Requiem zu halten, ebenso

185



bei Totengedachtnissen. 1847 ist das fur einen Refe-
renten in Mullheim ein gefahrlicher Missbrauch, unver-
einbar mit der Bestimmung des Sonntags. Es gelte, die
frihere konstanzische Verordnung zu befolgen und
diesen Missbrauch in eintrachtigem Zusammenwir-
ken der Kantonsgeistlichkeit sowie in kluger Beleh-
rung des Volks abzuschaffen. Ein Jahr spater findet
auch Diessenhofen diesen Brauch nicht richtig, aber
es sei allgemeine Ubung und nur schwer zu andern.
1848 geht das Kapitel Frauenfeld-Steckborn auf den
Antrag, die Totengedachtnisse und Jahrzeiten vom
Sonntag auf den Werktag zu verlegen, wegen der zu
erwartenden Schwierigkeiten nicht ein. Wie lange
solche Gottesdienste am Sonntag stattfanden, geht
aus den Akten nicht hervor. Gemass den Didzesan-
statuten von 1896 darf am Sonntag die Tumba®®
nicht mehr aufgestellt werden. Darauf beginnen ein-
zelne Pfarreien, wie die Regiunkeln Diessenhofen und
Sirnach feststellen, die Geddchtnisse auf den Werk-
tag zu verlegen. 1879 kommt in Bischofszell ein an-
derer Brauch zur Sprache, namlich beim Requiem Bil-
der und Statuen mit Totenkopfen und gekreuzten
Gebeinen aufzustellen. Das sei ein Abusus, den man
aber nur schwer abstellen kénne.

5.9.2 «Leichenreden»

1852 beschliesst die Regiunkel Diessenhofen, die Lei-
chenreden abzuschaffen und daran festzuhalten,
auch wenn das Kapitel nicht zustimmen sollte. Der im
selben Jahr ans Kapitel gebrachte Antrag wird mit
17 Ja gegen 15 Nein angenommen; mit dem Kapitel
Arbon will man gemeinsame Schritte unternehmen.
Aber Arbon verwirft 1859 den Antrag einmutig: Es
gehe um «die schuldige Berticksichtigung des katho-
lischen Volkes, welches Leichenreden wiinscht, die
Berlcksichtigung der Paritat, nach welcher unser
Volk bei Traueranlassen die Beehrung auch durch die
andere Konfession sucht»; wirden die Leichenreden
wegfallen, ware deren Beteiligung an der Beerdigung

186

in Frage gestellt. Es wird der Nutzen eines klug aus-
gewahlten Themas bei Beschréankung des Personellen
aufgezeigt und darauf hingewiesen, dass Leichenre-
den nicht so oft vorkommen, dass sie beschwerlich
sein mussten. Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn
bleibt bei seiner Haltung und gelangt an Bischof Ar-
nold-Obrist, der im Dezember 1860 antwortet, er
habe die Leichenreden in allen Pfarreien des Bistums
abgeschafft, erst vor funf Jahren auch im Aargau:
«Ich bin ganz der Ansicht jener, welche dieselben als
einen AnlaB zu tausend Verlegenheiten fir den Pfar-
rer, zu vielen MiBgriffen und daraus erwachsenden
VerdrieBlichkeiten fur ihn, und nebstdem als von ge-
ringem Nutzen fir das katholische Volk erachten. Ich
erklare hiemit als auch in meinem Willen gelegen,
daB die Ubung der Leichenreden aufhéren und ein-
fach das, was das Ritual vorschreibt, bei Leichenbe-
grabnissen beobachtet werde.»*'®* Schon im Januar
1861 nimmt das Kapitel Arbon dazu Stellung: Der Bi-
schof verlange die Nachachtung des Rituals, das aber
darber nichts enthalte, man kénne nicht ganz mit
Stillschweigen Uber spezielle Anldsse hinwegsehen,
wenigstens sei ein Formular zu erstellen. Wahrschein-
lich halt man aber doch weiterhin Leichenreden:
1904 jedenfalls will man in Arbon an der in diesem
Kantonsteil Gblichen kurzen Abdankung festhalten.
Aber auch im Kapitel Frauenfeld-Steckborn sind nicht
alle mit der Abschaffung zufrieden: 1867 wird in Sir-
nach geklagt, nicht alle Pfarrer hielten sich an die Ver-
ordnung des Bischofs. 1868 spricht das Kapitel Frau-
enfeld-Steckborn mehrheitlich die Entristung Uber
das Nichteinhalten aus, und der Dekan ersucht die
Kapitulare, sich an die bischofliche Weisung zu hal-
ten. Noch ein anderes verlangt das gleiche Kapitel
1905: bei Danksagungen in der Zeitung die Namen
der Geistlichen nicht mehr zu erwahnen.

618 Ein Gestell in der Form eines Sarges, Uber das ein schwarzes
Tuch gelegt wird, auf beiden Seiten braune Kerzen.
619 StATG Bd 3'50'0, O, bei der Stellungnahme zu den Statuten.



5.9.3 Kirchliches Begrabnis?

Die Frage einer Veerweigerung des kirchlichen Be-
grabnisses kommt in mehreren Regiunkeln zur Spra-
che. Dabei geht es um Verstorbene, die im Leben
kirchlich abseits standen und die Osterpflicht nicht er-
fullten. So fragt sich Mullheim 1854: «Soll die Beerdi-
gung eines verstorbenen Namenskatholiken, welcher
seit Jahren weder eine Kirche besuchte noch die hl.
Sakramente empfing, auch mit allen den Ublichen
Gebeten und Segnungen der Kirche vorgenommen
werden?» Es wird der Wunsch nach einer Weisung
des Bischofs ausgesprochen. Ein Mitglied sagt: «In ei-
ner ganz katholischen Gemeinde dirfte ein solcher
hartnackiger Verachter der Kirche und ihrer Heilsan-
stalten ganz nach den dieBfalligen Strafbestimmun-
gen der Kirche nicht beerdigt werden, in einer pa-
ritatischen Gemeinde jedoch mochte es rathsam sein,
die Ublichen Exequien vorzunehmen, bei der Abdan-
kung aber der SelbstausschlieBung des Ungliickli-
chen aus der Kirche ohne Leidenschaftlichkeit zu er-
wahnen und bei der Messe sich der Paramente des
Festes statt eines schwarzen Messgewandes zu be-
dienen.» Sirnach meint 1857: Nur wenn man positiv
Uberzeugt sei, dass der Verstorbene allen geistlichen
Beistand abgewiesen habe und ohne Zeichen der
Reue gestorben sei, durfe die Beerdigung verweigert
werden, bei plétzlich Verstorbenen jedoch mangle
der Beweis. 1858 kommt Arbon zum Schluss, bei po-
sitiver Weigerung sei die kirchliche Bestattung zu ver-
sagen und der Hingeschiedene in ungeweihter Erde
zu bestatten, jedoch solle zuvor der Kommissar ange-
fragt werden. Wo jedoch nur einige Zeichen vorhan-
den seien, dass der Verstorbene den Willen hatte, die
Sterbesakramente zu empfangen, sei die mildere Praxis
anzuwenden. Eine bischéfliche These zu diesem Prob-
lem behandelt 1884 nur Frauenfeld: «Gegenwartig
muB aber hierin groBe Milde und Nachsicht getibt wer-
den»; Exkommunikationen hatten besonders in indif-
ferenten Gegenden bereits keinen Zweck mehr.

Ein anderes Problem sind die totgeborenen und
ohne Taufe verstorbenen Kinder, die nicht kirchlich
beerdigt werden. Mullheim sagt 1854, sie seien mor-
gens frih oder abends spat zu bestatten, und im glei-
chen Jahr mahnt Sirnach, man durfe sich nicht tber
kirchliche Vorschriften hinwegsetzen. 1871 stellt ein
Pfarrer im Kapitel Frauenfeld-Steckborn den Antrag,
bei solchen Beerdigungen einen milderen Modus ein-
zufiihren, namlich im Chorrock beizuwohnen und
Erde auf den Sarg zu werfen. Die Versammlung weist
den Antrag ab, denn diese Angelegenheit sei weder
Sache des Klerus, noch liege es in seiner Kompetenz,
die Liturgie nach Gutdinken zu andern. Dennoch
sind vielleicht einzelne Pfarrer auf solche Weise vor-
gegangen. 1880 heisst es in Bischofszell, im unteren
Kapitel sei die Ansicht geltend gemacht worden, der
Priester kdnne in solchen Fallen im Chorrock ohne
Stola Assistenz leisten, aber auf personliches Mitleid-
gefuhl kénne nicht Ricksicht genommen werden, da
eine kirchliche Beerdigung nicht gestattet sei. Auf die
Frage, wie die Mitter solcher Kinder zu trosten seien,
gibt Bischofszell 1880 die Antwort, wie sie auch in
der Theologie tiblich war: Die Kinder kdmen weder in
den Himmel noch in die Holle, sondern an einen Ort
naturlicher Gluckseligkeit. Ein Pfarrer in der Regiunkel
Arbon ging bereits 1854 weiter: Man soll zwar darauf
achten, dem Dogma von der Heilsnotwendigkeit der
Taufe nicht zu nahe zu treten, aber Gott, dem alles
maoglich sei, konne auf unbekannte Weise solche Kin-
der des Himmels wirdig machen.

5.10 Vespern und Andachten

In den meisten Pfarreien findet an den Nachmittagen
der Feiertage eine Vesper statt Die deutsche Vesper
aber, in den Nachbardiozesen Freiburg und Rotten-
burg als Konstanzer Tradition beliebt®®, ist im Thur-
gau selten; Anfang der 1830er-Jahre wird sie nur in

620 BvK 1, S. 426-427.

187



einigen wenigen Pfarreien durchgefihrt. Eine alte
Ubung sind die Bruderschaftsandachten sowie der
Rosenkranz, meist am Sonntagnachmittag gehalten.
In der zweiten Jahrhunderthélfte werden neue An-
dachtsformen eingefiihrt: 1861 nennt die Regiunkel
Sirnach wie 1883 die Regiunkel Bischofszell die Herz-
Jesu-Andacht sowie die marianische Maiandacht.
Gegen die Einfihrung der letzteren, die zur volks-
timlichsten wird, zeigt sich aber auch Widerstand.
1861 empfiehlt ein Referent in Sirnach die Ein-
fuhrung dieser Andacht, nennt als beste Zeit die
Abenddémmerung, wiunscht einen gehorig ge-
schmuckten Altar, meint, eine Statue habe eine bes-
sere Wirkung als ein Bild und gibt den Ratschlag, al-
les «Trockene, Kalte, Ordindre» zu vermeiden und
«alle Seiten des Gemithes» anzuregen. Dem Ein-
wand, die Leute kénnten am Abend aus allzu grosser
Entfernung kaum kommen, begegnet er mit dem
Vorschlag, die Maiandacht wenigstens an den Sonn-
tagen mit dem Nachmittagsgottesdienst zu verbin-
den. Gewichtiger scheint ein Einwand aus 6konomi-
schen Grinden gewesen zu sein: Die Maiandacht
koste wegen der Lichter zu viel. Demgegeniber weist
der Referent auf seine Erfahrung hin: Die tdgliche
Maiandacht von einer halben Stunde Dauer mit 15
Lampchen und vier brennenden Kerzen habe 13 Fr.
70 Rp. gekostet und sei gedeckt worden durch eine
Hauskollekte. Dieser ©konomische Einwand zeigt
vielleicht weniger thurgauische Sparsamkeit an, son-
dern weist eher auf die nicht gerade auf Rosen ge-
bettete finanzielle Lage mancher Pfarreien hin. Das
kann auch fir die Feststellung gelten, die in der glei-
chen Regiunkel 1897 gemacht wird, nachdem die
Didzesanstatuten die Predigt nach dem Evangelium
verlangt hatten: Wahrend der Predigt dirfe man die
Kerzen l6schen. Eine Schwierigkeit anderer Art nennt
1883 Bischofszell: «Vielfach werde irrigerweise ge-
sagt, die Maiandachten seien nur fur das weibliche
Geschlecht.» 1891 meldet Arbon, die Maiandacht sei
in den meisten Pfarreien eingefthrt.

188

Es werden auch weitere und zum Teil neue An-
dachten genannt: Advents-, Fasten-, Josefs-, Aloisius-
andachten. Zugleich wird in Bischofszell 1883 die
Ansicht gedussert, in kleinen und weitlaufigen Ge-
meinden sei die Einfihrung von neuen Andachten
schwierig, «der Feuereifer erkaltet mitunter gar bald
sowohl bei Geistlichen wie bei Laien». 1906 berichtet
Diessenhofen, dass die Andachten am Nachmittag
fast tberall mangelhaft besucht wiirden und fuhrt
dies zurlick auf die Abnahme des lebendigen Glau-
bens und die fortschreitende Entheiligung des Sonn-
tags.

5.11 Sonntagsheiligung

1807 erlasst der Kleine Rat ein «Sabbath- und Sitten-
mandat», «in stetem ernstem Hinblick auf seine
Pflicht, Religiositat und Sittlichkeit, als die erste Be-
dingniB der Landes-Wohlfahrt, bey seinen Getreuen,
Lieben Mitbiirgern in christlich reiner Ausiibung zu
erhalten; und unter der sich Ihm dabey aufdringen-
den betriibenden Wahrnehmung, daB8 dennoch je
langer je mehr leichtsinnige Vernachldssigung der
Gebrauche unserer heiligen Religion und der Lehren
der Sittlichkeit tberhandnimmt, und daB die trauri-
gen Folgen davon schon nur allzu sichtbar werden.»
Die Bestimmungen gehen ins Einzelne: Man soll «bey
Besuchung der Kirche sich aller Unordnung enthal-
ten, an hohen Fest- und Communions-Tagen, so wie
als Taufzeugen, wo es bis dahin Gblich war, schwarze
Kleidung tragen, in der Kirche sollen keine Hunde ge-
duldet werden.» Andere Bestimmungen betreffen
Kaufladen, Wirtshduser usw.®?' 1836 wird das Man-
dat revidiert, 1855 unter dem Titel «Gesetz Gber die
Polizei an Sonn- und Festtagen» erneut herausgege-
ben. Da heisst es, dass «der Besuch der Wirths- und

621 Tagblatt der Beschlisse, Dekrete und Verordnungen , 6. Teil,
Frauenfeld 1808, S. 139-145.



Schenkhauser an hohen Fest- und Kommuniontagen
fur Einheimische wahrend des Vor- und Nachmittags-
gottesdienstes beider Konfessionen» bei einer Busse
von bis zu 50 Franken verboten sei, an gewohnlichen
Sonntagen nur wdhrend des Vormittags. Wenn not-
wendige Arbeiten bewilligt wirden, so gelte das
nicht fur «Minderjahrige, die zum Kirchenbesuch ver-
pflichtet sind, fur die Dauer des vor- und nachmittag-
lichen Gottesdienstes» %

Ab der Jahrhundertmitte sieht der Klerus zuneh-
mend die Sonntagsheiligung gefahrdet. 1851 befassen
sich beide Kapitel mit der Entheiligung der Sonn- und
Feiertage. Frauenfeld-Steckborn verlangt eine genaue
Einhaltung der Verordnungen Gber die Sonntagsruhe
und lehnt besonders die Militarziige ab, die es den
katholischen Milizen unméglich machten, wie bisher
den Sonntagsgottesdienst zu besuchen. Gemass ei-
ner Verordnung des thurgauischen Sabbath-Manda-
tes muss fiur eine Arbeit an Sonn- und Feiertagen
nicht nur die Bewilligung beim Gemeindeammann,
sondern auch beim Pfarrer eingeholt werden. Was
aber zu tun sei, wenn sich jemand dartber hinweg-
setze, fragt 1852 ein Pfarrer in Mullheim, und be-
kommt zur Antwort: Da von den weltlichen Behor-
den keine Unterstlitzung zu erlangen sei, soll der
Fehlbare dem Landjdger verzeigt werden, «welcher
denselben, wenn auch nicht aus Eifer fur die Auf-
rechterhaltung der Sonntagsruhe, so doch des Ge-
winnes wegen zur BuBung leiten wird». Im Frithjahr
1853 meldet derselbe Pfarrer, der Fehlbare sei nun
gebusst worden, und zwar von der Kirchenvorsteher-
schaft. Im Herbst aber muss er mitteilen, dieser «Sab-
bathschander» hatte sich wegen der Busse an eine
weitere Behorde gewandt, welche die Vorsteher-
schaft als dazu inkompetent erklart habe; der «Nam-
liche» lasse nun weiter ohne Not am Sonntag arbei-
ten und halte Christenlehrpflichtige vom Gottes-
dienst ab. Beim «in den Stall Mdhen am Sonntag»,
worlber man auch diskutiert, sei es am zweckmas-
sigsten, dieses in der Christenlehre als unerlaubt dar-

zustellen. Als 1855 das neues Sabbathgesetz ansteht,
wird in den Regiunkeln und an einer Konferenz der
Kapitelsvorstande beraten, wie Einfluss genommen
werden konnte, aber sofort erkannt, dass alle
Bemuhungen umsonst waren. Als Gefahr fur die Hei-
ligung der Sonn- und Feiertage nennt Arbon 1858:
die Reisemanie, Eisenbahnfahrten, politische und in-
dustrielle Veranstaltungen, Schitzenfeste, militari-
sche Ubungen.

5.12 Feiertage

5.12.1 Feiertagsreduktion 1858

Im Thurgau gab es zwanzig katholische Feiertage, die
nicht auf einen Sonntag fielen.*” Mit dem Anschluss
an das Bistum Basel wurden bereits 1831 die Feier-
tage Philipp und Jakob, Johannes der Taufer, Erzen-
gel Michael und Johannes Evangelist aufgehoben.
Sollte das Volk diese Aufhebung nicht verstehen, so
sei es zu belehren, dass es um eine gleichférmige
Festtagsordnung im ganzen Bistum gehe, schreibt
Dekan Meile.** Es fielen aber zu dieser Zeit auch die
Dienstage nach Ostern und Pfingsten weg, und zwar

622 Kantonsblatt, enthaltend die seit der Annahme der Verfas-
sung vom Jahr 1831 erlassenen Gesetze, Dekrete und Ver-
ordnungen des Grossen und Kleinen Rathes des Eidgendssi-
schen Standes Thurgau, Bd. 7, Frauenfeld 1852,
S. 303-305.

623 Beschneidung des Herrn (Neujahr); Epiphanie (6. Januar);
Maria Lichtmess (2. Februar); Josef (19. Marz); Maria Ver-
ktndigung (25. Mérz); Ostermontag; Christi Himmelfahrt;
Pfingstmontag; Fronleichnam; Philipp und Jakob (1. Mai);
Johannes der Taufer (24. Juni); Peter und Paul (29. Juni);
Maria Himmelfahrt (15. August); Maria Geburt (8. Septem-
ber); Michael (29. September); Allerheiligen (1. November);
Maria Empfangnis (8. Dezember); Weihnachten; Stefanstag
(26. Dezember); Johannes Evangelist (27. Dezember); es
scheint, dass auch Oster- und Pfingstdienstag zum Teil noch
Feiertage waren.

624 Zirkular Meile: StATG Bd 1'20°2, 7.

189



auf Antrag des Klerus, wie dem Protokoll des Kapitels
Frauenfeld-Steckborn zu entnehmen ist. Mit der Auf-
hebung war man nicht allerorts zufrieden; in Gundel-
hart «wurde Uber die Pfarrherren und tberhaupt
tber die ganze Geistlichkeit gemurrt und ge-
schimpft», heisst es bei der Visitation von 1832.

Nun will 1851 die Regierung vom Kirchenrat ein
Gutachten zur Abschaffung von Feiertagen, denn im
Grossen Rat ist ein Antrag zur Abstellung einiger Fei-
ertage angenommen worden. Mit Entristung erin-
nert Sirnach daran, dass dieser Antrag vom katholi-
schen Grossrat und Architekten Keller von Frauenfeld
eingebracht wurde. Der Kirchenrat gelangt nun an
die Geistlichen mit der Frage: «Ist es zweckmaBig, an-
gemessen und in den Bedurfnissen des Volkes lie-
gend, daB3 die Feiertage reduziert werden sollen?»
Nach ersten Besprechungen in den Regiunkeln ist das
Kapitel Arbon befremdet, «daB der hohe Kirchenrath
nicht von sich aus beantwortet oder zuriickgewiesen
hat»; nur das bischéfliche Ordinariat kénne daruber
entscheiden. Einstimmig wird beschlossen, in Form
eines Memorials dem Kirchenrat zu berichten, man
wolle an den bisherigen Feiertagen festhalten. Das
Kapitel Frauenfeld-Steckborn weist auf die Abnei-
gung des katholischen Volkes gegen eine weitere Re-
duktion der Feiertage hin und schliesst sich dem Me-
morial von Arbon an.

In der Folge bleibt es ein paar Jahre ruhig, bis «xam
SchluB einer Sitzung des Regierungsrathes ein Regie-
rungsrathsmitglied, veranlasst durch einen interes-
sierten Fabrikherrn, mit der Feiertagsfrage her-
vorriickte». Dem Abgeordneten an der Diézesankon-
ferenz wird nun die Instruktion erteilt, auf die Aufhe-
bung der Feiertage hinzuwirken; 1857 gelangt das
Begehren um Reduktion der Feiertage an Bischof Ar-
nold-Obrist, der es seinerseits an den Papst weiterlei-
tet — so der Bericht Kommissar Meiles im Juni 1858 in
Sirnach als Ruckblick nach erfolgter Reduktion.

Am 6. Mdrz muss Kommissar Meile den Erlass des
Bischofs vom 1. Marz 1858 mitteilen, das Fest des hl.

190

Josef (19. Mérz) und Maria Verkindigung (25. Marz)
seien fur zehn Jahre aufgehoben bzw. auf den Sonn-
tag verlegt; schon in diesem Jahr sollen sie nicht mehr
gefeiert werden: «Personlich schmerzt mich dieses
Ereignis sehr. Der Kath. Kirchenrath war auch immer
dagegen, dagegen ist auch die Geistlichkeit und das
Volk, allein in meiner Stellung kann es nicht sein, den
bischoflichen ErlaB, der gerade zuerst von unserer Re-
gierung postuliert wurde, bei Seite zu legen und das
Exequatur zu unterdriicken.»®* Vergebens habe er
um Aufschub der Mitteilung ersucht. Am 8. Marz
meldet auch Dekan Wigert seinem Kapitel Arbon:
«St. Josef und Maria Verkindigung sind auf die
Dauer von zehn Jahren aufgehoben.»** Nun kommt
in allen Regiunkeln die Enttauschung des Klerus und
der Unmut des Volkes zum Ausdruck. Aber der Klerus
befindet sich wie zwischen Hammer und Amboss: auf
der einen Seite der unerwiinschte Erlass des Bischofs,
auf der andern Seite das Aufbegehren des Volkes.
Kommissar Meile kommt schliesslich zwischen alle
Fronten. So wird etwa berichtet: Gemeindeweise
habe sich das Volk fur die Beibehaltung ausgespro-
chen (Bischofszell), das Volk wolle die Feiertage un-
geachtet der Aufhebung weiterhin halten (Millheim).
In Arbon ist man sich zwar im Klaren, dass der Bischof in
seiner Stellung zur Regierung die Abschaffung nicht
zuriicknehmen kann, aber «die Geistlichkeit sei es dem
katholischen Volk und seiner so lebhaft ausgesproche-
nen Unzufriedenheit schuldig, in Sachen das Még-
lichste zu versuchen»; daher beschliesst Arbon eine
Petition des Klerus®” um Beibehaltung der Feiertage
an den Bischof zu verfassen; Bischofszell schliesst sich
der Petition an. Im Dekanat Frauenfeld-Steckborn
hingegen verlangen die Regiunkeln Diessenhofen,
Frauenfeld und Mullheim eine Kapitelsversammlung.
Sirnach, unter der Leitung von Kommissar Meile, fin-

625 StATG Bd 3'20°2, 13.
626 StATG Bd 3'20'2, 13.
627 StATG Bd 3'50'1, 6.



det dies nicht notig. Da kommt es zu einer Missstim-
mung: Meile habe es vorgezogen, mit Dekan Wigert
und Deputat Zweifel eine Petition beider Kapitel zir-
kulieren zu lassen, wie im Juli 1858 in Mullheim kriti-
siert wird; trotzdem entschliesst man sich, die Petition
ohne Kapitelsversammlung zu unterzeichnen.

5.12.2 Der «Conflict»

Damit aber nicht genug. Es folgt im Mullheimer Pro-
tokoll ein Bericht, den der Sekretar auf zehn Folio-Sei-
ten verfasste unter dem Titel «Conflict des Hochw. H.
Deputat Schmid von Homburg mit dem hochwiirdigs-
ten bischoflichen Ordinariat aus AnlaB der Feiertags-
dispense vom 1. Marz 1858». Wenn auch nicht alle
Pfarrer so hartnackig waren wie Deputat Johann Bap-
tist Schmid, so gibt der Bericht doch einen Einblick in
die Gemutslage bei Klerus und Volk. Da er damals als
Uberlieferungswiirdig auch fir kommende Zeiten er-
achtet wurde, sei hier eine Zusammenfassung gebo-
ten:

Ohne die Gesinnung bei Volk und Klerus zu er-
forschen und véllig unerwartet waren die Feiertage
aufgehoben worden. Das veranlasste Pfarrer Schmid,
«der inneren Erregung Ausdruck zu geben» und bei
der Mitteilung der Abschaffung von der Kanzel zu sa-
gen: «Noch nie habe ich einen bischéflichen ErlaB mit
groBerem Bedauern, Wehmuth und Schmerz verkin-
det wie die soeben verlesene Dispense Uber die bei-
den so werthen und theuren Feiertage. Diese
Gemiiths- und Seelenstimmung teilt mit mir die ge-
samte Geistlichkeit des Thurgaus. Man kann nicht be-
greifen, wie unser Didzesanbischof dahin gekommen
ist, diese beiden Feiertage, ohne die Geistlichkeit
auch nur zu vernehmen, auf 10 Jahre zu dispensie-
ren. Und doch ist es geschehen, und was nach die-
sem Vorgang noch geschehen werde, muf3 einem mit
banger Sorge erfillen.»

Die teilte Schmid auch Kommissar Meile mit, der
sich aber «gegen die gezeigte Opposition» aus-

sprach, worauf Schmid dem Kommissar «einige viel-
leicht zu starke Vorwirfe» machte. Die Korrespon-
denz Ubermittelte Meile dem Bischof. Dieser fasste
die Sache als «boswillige Verletzung der bischofli-
chen Authoritdt» auf, «mit Beiseitesetzung aller gezie-
menden Ehrfurcht und Pietdt»; er beschuldigte den
Pfarrer, «<Amtsbrider und Volk aufgestachelt» zu ha-
ben und wies selber jede Schuld zuriick, da er im Auf-
trag der Regierung gehandelt habe. Zugleich meinte
er, die Schuld liege bei der thurgauischen Geistlich-
keit, die nicht wie jene von Luzern und Zug vor dem
Inkrafttreten der Dispens Schritte dagegen unter-
nommen habe. Von Schmid verlangte er «unter har-
ten Strafandrohungen», innerhalb einer Monatsfrist
«die ausgesprochenen Verdachtigungen und Verun-
glimpfungen von der Kanzel herab zuriickzuneh-
men».

Der Vorwurf, nichts unternommen zu haben, ver-
scharfte den «Conflict». Weil er dem Bischof Ehr-
furcht und Gehorsam schuldig sei, sagte Schmid,
habe er am 2. Mai den Widerruf verlesen und seinen
Pfarreiangehérigen gesagt, seine Korrespondenz mit
dem Dekan sei an den Bischof gelangt; er wieder-
holte seine erste Mitteilung, die dem Bischof «weh
getan habe», berichtete vom Vorwurf des Bischofs,
die Geistlichkeit habe sich nicht gewehrt, verwahrte
sich dagegen und gab den Vorwurf an den Dekan
weiter: Der hatte nichts unternommen, aber um den
Stand der Dinge gewusst. Dekan Meile hatte ihm am
22. Marz mitgeteilt, der Kirchenrat habe sich gegen
die Abschaffung der Feiertage ausgesprochen und in
jungster Zeit der Regierung erklart, die Neuerung sei
gegen Geistlichkeit und Volk, Meile selber habe noch
im Dezember den Bischof gebeten, ein Jahr zuzuwar-
ten. Aber Schmid meinte, Meile hatte die Geistlich-
keit auffordern sollen, sich zu wehren.

Dieser Widerruf ging an den Bischof, und Schmid
schrieb dazu einen Begleitbrief: Darin beschwerte er
sich, dass er auf Grund von Privatschreiben «ohne
Untersuchung gerichtet werde». «Seine Stimme und

191



Sprache habe sich auch beim Volk geoffenbart, des-
sen frommer Sinn es nicht ertragen wirde, daB die
Reformierten ihm seine Feiertage dirigiere und zwei
der schonsten und lieblichsten Blumen, zu deren Ge-
ruch und Schénheit es sich zur Zeit des Winteruber-
gangs zum Friihling, wo es auf dem Feld noch wenig
oder nichts zu thun habe, so gern erlab und erquicke,
aus seinem Festkranz wegzupfliicken.» Dieser Wider-
ruf gentigte dem Bischof nicht, er vermisste die «de-
muthsvolle Abbitte», sah den Vorwurf der Schuld an
den Kommissar Ubertragen, glaubte, «bdswilligen
Trotz und hochmiithige Widersetzlichkeit» zu erken-
nen und schloss den Brief mit dem «weit bitteren Vor-
wurf»: «Herr Pfarrer, hiedurch haben sie sich selbst
gerichtet.» Dazu legte der Bischof eine Erklarung bei,
die Schmid «ganz einfach, ohne alle Restriktion oder
Zuthat» zu verlesen habe und deren Verlesung von
der Kirchenvorsteherschaft zu beglaubigen sei; im
Fall einer Renitenz sei «geradezu Suspension in Aus-
sicht gestellt».

Darauf verfasste Pfarrer Schmid einen Brief an
den Bischof: Er sei bereit, «seine dem Oberhirten der
Dibzese hinzugefiigte Beleidigung aufrichtig zu be-
dauern», weigere sich aber, dem Dekan solche Ge-
nugtuung zu leisten; denn der Dekan habe um den
Stand der Dinge gewusst, das sei «keine Verdachti-
gung, sondern vollkommene Wahrheit». Dabei be-
zog er sich auf die Mitteilung Meiles vom 22. Marz.
Ehe aber Schmid diesen Brief mit der Weigerung, die
Erklarung zu verlesen, absandte, liess er sich von Mit-
bridern beraten, die ihm rieten, den Willen des Bi-
schofs zu erfillen: «Ein Nachgeben und Unterwerfen
entehre da den Schwacheren nicht, sondern gereiche
vor Gott und den Menschen zur Ehre.» Zwar sandte
Schmid seine «Verteidigungsschrift» doch an den Bi-
schof, aber mit der Zusage, die verlangte Erklarung
abzugeben. Dies geschah am 18. Juli, die Kirchenvor-
steher unterschrieben mit Kommentaren: «Ehre dem
Hochwiurdigen H. Pfarrer Schmid, daB er die vom
hochwirdigsten H. Bischof erlassene Feiertags-

192

dispense nicht billigen wollte.» «Auf diese zweite
«bischéfliche Strafbestimmung hat H. Pfarrer Schmid
statt Misskredit groBes Zutrauen gewonnen.» «Es ist
wirklich schade, daB die Pfarrgemeinde vor der obi-
gen Verlesung nichts dazu wusste, damit dieselbe es
hatte verhindern kénnen.»

Schmid schickte die Bestatigung ab, «konnte sich
jedoch nicht versagen», sich noch einmal Uber das
ganze Verfahren zu beklagen. «Es ist die Sprache die-
ses Schreibens scharf entsprechend der Stimmung,
mit der doch wohl auch ein Anderer die Resolution
verlesen haben wirde», am «scharfsten durch die
Stimmung des Augenblicks gerechtfertigt, lautet die
Stelle: Ich weiB nicht, soll ich es Innen schreiben, daB3
hie und da Einer anfangt, aus diesem Grund an der
Giiltigkeit ihrer Amtshandlung irre zu werden, diese
Zweifel habe ich bestritten und werde sie immer be-
streiten, allein, aufrichtig gestanden, muB ich lhnen
bemerken, daB ich bei etwas weniger Theologie, als
ich mir erworben habe, aus AnlaB Ihrer mir ange-
drohten Suspension, wo kein Crimen vorliegt, leicht
selbst an der Kirche hatte irre werden kénnen.»

Der Bischof reagierte nicht mehr. Der Sekretar
schliesst seinen Bericht mit den Worten: «Das Urtheil
[Uber diesen Konflikt] dirfen wir dem Leser selbst
Uberlassen, zufrieden, den wahren Thatbestand dar-
gelegt zu haben.» Nach bald 150 Jahren sei das Urteil
auch heutigen Leserinnen und Lesern tberlassen! Ob
es noch zu einer Aussprache zwischen Pfarrer Schmid
und Dekan Meile kam, wissen wir nicht. Zu einer Be-
gegnung an einer Kapitelsversammlung kam es je-
denfalls nicht mehr, denn Meile starb am 19. Juli
1860.

Hier sei angefligt, was Kuhn tber Meile schreibt:
Er «besorgte [...] mit groBem Geschick und rastloser
Thatigkeit die schwierigsten Geschafte. [...] Freilich
trug ihm gerade dieses Geschaft [die Klosteraufhe-
bung] wenig Rosen; denn es war unmaglich, zwi-
schen Scylla und Charybdis so ganz widersprechen-
der Ansichten und Anspruche [...] ohne AnstoB



hindurchzuschiffen. Was er aber that, geschah aus
Ueberzeugung und mit klarer Beurtheilung der
Zeitverhéltnisse.»®** Das darf wohl auch fiir die Feier-
tagsverminderung gelten.

Pfarrer Schmid von Homburg war vielleicht doch
ein etwas schwieriger Zeitgenosse. Kommissar Meier-
hans berichtet namlich 1862, wegen der Visitations-
ordnung des Kirchenrates sei namentlich von jenen
Geistlichen «die Hetze losgelassen [worden], welche
seinerzeit in der Feiertagsfrage so groBen Widerstand
leisteten, und sonderbar steht an der Spitze ein
Pfarrer, von dem ich gelegentlich einmal horte, daB er
und sein Kaplan funf Sonn- und Feiertage nachein-
ander nicht gepredigt haben. Begreiflich ist da die
Frage, ob regelmaBig gepredigt werde, sehr ungele-
gen».**® Damit kann nur der Pfarrer von Homburg ge-
meint sein, der als einziger in der Regiunkel Mllheim
einen Kaplan hatte!

Angemerkt sei an dieser Stelle noch: Am 28. Ja-
nuar 1808 bat Dekan Hofer in einem Schreiben an die
Kurie®®, mittels eines Dekretes den heiligen Josef als
Landespatron zu erklaren, was aber in Vergessenheit
geriet; 1861 nennt Kommissar Meierhans dieses Pa-
trozinium eine «unentschiedene Frage».*"'

5.12.3 Nochmals Feiertagsreduktion

Die Ditzesanstande und mit ihnen der Kanton Thur-
gau waren aber nicht zufrieden mit der Aufhebung
von nur zwei Feiertagen. Neue Verhandlungen in So-
lothurn sind jedoch ohne Erfolg. Am 20. Marz 1866
teilt Bischof Lachat mit, er kénne nur auf Gesuch hin
fur einige Feiertage Dispens zur Arbeit in Fabriken ge-
wahren, die Arbeiter missten an diesen Tagen aber
der Messe beiwohnen. Nun Uberlassen die Ditzesan-
stande jedem einzelnen Kanton das weitere Vorge-
hen. Am 3. Juli 1867 verdffentlicht die Regierung den
«Entwurf eines Gesetzes betreffend die nahere An-
wendung der Vorschriften tber die Polizei an Sonn-
und Feiertagen»: Fur die Katholiken sollen als Feier-

tage gelten «Neujahr, Auffahrt, Fronleichnam, Maria
Himmelfahrt, Allerheiligen, Weihnachten», fur die
Protestanten «Neujahr, Charfreitag, Auffahrt und
Weihnachten». In der Botschaft an den Grossen Rat
begriindet die Regierung ihre Vorlage: Die Feiertags-
frage sei nicht eine rein kirchliche, sondern eine vor-
zugsweise burgerliche; der Burger soll in seinem
Recht auf Arbeit geschiitzt werden, es gehe um eine
einheitliche Losung fur alle: «Indem wir uns bei deren

‘Lésung auf den Boden der persénlichen Freiheit stel-

len, sind wir weit entfernt davon, die Feiertage abzu-
schaffen oder sie nur als solche zu beschranken»,
vielmehr lassen «wir der Kirche, was ihr gebuhrt, und
vindicieren wir lediglich dem Staate seine Rechts-
sphare». Auch wirden diese Tage «von einem
groBen Theile unserer Bevolkerung, namentlich auch
von der arbeitenden Klasse, langst nicht mehr im
Sinne ihrer Stiftung und Einsetzung zugebracht»,
missbrauchliche Gewohnheiten kénnten sich auf den
Sonntag vererben.*”

Schon 1865 verabschieden beide Kapitel einstim-
mig je eine Resulution an den Bischof und an die Re-
gierung gegen eine abermalige Reduktion der Feier-
tage, da die vorhergehende Abschaffung noch schmer-
ze. Im Bericht vom 30. Juli 1867 schreibt Kommissar
Meierhans: Die Vorsteher beider Kapitel hatten sich
versammelt, seien aber Uberzeugt, dass der Grosse
Rat den Antrag der Regierung annehme. Trotz voraus-
zusehender Erfolglosigkeit sei es Pflicht der Geistlich-
keit, die Aufhebung nicht mit Stillschweigen hinzu-
nehmen. «Ohnehin darf an vielen, besonders Fabrik-
orten, auf das Volk nicht vertraut werden, was die
Geistlichkeit abschreckt, eine Volkspetition zu veran-

628 Kuhn I/1, S. 334,

629 StATG Bd 2, 2/8.

630 BIASO A 2319.

631 StATG Bb 2, 2/8.

632 Amtsblatt des Kantons Thurgau 1867, Frauenfeld 1867,
S. 449-461 (3. Juli 1867): Entwurf des Gesetzes und Bot-
schaft. ‘

193



stalten.» Am 2. August, als der Antrag noch nicht vor
dem Grossen Rat ist, schreibt Meierhans: «Nach mei-
ner Ansicht wird das Landvolk die Feiertage halten,
Stadtvolk und Fabrikbevélkerung nicht. Mit der Zeit
wird auch das Landvolk in die Gleichgultigkeit hinein-
gezogen. Wage nicht zu urtheilen, welches das
groBere Ubel ist: Jetzt schon noch mehr Feiertage
preiszugeben oder das Volk in zwei Halften, feiernde
und nicht feiernde, zu theilen.»**

So wird den meisten Feiertagen der staatliche
Schutz entzogen, was praktisch einer Abschaffung
gleichkommt. Wie sich die Regiunkel Millheim, die
bei der Feiertagsaufhebung von 1858 am starksten
protestierte, verhalten hat, ist nicht mehr zu erkun-
den, da das Protokoll fur diese Jahre fehlt. Die Regie-
rung hat in der Folge auch den Antrag gestellt, die
Nachfeiertage von Weihnachten, Ostern und Pfings-
ten, die auch von den Evangelischen gehalten wer-
den, abzuschaffen. Das ist nicht eingetroffen, hinge-
gen gelten sie nicht mehr als kirchliche Feiertage. Bi-
schofszell berichtet 1868, zur Beschwichtigung des
Volkes habe man an diesen Tagen fast tiberall ein fei-
erliches Hochamt gehalten.®** Diese Nachheiligtage
werden 1913 im «Gesetz betreffend die 6ffentlichen
Ruhetage» als Feiertage aufgefuihrt.®*

1911 reduziert Papst Pius X. «mit Ricksicht auf
die Arbeitsverhaltnisse der Neuzeit» die Zahl der ge-
botenen Feiertage fur die gesamte Kirche.**® Im Pro-
tokoll der Regiunkel Arbon wird dazu vermerkt: Es
geht «zur Evidenz hervor, dass die Kirche den Puls-
schlag der Zeit recht wohl versteht und ein warmes
Herz hat far die Bedurfnisse des Volkes und nament-
lich die Notlage der niedern Stande.» Das Kapitel Ar-
bon spricht 1913 vom projektierten Sonntagsgesetz;
dieses sehe vor, dass die Munizipalgemeinden be-
stimmen kénnten, ob Karfreitag und Fronleichnam
Feiertage seien. So kam es dann auch.

194

5.13 Prozessionen, Bittgange

Wessenberg wollte die in manchen Pfarreien vielen
Bittgange und Prozessionen vermindern. 1804
suchte er deswegen auch die Unterstiitzung der Re-
gierung, da eine Reduktion ohne die Mitwirkung der
weltlichen Behodrde kaum moglich war.®”” Nach den
Visitationsberichten von 1805/1810 halten einige
Pfarreien Bittgange und Prozessionen gemass dem
bischoflichen Dekret, andere haben mehr als das Or-
dinariat erlaubt, wieder andere berichten von Wider-
standen. So kénnen es die Aadorfer nicht verstehen,
dass die Kreuzfahrt nach Dreibrunnen verboten ist.
Als der Pfarrer sich entschuldigt mit dem Verbot des
Generalvikars, erwidern sie, der habe ihnen nichts zu
sagen in der grossen allgemeinen Not; drei Mal nach
Dreibrunnen sei so viel wert wie einmal nach Einsie-
deln. Der Pfarrer von Heiligkreuz meint, die Abschaf-
fung der Bittgange wadre eine vergebliche und ge-
fahrliche Muhe.

Gemass den Visitationsakten aus dem Anfang
der 1830er-Jahre sind Bittgange und Prozessionen
zum Teil immer noch zahlreich, am zahlreichsten mit
bis zu sechs Bittgangen in den Pfarreien des Hin-
terthurgaus. Neben den Fronleichnams- und Osch-
prozessionen werden weiterhin jene am ersten Mo-
natssonntag (teils nur wahrend der Sommermonate)
und an Marienfesten gehalten; Bittgdange finden in
der Woche vor Christi Himmelfahrt statt. Auch andere
Tage werden in etlichen Pfarreien als Bittgangstage
erwahnt: der Markustag (25. April), etwas weniger
Philipp und Jakob (1. Mai) und Johannes Baptist (24.
Juni), zwei unlangst aufgehobene Feiertage; fur Phi-

633 StATG Bb 2, 2/8.

634 In den Kommissariats- und Dekanatsakten gibt es keine Hin-
weise, wann kirchlicherseits die Nachfeiertage aufgehoben
wurden.

635 StATG 3'00'222: RRB Nr. 2451 vom 26. September 1913.

636 LThK3 3, Sp. 1254-1258.

637 Hungerbuhler |, S. 173-174.



lipp und Jakob gibt Eschenz als Begriindung an: «Aus
Dank fur die Erhaltung des katholischen Glaubens
wahrend der Reformation.» Einzelne Pfarreien geben
zudem an: Kreuzauffindung (3. Mai), Kreuzerhéhung
(14. September), Peter und Paul (29.Juni), Pfingst-
montag. Solche Bittgange fihren nicht nur Gber Fel-
der, sondern auch in Kapellen oder andere Pfarreien.
Arbon geht am Sonntag vor dem Fest Johannes des
Taufers nach Maorschwil. Wallfahrten werden selten
genannt. Flr eine weite Umgebung ist besonders an
den Fastenfreitagen die Wallfahrt zum Heiligen Kreuz
in Arbon Ublich; sechs bis zehn Geistliche kommen
zur Aushilfe. Am 3.Mai treffen sich die Wallfahrer
von neun Pfarreien in Arbon. Erwahnt werden als
Wallfahrtsorte auch Dreibrunnen und Einsiedeln. Ein-
zelne Pfarrer geben Kommentare: Frauenfeld mit sie-
ben Bittgangen will nur abandern, wenn es die Ge-
meinde verlangt. In Giindelhart, wo Wessenberg ei-
nige abgeschafft hat und nur noch drei sind, getraut
sich der Pfarrer nicht, etwas zu andern, denn die Re-
aktion ware so lebhaft wie bei den kirzlich abge-
schafften Feiertagen. In Berg meint der Pfarrer, es sei
sicher der Wunsch der Pfarrer an paritatischen Orten,
die Bittgange abzuschaffen und statt dessen zweck-
mdssige Andachten zu halten. In Sulgen geht es bei
der Fronleichnamsprozession sehr armlich zu, weil
«es an anstandigem Apparat fehlt». Weil die funf
Bittgange in Ermatingen auch Uber eine «offentliche,
sehr betriebene LandstraBe» fiihren, seien entgegen-
kommende Pferde beim Anblick der Fahnen fast
nicht zu halten; zudem sei «die Zerstreuung [...]
sichtbar mehr als die Andacht». Der Dekan meint
aber, eine Abschaffung unter den gegenwartigen
Umstanden, ohne etwas Zweckmassiges zuvor einge-
fuhrt zu haben, kénne nicht ratsam sein. Heiligkreuz
geht an Christi Himmelfahrt nach Niederhelfenschwil
und an Peter und Paul nach Wuppenau; die Pfarrge-
meinde wolle beide Gange abstellen. Der Pfarrer
nennt aber auch eine Schwierigkeit anderer Art: Ge-
statte man nach dem Gottesdienst in den besuchten

Pfarreien einen «Stillstand», gingen die Leute ins
Wirtshaus, gestatte man keinen, gingen sie wah-
rend des Gottesdienstes. Zu Klagen Anlass geben die
Bittgdnge an Christi Himmelfahrt nach Sommeri:
Hierher kommen die Pfarreien Altnau, Guttingen, Ha-
genwil und Romanshorn. «Ein 6ffentlicher Jahrmarkt
hat sich gebildet und der Missbrauch wird von Jahr zu
Jahr groBer», riigt Pfarrer Meierhans. Das soll auch
zum Spott von Reformierten fihren. Guttingen und
Romanshorn wollten nun statt dessen eine Oschpro-
zession halten. Arbon hat die Prozessionen am Mo-
natssonntag eingestellt und statt dessen eine feierli-
che Andacht am Nachmittag mit musizierter Vesper
eingefiihrt. Visitationsakten aus den 1880er-Jahren
zeigen, dass Bittgange und Prozessionen zwar etwas
weniger, aber immer noch zahlreich sind.

In den Regiunkeln ist selten von Prozessionen und
Bittgdngen die Rede. 1848 fragt Mullheim, wie ge-
gen die oft beklagte Unordnung vorgegangen wer-
den solle: Hinsichtlich der Zahl sei ein weises Mass
einzuhalten, man solle zudem nicht ldnger als eine
halbe Stunde von der Pfarrkirche entfernt gehen;
gehe man zu weit, wiirden Ruhepausen nétig, die
«unnitze Gesprache» veranlassten und zum Miss-
brauch des Wirtshausbesuches fiihrten. 1868 wird in
Bischofszell das Verbot erwahnt, ausserhalb der Pfar-
rei zu gehen und 1891 daran erinnert, dass es verbo-
ten ist, in der Nahe des Allerheiligsten Lieder in der
Landessprache zu singen.

5.14 Bruderschaften, Vereine

Gemass der Visitation von 1889 gibt es nur in weni-
gen Pfarreien keine Bruderschaften, am meisten ver-
breitet ist immer noch jene vom Rosenkranz, aber bis
in die 1880er-Jahre werden neue gegriindet, vor al-
lem Herz-Jesu-Bruderschaften. Einige Pfarreien er-
wahnen eine «Bruderschaft der christlichen Mutter»,
spater «Mutterverein» genannt. Weinfelden meldet,

195



es sei leider keine Bruderschaft mehr vorhanden, weil
Bischof Salzmann jene von «Maria zum Trost» aufge-
hoben habe; der Grund der Auflésung ist nicht ange-
geben. Dekan Meile schreibt 1831 bezlglich dieser
Bruderschaft: «Es sind nur einzelne Auserwahlte Mit-
glieder.»

Hingegen beginnt sich ab der Mitte des Jahrhun-
derts das Vereinswesen zu entfalten. 1858 wird in
Diessenhofen die ein Jahr zuvor erfolgte Griindung
des «Pius-Vereins» gerihmt; 1865 treten alle Mitglie-
der der Regiunkel Sirnach der Sektion Wil bei.
Gemass Mitteilung des Konferenzdirektors Alois Zu-
ber von Bischofszell gibt es im Jahr 1872 Ortspius-
vereine in Bischofszell, Tobel, Herdern, Dussnang, Bi-
chelsee, Ermatingen und Sirnach; es seien nun Be-
strebungen im Gang, einen thurgauischen Kreispius-
verein zu grinden. In der Diskussion wird dem
Piusverein «wohl das Wort gesprochen», aber man
solle ihn nicht dort griinden, wo man voraussehe,
dass er nicht lebensfahig sei. 1899 kommt der gleiche
Direktor auf die Umanderung des Piusvereins in den
Katholikenverein zu sprechen: Er sei dieser Neuerung
vorerst abhold gewesen, habe sich dann aber damit
anfreunden kénnen, weil heutzutage jeder Verein in
der Politik mitmachen musse.*® Eine grosse Verbrei-
tung hat dieser Verein nicht gefunden. Bei der Visita-
tion von 1889 existiert er nicht mehr in allen oben er-
waéhnten Pfarreien; ein paar neue sind hinzugekom-
men, von einem Kreispiusverein ist nicht mehr die
Rede.

Zwei Vereine weisen auf ein neu erwachtes Inte-
resse an der Missionstatigkeit der Kirche hin: Der erst-
mals 1859 und spater oft erwdhnte «Kindheit (Jesu)-
Verein», «fur den sich die Jugend so gern begeistern
|aBt» (Bischofszell 1872) und der 1889 in etwa zwan-
zig Pfarreien eingefiihrt ist, sowie der fir die Erwach-
senen bestimmte «Verein zur Glaubensverbreitung».

1892 will Papst Leo XIlI. einen «Verein der christ-
lichen Familie» auf der ganzen Welt einfihren.®*
1894 gibt Bischof Haas gemass der Regiunkel Arbon

196

dazu eine Verordnung heraus, als Vorbild diene die
«Heilige Familie von Nazareth». Um die Einfihrung
voranzutreiben, gibt der Bischof 1896 den Konferen-
zen eine These zur Bearbeitung, namlich: «Was hat
ein Pfarrer zu tun, um diesen Verein einzufhren?»
Nicht alle Regiunkeln behandeln sie. Der Arboner Re-
ferent meint einleitend, es seien zwar Vereine und
Bruderschaften fur alle Bedurfnisse mehr als genug
vorhanden, empfiehlt den Verein aber dennoch, weil
der Bischof seinen Willen klar und deutlich ausge-
sprochen habe. Sirnach betont die Wichtigkeit der
christlichen Familie, und Frauenfeld hort sich an, was
einige Pfarrer von der Einfiihrung des Vereins in ihren
Pfarreien berichten. Die Pfarrer haben jedes Jahr eine
Mitgliederliste an das bischofliche Ordinariat einzu-
senden. Nach 1900 kommen diese Einsendungen
ausser Ubung®®, und die Vereine werden wohl zu
existieren aufgehort haben.

Dauerhafte Vereine, die ab etwa 1880 in ver-
schiedenen Regiunkeln erwahnt und oft empfohlen
werden, sind: Muttervereine, Junglings- und Jung-
frauenvereine (nach 1900 auch Kongregationen ge-
nannt), Vereinigungen von Buben und Madchen, Ge-
sellenvereine, Arbeiter- und Arbeiterinnenvereine,
Ignatianischer Mannerbund, Dritter Orden.

5.15 Religionsunterricht

5.15.1 Zeit und Ort

Nachdem sich 1833 der Erziehungsrat die Schulen
unterstellt hat, muss die Erteilung des Religionsunter-
richts neu geregelt werden. Deshalb tbergibt Dekan
Meile 1835 den soeben gegriindeten Regiunkeln des
Kapitels Frauenfeld-Steckborn folgende Fragen zur

638 Vgl. Altermatt, Urs: Der Weg der Schweizer Katholiken ins
Ghetto, Zurich/Einsiedeln/KoIn 1972, S. 235 und 246.

639 Vgl. HdKG VI/2, S. 273.

640 BIASO: Sammelmappen mit Listen (ohne Registernummer).



Beantwortung: «Sollte in unseren nunmehr unter
Aufsicht des paritdtischen Erziehungsrathes stehen-
den Elementarschulen nicht besonders Vorsorge ge-
troffen werden, daB die Seelsorger der Schuljugend
zu bestimmten Zeiten Religionsunterricht zu ertheilen
hatten? Sollte dies wochentlich oder doch zum we-
nigsten alle 14 Tage geschehen? Nur wahrend dem
Winterschulkurs oder auch wahrend der Sommer-
schule? An welchen Tagen? Wie viele Stunden? BloB
fur die Alltags- oder auch fur die Repetierschuler?®"'
Ware eine Festsetzung und nahere Bestimmung der
Zeit ab Seite des Kirchenrathes wiinschbar, was konn-
ten dieBfalls fur Antrage zu gleichférmiger Aus-
fuhrung im ganzen Kanton gemacht werden?» Sir-
nach und Diessenhofen betonen die Wichtigkeit des
Religionsunterrichts. Er soll helfen, dass «die
Gemiths- und Herzensbildung» gegeniber «der nun
viel betriebenen Verstandesbildung die Wage» halte,
bemerkt Sirnach. Wenigstens einmal in der Woche
eine Stunde verlangen alle Regiunkeln; Diessenhofen
weist hin auf die bischoflich-konstanzische Verord-
nung von 1803 und jene des katholischen Admini-
strationsrates von 1822. Miillheim und Diessenhofen
wollen sowohl in der Winter- wie in der Sommer-
schule Religionsuntericht; im Sommer ihn auszulas-
sen hatte zur Folge, dass das im Winter Erlernte ver-
gessen wiurde. Sirnach hingegen sieht den Unterricht
im Sommer wegen der Feldarbeiten erschwert,
mochte ihn nach Méglichkeit halten und wahrend
der Fastenzeit zwei Stunden zur Verfigung haben.
Mallheim lasst den Tag offen, Sirnach méchte den
Mittwoch. Diessenhofen bevorzugt den Montagvor-
mittag, weil er fir Gedachtnisibungen ginstig sei,
die Predigt abgefragt werden kénne und man selber
mehr Zeit und Musse habe. Bezlglich einer kantons-
weiten Festlegung durch den Kirchenrat kommt
Sirnach zu keinem Resultat, Diessenhofen sagt Ja bei
paritatischen, Nein bei katholischen Schulen. Mull-
heim ist daftir, bemangelt aber, dass das obere Kapi-
tel nicht mitbestimmen kénne, weil es dort keine Pas-

toralregiunkeln gebe; diesen Mangel empfindet
auch Sirnach.

In der Folgezeit haben die Pfarrer den Unterricht
vermutlich zu verschiedenen Zeiten erteilt. Mit dem
Schulgesetz von 1856 Uber die Neueinteilung der
Schulkreise wird die Situation schwieriger. 1858
bemadngelt Bischofszell, in den meisten Pfarreien fehl-
ten, wenn der Unterricht nicht in Schulrdumen erteilt
werden kdnne, geeignete Lokale. 1864 nennt Arbon
die «widernaturliche Zeitbestimmung», auch gebe es
an den meisten Orten mit Ausnahme des Schulzim-
mers kein besonderes Lokal. «Es sei so der Geistliche
genothigt, die [Kinder] nach Ermtdung und Uberla-
dung mit anderen Gegenstanden noch mit dem Ka-
techismus eigentlich zu plagen.» 1871 verlangt die-
selbe Regiunkel, es seien Schritte zu unternehmen,
dass wenigstens ein halber Tag fir den Religionsun-
terricht eingerdaumt werde, was an der Freikonferenz
beantragt wird mit dem Zusatz: Wo die Schule nicht
Platz einrdume, habe die Kirchgemeinde fir ein ge-
eignetes Lokal zu sorgen. Als 1875 ein neues Schul-
gesetz erlassen wird, reagieren die Kapitelsvorstande
und beschliessen eine Eingabe an die Regierung, um
eine bestimmte Zeit fur den Religionsunterricht zu er-
langen. Auch der Kirchenrat mache einen Vorstoss in
der gleichen Richtung, kann dessen Mitglied Pfarrer
Zuber dem Kapitel Arbon melden. Darauf erldsst der
Regierungsrat am 20. Oktober 1876 eine Verordnung
betreffend der Unterrichtszeit fur den Religionsunter-
richt: «Flr den konfessionellen Religionsunterricht ist
fur alle der Primar-, Arbeits- und Sekundarschule an-
gehorigen Kinder der Mittwoch Nachmittag als Un-
terrichtszeit festgesetzt.»*” Im Visitationsbericht von
1880 kann Dekan Kuhn fir sein Dekanat melden:

641 Winterschule: Martini bis Ostern, Alltagsschule 6-12. Alters-
jahr, Repetierschule 12.-15. Altersjahr. Das Minimum der
jahrlichen Schulzeit wurde von 18 auf 32 Wochen angeho-
ben. Schoop 3, S. 120-121 (René Schwarz).

642 Neue Gesetzessammlung fir den Kanton Thurgau, 29 Bde.,
Frauenfeld 1875-1990, hier Bd. 2, S. 488.

197



Eine grosse Zahl von Pfarreien habe ein eigenes Lokal
fur den Unterricht, aber mit asthetischem Sinn er-
stellte Lokale seien in der Minderheit; eine betrachtli-
che Zahl Pfarreien kénne am Mittwochnachmittag
Schulraume benltzen; wo weder das eine noch das
andere der Fall sei, werde der Unterricht in der Kirche
oder auch in der Wohnstube des Pfarrers gehalten.
Der Unterricht beginne meist mit der zweiten Klasse.

5.15.2 Katechismus

Durch die Verhandlungen in den Regiunkeln zieht
sich wie ein roter Faden die Katechismusfrage. 1831
gibt Bischof Salzmann eine «Kurze Religionslehre fiir
Kinder vom 7ten bis zum 12ten Jahr» heraus. Kritik
daran ubt nur Mallheim: Nicht wohl bestellt sei man
mit ihr, sie sei lickenhaft (1838, 1842). Weil ein Ka-
techismus fur die grossere Jugend fehlt, fragt 1845
das Kapitel Frauenfeld-Steckborn beim Bischof an, ob
nicht der Konstanzer Katechismus eingefiihrt werden
kénne; der Bischof gibt die Erlaubnis. Vor dessen
Druck will der Kirchenrat zuerst die Meinung der
Geistlichen erfahren. Nun beginnt eine rege Kate-
chismusdiskussion, die zeigt, dass die wenigsten den
Konstanzer Katechismus zuvor gekannt haben: Vor-
eilig sei der Kapitelsbeschluss gewesen; einer «her-
renlosen Muanze» gleiche der Katechismus (Mull-
heim); er habe «veraltete Satzformen und Aus-
driicke» (Diessenhofen). Ausgerechnet die Regiunkel
Sirnach, die den Antrag auf Einfiihrung gestellt hat,
bemangelt nun ebenfalls, er sei veraltet: «Wahrheit in
todter Abstraktheit, haufig vorkommende scholasti-
sche Schuldefinitionen, philosophische Speculatio-
nen, eher Zweifelsucht als Glaube erzeugend» usw.
Im Kapitel Arbon ist zwar Bischofszell mit der Ein-
fihrung einverstanden, hat aber dennoch einige
Abanderungswinsche. Die Arboner hingegen stellen
gleich drei Katechismen zur Auswahl vor: den Kon-
stanzer, den Augsburger und den Mainzer; favorisiert
wird der Mainzer. Hier, wie in andern Regiunkeln

198

auch, kommt man schliesslich aber zum Schluss, man
wolle die Sache dem Bischof, wenn er zum Firmen
komme, vortragen. In Sirnach bemerkt Dekan Meile,
der Bischof habe angedeutet, «es werde wahrschein-
lich in Balde ein Katechismus ans Tageslicht gefordert
werden», aber Arbon meldet, dass laut jingsten
Nachrichten der Bischof die Priifung der Einflihrung
des Mainzer Katechismus in Aussicht gestellt habe.
Tatsachlich gibt der Bischof 1846 die «Christkatholi-
sche Religionslehre fur die groBere Jugend des
Bistums Basel» heraus — ein Exemplar kostet 13 Kreu-
zer. Anzeichen deuten darauf hin, dass (mit der Zeit?)
auch andere Katechismen verwendet werden: 1851
kommt in Diessenhofen der Regensburger Katechis-
mus zur Sprache, 1856 erwahnt Bischofszell, dass
mancherorts der Katechismus von Deharb® einge-
fuhrt sei — der Bischof wisse es «et tacet, ergo ...».
1851 erscheint ein umgearbeiteter kleiner Katechis-
mus. Der Kirchenrat, der ihn nicht von sich aus ein-
fuhren will, Gberlasst den Geistlichen die Wahl zwi-
schen dem alten und dem neuen. Wiederum ergibt
sich eine Diskussion, in welcher die Vor- und Nachteile
beider Katechismen gegeneinander abgewogen wer-
den. Im Kapitel Arbon stimmen elf fir den alten, neun
fur den neuen Katechismus, obwohl vorher in den bei-
den Regiunkeln je eine Mehrheit fir den neuen war.
Das Verbot der Thurgauer Regierung, den 1859
von Bischof Arnold-Obrist herausgegebenen und als
obligatorisch erklarten Katechismus einzufthren, be-
wirkt, dass in vielen Pfarreien der Deharbsche Kate-
chismus zum Zug kommt — wenn auch vom Bischof
nur geduldet, wie in beiden Kapiteln gesagt wird.
Diessenhofen spricht 1861 von einer «heillosen Kate-
chismusproduktion» und halt am Regensburger Ka-
techismus fest. 1867 gibt Bischof Lachat einen neuen
Katechismus heraus; im Kapitel Arbon will man ihn

643 Joseph Deharb SJ (1800-1871), Katechetiker. Weit verbrei-

teter Katechismus, in 15 Sprachen ubersetzt: LThK3 3, Sp.
58-59.



einfihren, «ohne vorerst das Gutachten der protes-
tantischen Regierung einzuholen». Obwohl auch
dieser Katechismus als obligatorisch erklart wird, ist
man mit ihm vielerorts nicht zufrieden, sodass die
Katechismusfrage weiterhin offen bleibt. In Sirnach
werden 1878 als im Gebrauch erwahnt: fir die unte-
ren Klassen die Katechismen von Gruber oder May,
fur die mittleren Deharb, fur die oberen der Di6-
zesankatechismus. 1877 halt Pfarrer Leonz Speck von
Kreuzlingen in der Arboner Regiunkel ein Referat mit
dem Titel: «Ein Beitrag zur Anregung und Lésung der
Katechismusfrage.» Zuerst erwahnt er, dass verschie-
dene Katechismen in Gebrauch seien, findet, dass der
didzesane seinen Zweck, ein Haus- und Volksbuch zu
sein, nicht erreiche und fordert eine «genetische Ent-
wicklung des Stoffes»: Statt der Einteilung nach den
zwolf Glaubensartikeln und den zehn Geboten will er
eine «Glaubenslehre in geschichtlicher Darstellung»
und eine Sittenlehre «organisch entwickelt aus den
Geboten der Liebe Gottes, des Nachbarn und der
Selbstliebex». Er schlagt vor, einen moglichst «univer-
salen Katechismus anzustreben, nicht nur fur die
deutschschweizerischen Bistiimer, sondern auch fur
die angrenzenden Lander». Bischof Haas gibt, um die
Vereinheitlichung im Bistum zu férdern, 1892 den
Grossen und 1893 den Kleinen Katechismus he-
raus.** Zuvor hat er den Klerus eingeladen, Winsche
zu dussern. Im Kapitel Arbon wird 1891 «einstimmig
zum BeschluB erhoben, dem hochwiirdigsten Bischof
das ehrerbietige Gesuch zu stellen, auf einen einheit-
lichen Katechismus fur samtliche Diézesen hinarbei-
ten zu wollen». 1911 folgen von Bischof Jakob
Stammler herausgegebene Katechismen®*, von de-
nen Arbon sagt, sie seien bedeutend kirzer und
brauchbarer, doch wiesen sie auch Mangel auf.

5.15.3 Methodisches

Nur da und dort wird Methodisches zum Religions-
unterricht erwahnt: Es gelte, den Geist des Kindes mit

Kenntnissen, das Herz mit Tugenden zu kultivieren
und beides in Disziplin zu bewahren (Sirnach 1837).
Der Unterricht soll als katechetischer Vortrag mit Fra-
gen und Antworten gestaltet werden (Diessenhofen
1841). Nach sokratischer Weise soll der Unterricht er-
teilt werden, weil dadurch das in Frage und Antwort
Gekleidete fasslicher und dem Gedachtnis bleibender
sei, dabei musse der Religionslehrer aber «selbst Ord-
nung in seinem Kopf haben» (Mullheim 1842). Bei
jungeren Kindern gelte es, Beispiele aus dem Leben
zu bringen (Arbon 1847). Der Unterricht dirfe kein
bloss mechanisches Eintrichtern der Katechismusant-
worten sein, sondern das Herz der Kinder sei anzu-
sprechen; ausserdem seien die Lehren der Religion
aufs Leben anzuwenden (Sirnach 1862). Selbstkri-
tisch wird gesagt, der Religionsunterricht sei schon an
und fir sich schwierig und werde noch erschwert bei
mangelhafter Ausbildung des Seelsorgers; zweck-
massig ware es darum, wenn der Bischof «Religions-
examen» anordnen wirde (Diessenhofen 1868, Frau-
enfeld ist gleicher Meinung). Man durfe nicht hart
sein, es gelte, mit Freundlichkeit und Liebe auf die
Herzen der Kinder einzuwirken (Bischofszell 1881).
Im Unterricht solle man heiter, aber nicht lustig sein,
nicht familiar, sondern vaterlich und wardevoll; den
Knaben sei mehr Aufmerksamkeit zu schenken «als
den schon nach ihrem Wesen schmeichelhaften
Madchen» (Frauenfeld 1891).

5.15.4 «Biblische Geschichte»

Seit in der Primarschule das durch den Lehrer zu er-
teilende Fach «Biblische Geschichte» eingefihrt ist,
kommt es immer wieder zu Einwanden: Man durfe
dieses Fach nicht den Lehrern Uberlassen, weil die
meisten glaubenslos seien (Arbon 1871); es werde
zwar nur sparlich erteilt, dann aber im reformierten

644 BvB, S. 209.
645 BvB, S. 236.

199



Sinn (Bischofszell 1881). Auf die Motion der Regiun-
kel Bischofszell im Kapitel Arbon 1895, gegen diese
«schreiende Ubel» etwas zu unternehmen, wird ein
offizielles Vorgehen abgelehnt: Jeder solle selber die
Augen offen halten; im weiteren wird bemerkt, auch
in katholischen Kantonen sei nicht alles vollkkommen.
1901 unterzeichnen beide Kapitel eine Eingabe an
den Kirchenrat mit der Forderung, Schritte zur Ent-
fernung dieser «Ungehorigkeit» zu unternehmen.
Das Kapitel Frauenfeld-Steckborn fordert 1903, ka-
tholische Eltern sollten ihre Kinder dispensieren kon-
nen. 1909 ersucht der Kirchenrat, ihm allfallige Un-
korrektheiten und Gehassigkeiten seitens der Lehrer
zu melden (Kapitel Arbon).

5.15.5 Sekundarschule

Der Religionsunterricht an der Sekundarschule bietet
nur einmal Anlass zu Diskussionen, als namlich der
Erziehungsrat die Hand auf ihn legte. So befassen
sich 1859 einige Regiunkeln mit einem Zirkular des
Kirchenrates, das zurlickgeht auf eine Zuschrift des
Erziehungsrates. In Arbon heisst es dazu: «Der Erzie-
hungsrath ist in seiner Omnipotenz so weit gegan-
gen, den Stoff fur den fraglichen konfessionellen Un-
terricht zu bestimmen, der in nichts anderem beste-
hen soll als in biblischer Geschichte, Geographie von
Paldstina, Archadologie und Kirchengeschichte und
dabey die Zumutung stellt, die Sekundarschiler von
den Ubrigen kirchlichen Unterweisungen zu be-
freyen.» Die Versammlung erkennt darin «einen
neuen Beweis flr dessen ldngst an den Tag gelegte
Tendenz, einen positiv katholischen Unterricht [...]
auf jede Weise zu verkimmern». Einhellig wird Ab-
lehnung beschlossen. Mullheim geht auf den Stoff-
vorschlag nicht ein, halt an der Christenlehrpflicht
fest und verlangt, dass auch in jenen Sekundarschu-
len, «in welchen die reglementarische Anzahl von
6 katholischen Schilern nicht vorhanden ist», der
Pfarrer des Schulortes den Religionsunterricht erteilt.

200

Bischofszell Gberlasst die Antwort den drei Pfarrern, in
deren Gemeinden es Sekundarschulen gibt. Die Sa-
che durfte sich bald erledigt haben.

5.16 Christenlehre

Die Katechese am Sonntagnachmittag, Christenlehre
genannt, wird, wie bis anhin, grundsatzlich fur alle
gehalten. Gegen die Jahrhundertmitte zeigt sich aber
ein Wandel: Erwachsene kamen nur noch selten und
es sei winschenswert, ein Altersjahr zu bestimmen,
das von der Teilnahme entbinde (Arbon 1848). So
versucht man mit der Zeit, ein diesbezligliches Alter
festzulegen: 1863 verlangt man im Kapitel Frauen-
feld-Steckborn, dass die Teilnahmepflicht mit dem er-
fullten 20. Lebensjahr ende; der Vorschlag wird ab-
gelehnt, da es Pfarreien gebe, in denen die Jugendli-
chen bis 25 kamen. (Dem damaligen Kammerer hat
das gar nicht gefallen, er gab seinen Protest zu Proto-
koll). In einigen Pfarreien bleiben auch Jugendliche
unter 20 Jahren fern. Noch 1880 ist das Alter jener,
die an der Christenlehre teilnehmen, unterschiedlich:
zwischen 16 und 20, teilweise auch darlber. In Bi-
chelsee z.B. besucht die mannliche Jugend bis zum
Einzug ins Militar die Christenlehre, die weibliche bis
25. Mit der Zeit wird die Grenze der Pflichterfullung
auf das vollendete 18. Lebensjahr festgesetzt mit der
Bemerkung, dass der Austritt mit 16 gesetzlich ge-
schiitzt sei (Frauenfeld 1885, Bischofszell 1897).
Wenn manche Pflichtigen nach der Schulentlassung
nicht mehr kamen, sei es ratsam, zuerst mit den El-
tern zu sprechen — nicht mit Zwang vorzugehen, son-
dern mit Klugheit zu reagieren (Arbon 1882). Von der
Christenlehre wiirden Jugendliche oft durch weltliche
Vereine abgehalten, vor allem von Turn- und Ge-
sangsvereinen und Veloclubs (Bischofszell 1897). Der
Inhalt der Christenlehre scheint kein Problem gewe-
sen zu sein — verhandelt wird dartber jedenfalls nir-
gends.



5.17 Volksmissionen

Eine freie Konferenz der Geistlichen bringt 1855 die
Idee in die Regiunkeln, in den Pfarreien Volksmissio-
nen durchzufthren. Der Vorschlag stdsst nicht tiberall
auf Begeisterung. «Man mag dieselben ansehen und
beurtheilen, wie man will», sagen in Millheim die ei-
nen skeptisch, die anderen meinen, dass solche Mis-
sionen fur das Volk wie Exerzitien fur die Priester
wadren. 1858 weiss in Arbon eine Mehrheit die Idee
zwar zu wirdigen. Aber zugleich werden Schwierig-
keiten genannt: Es sei schwierig, fremde ttichtige Or-
densleute dafir zu finden, und fir kleinere Pfarreien
seien die Kosten zu hoch. Im gleichen Jahr sehen in
Diessenhofen einige Pfarrer keine Aussichten auf die
Verwirklichung. 1859 meldet Mullheim aber, Volks-
missionen seien durchgefihrt worden in Herdern, Er-
matingen und an andern Orten der Regiunkel. 1910
sind fur Arbon Volksmissionen eine Selbstverstand-
lichkeit.

5.18 Pfarreibibliotheken

Schon friih, 1836, beschliesst Sirnach, in jeder Pfarrei
eine Lesebibliothek einzurichten; ein Jahr spater er-
kennt sie, dass die Sache noch nicht reif ist und be-
schliesst, eine Kommission einzusetzen. Im gleichen
Jahr legt die Kommission einen Statutenentwurf fur
Bibliotheken vor samt einem Bicherverzeichnis; man
wolle jetzt aber noch nichts beschliessen, sondern die
Sache in Zirkulation geben. Dann hért man nichts
mehr davon. 1859 berat Bischofszell, wie Pfarreibi-
bliotheken ins Leben gerufen werden konnten (einige
muss es damals aber bereits gegeben haben) und
empfiehlt den Beitritt zum Borroméausverein®®.1893
ist Diessenhofen Uberzeugt, dass es einem Pfarrer
mdglich sein musste, bei der heutigen «Lesesucht»
eine Bibliothek fir Jugend und Volk einzurichten und
schlagt vor, alljahrlich ein Opfer aufzunehmen und

eine Leihgeblhr von fiinf Rappen pro Buch zu verlan-
gen. 1905 will eine bischofliche These die Bibliothe-
ken fordern. Arbon meldet, dass sie teilweise schon
bestlinden, Sirnach gibt praktische Hinweise, aber
Diessenhofen, friher noch tberzeugt und praktische
Winke gebend, kommt zum Schluss, die Errichtung
von Bibliotheken sei wegen Mangels an Mitteln
schwierig.

5.19 Samstagsabstinenz

Von alters her war es geboten, nicht nur am Freitag,
sondern auch am Samstag kein Fleisch zu essen. Wie
im Kapitel Arbon mitgeteilt wird, hat Wessenberg
1810 dieses Gebot aufgehoben, doch fihrt es Admi-
nistrator Goldlin 1815 wieder ein: Kriegsziige und
Einquartierungen hatten aufgehort, daher sei die
Samstagsabstinenz wie friher wieder zu beachten.®’
Um die erneute Abschaffung hat sich schon friih die
Didzesankonferenz bei Bischof Salzmann einge-
setzt.*® 1831 ersucht das Kapitel Frauenfeld-Steck-
born den Bischof um «ausgedehnte Macht an die
Pfarrer in betreff FleischgenuB am Samstag» (es geht
um die Vollmacht zur Dispenserteilung). 1836 wagt
Diessenhofen das Fur und Wider einer Aufhebung ab:
Fleischspeisen seien fiir gewohnlich wohlfeiler, ihre
Zubereitung einfacher als Fastenspeisen, in der an-
grenzenden Erzdiozese Freiburg sei der Fleischgenuss
gestattet; andererseits meint man, ein erneuter Ver-
such zur Abschaffung ware wie jener der Dibzesan-
stande fruchtlos, Rom kenne die geographische Lage
des Bistums zu gut, durch die Dispensation wiirde der
Missstand an den Grenzen zu den Bistlimern St. Gal-
len, Chur und Lausanne nur noch grosser. 1843 heisst

646 1844 in Bonn gegriindet; Zweck: «Die Férderung von Geis-
tes- und Herzensbildung auf kath. Grundlage durch Ver-
breitung guter Blicher»: LThK2 2, Sp. 613.

647 StATG Bd 3'20'2, 13.

648 Vgl. BvB, S. 64, Anm. 50.

201



es: «Wenn wir nicht von Konstanz getrennt worden
waren, hatten auch wir die Dispens.» Aus der Okto-
berkonferenz der Regiunkeldirektoren wird 1846 ge-
meldet, samtliche Geistliche ausser dreien hatten
eine Eingabe um Aufhebung unterzeichnet. 1847 er-
wadhnt das Kapitel Arbon, die Eingabe fir die so not-
wendige Dispens sei bis jetzt ohne Erfolg geblieben,
man mdsse sich Uber die Nuntiatur an den HI. Stuhl
wenden. Im Kapitel Frauenfeld-Steckborn wird ge-
meldet, es seien nochmals Schritte unternommen
worden. Im August 1848 kann Dekan Lienhard dem
Kapitel Arbon mitteilen, die Nichtbeobachtung der
Abstinenz am Samstag habe «das Herz des HI. Vaters
schmerzlich beriihrt», aber wegen der ausserordent-
lichen Zeitumstande sei eine Dispens fir drei Jahre
angekommen.*” Es scheint, dass diese Dispens eine
Zeit lang immer wieder erneuert wurde. 1856 schickt
Dekan Wigert den Arboner Kapitularen ein Zirkular
Uber die «Samstagliche Fleisch-Dispens», das verkun-
digt werden soll.*°

5.20 Konfessionelles
5.20.1 «Paritatische» Ehen

Bis zum letzten Viertel des 19. Jahrhunderts sind pa-
ritdatische Ehen - so wurden die konfessionell ge-
mischten genannt — eher selten. Der Kammerer von
Frauenfeld-Steckborn schreibt 1861 in seinem Be-
richt, solche Ehen wirden oft von Dienstboten we-
gen erfolgter Schwangerschaft eingegangen; mit 21
Fallen unter 150 Katholiken seien solche Ehen in
Weinfelden beispielsweise am zahlreichsten. In der
unvollstandigen Visitation von 1880 gibt Weinfel-
den an, die Halfte der Ehen sei paritdtisch, in Steck-
born sind es «die meisten», einige wenige Pfarreien
geben bis zu zehn paritatische Ehen an. Durch Beleh-
rung will man weitere Mischehen verhindern: Eine
solche Bekanntschaft kénne traurige Folgen haben,

202

heisst es in Diessenhofen 1842. Die Belehrung solle
auch dann geschehen, wenn man voraussehe, dass
sie unniitz sei und «mit Lasterung und Beschuldigung
religioser Intoleranz vergolten werde» (Arbon 1846).
Belehrend, warnend und bittend soll der Seelsorger
auf den katholischen Teil eingehen (Arbon 1852). Auf
die Unaufloslichkeit der Ehe, «welche der Protestant
nicht anerkennt», sei hinzuweisen (Bischofszell
1859). Es gelte, mit «klugem Eifer» zu versuchen,
vom Vorhaben «abwendig zu machen» (Mullheim
1861). Die Zunahme der Mischehen widerspiegeln
folgende Aussagen: Grosse Fortschritte mache «das
Ubel der gemischten Ehe»; trotz aller Bemiihungen
«stehen wir diesem Ubel rath- und mittellos gegen-
Uber» (Bischofszell 1893); durch die Mischehen wiir-
den «in Deutschland und in der Schweiz jahrlich
1000e von Kindern der katholischen Kirche verloren
gehen» (Frauenfeld 1902), denn das schriftliche Ver-
sprechen der katholischen Kindererziehung sei oft
wertlos und «die Katholiken der gemischten Ehen
sind in religioser Beziehung meist Nullen und somit
auch ein schlimmes Zeugnis fir den Protestantismus»
(Arbon 1904).

1846 diskutiert Arbon die bei einer Dispens bei-
geflgte Klausel, die Trauung sei «extra ecclesiam»
vorzunehmen, also nicht in der Kirche, sondern in der
Sakristei, im Pfarrhaus oder, wo vorhanden, in einer
Kapelle: Das kénne leicht zu verschiedenen Unan-
nehmlichkeiten fur den jeweiligen Pfarrer fuhren, ist
die Meinung; in ahnlicher Weise dussert sich 1847
auch Mullheim. Im gleichen Jahr beschliesst das Ka-
pitel Arbon auf Antrag der Regiunkel Arbon, beim
bischéflichen Ordinariat das Gesuch zu stellen, von
der Bedingung «extra ecclesiam» Abstand zu neh-
men. Ein Erfolg war dem Gesuch aber nicht beschie-
den: 1881 meldet Dekan Heuberger im Kapitel Frau-
enfeld-Steckborn nédmlich wiederum, der Bischof er-

649 StATG Bd 3'20°2, 13.
650 StATG Bd 3'20°2, 13.



laube die Trauung paritatischer Ehen nur «extra eccle-
siam». In den einzelnen Pfarreien scheint man mit der
Zeit unterschiedlich vorgegangen zu sein, denn 1921
beschliessen die Thurgauer Dekane, gemischte Paare
sollen einheitlich im ganzen Kanton im Schiff der Kir-
che getraut werden.

Bei der Entscheidung, in welcher Konfession die
Kinder erzogen werden sollten, waren die Eltern
lange Jahre nicht frei. Schon 1777 entschied die Tag-
satzung, die Knaben hatten der Konfession des Va-
ters, die Madchen der Konfession der Mutter zu fol-
gen.®' Diese Regelung sah auch Wessenberg in sei-
nem Konkordatsentwurf vor.®? Einer Katholikin sei es
daher nicht méglich, die Dispens zur Schliessung ei-
ner Mischehe zu bekommen, bemerkt Kommissar
Meile im Visitationsbericht von 1841. In Sirnach wird
1845 zur Kenntnis genommen, dass ein Kind evan-
gelisch bleiben musse, selbst wenn eine katholische
Mutter vom «liederlichen evangelischen Vater» ge-
schieden werde. Aber bereits 1847 erwahnt Muill-
heim das Versprechen, in einer paritdtischen Ehe die
Kinder katholisch zu erziehen. 1851 kommt ein an-
derer Fall in der gleichen Regiunkel zur Sprache: Ein
reformierter Vater hat ausserehelich von einer katho-
lischen Mutter in einem andern Kanton einen Kna-
ben, der katholisch erzogen wird. Nun verlangt die
evangelische Gemeinde des Vaters, dass der 16%-
Jahrige den Konfirmandenunterricht besuchen muss;
da der Knabe gesetzlich dem Vater zugesprochen sei,
habe die evangelische Gemeinde das Recht, dies zu
fordern. Als Missbrauch wird 1846 in Arbon die Re-
gelung erwahnt, dass bei der Armenunterstitzung
die Konfession des Vaters massgebend sei auch fur
Frau und Kinder.

5.20.2 Konversionen
Von Konversionen ist selten die Rede. Sie werden, wie

Kommissar Meile im Bericht von 1841 bemerkt, vom
«Konvertitengesetz», erlassen am 5. Januar 1820°%,

geregelt: Ein heimlicher Ubertritt in eine andere Kon-
fession sei unerlaubt und ungdltig. Eine Konversion
ausserhalb des Kantons bedurfe der Einwilligung des
Kleinen Rates. Einem zur Konversion Geneigten durfe
ein Pfarrer ohne Ricksprache mit dem Kirchenrat kei-
nen Unterricht geben. Sei die Erlaubnis da, habe der
Konversionswillige zuerst drei Wochen Unterricht bei
seinem bisherigen Pfarrer zu besuchen, dann beim
anderen. Nach dem Unterricht in beiden Konfessio-
nen musse er schriftlich eine persdnliche Erklarung
abgeben, der der Prasident des Kirchenrates sein Vi-
sum zu geben habe. Sodann misse er sich in die Kir-
chen-, Schul- und Armengtter seiner neuen Konfes-
sion einkaufen. Erst dann erfolge der Ubertritt, der
offentlich zu geschehen habe. 1851 wird in Millheim
vom Zuzug einer Person gesprochen, die urspringlich
katholisch gewesen sei und nun zu dieser Konfession
zurtickkehren wolle — der betreffende Pfarrer wird er-
mahnt, das Konvertitengesetz zu beachten.

5.21 Religios-sittliche Verhaltnisse

5.21.1 Allgemeines

1841 beschreibt Kommissar Meile in seinem Visitati-
onsbericht den «Grundcharakter» des katholischen
Volkes als «ruhig, arbeitsam und wenn auch ber-
haupt etwas eigensinnig und rechthaberisch, gegen
Gesetz und Obrigkeit doch meistens willig gehorsam.
[...] Die sittliche und religidse Beschaffenheit des ka-
tholischen Volkes verdient fortwahrend Anerken-
nung. Frechheit in Rede und Handlungen bei Mi-
litarGbungen, Ausgeschamtheit der Presse, die gegen

651 Hungerbuhler |, S. 163.

652 Vgl. Suter, S. 36. Dekan Meile erwahnt diese Regelung auch
im Visitationsbericht von 1841 und verweist auf ein
Konkordat mit den Standen vom 21. August 1821 und ein
Gesetz vom 20. Dezember 1832.

653 Text in: Fritsche 2, S. 147-148.

203



alles Katholische loszieht, sind wesentliche Ursachen
des allmahlich Gberhand nehmenden sittlichen Zer-
falles. Das Auswirken der vielen Fabriken im Murg-
thal, wo die meisten Katholiken wohnen, ist in diesem
Punkt nachtheilig. Da der Thurgauer mehr Verstan-
des- als Gemuthsmensch ist, so ist bei ihm mehr ge-
diegene Religiositat als Schwarmerei und Pietisterei.»

Anlasslich der Visitationen von 1861 und 1880
werden die Pfarrer nach der religiésen Haltung ihrer
Pfarreiangehorigen gefragt. In beiden Jahren ist die
Mehrheit damit zwar zufrieden, aber es fallen diesbe-
zuglich auch Bemerkungen wie «Gleichgultigkeit»,
«Fabrikbevolkerung gleichgultig», «unbefriedigend,
Mussigang und Wirthshausbesuch» (1861), «laBt zu
winschen Ubrig», «mangelhaft», «etwas flau», «be-
triblich», «viel Lauigkeit» und immerhin auch: «im
Vergleich mit andern gut» (1880). Ein Unterschied
zwischen grésseren und kleineren Pfarreien ist nicht
festzustellen.

Im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts mehren
sich die Stimmen, die sich um die Jugend Sorge ma-
chen. So wird in Bischofszell 1877 gesagt, «die Kin-
der scheinen seit einigen Jahren leichtfertiger und fre-
cher geworden zu sein und vielfach geht ihnen ab die
Inklination zum positiven christlichen Glauben, auch
das Gassenleben ist mitunter gefahrlich, wo oft Ge-
sprache vorkommen, welche dem Unglauben gel-
ten». 1894 heisst es in der gleichen Regiunkel:
«Gleichgultigkeit, UnbotmaBigkeit und Respektwid-
rigkeit der Kinder [besteht] nicht nur gegen geistli-
che, sondern auch gegen weltliche Obere, nament-
lich sind es die Lehrer, welche in die Klagen der Seel-
sorger einstimmen.» Zu Beginn der Versammlung des
Kapitels Arbon 1879 zdhlt Dekan Ruckstuhl die Ge-
fahren auf, welche der Jugend drohen «durch
schlechte Blcher und Zeitschriften, durch obszone
Darstellungen in Malerei und Plastik, durch Besuch
der Wirthshauser und genuBsichtige Vereine, durch
Theaterspiele, ndchtliche Zusammenkinfte, durch
Schaubuden und Tanzanlasse bei 6ffentlichen Mark-

204

ten und namentlich durch frihreife und leichtfertige
Bekanntschaften». 1882 werden in Arbon Jugendli-
che erwahnt, welche nach der Schulentlassung selten
die Kirche und die Christenlehre besuchen. Als Ubel
wird 1890 in Frauenfeld der Wirtshausbesuch be-
zeichnet: Die Kinder kdmen ins Wirtshaus mit den El-
tern, bei Schulreisen, an Theater- und Tanzanldssen;
«das alles erfordert neue Kleider und Sackgeld», da-
her sei den Eltern zu raten, den Kindern kein Ta-
schengeld zu geben. 1904 kommen in Bischofszell
die Vereine ins Blickfeld: Sie wirden «die Vergnu-
gungssucht kddern», die Jugendlichen dem Leicht-
sinn und der Unbotmassigkeit ausliefern. Diese Kla-
gen und Sorgen begleitet in den Regiunkeln immer
wieder der Hinweis auf die Wichtigkeit des Religions-
unterrichtes und der Christenlehre sowie die Empfeh-
lung der pfarreilichen Jugendvereine.

Eine besondere Sorge gilt der Vermeidung der
unehelichen Geburten. Auf 25 bis 30 Geburten kame
durchschnittlich eine uneheliche, schreibt Meile
1841. Diese Thematik bertihren auch zwei Fragen, die
Wessenberg in seinem Fragebogen fur die Visitation
von 1805 stellt: «Ob Kinder und Dienstboten nach Ge-
schlechtern getrennte Schlafkammern haben?» Und:
«Ob der Abusus gemeinsamer Bader unter der Ju-
gend sei?» Auf letztere Frage antwortete der Pfarrer
von Wuppenau kurz und bindig: «Das Baden ist hier
vollkommen unbekannt.»

Mindestens so viele Sorgen machte sich auch der
Staat, der in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhun-
derts die Beforderung der Sittlichkeit als eine wesent-
liche Aufgabe sah; zudem fielen oft uneheliche Kin-
der und ledige Mutter dem Gemeinwesen zur Last.
1811 teilt Kommissar Hofer dem neuen Arboner De-
kan mit, gemdss Gesetz vom 12. Mai 1807 hatte je-
der Pfarrer alljahrlich «ein Verzeichnis der in seinem
Kirchensprengel ereigneten Falle von frihzeitigem
Beischlaf» dem Friedensrichter zu Gbergeben, um
dem Beamten zu ermdglichen, die fallige Busse ein-
zuziehen. Am 5. April 1825 verordnet die Regierung,



dass die Dekane die bezogenen Bussen und die Na-
men der Gebussten einzuschicken hatten.®* 1841
nennt Meile als Aufgabe des Pfarrers, bei unehelicher
Schwangerschaft das amtliche Verhér der Vater-
schaftsklage abzufassen, es dem Bezirksgericht zu
Ubergeben und das Urteil in Vollziehung zu bringen.
Der Pfarrer hat aber auch jede Art von Unsittlichkeit
und Irreligiosiat zu rigen.

5.21.2 Einige Pastoralfalle

Um uneheliche Geburten geht es in einigen Pastoral-
fallen, welche der Sekretar der Sirnacher Regiunkel,
Pfarrer Karl Ammann aus Sirnach, in den 1840Qer-Jah-
ren getreulich aufgeschrieben hat — sie geben einen
interessanten Einblick in Verhaltensweisen der dama-
ligen Zeit.

Dass eine uneheliche Schwangerschaft angezeigt
werden musste, zeigt ein Fall vom Frihjahr 1842:
Eine Frau hat ihre Schwangerschaft nicht zur gesetz-
lichen Zeit angesagt. Daher macht der Kindsvater von
jenem Gesetz Gebrauch, das ihn von der Unterhalts-
pflicht des Kindes freispricht, wenn er sich nicht frei-
willig als Vater erklart. Die Regiunkel meint, von Ge-
setzes wegen sei er dazu tatsachlich nicht verpflich-
tet, wohl aber vom Gewissen und der christlichen Ge-
rechtigkeit her.

An der Herbstkonferenz von 1842 behandelt die
Regiunkel einen Fall, der mit dem Erbrecht in Zusam-
menhang steht: Ein Ehepaar ist kinderlos. Dies liegt
am Mann, sodass dieser der Frau den Rat gibt, mit ei-
nem andern den Beischlaf zu pflegen. Dies geschieht,
und bald erfreut sie ihren Mann mit einem Knaben.
Dadurch aber wird den Verwandten die Anwartschaft
auf das Erbe entrissen. Was tun? Die Regiunkel
meint, das ganze Vermogen sei dem Kind zuzuspre-
chen, denn beide Ehehalften seien Urheber des Kin-
des — die Mutter physisch, der Vater moralisch.

An der gleichen Konferenz kommt ein Fall zur
Sprache, der zeigt, dass auch auf ungewohnte Weise

einem Unehelichen etwas zugute kommen konnte:
Ein Mann stirbt, seine Rechnungsbicher hat er nicht
punktlich gefuhrt. Da werden Schuldner und Glaubi-
ger aufgerufen, sich zu melden. Ein Schuldner tut es
nicht, da er annimmt, er sei nicht eingetragen. Spater
beunruhigt ihn das Gewissen. Er geht zu einem Geist-
lichen, der weiss, dass der Verstorbene friher eine
Person geschwangert und nur mit karglicher Ausstat-
tung an einen andern verheiratet hat. Die Regiunkel
kommt Gberein: Da dieser Mann als Vater des Kindes
der Unterhaltspflicht nicht geniigend nachgekom-
men ist, soll das geschuldete Geld nicht den Erben,
sondern diesem Kind ausbezahlt werden.

Auch der erste Fall an der Konferenz von 1847
zeigt, dass es wahrscheinlich nicht selten vorkam,
dass einer eine von einem andern Mann geschwan-
gerte Frau gegen Geld heiratete oder sich als Vater
des Kindes erklarte: Ein Mann hat 500 Gulden erhal-
ten, damit er sich als Vater ausgibt. Aber dieser Be-
trug wird ruchbar. Die Gemeinde will das Kind nicht
als Burger anerkennen, sondern es der Birgerge-
meinde der Frau zuteilen. Davon wird dem Pfarrer
Anzeige gemacht. Die Regiunkel ist der Meinung, da
es sich um eine Polizeisache handle, sei es Aufgabe
des angeblichen Vaters, sich der Sache anzunehmen.

Anders liegt der zweite Fall von 1847: «Eine Frau
hat sich, von A geschwangert, mit B verheiratet».
Nach einem Jahr stirbt B und hinterlasst ein grosses
Vermdgen, das nach dem Gesetz seinem Kind gehort
und so den rechtmassigen Erben entrissen wird, denn
es ist nicht bekannt, dass das Kind von einem andern
stammt. Was ist der Mutter in einem solchen Fall anzu-
raten? Die Halfte des Vermogens falle ihr zu, meint
die Regiunkel, die andere Halfte solle sie im Geheimen,
um ihren guten Ruf nicht zu verlieren, den rechtmas-
sigen Erben zukommen lassen oder diese mittels ei-
genem Testament, soweit das Gesetz dies gestattet,
entschadigen.

654 StATG Bd 3'50'1, 4.

205



5.21.3 Eine «tragische Novelle»

1840 erzahlt Dekan Meile einen «Casus», der schon
geldst ist und den Mitbridern wohl zur Erbauung
dienen soll. Ausfuhrlich und mit poetischem Ein-
schlag hat ihn der Sekretar im Protokoll festgehalten
und zu einer tragischen Novelle, so kdnnte man sa-
gen, gestaltet. Sie sei hier dem Dunkel der Akten ent-
rissen und fur die geneigten Leserinnen und Leser ans
Licht gebracht:

«Ein lebensfrohes Evastdchterchen verliebte sich
in einen schénen Musensohn. Nach manchen Muahen
war sie endlich in ihrem Wahne gliicklich, Gegenliebe
kosten zu konnen, erlebte zuweilen frohe Stunden
mit ihm und wurde hin und wieder einer Umarmung
werth gehalten. Das war alles, was aus dieser Liebes-
durstigen wurde; sittlicher Anstand des Junglings er-
laubten keine weiteren Gensse. Und auch diese mit
dem ganzen Liebesgegenstand sollten ihr bald ge-
raubt werden. Die abgelaufenen Ferien rufen den
Jingling auf ernste Bahn zu seinen Studien. Was
sollte nur die von Amors Pfeil getroffene thun? Wie
fur immer den Gegenstand ihrer Liebe sich verschaf-
fen? Gedanken, die sie Tag und Nacht qudlten. Arm
und unbedeutend von Herkommen, der Jingling
hingegen reich und SproB edlen Stammes: ein Sand-
bank, den zu durchschiffen das Madchen sich zu
schwach glaubte. Um starkeren Rath sah sie sich da-
her um, und er wurde ihr in einem ihr bekannten Ehe-
mann. Diesem theilte sie die Herzensbirde mit und
Damons Rath floB aus seinem Munde. Sieh Liebe, da
ist zu helfen! Du gibst dich fur schwanger aus und
diesen Dienst erweis ich dir, dann eilst du nach er-
folgtem Effekt zu seinen Eltern und gibst ihn dort, im
Verhor, vor Gericht und Gberall als Vater an und die
gekrankte Ehre der Eltern und des Junglings wird ihn
dir durch die erfolgende Ehe zufiihren. Wie gesagt,
so gethan. Nur zu bald zeigten sich an dem Madchen
die Spuren des Rathes, der zu einem Tochterchen ge-
worden war. Sie befolgte nun alles genau. Trostlos

206

waren die Eltern Uber den Fall ihres Sohnes, der
zuriickgerufen von seinem Studium vergebens seine
Unschuld betheuerte und den Richter anrufte. Doch
auch hier sollte seine Unschuld nicht siegen. Denn
mit falschem Eid bekraftigte die Schamlose ihre Aus-
sage und so erkannte der betrogene Richter eine Bir-
gerrechts-Vergttung von 200 fl und 16-jahrige Ver-
pflegung des Kindes und alle Kosten. Doch mit die-
sem hatte der Unschuldige die Hefe der Leiden noch
nicht geleert. Entschlossen, sich dem geistlichen
Stand zu widmen, vereitelte dieser Fall seinen Ent-
schluB und er sah sich genéthigt, einem andern Beruf
seine Krafte zu weihen. Glicklich wirde er als Arzt
gewesen sein, wenn dieser Unstern seines Glicks ihn
nicht ferner noch verfolgt hatte. Nur zu bald fragte
das heranwachsende Tochterchen nach seinem Vater
und die garstige Dirne war frech genug, den jungen
Arzt als solchen zu bezeichnen. Eintretende Noth be-
stimmte das Madchen, seinen Vater aufzusuchen
und erpresste ihn mehrere Male mit den Drohworten,
ihn an den Tag zu geben, denn in der Gegend, wo er
praktizierte, war diese Geschichte nicht bekannt und
so muBt er, obwohl er seine Unschuld dem Madchen
auch entdeckte, durch 5-6 Louisd’or seine Ehre aufs
Neue erkaufen. Der wahre Vater eilte indessen ins Eli-
sium und so blieb die Sache verschlossen in des bos-
haften Weibes Herzen. Doch Gnade wurde ihr zuteil.
Magdalenen gleich eilte sie zu Jesu Flissen und es
wurde ihr Vergebung durch die kluge Leitung ihres
Seelenarztes. Reumiithiges Bekenntnis ihres tiefen
Falles, willige Ergebung zu nur moglichen Opfern er-
leichterten den Weg zur Suhnung. Flehentlich ging
sie ihren geistlichen Vater an, sie mit dem Tiefge-
krankten auszusohnen. Er Glbernahm es auch, nach-
dem er zuvor eine schriftliche Vollimacht von ihr sich
aushandigen lieB und loste die heikle Sache durch ei-
nen Brief, welchen der Schreiber dieB gerne geben
wirde, wenn ihm die Geistes- und Herzensgaben des
Verfassers eigen waren, worin er die gnadenvolle Zeit
- Gottes Barmherzigkeit und einstige Hoffen auf



diese — den Beleidigten zur Verzeihung und zum
ganzlichen NachlaB zu stimmen suchte, am Ende

aber mit der Bemerkung schloB, daB er ihm iiber

seine Ansicht berichten moge. Wenn aber keine Ant-
wort erfolgen sollte, nehme er an, er habe sein ver-
zeihendes Herz der Stinderin gedffnet. Und was ge-
schah! Des Erlésers Worte «Deine Stnden sind dir ver-
geben> waren die seinen, denn keine Antwort folgte
diesem Schreiben.»

207






VI

1 Kapitularisches Leben
1.1 Neuordnung der Dekanate

Bereits 1898, anlasslich des Rucktritts von Dekan
Kuhn und der bevorstehenden Wahl eines neuen De-
kans, wurde im Kapitel Frauenfeld-Steckborn gefor-
dert, das Dekanat in Rucksicht auf die grosse Aus-
dehnung in die beiden urspriinglichen Kapitel Frau-
enfeld und Steckborn zu teilen; aber nur 11 Kapitu-
lare stimmten zu, 22 lehnten ab mit der Begriindung,
das kénne man nicht bei einer Dekanenwahl ent-
scheiden. Erst unter Bischof Stammler erfolgte nach
1915 in einigen Kantonen eine Neuordnung der De-
kanate, so auch im Thurgau.®*®

Ein Konzept einer neuen Kapitelseinteilung, ver-
fasst 1920 vom neu ernannten Kommissar Suter®®,
stellt zuerst Thesen auf: Eine Neueinteilung sei not-
wendig, Arbon habe 22 Pfarreien mit 29 Beneficien,
Frauenfeld-Steckborn 33 Pfarreien mit 43 Beneficien;,
es sei dem Dekan fast nicht méglich, das Kapitel zu vi-
sitieren und Religionsexamen abzunehmen, ohne
tage- oder wochenlang von seiner Pfarrei abwesend
zu sein; die Kapitel sollten anndhernd gleich gross
sein, keines mehr als 15, keines weniger als 10 Pfar-
reien umfassen; die geographische Lage, die Ver-
kehrsmittel sowie eine giinstige Einteilung der Regi-
unkeln seien zu berticksichtigen.

Kommissar Suter erdrtert nun drei Moglichkei-
ten: A) Drei Kapitel: Oberthurgau (19 Pfarreien), Un-
terthurgau (17), Hinterthurgau (19); «Beurteilung:
Eine Neueinteilung lohnt sich nicht.» B) Vier Kapitel:
Oberthurgau (15) mit Regiunkeln Arbon und Bi-
schofszell, Unterthurgau (13) mit Regiunkeln Kreuz-
lingen und Steckborn, Mittelthurgau (14) mit Regiun-
keln Weinfelden und Frauenfeld, Hinterthurgau (13)
mit Regiunkeln Fischingen und Sirnach; «Beurteilung:
Empfehlenswert, nimmt Riicksicht auf die geographi-
sche Lage, ist leicht in Regiunkeln abzugrenzen.» C)
Funf Kapitel: Arbon (11), Bischofszell (12), Steckborn

Die Dekanate von 1921 bis 1970

(10), Frauenfeld (11) und Fischingen (11); «Beurtei-
lung: Einfachste Losung, verdient den Vorzug: kleine
Kapitel, doch gross genug, keine Einteilung in Regi-
unkeln.»

Die Variante C mit flinf Dekanaten setzt sich durch,
wenn auch nicht ohne Widerspruch: Der friihere Ar-
boner, dann Bischofszeller Kammerer findet die Fanf-
teilung einen «Unsinn». Grundlage der neuen Eintei-
lung sind die Regiunkeln der Pastoralkonferenzen.
Vom alten Dekanat Arbon werden die beiden Regi-
unkeln zu den Dekanaten Arbon und Bischofszell mit
je 12 Pfarreien. Das in der Planung Bischofszell zuge-
teilte Hagenwil bleibt bei Arbon und Wuppenau, zu
Fischingen geplant, bei Bischofszell. Bischofszell
tbernimmt zudem die vormaligen Frauenfelder Pfar-
reien Weinfelden und Bussnang — eine Veranderung
also Uber eine uralte Dekanatsgrenze hinweg! Vom
alten Dekanat Frauenfeld-Steckborn wird die Regiun-
kel Mullheim aufgeteilt. Die Regiunkel Diessenhofen
nimmt den alten Namen Steckborn an, Gbernimmt
von Mllheim die Pfarreien Homburg und Gilindelhart
und zahlt als Dekanat nun 10 Pfarreien. Frauenfeld,
neu mit 11 Pfarreien, bekommt Mdllheim mit Her-
dern, Pfyn und Leutmerken und tritt Aadorf und Ta-
nikon an das Dekanat Fischingen, die ehemalige Re-
giunkel Sirnach, ab. Fischingen gibt daftr Lommis an
Frauenfeld ab und hat somit 10 Pfarreien. Jedes Ka-
pitel wird durch diese Einteilung zugleich eine Pasto-
ralregiunkel.®’

Die Didzesanstatuten von 1931 verlangen, dass
eine Regiunkel nicht mehr als 15 Mitglieder hat. Das
Kapitel Arbon, das mit Pfarrern, Kaplanen und Vika-
ren 17 Mitglieder zahlt, ersucht das Ordinariat, von
einer Teilung in Regiunkeln abzusehen, da «der Ge-
dankenaustausch zu klein wirde, wenn bloss 8-9
Hochw. Herren sich zu Regiunkeln zusammenschlies-

655 BvB, S. 227.
656 StATG Bb 10, 10/0.
657 Vgl. Karte 7.

209



sen wurden». In der Folge bleibt das Kapitel eine Re-
giunkel.

Mit dem Kirchenrat hat das Ordinariat keinen
Kontakt aufgenommen, als die Dekanate aufgeteilt
wurden,; dies sei die einzige Klage gewesen, die der
damalige Kirchenratsprasident Alphons von Streng
gedussert habe, teilt dessen Sohn, Bischof Franziskus
von Streng, im April 1968 dem Kirchenrat mit.**

Infolge der Neueinteilung mussen auch die Kapi-
telsfonds der alten Dekanate auf die neuen verteilt
werden. Da geht es um die Frage, ob die beiden alten
Fonds zusammengelegt und gleichmassig je nach
Pfarreienzahl auf die funf Dekanate verteilt werden
sollen oder ob jeder alte Kapitelsfonds auf die zu den
alten Dekanaten gehdrenden Pfarreien verteilt wer-
den soll. Nach einem Briefwechsel zu urteilen, bevor-
zugt der Kommissar die erste Losung. Aber das alte
Kapitel Frauenfeld-Steckborn war mit einem Vermo-
gen von uber 15000 Franken eher reich, das Kapitel
Arbon demgegeniiber mit knapp 3000 Franken eher
arm. Im Kapitel Frauenfeld-Steckborn sind viele mit
einer Zusammenlegung deshalb nicht einverstanden
und bezeichnen einen solchen Vorgang als kommu-
nistisch, «den wir alle bei den Bolschewisten verurtei-
len als eine ungerechte Verletzung des Eigentums-
rechts.» Pfarrer Johann Evangelist Traber aus Bichel-
see, Kammerer des alten Dekanats Frauenfeld-Steck-
born und nun des neuen Dekanats Fischingen, teilt
dies in einem Brief dem Kommissar mit. Er flgt aber
hinzu, es gabe auch «einen erlaubten christlichen
Kommunismus, der auf freiem Willen beruhe wie bei
den Ordensleuten». Spater schreibt er dem Kommis-
sar, jedes Kapitel solle das bekommen, was ihm
gehore — «Sehen Sie die Rechnung genau an und
Sie werden sehen, dass ich ein ehrlicher Jud bin».
Diese Bemerkung steht im Zusammenhang mit einem
Guthaben des alten Dekanats Frauenfeld-Steckborn
von 6600 Franken bei der Leih- und Sparkasse
Eschenz, dort angelegt in deutscher Wahrung. «Schlim-
mer kann es mit Eschenz nicht mehr werden», meint

210

Traber mit Bezug auf die Inflation in Deutschland: «Die
Weltwirtschaft ist nach den christlichen Nationaltko-
nomen ein Argernis, die niedere Valuta der besiegten
Lander macht sie kaufunfahig, steckt den ganzen
tbrigen QOrganismus an» — das zeige auch die Ar-
beitslosigkeit. Die Ehrlichkeit des Kammerers bezieht
sich wohl darauf, dass das Eschenzer Risiko bei Frau-
enfeld-Steckborn bleiben soll. Der Kammerer fuhrt
nun einen Verteilschlissel an und unterscheidet da-
bei zwischen bestimmtem vollwertigem und unbe-
stimmtem nominellem Eschenzer Wert.*** Pro Pfarrei
vom alten Dekanat Frauenfeld-Steckborn trifft es Fr.
366.20, vom alten Dekanat Arbon Fr. 135.70. Aber
auch Arbon hatte eine Obligation von Fr. 500.- in
Eschenz. 1925 werden 40 Prozent der Eschenzer
Gelder ausbezahlt.®®

1.2 Statuten

Gleich an den ersten Versammlungen der neuen Ka-
pitel im Mdrz 1921 kommt ein Statutenentwurf zur
Beratung. Schon am 7. Mai trifft die bischofliche Be-
statigung ein, und im Verlauf des Monats unterzeich-
nen alle Dekane und Kammerer die neuen Statuten.
Aber dieser schnelle Lauf gefallt nicht allen. Im Herbst
finden Pfarrer des Kapitels Frauenfeld, das Recht der
Kapitel, sich Statuten zu geben, sei verletzt worden;
die Bereinigung durch die Dekane allein sei «eine Ver-
gewaltigung und Schmadlerung der Gewohnheits-
rechte» und vielfach zu Ungunsten der Kapitel aus-
gefallen. Dekan Lotscher spricht von einer «beweg-
ten Szene»: «Wenn nur nicht alles in eine Raisonnie-
rerei ausarten wirde.»

1942 kommen revidierte Statuten heraus. Die
Dekane melden ihren Kapiteln zwar 1940/41, der

658 StATG Bb 10, 10/8.
659 StATG Bb 10, 10/2.
660 Verteilschlissel im Protokoll Arbon.



Neudruck der Statuten von 1921 stehe bevor, aber
nur vom Kapitel Frauenfeld werden zwei unbedeu-
tende Wiinsche eingebracht — ein grosses Interesse
an den Statuten scheint also nicht mehr zu bestehen.
Das uralte Recht der Kapitel, sich selber Statuten zu
geben, ist vergessen. Eigenartig ist zudem, dass nicht
mehr alle funf Dekane unterzeichnen, sondern in
Stellvertretung «fr die Geistlichkeit aller funf thurg.
Kapitel» nur der bischéfliche Kommissar Haag und
Dekan Schlatter vom Kapitel Arbon. Bei den voraus-
gegangenen Statuten hatte nie der Kommissar un-
terzeichnet — es sei denn, er war Dekan.*'

1.3  Mitgliedschaft

FUr die Statuten von 1921 stellt das Kapitel Arbon die
Forderung auf, dass auch ein Geistlicher, «der ein
standiges deutsches Vikariat besitzt», selbstverstand-
lich Mitglied des Kapitels und des Emeritenfonds sein
solle, denn bereits 1919 hat das alte Kapitel Arbon
die Vikare aufgenommen. Schon an der ersten Ver-
sammlung des neuen Kapitels nimmt auch ein
Hilfspriester teil. Allerdings steht dann in den Statu-
ten, nur «ausnahmsweise» konnten Vikare auf-
genommen werden, und es ist hinzugefugt: «auf den
Emeritenfonds [haben sie] nur Anspruch auf beson-
deren Beschluss der Kommission dieses Fonds hin.»
1942 fallen diese Einschrankungen weg.

1.4 Die Amter

Ein wesentliches, bis in die Entstehung der Dekanate
zurlickreichendes Recht der Kapitel, den Dekan zu
wahlen, besteht nicht mehr auf Grund des 1917 ver-
offentlichen «Codex Juris Canonici». Er tbertragt in
can. 445 dieses Recht dem Bischof; nach can. 446 soll
maoglichst ein Pfarrer Dekan sein. Wie diese Rechtsan-
derung von den Kapitularen aufgenommen wird, da-

ruber schweigen die Quellen. Wahrend friiher ein De-
kan nach seiner Wahl vor dem bischoflichen Beauf-
tragten und dem versammelten Kapitel den Eid
treuer Amtsfiihrung ablegte, so muss er nun zu die-
sem Zweck nach Solothurn reisen. Die Bischofe ha-
ben sich vor der Wahl jeweils beim Kommissar er-
kundigt, wer als Dekan in Frage komme. Da konnte
es schon vorkommen, dass sich jemand Ubergangen
fuhlte — von einem Pfarrer ist es 1937 sogar akten-
kundig. Weggefallen ist mit der neuen Regelung
auch die Mitteilung an die weltliche Behorde.

Dass auch der Kammerer und der Sekretar einen
Eid zu leisten haben, ist vollig neu. Die lateinischen
Formeln dazu stehen in den Statuten von 1921. In
den neugeschaffenen Kapiteln haben die beiden den
Eid nur bei der ersten Bestellung geleistet, 1942 er-
wahnen ihn die Statuten nicht mehr. Weggefallen ist
das Amt des Deputaten, auch den Pedell gibt es nicht
mehr — er wird schon vorher kaum mehr eine Auf-
gabe gehabt haben, denn an seine Stelle sind Post
und Telefon getreten. 1924 bezahlt das Kapitel Ar-
bon an die Gesamtkosten von Fr. 99.75 fir die Ein-
richtung des Telefons in Guttingen Fr. 50.— zu Guns-
ten von Dekan Johann Baptist Kurz.*” Im Kapitel
Steckborn scheint es (blich gewesen zu sein, dem
Dekan bzw. dessen Kirchgemeinde das Telefonabon-
nement zu bezahlen — jedenfalls beschliesst 1957 das
Kapitel, nichts mehr zu zahlen: Die Kirchgemeinde
Mammern solle die eine Halfte des Abonnements aus
dem Kirchenfonds begleichen, die andere Halfte aus
der Armenpflege.

Das Amt des Kommissars bleibt sich gleich. Nach-
dem 1902 das Kommissariat wieder vom Amt des
Dekans getrennt wurde, wird 1920, kurz vor der Neu-
einteilung der Dekanate, Pfarrer Suter von Bischofs-
zell zum Kommissar ernannt und 1932 auch zum De-

661 Statuten 1921: StATG Bd 0'00°0, 0; Statuten 1942: StATG
Bd 0’000, 1.
662 Beschluss im Protokoll.

21



kan — der Bischof wolle die Amter nicht mehr tren-
nen, teilt Suter dem Kapitel mit. 1967 kommt es zu
einer Auseinandersetzung wegen der Mitgliedschaft
des Kommissars im Kirchenrat. Der Kommissar war
zuvor entweder gewahltes Mitglied oder, wenn nicht
gewahlt, Mitglied mit beratender Stimme. Als 1967
ein neues Gesetz Uber die Organisation der katholi-
schen Landeskirche in Vorbereitung ist, steht im Ent-
wurf «bezlglich des bischoflichen Kommissars ein
Paragraph, der vom bisherigen Gesetz bedeutend ab-
weicht und nach meiner Ansicht eine Abwertung die-
ses Amtes zur Folge hat»: «lIst der bischéfliche Com-
missar nicht gleichzeitig Mitglied des Kirchenrates, so
kann er, wenn die Art der zu behandelnden Ge-
schafte es angezeigt erscheinen lasst, zu den einzel-
nen Sitzungen eingeladen werden. Er ist auf jeden
Fall einzuladen, wenn er selber bestimmte Geschafte
an einer Sitzung mit dem Kirchenrat zu behandeln
wiinscht.» (Nach einem Schreiben von Kommissar Jo-
hann Haag an Bischof von Streng). Wie aus dem nun
folgenden Briefwechsel zwischen Kommissar, Bischof
und dem Prasidenten des Kirchenrates, Dr. Hermann
Renner, hervorgeht, steht hinter diesem Entwurf die
Befiirchtung, die Teilnahme des Kommissars wiirde den
Einfluss der Laien im Kirchenrat schmalern. Bischof
von Streng wendet sich nun mit einem Brief direkt an
die Synode. Er erwadhnt unter anderem, es gabe im
Bistum drei bischofliche Kommissare: in Luzern, in
Zug und im Thurgau — «der am meisten in Anspruch
genommene und im Kanton am meisten beachtete
ist derjenige des Kantons Thurgau». Der Kirchenrat
macht nun Bischof von Streng den Vorwurf, der Ent-
wurf des neuen Gesetzes sei ihm Ende 1966 zuge-
stellt worden, da habe er jedoch nichts einzuwenden
gehabt. Auch dem Kommissar wird vorgeworfen, er
habe unkorrekt gehandelt, worauf sich dieser ge-
genuber Dr. Renner auf die Austibung seiner Gewis-
senspflicht beruft. Nun fallt die ganze Angelegenheit
in den Wechsel des Bischofsamtes von Franziskus von
Streng, der altershalber den Rucktritt gibt, zu Bischof

212

Anton Hanggi, der sich in einem Brief vom Marz 1968
der Argumentation seines Vorgangers anschliesst.®*
Schliesslich bleibt der Kommissar Mitglied wie bis
anhin.

Seit 1921 besteht die thurgauische Dekanenkon-
ferenz, zur der sich der Kommissar und die funf De-
kane versammeln.®** Seit 1930 gibt es zudem alljahr-
lich die diézesanen Dekanenkonferenzen.*®®

1.5  Aufnahme ins Kapitel

Die Aufnahme geschieht gemass den Statuten von
1921 und 1942 in den seit alters Uberlieferten For-
men: Lateinische Eidesleistung des Aufzunehmenden
und lateinische Aufnahmeerklarung des Dekans. Be-
merkungen in Kapitelsprotokollen ist zu entnehmen,
dass auch das Verlesen des Lebenslaufes sowie der
Ausstand vor der Aufnahme ublich sind. 1933 ver-
zichtet das Kapitel Frauenfeld auf das «Abtreten las-
sen». Die Gepflogenheit, dass der Aufgenommene
«der Reihe und Wrde nach zu allen Kapitularen geht
und das Osculum pacis empfangt», fallt in den Statu-
ten von 1942 weg.

Was friher selbstverstandlich war, wird immer
mehr in Frage gestellt: Bereits 1921 will im Kapitel
Steckborn bei der Statutenberatung eine Mehrheit
vom Eid absehen und sich mit einem Versprechen be-
gnugen. Auch in Frauenfeld gibt es Pfarrer, die sich
gegen den Eid aussprechen. Zur Diskussion um den
Eid kommt es besonders bei Neuaufnahmen. 1928
findet das Kapitel Arbon, es sei keine spezielle Auf-
nahme noétig, wenn ein Geistlicher bereits vorher in
einem thurgauischen Kapitel tatig gewesen sei; so
wolle man es in Zukunft halten. Wenn der Geistliche
hingegen von auswarts komme, sei er férmlich ins Ka-

663 StATG Bb 10, 10/9.
664 Im Protokoll Arbon vermerkt.
665 Protokolle: StATG Bd 0°10°0, 1-7.



pitel aufzunehmen, da mit der Mitgliedschaft im Kapi-
tel auch jene im Emeritenfonds verbunden sei. Aber
1932 ist dies bei der Aufnahme eines Pfarrers, der schon
vorher einmal im Thurgau wirkte, bereits vergessen —
oder ist es verboten worden? Im gleichen Jahr stellt
das Kapitel Frauenfeld fest, auch ein aus einem an-
dern thurgauischen Kapitel Kommender misse den
Eid leisten, das sei kanonische Vorschrift. 1945 wird
in Bischofszell der Antrag gestellt, ein neuer Kapitular
sei ohne Eid, nur mit einem Versprechen aufzuneh-
men, da er bereits im Thurgau den Eid geleistet habe.
Aber wegen Abwesenheit des Dekans will der Kam-

merer nicht von den Statuten abweichen. 1947 bittet -

in Fischingen ein Mitglied um Auskunft tiber den Ka-
pitelseid. Es wird ihm mitgeteilt, dass zur Zeit des
Bistums Konstanz die Kapitel eine eigene Korper-
schaft gebildet hatten. 1948 bezweifelt im Dekanat
Steckborn ein neuer Vikar die Notwendigkeit der Ei-
desleistung, da man nicht ohne Not schwéren solle.
Doch bleibt es beim Eid, wenn auch der Protokollant
bemerkt: «Er wird nicht ganz unrecht haben.» 1957
begniigt sich das Kapitel Bischofszell, einen von aus-
warts gekommenen Pfarrer nur noch zu begrissen,
obwohl es 1958 in Frauenfeld heisst, die Dekanen-
konferenz halte an der feierlichen Form der Auf-
nahme fest. Im selben Jahr ist fur Steckborn der Eid
«nicht mehr opportun». 1959 wehrt sich Dekan
Gmdur im Kapitel Arbon vergeblich gegen die Ab-
schaffung des Eides.**® 1960 nehmen die Frauenfel-
der Kapitulare «mit allgemeiner Zustimmung» zur
Kenntnis, dass Dekan und Kommissar Haag «aus
langjdhriger Intention» den Eid nicht mehr verlange.
Bei einer Neuaufnahme 1964 folgt das Kapitel Fi-
schingen diesem Beispiel. Seither geschieht der Eintritt
ins Kapitel formlos. Auch die Eintrittsgebuhr, der alte
Ingress, der nach den Statuten zehn Franken betragt,
wird nicht mehr verlangt. Schon 1929 hat der Vor-
stand des Kapitels Frauenfeld-Steckborn beschlos-
sen, wer vorher in einem thurgauischen Kapitel tatig
gewesen sei, bezahle keinen Ingress. In die «gulti-

gen» Statuten wurden diese Anderungen aber nicht
aufgenommen — ein Zeichen dafur, dass die Statuten
ihre bindende Kraft verloren haben.

Der Austritt ist gleich geregelt wie in den Statuten
von 1899. Der Wunsch des Kapitels Frauenfeld, dass
ein Verbleib im Kapitel nur dann in Frage komme,
wenn einer 15 Jahre im Kanton war, wird fur die Sta-
tuten von 1942 von der Dekanenkonferenz nicht an-
genommen. Aber bald verschwinden die Austrittsta-
xen aus den Kapitelsrechnungen.

1.6  Kapitelsversammlungen

Nicht mehr aufgefiihrt ist in den Statuten von 1921
der Kapitelsgottesdienst mit Requiem und Totenoffi-
zium fur die verstorbenen Kapitulare. Bereits nach
den Statuten von 1899 war er nur alle vier Jahre zu
halten. Die Erinnerung daran ist aber nicht ganz ent-
schwunden: 1936 halt das Kapitel Arbon «nach ei-
nem Unterbruch von zwanzig Jahren» wieder einmal
ein «grosses Kapitel» mit Requiem. Ebenso Fischin-
gen 1937 und 1941 sowie Frauenfeld 1938. 1942
steht dann in den Statuten: «Jedes dritte Jahr soll eine
feierliche Kapitelsversammlung mit Seelamt gehalten
werden.» Diese Vorschrift ist allerdings vergeblich:
Nur das Kapitel Frauenfeld hélt 1947, 1953 und 1962
eine Versammlung mit Requiem. Manchmal kommen
die Kapitel am Vormittag zusammen beim Jahresge-

666 Bei meiner eigenen Aufnahme ins Kapitel Arbon als Kaplan in
Romanshorn. Etwas boshaft (?) wurde auch die Aufnahme-
formel des Dekans umgedeutet: «Ego venerabilis huius ca-
pituli decanus» heisst zwar «Ich, Dekan dieses ehrwiirdigen
Kapitels», kann aber auch Ubersetzt werden mit: «Ich, der
ehrwirdige Dekan dieses Kapitels»! — Die Eidesformel war
mir damals unbekannt; als ich 1953 als Vikar nach Basel
kam, war weder von einem Eid noch von einer formellen
Aufnahme ins Kapitel die Rede. Auch gab es weder Konfe-
renzen mit bischoflichen Thesen oder freien Themen, noch
wurde die Christenlehre gehalten. Gingen im Thurgau die
Uhren anders?

213



dachtnis fur einen verstorbenen Mitbruder. Wenn das
Kapitel Arbon ab 1942 die Versammlungen mit dem
«De profundis» fur die verstorbenen Kapitulare ab-
schliesst, durfte dies ein Ersatz fur das vorgeschrie-
bene, alle drei Jahre zu haltende Seelamt sein.

Gemadss den Statuten von 1921 sind jahrlich zwei
Versammlungen zu halten. Sie finden meistens an ei-
nem Nachmittag statt und beginnen mit dem «Veni
Creator», dem die Exhorte des Dekans folgt; enden
tun sie mit der «Adoratio Sanctissimi». An den Ver-
sammlungen werden sowohl Dekanatsgeschéfte er-
ledigt wie bischofliche Thesen behandelt. In der
Frahjahrsversammlung nimmt der Bericht von der
diozesanen Dekanenkonferenz grossen Raum ein.
Die Dekane geben die bischoflichen Weisungen,
Anregungen und Ermahnungen, die sie erhalten ha-
ben, an die Kapitulare weiter, die sie meist ochne Dis-
kussion zu Kenntnis nehmen. Zwei Bemerkungen aus
dem Kapitel Arbon seien hier aber eingefigt: 1951
«findet es das ganze Kapitel unhaltbar, dass immer
neue Bistumsopfer eingefihrt werden», 1958 ist
man ungehalten «Uber die begehrlichen Winsche
des Ordinariates nach ergiebigen Kirchenopfern».
Unabhangig von einer Dekanenkonferenz hat man
sich zudem ein Jahr zuvor gedrgert Uber «diverse An-
sichtssendungen und Bettelaktionen von Diaspora-
pfarreien» und den Unmut dartber gedussert, «dass
sie mit bischoflichem Segen begleitet» seien.

Das Dekanat Steckborn ist Gber Jahre hinweg in
einer Sondersituation: Obwohl 1906 das Dekanat
Schaffhausen errichtet worden war, nahmen dessen
Geistliche weiterhin an den Konferenzen der Regiun-
kel Diessenhofen teil. Nun schliessen sie sich auch
dem neuen Dekanat an, doch nehmen sie nur an den
Herbstversammlungen teil, da im Frihjahr vor dem
Referat die Kapitelsgeschafte verhandelt werden. Weil
von den «Schaffhauser Herren» im Herbst immer ei-
nige abwesend sind, kommt es 1925 zu einer Aus-
einandersetzung: Die «Schaffhauser Herren» haben
in einem Bericht an das Ordinariat angegeben, sie

214

seien im Dekanat Steckborn konferenzgendssig; «das
scheint aber ein starker Missbrauch zu sein mit unse-
rem Namen». Es muss dann zu einer Einigung ge-
kommen sein: Die Steckborner Kapitulare trennen —
zum Teil auf verschiedene Tage — in der Frihjahrsver-
sammlung die Kapitelsgeschafte von der Pastoral-
konferenz, sodass die Schaffhauser Geistlichen
fortan im Friihjahr und Herbst teilnehmen kénnen.
Einige Male ist der Konferenzort sogar im Schaffhau-
sischen. 1931 trennen sich die Schaffhauser von
Steckborn.

1931 verlangen die neuen Didzesanstatuten,
dass jahrlich eine Kapitelsversammlung und zwei
Konferenzen abgehalten werden. Da sich im Thurgau
Dekanat und Regiunkel decken, werden teils alle Zu-
sammenkiinfte als Konferenzen oder Versammlun-
gen bezeichnet, teils aber auch Unterschiede ge-
macht. In den Statuten von 1942 heisst es: «Die Ka-
pitelsversammlungen finden in der Regel dreimal im
Jahr statt.» Das Kapitel Frauenfeld will hier noch die
Unterscheidung zwischen Versammlung und Konfe-
renz einbringen. 1951 beschliesst das Kapitel Steck-
born, die Kapitelsversammlung mit der Sommerkon-
ferenz zusammenzulegen und ganztdgig zu halten.
1955 geht man vom «ganztdagig» ab, kommt am
Nachmittag zusammen und hat somit jahrlich nur
noch zweimal Kapitel. 1960 wird der Antrag ange-
nommen, sich wieder dreimal zu versammeln, dafur
aber im Fruhjahr auf ein Referat zu verzichten.

Fester Bestandteil der Versammlungen im Som-
mer und im Herbst ist die Behandlung einer bischéfli-
chen These. Mit diesen Thesen nimmt es das Kapitel
Frauenfeld besonders genau: Von 1921 bis 1928 be-
handelt es jeweils an einer Versammlung, wie vorge-
schrieben, zwei Thesen. Schon 1923 ist das offen-
sichtlich einigen zuviel; sie verlangen, wenn man
schon bei zwei Referaten bleibe, so sollten sie wenigs-
tens kurzer sein. Im Fruhjahr 1928 wird der Antrag,
kanftig nur eine These zu behandeln, noch verwor-
fen, im Herbst dagegen mit sechs gegen funf Stim-



men «als erheblich erklart». Im gleichen Dekanat
mochte 1942 ein Mitglied die Aufteilung der Thesen
auf die einzelnen Kapitel der Dekanenkonferenz,
«die ein besseres Fingerspitzengefuhl hat fur das,
was uns interessiert und auch fir die Praxis aktuell
ist». Zu lange Vortrage sind auch im Kapitel Bischofs-
zell nicht beliebt: Es beschliesst 1944, ein Referat
dirfe nicht langer als 20 Minuten dauern. Im An-
schluss an die Vortrage wird jeweils diskutiert. Im Ka-
pitel Steckborn ist es Brauch, dass jeder Anwesende
dazu etwas sagt, aber 1945 wird ein «Antrag mehr-
heitlich zum Beschluss erhoben, es sei nicht jeder Ka-
pitular aufzurufen, sich zum jeweils gehaltenen Refe-
rat zu dussern».

Verschiedentlich macht Bischof von Streng auf
die Pflicht, Thesen zu behandeln, aufmerksam. 1952
sagt er, ein Kapitel misse das Ordinariat anfragen,
wenn es ein anderes Thema als das vorgegebene
wahlen wolle. Aber in Wirklichkeit verdrangen immer
haufiger freie Themen die Thesen. Schon 1941 win-
schen einige Mitglieder im Kapitel Fischingen, dass
neben den Thesen auch zeitbedingte Themen behan-
delt wirden; der Wunsch ging damals aber noch
nicht in Erflllung. Das Kapitel Arbon wabhlt seit 1947
immer ofters freie Themen, zum letzten Mal behan-
delt es 1961 eine These. Ab 1960 werden auch in den
andern Kapiteln zunehmend freie Themen gewahlt.
1962 bemerkt man in Fischingen, dass «die Seelsor-
ger Uber neue, hochaktuelle Fragen der Theologie
und Seelsorge zu wenig informiert sind, die vorge-
schriebenen Behandlungen der Thesen helfen diesem
Ubelstand nicht ab»; die kantonale Priesterkonferenz
solle kompetente Fachleute zur Verfiigung stellen.
Statt der Thesen wird auch die persdnliche Ausspra-
che Uber praktische Themen gewitinscht. Anderer-
seits bedauert Dekan Alois Roveda das «schwache In-
teresse gewisser Geistlicher an kantonalen ausseror-
dentlichen Priesterkonferenzen, die eine Weiterbil-
dung zum Ziel haben». Nachdem Arboner Kapitulare
1961 an einer Bodenseetagung mit Dr. Franz Bockle,

Professor der Moraltheologie, teilgenommen haben,
wird der Wunsch laut, solche Tagungen im Kapitel
durchzufihren. 1963 wird ein halber Tag eigens dem
Thema «Heutiger Stand der Evolutionslehre» gewid-
met. Im gleichen Jahr nehmen einige Mitglieder an
der Bibeltagung mit Professor Alfons Deissler in Fried-
richshafen teil. Dann kann Studienrat Josef Hall aus
Konstanz gewonnen werden: 1964 zum Thema
«Konzil von Konstanz und Hus», 1965 zum Bibelver-
standnis, 1966 zum «Prozess Jesu» und zur «Entmy-
thologisierung des Neuen Testaments und Bult-
mann». 1967 findet ein Kurs Uber Ehefragen statt,
1968 ein dreitagiger Kurs in St. Gerold/Vorarlberg mit
Dr. Albert Ebneter zum Thema «Kirchliche Autoritat
und Freiheit»; ebenda 1969 ein Kurs mit einem Dr.
Ries aus St. Gallen Uber «Die Gottesfrage heute». In
den andern Kapiteln beginnen die Studientage um
1968. Da treffen sich die Kapitulare von Fischingen,
Bischofszell und Frauenfeld in Wil mit P. Cajetan
Kriech zu Referaten Uber «Autoritat und Freiheit»
und «Humanae vitae», in den Jahren 1968 und 1969
die Kapitel Steckborn und Bischofszell zum Thema
«Exegese».*

Uber die Kapitelsversammlungen und die Konfe-
renzen haben die Dekane jahrlich Berichte an das Or-
dinariat zu schicken: Tag und Ort, Zahl der Teilneh-
menden, Abwesende mit Grinden fir die Absenzen,
Thema der Exhorte, behandelte Thesen sowie Re-
chenschaft darlber, ob bei freien Themen das Ordi-
nariat angefragt wurde.*®

Zu Zusammenkinften ganz anderer Art kommt es,
als die Reiselust die Kapitulare packt. Seit Ende der
1940er-Jahre unternehmen die Kapitel immer wieder
«Kunstreisen» oder Ausfliige in andere Kantone und

667 Kapitelsprotokolle.

668 Solche Berichte sind, bei vielen Liicken, in den Dekanatsar-
chiven vorhanden: Frauenfeld 1931-1970 (StATG Bd 4’030
und 4'04'0), Steckborn 1926-1972 (StATG Bd 5'03'0 und
5'03'0), Bischofszell 1933-1962 (StATG Bd 803’0 und
8'04'0).

215



in den suddeutschen Raum. Mit solchen Fahrten wer-
den auch Kapitelsversammlungen verbunden: Das Ka-
pitel Arbon behandelt 1964 den bischéflichen Fragebo-
gen zur Mischehe in der «Sonne» zu Weingarten, das
Kapitel Bischofszell im «Hirschen» zu Ottobeuren.

17 Kapitelsbibliotheken

In den Statuten von 1921 steht im Abschnitt Gber die
beiden Kapitelsbibliotheken: Sie «sind Gemeingut al-
ler funf Kapitel». Bereits anlasslich der Diskussion um
die neuen Statuten beschliesst das Kapitel Arbon, die
Bibliothek «weder zu verdussern noch zu verteilen,
sondern im Status quo zu belassen». Im Kapitel Frau-
enfeld wird bereits von einem Verkauf gesprochen.
Wiederum in Arbon kommt es 1928 zum Beschluss,
sie dem Ordinariat zu verschenken; einzelnen Geistli-
chen sei es gestattet, das eine oder andere Buch zu
nehmen. Als Grund ist angegeben, sie wirden in Bi-
schofszell und in Frauenfeld kaum mehr benttzt. Zur
Ubergabe an das Ordinariat kommt es nicht, aber
bald beginnt der Ausverkauf. 1930 nimmt sich Pfar-
rer Adolf Lang von Uesslingen der Bibliotheken an
und veranlasst, dass ein Teil verkauft wird und beide
Bibliotheken zusammengelegt werden (es existiert
noch ein Verkaufsangebot und ein Blatt mit Einnah-
men aus dem Jahr 1933).

Zum Bestand der beiden Bibliotheken an Werken
des 16. bis 19. Jahrhunderts zahlten urspriinglich etwa
400 Titel in 1500 Banden; davon sind 229 Titel in 714
Bdnden ubrig geblieben. Weitere 110 Titel stammen
aus dem 20. Jahrhundert. Wohin die nicht mehr vor-
handenen Blcher entschwunden sind, ist nicht mehr
festzustellen. Unter ihnen befanden sich auch einige
wertvolle: drei Erstdrucke von Werken des Erasmus
von Rotterdam (1522/23), eine «Chronika», die auf
Deutsch Ubersetzte Werke von Kirchengeschichts-
schreibern aus dem 4. Jahrhundert enthalt (1514);
kostbare Ausgaben, «gebunden in Holz und mit

216

Schweinsleder Uberzogen, grosser Band mit Schlies-
sen», waren «Divi Bernardi opera» (1552) und
«Opera Hieronymi» (1579). Um 1960 wird der noch
vorhandene Bibliotheksbestand alphabetisch geord-
net.® Seit 1989 befindet er sich als Depositum im
Staatsarchiv des Kantons Thurgau. Knapp die Halfte
der Blcher kann unter dem Stichwort «Theologie»
eingeordnet werden, die andere knappe Halfte ist un-
ter «Geschichte» einzureihen.

1.8 Rekollektio

1927 fihrt Bischof Josef Ambuihl die Rekollektio ein
und fragt die Kapitel an, ob sie diese halbtagig-mo-
natlich oder ganztagig alle zwei Monate wollen; die
Kapitel entscheiden sich fir halbtagig-monatlich. Die
Rekollektio soll der geistlichen Erneuerung dienen,
dazu halt der «Rekollektor» einen Vortrag, beendet
wird sie mit Gebet und Segen.

Im Kapitelsvorstand Arbon kommt es, wie den
Briefen von Dekan Kunz ans Ordinariat zu entneh-
men ist, zu langeren Diskussionen.®”® In einem ersten
Brief teilt er mit, dass es schwierig sei, die Rekollektio
an die bestehenden Priesterkongregationen anzu-
schliessen; denn der Kongregationsbezirk Oberthur-
gau umfasse die Priester des Kapitels Arbon nur teil-
weise, da einige nach Konstanz gehen wiirden; an-
dererseits gehdrten auch Priester aus dem angren-
zenden Kapitel Bischofszell und aus der Ditzese
St. Gallen dazu. Ein geeignetes Lokal sei aber wie bis-
her in Romanshorn vorhanden. Kammerer Josef
Schlatter hat als Ort der Rekollektio Kreuzlingen vor-
geschlagen, sofern die Kapitel Arbon und Steckborn
sie gemeinsam hielten. Aber damit ist Dekan Kunz
nicht einverstanden, wie er im zweiten Brief meldet:
«In diesem Fall wirde immer eine Anzahl nach Kon-

669 Verkaufsangebote und Verzeichnisse in: StATG Bd 4'30'0, 0.
670 StATG Bd 7'14'0, 0.



stanz <zum Bier hingehen, und dann wirde der
ganze Effekt <hinweggeschwemmt>.» Aber noch un-
ter Dekan Kunz beschliesst man 1934, nach der Re-
kollektio gemdtlich zusammenzusitzen; auch Bischof
von Streng winscht 1951 an der Dekanenkonferenz
«eine Stunde gemutlichen Zusammenseins nach der
Rekollektio». Zur ersten Rekollektio am 20. Septem-
ber 1927 werden eingeladen: die Mitglieder des Ka-
pitels offiziell, die Mitglieder der Kongregation aus-
serhalb des Kapitels inoffiziell. Flr das Gebet wird die
Kongregationsandacht tbernommen. St. Gallische
Mitglieder der Priesterkongregation haben sich der
Rekollektio nicht angeschlossen. Als es 1934 um die
Flhrung eines Absenzenverzeichnisses geht, melden
die Pfarrer von Kreuzlingen, Emmishofen und Muns-
terlingen, sie besuchten die Rekollektio in Konstanz.
Oft verbindet Arbon die monatliche Rekollektio mit
einer Kapitelsversammlung.

Sowohl Frauenfeld wie Fischingen wollen die drei
Kongregationsbezirke beibehalten und fiir den Bezirk
Hinterthurgau die Kongregationsversammlung zur
Rekollektio umgestalten; der Ort soll wie bisher das
Kapuzinerkloster in Wil sein. Bischofszell entscheidet,
die Kapitulare sollten sich den schon bestehenden
Kongregationen in Romanshorn oder Wil anschlies-
sen. Von Steckborn, zum Bezirk Untersee gehorend,
ist erst 1945 Genaueres zu horen: Seit mehr als dreis-
sig Jahren bestehe die Rekollektio, die aus der Pries-
terkongregation hervorgegangen sei (dabei haben
auch Priester aus den Dekanaten Schaffhausen und
Frauenfeld teilgenommen). 1955 bittet der Pfarrer
von Huttwilen im Frauenfelder Kapitel, kinftig zu
verhiten, dass, wie heute, die Kapitelsversammlung
mit der Rekollektio in Mammern zusammenfalle.

Wie lange die Kongregationen als selbstandige
Einrichtung bestehen blieben, geht aus den Akten
nicht hervor. 1944 heisst es in Arbon, dass im An-
schluss an die Rekollektio Kongregationsversamm-
lung sei; 1955 wird in Fischingen die Rekollektio Kon-
gregation genannt.

1.9 Visitationen

Im Auftrag des Bischofs haben die Dekane die Visita-
tionen durchzufuihren und die Geistlichen umfangrei-
che Fragebogen fur das Ordinariat auszufillen. 1939
stellt das Ordinariat Fragen zu folgenden Themenbe-
reichen: Pfarrei, Pfarrkirche, Geistlichkeit (auch Haus-
personal: Name und Alter; klerikale Kleidung), Spen-
dung der Taufe, Verwaltung des Busssakraments, hei-
liges Altarssakrament, Ehesakrament, geistliche Be-
rufe, Kultus, Kirchengesang, Religionsunterricht und
Christenlehre, Schule und Lehrer, Familie, katholische
Vereine und Bruderschaften, Katholische Aktion,
Wohltatigkeitsvereine, Sammlungen, akatholische
und neutrale Vereinigungen, Pfarrbicher, Chronik
und Archiv, Kirchgemeindeverwaltung, Verwaltung
der anvertrauten Gelder, Weisungen des letzten Re-
zesses. Zwei Bemerkungen zu den Fragebogen ste-
hen in den Kapitelsprotokollen: 1932 bezeichnet Bi-
schofszell «ein sehr einlassliches Schema fir die
nachste Visitation» als «18 Seiten Geschenk aus So-
lothurn: Timeo Danaos et dona ferentes».®”' Und
1939 ist von Frauenfeld zu erfahren, dass Bischof von
Streng an der Dekanenkonferenz bemerkt habe, man
solle sich nicht Gber die vielen Fragen drgern; er
misse fur seinen Teil noch weit mehr Fragen nach
Rom beantworten. In der Einleitung zu diesem Frage-
bogen bittet der Bischof, ihn sorgfaltig, geduldig und
mit Wohlwollen auszufillen. Die Geistlichen beant-
worten die Fragen, der Dekan seinerseits fullt fir jede
Pfarrei einen eigenen Fragebogen aus; das Ordinariat
schickt den Pfarrern den Rezess zu. Auch die Kaplane
und Vikare bekommen einen Fragebogen. 1960 entfal-
len die Fragen fiir die Dekane; je nachdem machen sie
aber zu einzelnen Pfarreien Bemerkungen oder nicht.®”

671 «Ich furchte die Danaer, die Geschenke bringen»: Anspie-
lung auf das «trojanische Pferd», das die Griechen nach Ho-
mer, mit «Helden» bestiickt, den Trojanern schenkten.

672 Fur die Auswertung habe ich nur die Visitationen von 1939
und 1960 bearbeitet.

217



1.10 Priesterkonferenzen

Anlasslich der Neueinteilung der Dekanate stellte sich
die Frage einer Grindung freier kantonaler Priester-
konferenzen, die Bischof Stammler vorgelegt wurde.
An der ersten Versammlung des Kapitels Arbon be-
richtet der neu ernannte Dekan Kunz, solche Konfe-
renzen wuinsche der Bischof nicht; er habe gesagt:
«Mir ist gleich, wo die Hochw. Herren das Mit-
tagessen einnehmen, eine erspriessliche Arbeit resul-
tiert aus solchen Konferenzen nicht». Der Bischof
«beflirchte durch dieselben die Férderung oppositio-
nellen Geistes und der Kritisiersucht unter dem Kle-
rus, er winscht bei allfdlligen Anregungen, Win-
schen und Gesuchen den richtigen Instanzenweg:
Kapitel — Dekanatskonferenz — Kommissar — Bi-
schof». Der Steckborner Dekan Alfred Ammann
meint dazu: «Der Herr Bischof wiirde sie als Neben-
regierungen betrachten, die Dekanate kénnen ihre
Winsche an die Dekanenkonferenz leiten.» Trotz-
dem kommt es zu diesen Konferenzen — erstmals im
Februar 1922. Die behandelten Themen zeigen, dass
es Probleme gab, die von allen gemeinsam beraten
werden sollten, so an der Sitzung von Februar 1922 die
Stellung der katholischen Presse im Thurgau und der
biblische Unterricht an der Schule oder an der
folgenden Sitzung der Emeritenfonds.®”? 1926
wunscht das Kapitel Arbon, dass diese Konferenzen
alle zwei bis vier Jahre stattfinden. Ab 1935 finden sie
von wenigen Ausnahmen abgesehen jedes Jahr statt.
Bischof von Streng schatzt sie und nimmt auch dann
und wann an ihnen teil. Protokolle werden nicht ver-
fasst, doch sollten wenigstens die Beschliisse notiert
werden, meint 1932 Pfarrer Josef Hofmann von Arbon,
was aber nicht geschieht. Vereinzelt sind in den Kapi-
telsprotokollen Priesterkonferenzen erwdhnt wie
auch Themen, die behandelt werden oder behandelt
werden sollten.

218

1.11 Didzesansynoden

Zur Diézesansynode 1931 unter Bischof Ambuhl fin-
den sich nur wenige Bemerkungen in den Protokol-
len. Das Kapitel Fischingen meint 1929, die Synode
sei eine reine Formalitat, die Angelegenheit sei schon
geordnet. Arbon verlangt einen einheitlichen Kate-
chismus fur die deutschsprachige Schweiz und
winscht ein Rituale mit moglichst vielen Texten in
deutscher Sprache; ausserdem will es das St. Galler
Rituale einflihren, was es aber kaum als méglich er-
achtet. Die andern Kapitel wahlen nur den Delegier-
ten, der mit dem Dekan die Synode besucht. Als Re-
sultat der Synode veroffentlicht der Bischof die Di6-
zesanstatuten, die auf Pfingsten 1931 in Kraft treten.
In den Kapitelsversammlungen werden daraus ein-
zelne Abschnitte vorgelesen, wie es die Didzesansta-
tuten vorschreiben.

Fir die Dibzesansynode 1956 hat Bischof von
Streng schon im Dezember 1952 die Dekane aufge-
fordert, in den Versammlungen die Materie zu disku-
tieren und Vorschlage fur die Synode einzubringen.
Arbon weist auf eine kommende kantonale Priester-
konferenz hin und will, so eine Ausserung, «hoffen,
dass man im Zeitalter der sog. Volksdemokratien
nicht allzu monarchisch bei der Gesetzgebung im ho-
hen Olymp vorgeht». Die anderen Kapitel schweigen
- wenigstens was ihre Protokolle betrifft — und
wahlen ihre Delegierten. Auch diesmal sind Ditze-
sanstatuten das Resultat, sie erscheinen aber erst auf
den 1. Januar 1960 (sie sind der letzte offizielle Text
in Latein; die anschliessenden «Bisch&flichen Weisun-
gen» erscheinen bereits in Deutsch). Kein Kapitel er-
wahnt sie, obwohl ihre Behandlung eigentlich vorge-
schrieben ware. Schon im Erscheinungsjahr Gberholt,
werden sie kaum zur Kenntnis genommen — was zu
beachten ist, wenn sie in den folgenden Abschnitten
VIl 2 und 3 erwahnt werden.

673 Protokolle in: StATG Bd 7°14°0, 1.



2 Klerus

2.1 Thurgauisches Staatsexamen
und Wahlfahigkeit

Erstmals 1929 wird das Abschlussexamen, der «Intro-
itus», an der Theologischen Fakultat in Luzern auch
als Staatsexamen anerkannt. Bis zu diesem Jahr
wurde an einem separaten Examen festgehalten,
doch konnte ein Student bitten, gleich nach dem In-
troitus examiniert zu werden. An der Prifung in Lu-
zern hat immer ein Vertreter aus dem Thurgau dabei
zu sein, meist der Kommissar mit noch einem Geistli-
chen. Dem Introitus folgt die Mitteilung an den Kir-
chenrat, der die Wahlfahigkeit erteilt. Solche Mittei-
lungen sind zum letzten Mal 1974 in den Akten.*”*
Das thurgauische Staatsexamen ist nun zur reinen
Formsache geworden. Geistliche, die nicht aus dem
Thurgau stammen, im Kanton Pfarrer oder Kapldne
werden, haben sich, soweit aus den Akten ersichtlich
ist, dem Examen nicht zu unterziehen. Was die Wahl-
fahigkeit betrifft, ist im «Gesetz Uber die Organisa-
tion der Katholischen Landeskirche des Kantons
Thurgau» von 1968 verordnet: «Als Pfarrer sind nur
Schweizerbirger wahlbar; bei Kaplanen und Hilfs-
geistlichen kann auf das Erfordernis des Schweizer-
burgerrechtes ausnahmsweise verzichtet werden.»
Dieses Gesetz bringt noch eine Anderung: Der Pfarrer
ist nicht mehr von Amtes wegen Prasident der Kir-
chenvorsteherschaft, bleibt aber deren Mitglied.®”
1984 heisst es, ein Pfarrer musse «in der Regel»
Schweizer Burger sein, bei den anderen Geistlichen
sei das Burgerrecht nicht erforderlich, «wenn es die
Umstdnde nahe legen».®®

2.2 Klerikales Leben

Die Exhorten, die die Dekane zu Beginn einer Kapi-
telskonferenz halten, sind meist aszetischer und spiri-

tueller Art; ein konkreter Anlass zu Ermahnungen ist
kaum zu erkennen. Die Diézesanstatuten von 1931
und 1960 regeln das Leben der Geistlichen in man-
nigfacher Hinsicht. Zu den Pflichten gehéren das Ge-
bet, die tdgliche Feier der heiligen Messe, die
wochentliche Beichte — 1960 die «oftere» Beichte —,
die richtige Verwaltung der Sakramente sowie Exerzi-
tien wenigstens alle drei Jahre. Uber den Besuch der
Exerzitien sollen die Geistlichen bei der Visitation Re-
chenschaft ablegen; die Namen jener, die an Exerzi-
tien teilnahmen, hat der Dekan dem Bischof zu mel-
den. 1939 fillen alle Pfarrer die Frage nach den Exer-
zitien aus, 1960 lassen sie einige unbeantwortet.

Der Wirtshausbesuch ist, wie schon frihere Di6-
zesanstatuten vorschrieben, zu meiden, doch ist
1931 beigefligt: «ausser wenn er wegen Verpflich-
tungen nétig ist». Das Kartenspielen in Wirtshdusern
ist verboten, in der Offentlichkeit soll nicht geraucht
werden. 1921 begrindet Dekan Kunz die Tatsache,
dass das Abendessen nach der Kapitelsversammlung
im Pfarrhaus stattfindet, damit, «dass keiner ins
Wirtshaus gehen muss», und er gibt gleich das Menii
an: «Warme Bratwurst, Kartoffel, griiner Salat, Brot a
1 Fr. 40 Rp.». Die Di6zesanstatuten von 1960 erwadh-
nen den Wirtshausbesuch nicht mehr, mahnen aber,
beim Kartenspielen und Rauchen kein Argernis zu ge-
ben.

Ist der Pfarrer auch nur einen Tag abwesend, hat
er einen andern Priester zu beauftragen, der die Seel-
sorge ubernimmt. Bei dreitdgiger Abwesenheit
braucht er vom Dekan die Erlaubnis, bei langerer vom
Ordinariat; jahrlich darf er nicht Gber einen Monat Fe-
rien machen. 1960 hat er bei achttagiger Abwesen-
heit den Dekan zu informieren, bei ldngerer das Ordi-
nariat; wiinschenswert sei es, dass die Priester jahrlich
drei Wochen Ferien hatten, damit sie gestarkt an

674 StATG Ba 3'30°0.
675 StATG Ba 1'61'0.
676 StATG Ba 1'61'1.

219



Geist und Korper ihre Pflichten erneut wahrnehmen
kdnnten. Die Kapitelsstatuten von 1921 und 1942
schreiben vor, nur mit Erlaubnis des Dekans dirfe das
«Domicilium» verlassen werden, und verweisen auf
den «Codex Juris Canonici», can. 465 § 4, wo es
heisst, bei einer Abwesenheit von mehr als einer Wo-
che brauche es die schriftliche Erlaubnis des Ordina-
rius; Letzteres aber steht nicht in den Di6zesanstatu-
ten.677

Eine Frau darf ein Geistlicher nicht aufs Privatzim-
mer, sondern nur ins Sprechzimmer nehmen. Mit
dem familidren «Du» soll man bei Madchen und
Frauen vorsichtig und klug sein, damit «in unseren
schwierigen Zeiten kein Anlass zu boshaften Ver-
ddchtigungen entsteht». 1951 erklart Dekan Haag
im Frauenfelder Kapitel, ein Geistlicher durfe ausser
in Vereinen nie mit Damen reisen, «auch nicht mit der
Schwester: Sie ist nicht angeschrieben».

Zu reden gibt die Priesterkleidung. Die Dekane
geben die jeweiligen bischéflichen Verfigungen wei-
ter. Die Didzesanstatuten von 1931 schreiben die ge-
wohnte Kleidung vor: Gehrock, Hut, alles in Schwarz,
Kollar. Aber schon 1934 rigt Bischof Ambiihl das in
den Stadten aufkommende Tragen des «Tschopen»:
Das sei verpont, denn dadurch schwinde das Anse-
hen. 1958 erklart Bischof von Streng den schon
langst gewohnten «Veston» als bischoflich erlaubt,
aber die Krawatte bleibt verboten. Bei festlichen Ge-
legenheiten ist gemass Ditzesanstatuten von 1960
der Gehrock zu tragen (den viele Geistliche nicht
mehr haben), aber beim Turnen, bei Bergtouren und
beim Skifahren darf eine passende Kleidung in einer
dem Klerus zukommenden Farbe getragen werden.
Noch 1962 warnt der Bischof: «Die seridse Laienwelt
wulnscht keine Laisierung des Priesterkleides.» Ob
das klerikale Kleid getragen wird, ist immer auch eine
Frage bei den Visitationen, ebenso wird gefragt, ob
der Mesmer bei Funktionen in der Kirche den Talar
trage.

220

23 Priestervereinigungen

Die marianische Priesterkongregation, mehr oder we-
niger in der Rekollektio aufgegangen, ist bereits er-
wahnt worden. Der «Priester-Anbetungsverein»,
1890 eingefiihrt, ist etwas in Vergessenheit geraten:
Nur noch 36 Priester zahle der Verein im Bistum, wird
1932 im Kapitel Frauenfeld berichtet. Anlass zu die-
ser Aussage gibt der «Aufruf des Hochw. Herrn Ka-
plan Galliker in Hellbdhl, Kt. Luzern», den Dekan
Kunz im Kapitel Arbon verliest; darin werden die Pries-
ter ermahnt, die wochentliche Anbetungsstunde vor
dem Allerheiligsten wieder zu halten. «Der Aufruf
tragt die Empfehlung unseres Hochw. Bischofs.»
Folglich empfiehlt Dekan Kunz den Verein «mit war-
men Worten» und geht davon aus, dass die Kapitu-
lare ihm beitreten; er «werde daher uns alle als Mit-
glieder anmelden», was ohne Widerspruch ge-
schieht. An der di6zesanen Dekanenkonferenz von
1933 ermuntert auch Bischof Ambuhl zum Beitritt;
«erwdhnt wird als nachzuahmendes Beispiel das Ka-
pitel Arbon, das beschlossen hat, gesamthaft dem
Verein beizutreten», heisst es im Frauenfelder Proto-
koll - das Arboner Protokoll verschweigt das bischof-
liche Lob.

Die «Unio cleri pro missionibus», die sich fur die
Missionen einsetzt, ist 1916 gegriindet worden und
bekommt nun 1922 diézesane Statuten — dies wird
den Dekanen mitgeteilt. In der Folge erklaren die Ka-
pitulare von Arbon und Frauenfeld geschlossen den
Beitritt. 1942 ladt das Kapitel Arbon den Promotor
der «Unio» ein, der von einem Abflauen der Begeis-
terung unter dem jingeren Klerus spricht. Im Bistum
Basel sei die Mitgliedschaft unter 40 Prozent gesun-
ken im Unterschied zu andern Di¢zesen, wo der An-

677 Aus den Akten der Dekanate geht nicht hervor, ob die De-
kane tatsachlich angefragt wurden. Aus eigener Erfahrung:
Als Kaplan in Romanshorn 1959-1968 kannte ich diese Be-
stimmungen nicht.



teil zwischen 65 und 78 Prozent liege. Der Vertreter
der «Unio» im Thurgau, Pfarrer Fridolin Ruckstuhl
von Sommeri, «ermuntert die Kapitulare zum Beitritt
und setzt dann gleich mit erhéhten Touren bei den
Herren den <Silberstaubsauger> ein». Nochmals er-
folgt ein allgemeiner Beitritt 1947.

1927 macht Dekan Johann Evangelist Traber im
Kapitel Fischingen «officielle Mitteilung von einem
Erlass unseres hochwst. Bischof Dr. Josephus v. 6.
Marz 1927, welcher durch die Dekanate allen
Pfarramtern zugestellt wurde». In diesem Erlass emp-
fiehlt Bischof Ambuhl den Beitritt zur «Unio aposto-
lica» als Mittel dazu, «den in Exerzitien gewonnenen
Seelenfrieden und Eifer wach und warm und stark zu
halten». Die «Unio apostolica», deren Mitglied der
Bischof selber ist, verlangt die «tagliche Selbstkont-
rolle durch Fihren einer Schedula». Sie wecke und
vertiefe die personliche Verantwortung im Amt und -
damit verbunden - die «Rechenschaftsablage vor
dem bestellten Moderator oder dem Beichtvater»,
was «das bruderliche Miteinander in Demut und
Liebe» kennzeichne.®”® Dekan Traber meint, die Emp-
fehlung der «Unio apostolica» von héchster Seite und
die Aufforderung des Bischofs zum Beitritt, sollten ei-
nem seeleneifrigen Priester gentigen; daher «gibt es
fur uns kein <\Wenn> und kein <Aber> mehr». Auch De-
kan Kunz gibt im Kapitel Arbon die Empfehlung des
Bischofs an die Kapitulare weiter. Es ware keine Re-
aktion darauf bekannt, wenn es nicht die Kopie eines
Briefs des Dekans an den Bischof gabe: «Alsich in der
Kapitelskonferenz den Gedanken aussprach, welche
Freude ware es fur den hochwirdigsten Bischof,
wenn ich ihm kénnte melden, alle Priester des
ganzen Dekanats treten der Unio bei», hat mir «nur
ein eisiges Schweigen geantwortet»; der «Bann»
habe sich erst geldst, als er erklart habe, er werde
keine Abstimmung durchfihren. Erst nachher -
wohl beim anschliessenden Zusammensein — seien
die Bedenken gedussert worden: «1. Warum schenkt
man den Priestern nicht mehr Vertrauen, warum diese

Uberwachung durch Kontrolle? 2. Dadurch bilden
sich Heuchler, die auf das Papier nur Gutes hinschrei-
ben, obwohl sie es nicht halten. 3. Es sei schon vor-
gekommen (aber nicht in unserer Didzese), dass die
Haushadlterin diese Kontrolle Uberwache und beur-
teile. 4. Es sei doch mehr oder weniger ein Eingriff in
den Gewissensbereich u.dgl.».*” Anlasslich der di6-
zesanen Dekanenkonferenzen wirbt Bischof Ambuhl
immer wieder fur die «Unio apostolica» und spricht
sein «ceterum censeo» zum Beitritt aus.

Spater empfiehlt Bischof von Streng von diesen
Vereinigungen nur noch einmal, 1948, die «Unio cleri
pro missionibus». Keine Auskunft geben die Proto-
kolle und Kapitelsakten, ob und wie lange solche Ver-
einigungen weitergelebt haben.

24 Priesterberufe

2.4.1 Genlgend Priester — Priestermangel

Bis um 1925 liegt die Zahl der jahrlichen Priesterwei-
hen noch unter dem Durchschnitt. Im Februar 1921
wundert sich die bischéfliche Kanzlei deshalb Gber
das Vorgehen der Kirchgemeinde Lommis. Dort hat-
ten sich drei Kandidaten auf die vakante Pfarrstelle
gemeldet; aber auf Gertichte hin lehnte die Kirchen-
vorsteherschaft alle drei ab und brachte selber zwei
Vorschlage ein. Die Kirchgemeinde hatte es als Glick
betrachten sollen, schreibt nun die Kanzlei, dass sich
in dieser Zeit Uberhaupt so viele gemeldet hatten;
den von ihr gemachten Vorschldgen kénne der Bi-
schof «begriindet nicht zustimmen». Erst Ende De-
zember bekommt die Pfarrei schliesslich einen neuen
Pfarrer.®®

678 LThK® 10, Sp. 500-501.
679 SATG Bd 7'14°0, 0.
680 StATG Bb 6, 6/60.

221



In der zweiten Halfte der 1920er-Jahre steigt die
durchschnittliche jahrliche Zahl der Weihen auf 25, in
den Jahren zwischen 1931 und 1945 auf 30. Noch
1933, als es 177 Studierende gibt, davon 32 im Wei-
hekurs, meint Bischof Ambuhl an der Dekanenkonfe-
renz, es herrsche immer noch Priestermangel; es wr-
den ihm elf fehlen, um alle Stellen besetzen zu kén-
nen. Aber bereits ein Jahr spater kann der Bischof sa-
gen, es gebe fur sein Bistum «in erfreulicher Weise
far die Zukunft gentigend Priesterberufe»: In Luzern
seien 186 Studenten und in Meggen 30 Spatberu-
fene. 1938 mahnt Bischof von Streng die Seelsorger,
sie sollten prufen, ob die zum Priestertum nétigen
geistigen und korperlichen Erfordernisse vorhanden
seien, ehe sie einen Knaben zum Studium animieren,
denn es sei zu bedauern, wenn einer nach jahrelan-
gem Studium zuriickgeschickt werden misse. Die
grosse Zahl der Priesterweihen macht es im Thurgau
in der Folge bis in die 1960er-Jahre méglich, die Stel-
len muhelos zu besetzen und sogar neue zu schaffen.

Bereits in den 1950er-Jahren gibt es aber erste
Anzeichen eines erneuten Priestermangels. Die jahr-
liche Zahl der Priesterweihen sinkt auf durchschnitt-
lich 16. Deshalb macht Bischof von Streng nun immer
wieder auf den Priestermangel aufmerksam. An der
Dekanenkonferenz von 1961 nennt er es als sein aller-
erstes Anliegen, Priesterberufe zu férdern. In diesem
Jahr will die Bischofskonferenz einen jahrlichen Prie-
stersonntag am Sonntag vor Peter und Paul ein-
fahren. Auf diesen Vorschlag haben die Kapitel nicht
reagiert mit Ausnahme von Steckborn: «Die Ver-
sammlung spricht sich gegen propagandistische Ab-
haltung eines Priestersonntags aus.» In der ersten
Halfte der 1970er-Jahre sinkt die Zahl der Weihen
dann sogar auf jahrlich durchschnittlich acht.®®'

Die Kommissare bemihen sich immer wieder,
auswidrtige Thurgauer in den Kanton zurtickzuholen
und Pfarrer im Kanton zu behalten. Als Kommissar
Suter 1922 den Schaffhauser Vikar Martin Haag als
Vikar nach Arbon holen will, schreibt ihm der dortige

222

Pfarrer Franz Weber: «Meines Wissens glaubt der
gnadige Herr nicht, dass der Thurgauer nur im Thur-
gau selig werden kann.»*? Pfarrer Adolf Lang von
Uesslingen Gbernimmt 1933 eine Stelle im Aargau; er
rechtfertigt sich gegentber dem Kommissar: «Doch
so schlimm ist wohl der Verlust meiner Person fir den
Kt. Thurgau doch nicht. Ich finde im Gegenteil, dass
eine kleine geistliche Voélkerwanderung und Vélker-
vermischung auch wieder manch Gutes haben kann
fur Klerus und Volk.»*®* 1969 melden sich zwei Thur-
gauer fr eine Pfarrei an — einer wirkt schon im Thur-
gau, der andere auswarts. Kommissar Haag setzt sich
«im Interesse der thurgauischen Geistlichkeit» daftr
ein, den Auswartigen zu wahlen: «Wir haben im
Thurgau einen, man kann fast sagen, Uberalterten
Klerus. Es muss daher unser Bestreben sein, wieder
jungere Geistliche in den Kanton zu holen.» Fur den
Vikar, der bereits im Thurgau sei, gebe es noch genug
Gelegenheit, hier eine Pfarrei zu Gbernehmen.®®
1970 betragt das Durchschnittsalter der Pfarrer 55
Jahre %%

2.4.2 Kollektieren

Ein materielles Mittel zur Forderung der Priesterbe-
rufe waren die Stipendien des Studentenpatronates
und des Kirchenrates. Von den 1920er-Jahren bis in
die 1960er-Jahre studieren viele junge Burschen an den
Gymnasien der Kollegien und Missionshduser —wenn
auch nicht alle zu einem Abschluss kommen und von
denen, welche die Matura bestehen, langst nicht alle
Priester werden. Schiler, deren Eltern materiell nicht
reich gesegnet sind, bestreiten ihr Studium mit diesen

681 Zu den Zahlen der Priesterweihen: Vgl. Bistum Basel, Perso-
nalprognose 1978, Bischéfliches Ordinariat  Solothurn,
1978.

682 StATG Bb 6, 6/5.

683 StATG Bb 3, 3/21.

684 StATG Bb 3, 3/39.

685 Personalverzeichnis Bistum Basel 1970.



Stipendien und durch das Kollektieren, also durch das
Einsammeln von Beitrdgen von Haus zu Haus. Beson-
ders in den 1930er-Jahren ist das Kollektieren ein
Dauerthema an den Kapitelsversammlungen. Aber
schon 1922 befasst sich Arbon mit einer Eingabe der
Kirchenvorsteherschaft Amriswil:  «Im Laufe des
Herbstes haben in der Gemeinde Amriswil circa 15
Studenten kollektiert, was zu verschiedenen Ausse-
rungen von Seiten der Kirchburger Anlass gab.» Hau-
fige Kritiken in den 1930er-Jahren sind: Das Kollek-
tieren sei den Leuten ldstig, es werde zu viel gebet-
telt, manchmal kdmen bis zu finf Studenten am Tag
zu wohlhabenden Familien, ertragsreiche Pfarreien
wirden besonders von «Missionsstudenten» tberflu-
tet, auch von Haus aus gut Situierte kdmen zum Kol-
lektieren.

Die thurgauische Dekanenkonferenz sucht Ab-
hilfe zu schaffen und das Kollektieren zu ordnen. Aus
den Kapitelsprotokollen lassen sich deren Beschlisse
in etwa rekonstruieren. 1932: Zum Kollektieren brau-
che es die Erlaubnis des zustandigen Pfarrers, in ei-
nem Sammelbichlein solle jeder Pfarrer die benétigte
Summe vormerken, Missionsstudenten seien auf das
Dekanat zu beschranken. 1934: Wegen der unter-
schiedlichen Ferientermine dirfe nicht vor dem 1.
August kollektiert werden, damit nicht einige vorher
«schon alles abgrasen»; der Student musse in der ei-
genen Pfarrei beginnen, dann erst kénne er im Deka-
nat weiterfahren; in jeder Pfarrei, in der er sammle,
habe er zuerst die schriftliche Erlaubnis des Pfarrers
einzuholen. 1936: Missionsstudenten dirften nach
dem eigenen Dekanat auch in einem benachbarten
kollektieren, so z.B. jene von Arbon in Bischofszell
und umgekehrt; Studenten der «alten Gymnasien»
durften nach dem eigenen Dekanat im ganzen Kan-
ton sammeln; die gesammelten Beitrdge seien, um
eine Zweckentfremdung zu verhindern, dem Pfarrer
abzuliefern, der sie an die betreffende Studienanstalt
weiterleite. 1938: Der Hochstbetrag fir Missionsstu-
denten liege bei 350, fur andere bei 600 Franken. Das

Zeugnis und der Vermdgensausweises der Eltern
mussten vorgelegt werden, bei schlechtem Zeugnis
gebe es keine Erlaubnis. '

Immer wieder werden die Gymnasiasten der Mis-
sionshduser, die Missionsstudenten, eigens erwahnt.
Ein gewisses Misstrauen ist splrbar. In diesen Hau-
sern ist das Studium bedeutend billiger als an den
«alten Gymnasien». 1930 wendet sich das Kapitel
Arbon auch gegen den Vertrieb von Biichern durch
Missionshauser, die eine Konkurrenz fur die katholi-
schen Buchhandlungen seien. Im gleichen Kapitel
wird 1939 die «Methode gewisser Missionshduser»
kritisiert, «welche sozusagen hinter dem Rucken des
Pfarrers in die Gemeinde hineinkommen, um grés-
sere Knaben fur ihre Institute anzuwerben, ohne sich
nahere Rechenschaft zu geben tber die Frage, ob die
Betreffenden Berufsqualitaten besitzen.» Bereits
1933 gibt der Kirchenrat nach einem Bericht im Kapi-
tel Frauenfeld den Missionsstudenten keine Stipen-
dien mehr. Ende der 1940er-Jahre befasst sich auch
das Ordinariat mit dieser Frage. So teilt 1947 der
Frauenfelder Dekan Fragebogen aus zur Ermittlung
der Propagandatatigkeit der einzelnen Missionsge-
sellschaften. 1948 sagt Bischof von Streng, diese Ins-
titute seien angewiesen worden, weder Studenten
noch Kandidaten anzuwerben, ohne vorher den Pfar-
rer zu Rate zu ziehen — ein méglichst billiges Studium
durfe nicht ausschlaggebend sein.

2.5 Pfarrhaushalterinnen

Ausser es handle sich um eine Schwester oder Nichte,
soll die Pfarrhaushélterin den Synodalstatuten von
1931 gemass mindestens 35 Jahre alt — 1960: «fort-
geschrittenen Alters» — sein. Die Tischgemeinschaft
ist untersagt, besonders wenn Vikare und Gaste da
sind. Auch Spaziergange mit ihr sind nicht erlaubt
(letztere Bestimmung fehlt 1960). Die Visitationen
fragen auch nach Namen und Alter der Haushalterin-

223



nen. Auf Grund schlechter Erfahrungen verlangt Bi-
schof Ambuhl 1934 von den Dekanen, sich zu erkun-
digen, wie die Pfarrhaushalterinnen besoldet sind.
Man dirfe sie nicht auf das Testament vertrosten, wo
sie dann mit «altem Grimpel» bedacht wurden.
Auch sollten sie einen Raum fur sich haben, wo sie
menschenwrdig leben kénnten. Der Bischof stellt
eine Altersversicherung in Aussicht. Ein Jahr spater ist
es so weit: Ein Versicherungsreglement wird vorge-
legt und die Kapitel befassen sich damit. Steckborn
will sich der Versicherung anschliessen, Bischofszell
stimmt mit 11 Stimmen bei einer Enthaltung zu, Frau-
enfeld mit 10 von 14 Stimmen, Fischingen mit 7 Ja ge-
gen 6 Nein. Arbon ist ratlos: Eine «lebhafte Ausspra-
che» endet mit dem «resignierten Seufzer: es ist doch
vorlaufig nichts zu machen»; an der nachsten Ver-
sammlung teilt Dekan Josef Schlatter den Beschluss
der kantonalen Dekanenkonferenz mit: «Die Herren,
deren Haushdlterinnen nicht Uber 60 Jahre alt sind,
werden aufgefordert, der Versicherung beizutreten» —
das Kapitel nimmt die Aufforderung an. Die Di6ze-
sanstatuten von 1960 verlangen, den Haushélterinnen
einen gerechten Lohn zu zahlen, damit sie spater
nicht wegen der Nachlassigkeit des Priesters in Not
gerieten.

2.6 Mariologische Fragen

In der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts zeigt sich
ein gesteigertes Interesse an Fragen der Mariologie,
was auch zu bischoflichen Thesen fihrt. So fragt
1925 die These, ob das Fest «Mittlerin aller Gnaden»
im Kalender einzufiihren sei, besonders wegen seines
dogmatischen Wertes und Gewichtes. Ausser Bi-
schofszell stellen sich alle Kapitel dieser Frage. Arbon,
Fischingen und Frauenfeld bejahen sie und sind auch
fur eine Dogmatisierung, so wenigstens der jeweilige
Referent; Diskussionen werden nicht erwéhnt. In
Steckborn ist es dem Referenten «doch nicht be-

224

schieden, die Anwesenden zur Postulierung von Fest
oder gar Definition zu bestimmen.» Das Kapitel fragt
sich: «Muss denn alles definiert werden? Sollen wir
ein neues und schweres Trennungsdogma anstreben,
das bei uns selber im Allgemeinen fremd ist? Liegt
das Heil heute, wie Stubentheologen meinen, in ei-
nem neuen Dogma?» Der Protokollant endet seinen
Bericht mit der Bemerkung: «Die Diskussion, etwas
interesselos, schweift auf schier unschéne Gemein-
platze ab. Modge die Mutter der gottlichen Gnade, ja
der Barmherzigkeit, uns auch ohne Dogma die me-
diatrix ad mediatorem bleiben.»

Ein Jahr spater fragt eine These nach Grinden fur
die Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel. Im Kapitel Arbon gibt es Stimmen, die
eine Dogmatisierung nicht fir opportun halten. In
Steckborn sagt der Referent, eine Dogmatisierung sei
nicht notwendig, es sei jetzt schon allgemeiner
Glaube. Er weist hin «auf die Schénheit des sponta-
nen Glaubens in der Kirche auch ohne feierliches Ge-
setz» und meint, eine Dogmatisierung werde viel-
leicht niemals geschehen. Fir Fischingen wirde da-
durch der Kirche «eine Quelle reichsten Segens» er-
schlossen. In Frauenfeld schliesst der Referent «mit
der Hoffnung, die Dogmatisierung noch zu erleben».
In Bischofszell ist nur das Thema erwéhnt.

1948 haben die Kapitel die These «Gegenwarts-
fragen der Mariologie (Assumptio, Mediatrix, Cor im-
maculatum)» zu behandeln. Fischingen, Frauenfeld
und Steckborn &ussern sich nur zur Aufnahme Ma-
riens in den Himmel und bejahen eine Dogmatisie-
rung. Das Arboner Protokoll gibt nur die Auskunft,
dass Uber alle drei Fragen referiert wurde. Auch in Bi-
schofszell kommen alle drei Bereiche zur Sprache. Die
Schlussfolgerung des Referenten zu Maria «Media-
trix», «Miterldserin und Mittlerin»: «Also ist Maria
Mittlerin aller Gnaden», fihrt zu einer lebhaften Dis-
kussion. Ein Pfarrer meldet, er habe zwar 1930 die
Petition «Maria Mediatrix» unterschrieben, aber er
frage sich heute, ob eine Dogmatisierung opportun



sei; es gebe zu viele Missverstandnisse und histori-
sche Beweise fehlten. Von zwei Pfarrern, die die «Me-
diatrix» verteidigen, wird verlangt, auf die ndchste
Versammlung dafir Beweise vorzubringen. Darauf
antwortet der eine Pfarrer: «Es ist mir auch nicht klar,
warum Maria Miterlserin ist, aber es ist Tatsache».
Damit endete die Diskussion. — 1950 definiert Papst
Pius XII., dass Maria mit Leib und Seele in den Himmel
aufgenommen wurde.

2.7  Stellung zu gesellschaftlichen Fragen

Von einer bischéflichen These eingeladen, befassen
sich 1945 drei Kapitel mit dem Frauenstimmrecht. Je
ein Mitglied halt dazu einen Vortrag, der im Folgen-
den je kurz zusammengefasst sei. — Arbon: Frauen
hatten andere Interessen und urteilten anders, aber
es konne Probleme im staatlichen und o6ffentlichen
Leben geben, bei denen das Urteil der Frau dem des
Mannes Uberlegen sei. Bei eigentlichen Fragen, die
besonders die Frau angingen wie Erziehung, Fir-
sorge, Offentliche Sittlichkeit, kdnnte man von der
Abstimmung durch die Manner absehen. Wichtig sei
eine grundsatzliche Schulung der Frau Gber die so-
ziale Frage. In der Diskussion wird bemerkt, eine all-
gemeine politische Tatigkeit der Frau kénne nicht das
Ideal sein. — Bischofszell: Nach ihrer Berufung gehore
die Frau in erster Linie ins Haus; sei sie in der Offent-
lichkeit tatig, wdre der Nutzen fur die Gesamtheit
ausschlaggebend. Der Bischof befirworte das
Stimmrecht in den Gemeinden, aber nicht in Bund
und Kantonen. Gemass der Resolution einer Studien-
tagung des Frauenbundes sei das Stimmrecht welt-
anschaulich kein Hindernis unter Bertcksichtigung
der Eigenart der weiblichen Natur und des Gemein-
wohls der Familie. Heute scheine das Stimmrecht
mehr Erfolg zu haben, Familie und Staatsinteressen
griffen oft ineinander (ber. Uberall hatten die Frauen
das Stimmrecht, aber das Schweizervolk sei kein Be-

furworter. Die Diskussion lasst erkennen, dass die
Mitglieder mit dem Stimmrecht nicht einverstanden
sind. — Steckborn: In der Heiligen Schrift und in der
Lehre der Kirche kénne man keinen strengen Beweis
gegen das Frauenstimmrecht finden. Dennoch
sprachen mehrere Grinde dagegen: Wenn die Frau
zu politisieren beginne, entstehe in manchen Fami-
lien Zank und Streit. Die Pflege der Fraulichkeit, des
Frauengemdits, des hduslichen Sinnes komme zu
kurz, die Vermannlichung der Frau mache sich breit.
Opportunitatsgriinde daftr wirden mehr als aufge-
wogen durch die Gefahren.

Nur Fischingen nimmt 1946 das neue Strafrecht
«unter die Lupe». Der Protokollant bemerkt: «Ver-
schiedene Punkte, vor allem die Sterilisation, fiihren
zu einer lebendigen und klaren Diskussion». 1947
wird das Zustandekommen des Gesetzes bedauert,
als Nachteil unter anderem die Abschaffung der To-
desstrafe angeflhrt: lebenslanglich bedeute 15
Jahre, kénne aber begnadigt werden, die Strafzu-
messung sei sehr oft eine «Einweisung in Anstalten
oder Staatshotels».

Die Samstagabendanlasse «lenken unwillktrlich
die Aufmerksamkeit der Seelsorger auf sich»; sie
seien strengstens zu verurteilen. Aber, fragt 1923 das
Kapitel Frauenfeld, «wie ist ihnen beizukommen?» In
der Dekanenkonferenz von 1934 verbietet der Bi-
schof den Priestern, an Samstagabendanlassen teilzu-
nehmen. 1960 stellt Fischingen fest, viele Katholiken
wiurden der Weisung der Kirche nur folgen, wenn es
ihnen passe — sonst nicht, wie z.B. bei Samstag-
abendanlasse, Metzgeten, beim Badewesen (1930, an
der ersten diézesanen Dekanenkonferenz, hat Bi-
schof Ambihl den Geistlichen den Besuch von
Strandbddern verboten).

Mit der «Pastorellen Erfassung unserer Arbeiter»
befasst sich 1947 das Kapitel Arbon. Der Thurgaui-
sche Sozialismus wird «priesterfeindlich, religions-
fremd, aber nicht gottlos» genannt und auf die in Ar-
bon erscheinende «gehassige <Thurgauer Arbeiter-

225



zeitung»» hingewiesen. Arbeiter seien oft Opfer der
Ungerechtigkeit und sdhen in der Kirche nur das
Menschliche — es fehle der «apostolische Typ».

2.8 Das Zweite Vatikanische Konzil
(1962-1965)°%*

Die Beschaftigung mit neuen Fragen und Themen so-
wie die Studientagungen stehen direkt oder indirekt
im Zusammenhang mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil. Es scheint, dass die Ankiindigung des Konzils
nicht in allen Kapiteln ein Echo gefunden hat. Die
bischofliche These von 1961 zum Thema «Wie kann
der Seelsorger zur geistigen Vorbereitung des Konzils
beitragen?» behandeln nur Arbon, Bischofszell und
Fischingen. Aber die Ergebnisse des Konzils finden
ein grosses Interesse. 1966 wird im Kapitel Frauenfeld
vorgeschlagen, die Konzilstexte gemeinsam zu stu-
dieren, und beschlossen, mit Fischingen zusammen
den P. Guardian in Wil zu bitten, den Rekollektionen
zukinftig die Konzilstexte zu Grunde zu legen. In Fi-
schingen wird in einem Vortrag tber «Papst Johannes
XXIIl. und das Aggiornamento» gesagt, die Kirche
konne ihre Aufgaben nicht erfillen, wenn sie sich vor
den Problemen der Zeit verschliesse. Am Schluss sei-
nes Berichts schreibt der Protokollant: «Das Schlag-
wort des Kammerers «Quid faciendum sit> spiegelt
deutlich die heutige geistige Situation wider: Unsi-
cherheit, Unklarheit und Ratlosigkeit dartber, wie es
in der Kirche Christi weitergehen soll»; aber trotzdem
sei vom Glauben her Optimismus angesagt. Die Ex-
horte von Dekan Alfons Gmur im Kapitel Arbon zeigt,
dass das Konzil auch auf Widerstéande stiess: Vieles
sei im Umbruch, eine Opposition melde sich, das
Konzil habe von Erneuerung, nicht von Neuerung ge-
sprochen. «Es muss uns die Absicht leiten: Altes lie-
bevoll pflegen, so weit es gut ist, Neues schaffen auf
der soliden Grundlage des Evangeliums und der
Lehre der Kirche mit Ricksichtnahme auf die Glaubi-

226

gen alter und neuer Prdgung.» Alle Kapitel kommen
insbesondere auf die Erneuerung der Liturgie durch
das Konzil zu sprechen.

3. Kirchliches Leben, Seelsorge
3.1 Katholikenzahl und Pfarreien

Vor dem Ersten Weltkrieg hatte die Zahl der Katholi-
ken im Thurgau einen Hochststand erreicht, nachher
ging sie, besonders wegen der Rickkehr vieler Aus-
lander in ihre Heimat, zurtck. Erstmals wurden 1950
mit 51245 (34,2% der Bevolkerung) wieder mehr
Katholiken gezahlt als vor dem Ersten Weltkrieg. Seit
den 1960er-Jahren stieg die Zahl kontinuierlich an,
was vor allem auf den Zuzug katholischer Auslander
zurtickzufahren ist. Mit 82 044 (39,2 %) waren 1990
im Thurgau fast doppelt so viele Katholiken wie
1910.

Von 1920 bis 1970 nahm die Zahl der Pfarreien
im Bistum Basel von 412 auf 520 zu. An diesem Zu-
wachs war der Thurgau nur mit einer Pfarrei beteiligt:
1967 mit Minchwilen. Zwar wurde 1965 in Blrglen
ein Pfarr-Rektorat errichtet — ein erster Schritt zur
Pfarreiwerdung -, zur Einrichtung einer Pfarrei kam es
aber nicht. Hingegen entstanden neue Kaplaneien:
1923 in Weinfelden, 1934 in Wangi (1966 mit Sitz in
Matzingen); 1960 wurde in Amriswil das Vikariat zur
Kaplanei. 1928 bekam Sulgen einen Vikar (bis zur Er-
richtung des Pfarr-Rektorates Burglen), 1948 Steck-
born, noch 1963 auch Weinfelden wegen Erkran-
kung des Kaplans. In den 1950er- und 1960er-Jahren
waren rund 17 Kaplane und Vikare im Thurgau tatig.
Eine erste Italienermission entstand 1956 in Romans-
horn (der Ort wurde wegen der Verkehrsverhaltnisse
gewahlt); weitere folgten: Arbon, Frauenfeld, Kreuz-
lingen, Sirnach, Weinfelden. 1964 kam die Spanier-

686 LThK® 10, Sp. 561-568.



mission in Amriswil hinzu.®” Erst allmahlich begann
sich der Priestermangel auszuwirken: 1970 waren die
Pfarreien Warth und Welfensberg vakant; eine Kapla-
nei in Frauenfeld und die Vikariate in Bichelsee und
Steckborn wurden nicht mehr besetzt.

Zahlreiche paritatische Verhaltnisse an Pfarrkir-
chen wurden aufgelost: drei in den 1930er-, vier in
den 1950er- und sieben in den 1960er-Jahren.®
Nachdem es schon friher zu sechs Auflésungen ge-
kommen war, sind von den urspriinglich 27 paritati-
schen Pfarrkirchen heute noch sieben (brig.**

3.2  Die Feier der heiligen Messe

Mit den 1920er-Jahren erfasste die «liturgische Be-
wegung» im deutschsprachigen Raum immer weitere
Kreise. Ihr Ziel war vor allem die Hervorhebung des
Gemeinschaftscharakters der Liturgie, die sich in der
aktiven Teilnahme aller dussern sollte. Nicht mehr der
Rosenkranz sollte wahrend der Messe gebetet, nicht
nur Lieder sollten gesungen, sondern die Messe soll-
te mitgebetet werden. So bildeten sich mit der Zeit
verschiedene Formen der «Gemeinschaftsmesse».*®
Wann und in welchem Umfang der Thurgauer Klerus
von der liturgischen Bewegung erfasst wurde, lasst
sich kaum mehr feststellen. Bemerkenswert ist aber,
wie vor allem bischéfliche Thesen die Gelegenheit
boten, sich mit der liturgischen Bewegung zu befas-
sen.

Einen ersten Anlass, sich damit zu beschaftigen,
bot die bischofliche These von 1927: «Es ist zu fra-
gen, mit welchen gewohnten und neuen Mitteln und
Methoden die Kenntnis der Liturgie und das liturgi-
sche Leben im katholischen Volk in Predigt, Kate-
chese, im Kult selber gefordert werden kann.» Nur
zwei Kapitel haben diese These behandelt: In Arbon
nennt ein Referent als Mittel zur Férderung ein prak-
tisches Gebetbuch, die aktive Beteiligung der Glaubi-
gen an den liturgischen Gebeten und eventuell eine

Einfuhrung ins Latein. In der Diskussion wird das Mess-
buch von Schott®' empfohlen, aber auch «die nicht
uberflissige Bemerkung» gemacht, der Priester sollte
in erster Linie selber die liturgischen Vorschriften be-
achten. Zwei Jahre spdter berichtet der Arboner Pfar-
rer Leonz Wiprdchtiger Uber die positiven Erfahrun-
gen mit den liturgischen Schriften von Klosterneu-
burg®?: «Sie machen ein Gebetbuch Uberflissig.» In
Fischingen legt der Referent das Gewicht auf das Ver-
halten des Priesters am Altar. Fir das gemeinsame Be-
ten empfiehlt auch er den «Schott», warnt aber da-
vor, das Volk liturgisch zu Gberanstrengen.

Die bischéfliche These von 1934 «Die liturgische
Bewegung» kommt nur im Kapitel Steckborn zur
Sprache; das Referat hélt der Benediktinerpfarrer von
Eschenz, P. Leopold Hanimann. Die liturgische Frém-
migkeit sei Volkssache geworden, jedoch seien noch
Schwierigkeiten zu (berwinden wie das Festhalten
am Althergebrachten. Als grosses Hindernis fur die li-
turgische Bewegung nennt er die lateinische Spra-
che. Fur die Messtexter fordert er eine einheitliche
Ubersetzung.

687 StATG Bb 5, 5/23.

688 1930er-Jahre: Berg, Bussnang, Sirnach; 1950er-Jahre: Aa-
dorf, Bichelsee, Sulgen, Wangi; 1960er-Jahre: Bischofszell,
Diessenhofen, Huttwilen, Lommis, Mdullheim, Sitterdorf,
Steckborn.

689 Basadingen, Ermatingen, Gittingen, Leutmerken, Pfyn,
Sommeri, Uesslingen.

690 Vgl. LThK3 6, Sp. 992-993 (Liturgische Bewegung) und
LThK2 4, Sp. 655-656, LThK? 3, Sp. 437 (Gemeinschafts-
messe).

691 P. Anselm Schott, in Beuron (1843-1896): «Sein lateinisch-
deutsches Messbuch [der «Schott»] wurde zu einem Grund-
pfeiler der liturgischen Bewegung», 1. Auflage 1883: LThK®
9, Sp. 477, LThK? 9, Sp. 242-243. Spater kam hinzu das
«Volksmessbuch» von P. Urban Bomm, Maria Laach [der
«Bommy»], 1. Auflage 1936.

692 Hrsg. von P. Pius Parsch (1884-1954): «Parsch Verdienst ist
die Verbreitung der bibl.-liturg. Erneuerung weit Gber den
deutschen Sprachraum hinaus»: LThK? 10, Sp. 1392.

227



Der bischoflichen These von 1948 nehmen sich
alle Kapitel an: «Liturgisch-praktische Gestaltung der
Messfeier fir Jugend und Volk». Am eingehendsten
wird sie behandelt von dem eben erwahnten P. Leo-
pold im Kapitel Steckborn. Er wiederholt ein Referat,
das er bereits an der liturgischen Tagung in Einsiedeln
gehalten hat: In den letzten fiinfzig Jahren seien neue
Formen der Teilnahme an der Messe entstanden.
Er begrisse solche Formen, «welche das Volk ohne
Verletzung der kirchlichen Vorschriften zur verstandi-
gen Mitfeier der Messe zu fuhren» suchten. Zur Be-
lebung der Gemeinschaftsmessen dienten, so zahlt
er auf, die personliche Opfergabe und die Spen-
dung der Kommunion wahrend der Messe. Er meint,
«die Zelebration gegen das Volk» wdre der Sache
dienlich. In Fischingen verweist der Referent auf die
«traurige Erscheinung der Zeit, dass die Kirche immer
mehr zur Teilnahme am sonntdglichen Opfer mahnen
muss». Es gelte, die Gemeinschaftsfrommigkeit zu
pflegen und das Volk zu lehren, mit der Kirche zu be-
ten, und in kluger, Uberlegter Weise die Messe zum
Erlebnis zu machen, vor allem durch das Volkschoral-
amt. Man dirfe aber nicht einseitig sein, sondern solle
abwechseln. In Bischofszell wird unter anderem auf den
Volksgesang in Andachten hingewiesen, Arbon und
Frauenfeld befassen sich nur allgemein mit der These.

In diesen Jahren bilden sich verschiedene Formen
der Messfeier. Die gebrauchlichste Form am Sonntag
im Hauptgottesdienst ist das Amt, entweder vom Kir-
chenchor gesungen oder als Volkschoralamt mit Pro-
priumsgesangen von einer Schola. Als «Gemein-
schaftsmessen» werden bezeichnet die «Missa reci-
tata», in welcher das Volk dem Priester lateinisch ant-
wortet, und besonders die Betsingmessen, bei denen
ein Vorbeter die Texte spricht, das Volk antwortet und
Lieder singt. (Der «Nachteil der deutschen Gemein-
schaftsmesse ist, dass sie die prasidiale Stellung des
Zelebranten durch das Vorbeten der Orationen und
der Prafation verdunkelt.»®?) Dazu kommen «reine»
Singmessen und Messandachten in losem Zusam-

228

menhang mit dem Messbuch. Am beliebtesten wer-
den die Betsingmessen. Diese Formen sind ebenfalls
in den Ditzesanstatuten von 1960 aufgezahit. Bei der
«Missa cantata», dem Amt, lautet die Bestimmung:
«Als Lieder in der Volkssprache sind nur gestattet die
bisher Ublichen Predigtlieder oder Lieder vor und
nach dem Amt.» 1948 wird in Steckborn noch die
Rosenkranzmesse erwahnt.

FUr die Messe mit Liedern ist das diézesane Ge-
sang- und Gebetbuch verbindlich. Bischof Josef Am-
bhl gibt es 1927 neu heraus unter dem Titel «Lau-
date». Bischof von Streng veranlasst 1941 eine Neu-
ausgabe, der 1952 eine nur wenig veranderte Auf-
lage folgt. Seit 1941 ist aber die liturgische
Erneuerung weiter fortgeschritten; 1948 kritisiert ein
Pfarrer im Kapitel Fischingen: «Bei unseren Singmes-
sen im <Laudate» ist ein grosser Teil der Gebetstexte
nicht gliicklich ausgewahlt, den «Kirchensaulen fehlt
das Verstandnis der Messe vollig.» Mit der Zeit stellen
einzelne Pfarrer selber Betsingmessen zusammen.
1968 erscheint das «Katholische Gesang- und Ge-
betbuch der Schweiz».

Da und dort haben Betsingmessen auch das Amt
verdrangt. In den Diézesanstatuten von 1960 erlaubt
Bischof von Streng, dass im sonntdglichen Haupt-
gottesdienst einmal im Monat das Amt von einer
Singmesse oder Betsingmesse abgeldst werden darf:
«Mit der Freigabe der Singmessen und Betsingmes-
sen hoffen wir, ist den berechtigten Winschen des
Grossteiles unter Klerus und Volk in weitem Masse
Rechnung getragen.» Zugleich macht der Bischof
darauf aufmerksam, dass «die ideale Zelebration des
heiligen Messopfers» der Hauptgottesdienst, «das
gesungene Amt», sei, «selbst dann, wenn in Stadten
und an Industrieorten auch nur eine beschranktere
Zahl von Gldubigen — aber ein Teil der bestgesinnten,
die der Sonntagsheiligung ein grésseres Ausmass
schenken wollen — daran teilnehmen».

693 LThKZ? 4, Sp. 655-656.



1932 verlangt Bischof Ambihl eine Repetition
der liturgischen Gesange: Die Kapitel sollen sich zu
Gesangsproben versammeln und den gregoriani-
schen Choral sorgfaltig einstudieren. An den Deka-
nenkonferenzen ist immer wieder die Férderung des
Volkschoralamtes ein besonderes Anliegen Bischof
von Strengs — er scheint aber damit keinen durch-
schlagenden Erfolg gehabt zu haben. Zwar meint
1948 ein Referent im Kapitel Fischingen, die Mess-
feier werde vor allem durch den Volkschoral zum Er-
lebnis. Aber in Arbon wird ganz einfach festgestellt:
«Der Volkschoral ist ein schwer zu erreichendes
Ideal.» Am meisten wurde wohl die «Missa de Ange-
lis» gesungen — doch solle man sich nicht darauf be-
schranken, meint 1944 ein Pfarrer im Kapitel Frauen-
feld. Angesichts schwindender Mitgliederzahlen der
Kirchenchore sei es notwendig, findet 1959 ein Pfar-
rer im Kapitel Fischingen, etwa drei Choralmessen
einzulben in Unterricht und Christenlehre — «ein un-
musikalischer Geistlicher kénnte ein Tonbandgerat zu
Hilfe nehmen, nur musste er es nicht auf eigene Kos-
ten anschaffen».

Die cacilianische Bewegung hat die Orchester-
messen verpont; noch 1936 bekraftigt Bischof Am-
buhl das Verbot von Orchestermessen der Wiener
Klassiker: Sollte ein Kirchenchor sich dennoch durch-
setzen, habe der Priester still zu zelebrieren. Bischof
von Streng nimmt 1938 das Verbot zuriick.

1954 kommt nochmals eine bischofliche These,
die Messfeier betreffend, zur Behandlung in die Kapi-
tel: «Der Gemeinschaftscharakter der hl. Eucharis-
tien. Alle Kapitel behandeln sie, wenn auch auf un-
terschiedliche Weise. Der Referent in Fischingen legt
seinen Ausfihrungen den «Communio»-Gedanken
zu Grunde, der sich auch im gemeinsamen Beten und
Singen ausdriicke. In der Diskussion wird zur Geduld
gemahnt und daran erinnert, «dass die Tatsache des
Gemeinschaftscharakters der hl. Eucharistie und was
damit praktisch verbunden ist, erst seit einigen Jahr-
zehnten wieder intensiver betont wird». Ohne Dis-

kussion wird in Bischofszell und Steckborn von der
Opfer- und Tischgemeinschaft gesprochen, in Frau-
enfeld von der Erlosung als Wurzel der Gemeinschaft.
Der neu nach Arbon gekommene Vikar Karl Brunner
geht in seinem Kapitel von der geschichtlichen Ent-
wicklung der Messfeier aus: Die urspringliche Ge-
meinschaftsform sei gesprengt worden «durch den
Individualismus der Privat- und Votivmessen». Dann
kommt er zu «wichtigen Forderungen» wie: Mess-
texte in der Muttersprache und weitgehender Ge-
brauch derselben. Er fordert: « Wegrdaumen aller Bar-
rikaden zwischen Volk und Altar, weg mit der un-
kirchlichen Polyphonie.» «Seine wohlfundierten und
luziden Ausfihrungen» wirden den «feurigen
Liturgen» verraten, kommentiert der Protokollant.
Dass nicht alle mit Brunner einverstanden waren,
zeigt die Bemerkung, der Vortrag habe Stoff gegeben
«zu einer eifrigen, fruchtbaren und oft auch sarkasti-
schen Diskussion».

Der Brauch der Aussetzung des Allerheiligsten
wahrend des Amtes an gewissen Sonntagen scheint
sich noch einige Zeit erhalten zu haben. Eine Verord-
nung des Ordinariates von 1929 beschrankt sie auf
Fronleichnam und Bettag, was im Kapitel Arbon zu
einer Diskussion fuhrt: In Konstanz und St. Gallen sei
dem nicht so, da wirde auch an den Monatssonnta-
gen ausgesetzt; 1931 bejahen die meisten Kapitula-
ren die Frage, ob die &ftere Aussetzung nicht eine
«pia consuetudo» sei und daher beibehalten werden
durfe — einer, ein «Anhanger der rémischen Liturgie»,
verneint sie.

Erste Frichte der liturgischen Bewegung sind die
Erneuerungen der Osternachtfeier im Jahr 1951 und
der Karwochenliturgie im Jahr 1955. Im Bericht Uber
die Dekanenkonferenz gibt Dekan Josef Goldinger
1953 im Kapitel Bischofszell bekannt, die «Char-
samstagsliturgie wird auf den Abend empfohlen»; sie
sei ein Experiment, grosse Sympathie habe sich nicht
gezeigt. Bischof von Streng drange nicht auf eine so-
fortige Einflhrung. Ein Jahr spater kommt das Kapi-

229



tel nach langerer, inhaltlich nicht angefiihrten Diskus-
sion zum Schluss: «Experimendum est». 1956 meint
ein Kapitular zur erneuerten Karwochenliturgie, die
Voraussetzungen in einem Dom seien nicht die glei-
chen wie in der Landpfarrei eines Einspanners.
Schliesslich miindet die liturgische Erneuerung ein in
die Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils,
in die «Constitutio de sacra Liturgia» vom 4. Dezem-
ber 1963. Die Reform erlaubt die Messfeier in der
Volkssprache; die Messtexte werden auf Deutsch her-
ausgegeben. In Arbon findet 1965 «eine Versamm-
lung im Zusammenhang mit der Liturgiereform»
statt, wahrend der «eine heilige Messe gefeiert
wurde in der Weise, wie sie von der Kirche gewiinscht
wird». Fischingen spricht «ein geschlossenes Ja zur Li-
turgiekonstitution auch auf die Gefahr hin, dass ge-
wisse Besserwisser im Pfarreivolk Sorge bereiten kon-
nen». Am 28. Marz 1966 halt Bischof von Streng an
der thurgauisch-schaffhausischen Priesterkonferenz
ein Referat zur liturgischen Erneuerung.®

Fir das Marienfest vom 8. Dezember 1950 ist
erstmals eine Abendmesse erlaubt. Gut besucht sei
sie in Berg, Sitterdorf und Weinfelden gewesen,
heisst es im Kapitel Bischofszell. Die Erlaubnis wird
aber nicht weiter gewdhrt. 1953 erwdgt deswegen
das Kapitel Arbon, an den Bischof eine Motion einzu-
senden —sie «fand viele Beflrworter aber auch einige
Kritiker». Die Ditzesanstatuten von 1960 erlauben
schliesslich eine Abendmesse zweimal pro Woche so-
wie an den gebotenen Feiertagen, die staatlich nicht
geschitzt sind. Nicht alle Kapitel erwdhnen die Ein-
fuhrung der Sonntagabendmesse im Jahr 1967 und
der Vorabendmesse am Samstag im Jahr 1969, wel-
che Bischofszell regional planen will.

Bezliglich der Predigt verlangen die Di¢zesansta-
tuten von 1931 und 1960, dass sie innerhalb eines
Turnus von funf Jahren die wichtigsten christlichen
Lehren zum Inhalt haben solle und normalerweise
nicht langer als eine halbe Stunde dauern durfe.
1938 befassen sich die Kapitel mit jahrlichen Predigt-

230

programmen. Fiir 1942 soll ein Predigtplan tiber Chris-
tus, fur 1943 einer tber die Kirche erstellt werden
(die Kapitel haben sich aber mehr mit dem Inhaltli-
chen als mit dem Plan befasst). Die bischofliche These
von 1957 «Wie interessieren wir Kinder fur die Pre-
digt?» behandelt nur das Kapitel Fischingen. Nach
Ansicht des Referenten ist die Kinderpredigt nicht
notwendig, da die Kinder im Religionsunterricht
geistliche Nahrung erhielten, hingegen sei sie fir die
Erwachsenen oft die einzige Gelegenheit zur Weiter-
bildung und daher nutzlich, sie muisse aber mehr
Evangelium als Moral sein. In der Diskussion wird ein-
gebracht, dass bei den Kindern mehr Horbereitschaft
sei, dass das Predigthtren aber nicht leicht sei; es
gebe den alten Spruch: «Erstes Drittel fur die Leute,
zweites Drittel fur die Katze, drittes Drittel fir den
Teufel.» 1958 wiinscht das Kapitel Steckborn eine
Antwort auf die Frage, ob die Sonntagspredigt ab
und zu aus verniinftigem Grund ausgelassen werden
durfe — etwa bei rasch aufeinander folgenden Feierta-
gen — oder nicht. Eine direkte Antwort ist zwar nicht
vorhanden, aber 1962 lehnt Bischof von Streng ganz
allgemein «Predigtferien» ab. 1959 erlaubt er alteren
Geistlichen das Ablesen der Beerdigungsansprache.

3.3 Gottesdienstbesuch

1939 beantworten die Pfarrer die Frage, wie der
Gottesdienstbesuch am Sonntag sei, fast allgemein
mit «gut» bis «sehr gut», nur in wenigen Pfarreien ist
er nicht ganz befriedigend; in Arbon bleiben die «So-
zialisten» fern. Wo zusatzlich zu Frihmesse und Amt
um acht Uhr eine Betsingmesse gefeiert wird wie in
Arbon und Kreuzlingen, ist sie fur die Jugend wie fur
die Erwachsenen die beliebteste Messe. Nicht ein
ganz so gutes Zeugnis wird meist dem Besuch der
Werktagsmessen ausgestellt.

694 StATG Bd 4'03°0, 0.



1960 wird der Gottesdienstbesuch zum Teil nicht
mehr so gut beurteilt, aber trotzdem meist noch als
«befriedigend» bezeichnet. «Nicht befriedigend»
oder «mangelhaft» steht nur bei zwei Pfarreien. Ei-
nige Pfarrer weisen darauf hin, dass der Gottes-
dienstbesuch schwer zu schatzen sei: Pfarreian-
gehorige wiirden in andere Kirchen gehen, weil dort
die Gottesdienstzeiten passender seien, andererseits
kamen aber auch Leute von auswarts in ihre Kirchen
— Zeichen einer erhéhten Mobilitat.

34 Beichte und Kommunionempfang

Gemadss den Berichten, welche die Dekane einge-
sandt haben, herrscht noch in den 1920er-Jahren
beim Alter der Erstkommunikanten eine grosse Man-
nigfaltigkeit; die Spannweite geht von Acht- bis zu
Zwolfjahrigen, und Pfarrer Leonz Wiprdchtiger in Ar-
bon feiert die Erstkommunion sogar bereits nach der
ersten Klasse mit Siebenjahrigen®® (1931 wird dieser
Termin von ihm und seinem Vikar im Kapitel
nochmals «warm empfohlen»). 1945 gibt auch Pfar-
rer Josef Triib von Tobel, ein Arboner, an, die Erst-
kommunion nach der ersten Klasse zu feiern.®* Die
Didzesanstatuten von 1931 schreiben vor, die Erst-
kommunion durfe nicht spater als nach der dritten
Klasse erfolgen. Beim Entwurf des Plans fur die Reli-
gionsunterricht 1941 sieht Diessenhofen Schwierig-
keiten: Der Beichtunterricht sei fur die zweite, der
Kommunionunterricht fir die dritte Klasse vorgese-
hen, im Moment wirde aber in vielen Pfarreien die
Erstkommunion noch nach der zweiten Klasse gefei-
ert; eine einheitliche Regelung im Kanton ware win-
schenswert. In Bischofszell ist man der Ansicht, dass
die Erstkommunion allgemein nach der dritten Klasse
sein sollte. Den — allerdings unvollstandigen — Berich-
ten in den Dekanatsarchiven Uber den Religionsun-
terricht ist zu entnehmen, dass eine Mehrheit der
Pfarreien die Erstkommunion nach der zweiten, eine

Minderheit nach der dritten Klasse feiert.*” 1969
wird Bischof Hanggi gefragt, ob die Erstbeichte vor
oder nach der Erstkommunion sein solle; vorderhand
sei die bisherige Praxis beizubehalten, ist die Antwort.

Von der Beichte ist selten die Rede. Ende der
1960er-Jahre fuhren einzelne Pfarreien die Bussfeiern
ein. Laut Kapitelsprotokollen bemerkt 1969 Bischof
Hanggi bei seinem Besuch im Thurgau, Bussandach-
ten konnten nicht mit allgemeiner Lossprechung be-
endet werden.

Im Zusammenhang mit der Empfehlung der
«Oftkommunion» wird vermutlich in den meisten
Pfarreien die Kommunion wéhrend der Messe ausge-
teilt — nicht Ublich hingegen ist dies lange Zeit im
Hauptgottesdienst. 1960 verlangen die Didzesansta-
tuten: «Die hl. Kommunion soll auch wahrend des
Hauptgottesdienstes ausgeteilt werden.» Anderer-
seits wird sie auch noch vor der Messe ausgeteilt,
aber wahrscheinlich nicht mehr Gberall: «Der Seelsor-
ger sei aber auch freigebig mit dem Austeilen ausser-
halb, besonders vor der Messe, sowohl an Werktagen
wie besonders an Sonn- und Feiertagen.»

Zum Kommunionempfang meldet ein Pfarrer in
den 1920er-Jahren, es kamen hauptsachlich Kinder
und «fromme Seelen»**; das dirfte damals auch
fur andere Pfarreien gegolten haben. Die Osterpflicht
ist nicht mehr zu kontrollieren — besonders Manner
gehen auswarts zur Beichte, wie verschiedentlich be-
richtet wird und auch aus den Visitationen hervor-
geht. Hingegen ist die monatliche Kinderkommunion
Ende der 1920er-Jahre in den meisten Pfarreien b-
lich geworden, oft in Verbindung mit der «General-
kommunion» der Jugendverbdnde; sie wird auch in
den Dibzesanstatuten von 1931 verlangt. Bei den Vi-
sitationen mussen die Pfarrer angeben, wie viele

695 StATG Bd 7'14'0, 0.

696 StATG Bd 6130, 0.

697 Frauenfeld 1934-1966: StATG Bd 4'13°0, 1; Steckborn
1922-1956: StATG Bd 5°13°0, 1.

698 StATG Bd 7°14°0, 0.

231



Kommunionen sie jahrlich gespendet haben. Ab
1969 dirfen Laien die Kommunion spenden; voraus-
gesetzt ist die offizielle Beauftragung durch den Bi-
schof. Ab dem ersten Adventssonntag desselben Jah-
res ist die «Handkommunion» erlaubt.

Einfluss auf den Kommunionempfang hat aber
auch das Nuchternheitsgebot. Eine Erleichterung
wird 1951 Priestern gewahrt: sie kénnen unter be-
stimmten Bedingungen Getranke bis zu einer Stunde
vor Messbeginn zu sich zu nehmen. Vom Kapitel
Frauenfeld ist 1952 Naheres zu erfahren: Dispensen
mussten via Bischof nach Rom eingegeben werden,
gegen eine Taxe von dreissig Franken konnten sie
Priestern gewahrt werden, die am Sonntag nach
neun Uhr zelebrieren oder binieren (zweimal die
Messe feiern) missten und dabei gesundheitlichen
Schaden verspurten. Schon ein Jahr zuvor hat das
Kapitel die Taxe kritisiert: Die «kurialen Gepflogen-
heiten» seien eine Schwierigkeit; jeder Bischof musse
einzeln eingeben, da man in Rom auf die Taxen an-
gewiesen sei. Aber bereits 1953 wird allen Glaubigen
erlaubt, bis zu einer Stunde vor dem Kommunion-
empfang etwas zu trinken, aber keinen Alkohol.
1957 wird erlaubt, bis zu drei Stunden vorher feste
Nahrung zu sich zu nehmen und 1964 diese Frist auf
eine Stunde festgelegt.*®

Fur die Krankenkommunion bestimmen die Dibze-
sanstatuten von 1931: Die Kommunion ist im liturgi-
schen Gewand zum Kranken zu tragen, aus gerech-
tem und vernunftigem Grund kann dies auch in
Schwarz geschehen, im Krankenzimmer hingegen
hat der Priester das Superpelliz, den Chorrock, mit
der Stola, zu tragen. 1932 wird im Kapitel Frauenfeld
aufmerksam gemacht auf eine «Musterkombination
Talar und Chorhemd, ein Kleidungsstick, das be-
quem in der Tasche mitgetragen werden kann».
1941 erinnert Bischof von Streng an folgende Vor-
schrift: «Im Krankenzimmer sind Uberall Stola und
Superpelliz zu tragen»; die Synodalstatuten 1960 er-
wahnen dann nur noch die Stola.

232

35 Rituale, Riten, Andachten

Nach der Mitte des 19. Jahrhunderts verdrangte das
Latein die deutsche Sprache in den Riten véllig. Im
Gefolge der liturgischen Bewegung kommt nun aber
der Wunsch nach volkssprachlichen Texten wieder
auf. So nehmen die Kapitel 1937 zur Kenntnis, dass
ein neues Rituale erscheine, das der deutschen Spra-
che wieder mehr Raum gebe; 1938 kommt es heraus.
Weitgehend in Deutsch sind Taufe, Trauung und Be-
erdigung. Dass da und dort auch das 1950 erschie-
nene deutsche Einheitsrituale gebraucht wird, zeigt
eine Anfrage im Kapitel Fischingen, ob bei der Kran-
kenolung dieses Rituale gebraucht werden durfe, im
Unterschied zum didzesanen sei der Ritus in deut-
scher Sprache. Die Anfrage wird zwar «im Interesse
der Kranken» bejaht, aber-auch betont, dass im all-
gemeinen das didzesane Rituale verpflichtend sei. In
der ersten Halfte der 1970er-Jahre werden fir den
deutschen Sprachraum die Texte herausgegeben fur
Taufe, Firmung, Trauung und Beerdigung; 1978 folgt
ein Benediktionale.

Es ist lange ein alter Brauch gewesen, am Karfrei-
tag und Karsamstag ein «Heiliges Grab» mit ausge-
setzter Monstranz feierlich zu gestalten. Diese Aus-
setzung der Monstranz verbietet 1930 eine bischofli-
che Verordnung, was in den Kapiteln Arbon und Fi-
schingen zu Diskussionen fihrt. In Arbon gibt ein
Pfarrer «ein heftiges Votum» gegen die Verordnung
ab, worauf er «zum willigen Gehorsam» gerufen
wird, denn «man komme damit weiter als mit Kritik».
Trotzdem bringt der gleiche Pfarrer an der folgenden
Versammlung die Sache nochmals zur Sprache, dabei
aber «stellen die Hochw. Herren fest, dass die Bet-
stunden auch nach der Neuerung gut besucht» wer-
den. Fischingen behandelt als einziges Kapitel die
neuen Vorschriften der Sakramentenkongregation,
aus denen die Verordnung des Bischofs hervorgegan-

699 LThK? 7, Sp. 943.



gen ist. Nachdem der Referent seinen Vortrag einge-
leitet hat, ist «<manniglich gespannt» auf die Punkte,
«die seit der Proklamation dieses Dekretes durch un-
seren hochw. Bischof Gegenstand verschiedentlicher
Aussprache im aufgeschreckten Klerus waren».
Gleichzeitig muss auch der Kommunionteller einge-
fahrt werden. Bei diesem «weiss sich der Referent ge-
schickt herauszuwinden mit der Bemerkung, man
msse das der Erfahrung anheim stellen». Zum «Hei-
ligen Grab» meint er, es sei in den deutschsprachigen
Landern beim Volk dusserst beliebt; der Bischof solle
in Rom ein Privileg fur das Heilige Grab erwirken. In
der Diskussion wird gesagt: «Bei aller am Weihetag
feierlich versprochenen Reverenz und Obedienz ist es
dennoch menschlich, den tief einschneidenden Be-
stimmungen etwelche Bedenken entgegenzustel-
len.» Den bisherigen Status zu belassen sei die Mei-
nung nicht nur der «alteren Semester», sondern auch
der «jungeren Garde». Ein Jahr spater heisst es im Be-
richt Gber die Dekanenkonferenz: «Uber die Beob-
achtung der Vorschriften betr. Heilig-Grab und Kom-
munionteller haben die Dekane Bericht zu erstatten»;
der Bischof habe seinerseits das Ergebnis nach Rom zu
melden.” In den Ditzesanstatuten von 1931 ist vor-
geschrieben, die eucharistischen Gaben in einem Ta-
bernakel auf einem Seitenaltar aufzubewahren und
ihn zu schmiicken — auch das wird «Heiliges Grab»
genannt.

Die Andachten sind in den Kapiteln selten ein
Thema. Die bischofliche These von 1940 - «Gestal-
tung und volksliturgische Erneuerung der Nachmit-
tagsandachten» — behandeln nur zwei Kapitel. Bi-
schofszell bezieht sie eher auf die Abendandachten:
Dort sei der Besuch schwach, sie seien langweilig, der
Volksgesang komme zu kurz. Wohl auf den Nachmit-
tag bezogen ist der Vorschlag, die Christenlehre mit
einer Segensandacht zu verbinden, die aber nicht zu
lange dauern durfe. Frauenfeld zahlt als Mdngel auf
die ungepflegte sprachliche Form und den Subjekti-
vismus. Als Erneuerung werden die liturgischen Texte

aus Komplet, Prim und Vesper empfohlen. Die deut-
sche Sprache in der Vesper wird abgelehnt, da sie
zum Psalmodieren weniger geeignet sei. Da lautet
1935 ein Votum im Kapitel Arbon anders: Die deut-
sche Vesper solle wie im Erzbistum Freiburg einge-
fuhrt werden. Auch Vereine und Bruderschaften ha-
ben je eigene Andachten; 1939 schreibt der Pfarrer
von Arbon zu den Nachmittagsandachten: 1. Sonn-
tag Kongregation, 2. Sonntag Mutterverein, 3. Sonn-
tag Dritter Orden.

1965 werden die Kapitel vom Bischof angefragt,
wie sie sich zu Trauungen am Nachmittag, besonders
am Samstag, stellten. Noch ein Jahr zuvor hat der Bi-
schof sie verboten, aber wegen vermehrten Anfragen
sieht er sich nun zu einer Umfrage veranlasst. Nur das
Kapitel Arbon hat zu diesem Thema einen Vortrag
beschlossen. Der Referent, Pfarrer Josef Burkart von
Guttingen, lehnt Trauungen am Samstagnachmittag
ab und begriindet die Ablehnung mit der Vorberei-
tung auf den Sonntag und mit den sich ergebenden
«Festereien bis tief in die Nacht hinein». Aber schon
Trauungen am Samstagvormittag seien ein Entge-
genkommen «zum Schaden pfarreilicher Seelsorge».
Wenn etwa eine Beerdigung auf den Samstag falle,
so lasse «diese sich bedeutend weniger verschieben
als eine Hochzeit, wo man es nicht mit verweslichen
Leichen zu tun» habe. Auch den Trauungen an an-
deren Nachmittagen steht eine Mehrheit des Kapitels
skeptisch gegenlber. Dessen ungeachtet wird nach
erteilter Erlaubnis der Samstagnachmittag der belieb-
teste Trauungstermin.

3.6 Prozessionen, Bittgange

Uber die Bittgdnge geben die Kapitelsprotokolle
keine Auskunft. Aus Pfarrblattern kann erschlossen

700 Die Antworten der Pfarrer des Kapitels Fischingen sind er-
halten geblieben in StATG Bd 6'30'0, 0.

233



werden, dass sie keineswegs abgeschafft und vor
Christi Himmelfahrt besonders in kleineren und land-
lichen Pfarreien noch immer tblich sind. Die Monats-
sonntage mit Prozession sind mit der Zeit aber ausser
Ubung gekommen; 1931 werden sie in den Dibzesan-
statuten noch erwahnt, 1960 nicht mehr. Die Fron-
leichnamsprozession wird festlich gehalten auch an
grosseren Orten wie Arbon und Romanshorn. 1970
bestimmt die Bischofskonferenz, dass dort, wo Fron-
leichnam kein staatlicher Feiertag ist, das Fest auf den
folgenden Sonntag zu verlegen ist; teils wird Fron-
leichnam noch mit einer Prozession gefeiert, teils sind
andere Formen, wie Gottesdienste im Freien, an de-
ren Stelle getreten.

3.7 Bruderschaften, Vereine

Gelegentlich werden Bruderschaften noch erwahnt.
Sie seien wichtig, meint man 1922 im Kapitel Arbon.
1933 empfiehlt Bischof Ambiihl an der Dekanenkon-
ferenz die Rosenkranzbruderschaft «als eine der altes-
ten und ehrwirdigsten Vereinigungen». Im gleichen
Jahr aber bedauert der Pfarrer von Sulgen, dass seine
600-jahrige Bruderschaft «beerdigt» worden sei; es
handelt sich dabei um die Rosenkranzbruderschaft,
die auf die Zeit vor der Reformation zurlckgeht.
1939 bestehen in 36 Pfarreien Bruderschaften, 1960
noch in 29. Nur wenige Pfarrer machen Bemerkun-
gen zu den Bruderschaften. 1939: In Romanshorn
seien beide Bruderschaften «am Absterben», in Frau-
enfeld, wo die alte Dreifaltigkeitsbruderschaft einge-
gangen sei, floriere auch die Rosenkranzbruderschaft
nicht mehr, in Heiligkreuz hingegen sei jene vom
«Guten Tod» sehr beliebt und habe monatlich eine
Versammlung, in der Pfarrei Fischingen feierten die
drei Bruderschaften jedes Jahr ein Fest. 1960: die Ro-
senkranzbruderschaft in Leutmerken habe seit zehn
Jahren keinen Eintritt mehr gehabt; die Johannesbru-
derschaft in Wéngi sei am «Einschlafen». Was diese

234

beiden Pfarrer bemerken, kann auch fur andere gel-
ten.

Das Vereinswesen ist voll entwickelt. Die Sonder-
beilage der «Thurgauer Volkszeitung» zum Katholi-
kentag vom 9. September 1933 zdhlt an Vereinen
auf: Jungmannschaft, 36 Sektionen mit 1100 Mit-
gliedern, Kantonalverband 1912 gegrindet; 6 Gesel-
lenvereine mit 162 Mitgliedern; 14 Arbeitervereine
mit 613, 10 Arbeiterinnenvereine mit 774 Mitglie-
dern; 4 katholische Turnvereine; der 1913 von Frau
von Streng, der Mutter des Bischofs, gegriindete
Frauenbund; dazu 21 Sektionen der christlichen Ge-
werkschaften mit 1564 Lohnarbeitern.”' Mtterver-
eine und Jungfrauenkongregationen fehlen in dieser
Zusammenstellung. Die Visitation von 1939 zahlt ne-
ben den oben erwahnten Vereinen — nach den Ge-
werkschaften wurde nicht gefragt — auch die anderen
auf: Die Jungfrauenkongregation ist in 35 und der
Mutterverein in 45 Pfarreien vertreten; hinzu kom-
men die Jungwachtscharen in 11, die katholischen
Pfadfinder in 3 und die Blauringscharen in 11 Pfar-
reien. Die Visitation von 1960 zeigt, dass sich das Ver-
einswesen nach dem Zweiten Weltkrieg noch ausge-
dehnt hat: Es bestehen 14 Jungwacht- und 17 Blau-
ringscharen’?, 2 Pfadfindergruppen, 44 Jungmann-
schaften, 42 Kongregationen, 18 Arbeiter- und 10
Arbeiterinnenvereine, 48 Muttervereine, 5 Gesellen-
vereine, 4 Turnvereine; etwa 20 Pfarreien geben zu-
dem den Volksverein an. Aber bereits machen sich
Veranderungen bemerkbar. Aus den Jungfrauenkon-
gregationen werden Téchterkongregationen; in eini-
gen Pfarreien gibt es Gruppen der Alteren und der
Jingeren, auch Jungsodalinnen genannt, sowie
Gruppen ohne Bindung an die Kongregation. Die

701 StATG Bb 10, 10/5.

702 Sowohl Jungwacht als auch Blauring haben einen Kantons-
vorstand: Kantonsprases, Kantonsfiihrer bzw. Kantonsfiih-
rerin, dazu einzelne Fihrer oder Fiihrerinnen aus den Scha-
ren; es werden kantonale Treffen und Schulungskurse
durchgefihrt.



Jungmannschaft hat in grosseren Pfarreien wegen
der vielen anderen Vereine am Ort Schwierigkeiten
bei der Rekrutierung neuer Mitglieder. Auch macht
der gesellschaftliche Wandel vor den Vereinen nicht
Halt: Die Arbeiterinnenvereine z. B. zdhlen 1933 noch
774 Mitglieder, 1958 sind es 512, 1963 nur noch
331; von Letzteren ist fast ein Drittel Uber 60 Jahre
alt.” Ahnliches kann auch fir die Arbeitervereine an-
genommen werden.

Aus der eben erwdhnten Sonderbeilage der
«Thurgauer Volkszeitung» ist zu schliessen, dass
beim Katholikentag von 1933 die Vereine eine wich-
tige Rolle spielten. Der Beilage ist auch zu entneh-
men, dass schon friiher thurgauische Katholikentage
durchgefuhrt wurden: 1894 auf Schloss Sonnenberg,
1905 in Weinfelden und 1923 in Frauenfeld. Gemass
den Protokollen wurde in keinem Kapitel Uber diese
Tage gesprochen, moglicherweise aber an den kan-
tonalen Priesterkonferenzen.

Oft empfehlen die Bischéfe an den Dekanenkon-
ferenzen die Vereine. Die bischofliche These von
1940 - «Pflege der sozialen Standesvereine und Jugend-
organisationen» — behandeln nur Bischofszell und
Steckborn; der These von 1945 — «Seelsorgerliche Be-
deutung der marianischen Kongregationen» — neh-
men sich nur Bischofszell und Fischingen an. 1951
sagt Bischof von Streng an der Dekanenkonferenz,
weil das hohe Ideal der Kongregation nicht von allen
erreicht werden konne, moge je nach Bedurfnis das
Prinzip «Masse» oder «Elite» Anwendung finden. An
den Kapitelsversammlungen kommen neben den
Empfehlungen von Vereinen auch Schwierigkeiten
zur Sprache. 1922 halt Pfarrer Johann Baptist Amrein
von Romanshorn im Kapitel Arbon einen Vortrag zum
Thema «Priesterpflicht und Vereinsarbeit»: Die Ver-
eine stiinden der Verinnerlichung vielfach entgegen;
der Prases als Vater des Vereins musse sich um alles
kiimmern; mit der Vereinsarbeit sei auch der durch
die Dibzesanstatuten verbotene Wirtshausbesuch
verbunden, den die Vereinsleitung oft zur Pflicht ma-

che, doch solle er so wenig als méglich geschehen
und nur so lange als notwendig; zuerst komme die
Predigt, dann die Vereinsarbeit. In der Diskussion wird
auch nach einem Abbau des Vereinswesens gerufen,
andererseits der Nutzen der religiésen Vereine be-
tont, die im Zeitalter des Sportes wieder mehr im Vor-
dergrund stinden. 1932 bemerkt ein Pfarrer im Kapi-
tel Arbon, junge Mutter seien zum Eintritt in den
Mutterverein nicht zu bewegen; ein Jahr spater wird
gerade die Wichtigkeit dieses Vereins betont. 1949
stellt Bischofszell fest, junge Leute, die sich den ju-
gendlichen Standesvereinen nicht anschlossen, wir-
den verloren gehen an Turnvereine, Fussball- und
Radsportclubs. In Fischingen geht es 1957 um die
Frage, wie mit Kongregationistinnen umgegangen
werden solle, die in «gegnerischen Vereinen» mit-
machten: «Pastoral gesehen ist es abzulehnen, aber
die Irrenden sind zu lieben», lautet die Antwort. 1945
verlangt man in Frauenfeld «bei aller Notwendigkeit
der katholischen Vereine eine vermehrte Beriicksich-
tigung von Familie und Pfarrei» — dies auch in Hin-
blick auf kantonale Veranstaltungen. 1949 ist Steck-
born unzufrieden mit den Vereinszentralen, die
«allzu diktatorisch» seien «in ihren Weisungen und
Empfehlungen». 1967 winscht Dekan Miller von
den katholischen Organisationen mehr Ricksicht auf
pfarreiliche Verhaltnisse, besonders auf die Christen-
lehrzeiten.

Ein Verein besonderer Art ist der Kirchenbauver-
ein. 1930 grindet ihn Bischof Ambuhl. Er muss in je-
der Pfarrei eingefiihrt werden. Die «Mitgliedschaft»
einer Familie besteht darin, dass sie jede Woche funf
bis zehn Rappen zu seinen Gunsten auf die Seite legt,
wie es im Kapitel Arbon heisst. Es wird aber auch ge-
sagt, der Verein sei zwar eine Lieblingsidee des Bi-
schofs, aber im Volk zeige sich keine grosse Begeiste-
rung. 1932 meldet der Bischof, von 425 Pfarreien
seien 213 beigetreten. 1933 ist er ungehalten Uber

703 StATG Bb 5, 5/22.

235



die Pfarreien, die ihn noch nicht eingefihrt haben:
Sollten sie das nicht tun, wirden in drei Jahren die
Namen der saumigen Pfarreien veroffentlicht; der
Thurgau stehe aber gut da. Ob das fir spater auch
noch gilt? Jedenfalls geben die Dekane die Ermah-
nung des Bischofs weiter, dass die Sammlung unbe-
dingt durchzufthren sei. 1937 sind die Thurgauer
Dekane mit dem Entwurf neuer Vereinsstatuten nicht
einverstanden: Er sei zwar von 28 Dekanen gutge-
heissen worden, aber die Thurgauer seien dagegen
gewesen, weil die Auflésung paritatischer Verhalt-
nisse nicht beriicksichtigt werde, meldet Bischofszell.
Im gleichen Jahr berichtet Fischingen von einem
«Mutigen», der den Kirchenbauverein eine «Land-
plage» genannt habe, weil er aufdringlich propagiert
werde. Bald einmal wird die Sammlung durch ein
jahrliches Kirchenopfer ersetzt. Nur die Bezeichnung
«Kirchenbauverein» halt sich noch langere Zeit, bis
sie in den 1970er-Jahren durch «Kirchenbauhilfe» er-
setzt wird.

3.8 Religionsunterricht

Gemass der Verordnung des Regierungsrates von
1876 ist der Mittwochnachmittag fur den Religions-
unterricht der Primarschule reserviert; in der Sekun-
darschule ist er in den Stundenplan eingebaut. 1925
wird im Kapitel Arbon ein zweiter halber Tag fur den
Unterricht gewiinscht. 1946 gibt ein Regierungsrats-
beschluss den Freitagnachmittag ab 15.30 Uhr fur
den Religionsunterricht frei’®, so dass nun zwei Stun-
den pro Woche und Klasse méglich sind.

Als Grosse und Kleine Katechismen sind immer
noch die 1911 von Bischof Stammler herausgegebe-
nen zu gebrauchen. 1930 berichtet das Kapitel Ar-
bon, dass sie bald vergriffen seien; allféllige Wiinsche
fur eine Neuauflage solle man nach Solothurn mel-
den. Gewtinscht wird von Arbon ein einheitlicher Ka-
techismus fur die ganze deutsche Schweiz; abstrakte

236

Begriffe solle man durch leichter verstandliche erset-
zen, und far den kleinen Katechismus wolle man die la-
teinische Schrift. Drei Jahre spater aber sind immer
noch alte Katechismen vorhanden. Bischof Ambuhl
fordert deshalb die Kapitel nochmals auf, ihre Vor-
schlage einzubringen und stellt fur die deutsche
Schweiz einen einheitlichen Katechismus in Aussicht.
Die Kapitel bestimmen nun jeweils einen Pfarrer oder
gar eine Kommission, Vorschlage zu machen. Fischin-
gen findet, eine Totalrevision sei nicht vorgesehen; da
alles so ziemlich beim Alten bleibe, lohne es sich
nicht, Vorschlage zu machen. Die Arbeit der anderen
aber, so sie begonnen hat oder abgeschlossen wird,
ist vergebens. Denn 1934 erklart Bischof Ambihl,
man musse bei den heutigen Umwalzungen Ab-
klarungen ~abwarten; der bisherige Katechismus
werde auswarts teilweise glnstig beurteilt. 1938
nimmt sich Bischof von Streng der Sache an; die
bischofliche These von 1939 betreffend Wiinsche an
einen neuen Katechismus behandelt nur Steckborn.
Der Bischof will nun zuerst ein Lehrbuch fir die unte-
ren Klassen herausgeben; ein Entwurf entsteht, und
die Kapitel haben ihre Winsche und Beurteilungen
einzubringen. Fur das Kapitel Arbon ist zu viel von
Stinde und zu wenig von Tugend die Rede; glicklich
sei die Verbindung von Bibel und Katechismus. Ein
Kapitular lehnt den Entwurf vom methodischen
Standpunkt her ab. Ahnlich reagiert Steckborn. Fi-
schingen ladt eigens zu einer ausserordentlichen Ver-
sammlung ein, zu der als Vertreter der Kapitel Frau-
enfeld und Bischofszell die Dekane Haag und Goldin-
ger erscheinen. Der Entwurf erfahrt durch Pfarrer
Bernhard Sprecher einen regelrechten Verriss, der im
Protokoll im Wortlaut wiedergegeben ist. Der Refe-
rent lehnt die Vermischung von Bibel und Katechis-
musfragen ab; der Katechismusstoff werde dadurch
zerstlickelt, und die Fragen seien ungeschickt formu-

704 Amtsblatt des Kantons Thurgau,
S. 446447 (17. Mai 1946).

Frauenfeld 1946,



liert (z.B. «Wie alt ist Gott?»). Kritik bt er auch
an der Sprachform der biblischen Erzéhlungen: Statt
des den Kindern vom Dialekt her ungewohnten Im-
perfekts miisse das Perfekt gewdhlt werden. Uber-
haupt wirden die Verfasser das kindliche Denken
nicht verstehen. Im Beichtspiegel seien alle Stinden
als gleich gross dargestellt und bei allem misse das
Kind die genaue Zahl angeben. Dadurch werde es zur
Skrupelhaftigkeit oder Gleichgultigkeit erzogen, z. B.
wenn verlangt werde, anzugeben, wie oft es in der
Kirche herumgeschaut habe. Dekan Haag versucht
daraufhin doch noch, dem Entwurf ein paar gute Sei-
ten abzugewinnen. 1941 erscheint schliesslich das
«Religionsbuch fur Schule und Haus», bestimmt fur
die vier unteren Klassen. Bei der Bearbeitung der
bischoflichen These von 1942 — der Frage, wie dieses
Buch in den Familien heimisch gemacht werde kénne
—finden Fischingen und Bischofszell, es sei zu schwie-
rig, zu weitlaufig, zu umfangreich; die anderen Kapi-
tel schweigen. 1946 koénnen die Dekane mitteilen,
der neue Grosse Katechismus komme heraus. Er er-
scheint ein Jahr spater und ist bestimmt fir die 5., 6.
und 7. Klasse. 1956 richtet das Kapitel Arbon eine
Eingabe an den Bischof mit der Bitte um Einfiihrung
des 1955 erschienenen deutschen Einheitskatechis-
mus; er sei von allerbester Qualitat und bereits in der
deutschen und st. gallischen Nachbarschaft einge-
fahrt (eine Antwort ist nicht vorhanden). Bischofszell
meldet 1958, der Bischof sei zwar fur diesen Kate-
chismus, doch ware es ein grosser finanzieller Verlust,
wenn der gegenwadrtige eingestampft werden muss-
te. 1960 will ihn das Kapitel aber trotzdem ein-
fuhren. Im gleichen Jahr jedoch meint Steckborn, der
Inhalt des deutschen Katechismus sei zwar besser,
doch habe er zu wenig Fragen, brauche zu viel Vorar-
beit, rege aber immerhin zum selbstandigen Denken
an. 1962 wird der Einheitskatechismus offiziell er-
laubt. Bereits 1963 gibt Bischof von Streng einen
neuen Katechismus fur das Bistum in Auftrag; er solle
nach dem Konzil erscheinen, denn der deutsche sei

schon bald Uberholt. Dazu meint Fischingen: «Die
Gestaltung eines Katechismus sei und bleibe wohl
immer das grosse Sorgenkind sowohl fur den Bischof
wie far die Seelsorger und Unterrichtskinder.» Der
geplante Katechismus ist denn auch nie erschienen.
Seither gibt es zahlreiche, auch sich abwechselnde
Lehrmittel.

1936 ist aus Frauenfeld zu erfahren, nach Auffas-
sung des Ordinariates seien die Dekane zugleich In-
spektoren des Religionsunterrichtswesens und ver-
pflichtet, «jahrlich einmal die Pfarrer mit ihrem Be-
such zu Uberraschen». 1945 wird von der Dekanen-
konferenz berichtet, der Bischof beabsichtige eine
strenge Kontrolle des Religionsunterrichts im Sinne
jahrlicher Inspektionen. Dekan Sieber gibt in Fischin-
gen bekannt: «Der Kapitelsvorstand wird sich in die
Arbeit teilen und in freundschaftlichem Sinn die Be-
suche vornehmen.» 1951 erklart der Bischof, die Re-
ligionsunterrichtsinspektion sei nicht Schikane, son-
dern ein Mittel zur Beratung und Hilfe. Schon friher
gab es die Examen: 1935 berichtet Dekan Suter im
Kapitel Bischofszell, er hatte 1660 Kinder gepruft.
1946 werden jahrliche Examen im Herbst und Winter
verordnet. Wann Inspektionen und Examen abge-
schafft wurden, ist den Protokollen nicht zu entneh-
men — spatestens jedoch in den 1960er-Jahren.

1949 verlangt das Ordinariat, dass jede Pfarrei ei-
nen Lehrplan zu erstellen und ihn dem Ordinariat ein-
zureichen habe; es gelte, Einheitlichkeit und Licken-
losigkeit im Religionsunterricht herzustellen. Nur in
Steckborn wird gedussert, dass «eine zu weit ge-
hende Uniformierung unmdglich und unertrdglich»
sei. Die anderen Kapitel scheinen die Sache nicht so
ernst genommen zu haben.

Wann die ersten Laienkrdfte Religionsunterricht
erteilt haben, geht aus den Protokollen nicht hervor.
1925 wiirde es Arbon begriissen, wenn Lehrer auch
Religionsunterricht erteilten. Eine bischéfliche These
von 1937 mochte Mutter dafiir gewinnen. 1951 sagt
der Bischof, «Frauenpersonen, die Unterricht ertei-

237



len, bedurfen der bischoflichen Genehmigung».
1954 begrisst es Arbon, dass fur die untern Klassen
Laienkrafte herangezogen werden.

3.9 Christenlehre

1936 fragt eine bischofliche These: «Wie kann die
Sonntagschristenlehre zu einer Angelegenheit des
ganzen Volkes gemacht werden?» Behandelt wird sie
nur in Fischingen und Frauenfeld. In beiden Kapiteln
kommt zum Ausdruck, dass die Christenlehre von Er-
wachsenen nur selten oder gar nicht besucht wird;
Erwachsene wirde sie nicht ansprechen, weil sie fur
Schulkinder berechnet sei. Fischingen schlagt vor, fur
Erwachsene eine katechetische Predigt mit Segen zu
einer geeigneten Abendstunde zuflhren. In den
ubrigen Dekanaten werden ebenfalls kaum Erwach-
sene an der Christenlehre teilgenommen haben -
Grund genug, die These zu tbergehen. Schon 1924
wird im Arboner Dekanatsbericht wegen der Nicht-
Teilnahme Erwachsener bemerkt: «Wohl ist an dieser
Tatsache zum Teil die unglnstige Zeit gleich nach
dem Mittagessen, wo dltere aber auch jiingere Leute,
welche die ganze Woche schwer gearbeitet haben,
leicht in Schlaf verfallen, schuld.»™

Urspringlich fand die Christenlehre am Sonntag-
nachmittag statt. Das schreiben auch noch die Di¢-
zesanstatuten von 1931 vor. Dem gerade erwahnten
Dekanatsbericht ist zu entnehmen, dass sie auch mit
Andachten verbunden sein konnte. Dort wird aber
auch festgestellt, dass die «junge Welt [...] die Ro-
senkranzandachten in heissen Sommertagen oder in
kalten Winterzeiten nicht hoch» einschatze, aber dass
«durch interessante Ansprachen» wohl «auch der
beste Lausbube> aufmerksam» gemacht werden
kéonnte. 1936 berichtet Frauenfeld, in den Stadten
habe man angefangen, die Christenlehre auf den
Morgen zu verlegen. 1959 meint auch Bischof von
Streng, Schulentlassene am Nachmittag zur Christen-

238

lehre aufzubieten, habe sich tberholt. Die Christen-
lehre am Sonntagmorgen zu erteilen, wird vermutlich
bald tberall tblich. Da und dort wird begonnen, die
Christenlehre doppelt zu halten: am Sonntagmorgen
und an einem Werktagabend. Gemdss den Ditzesan-
statuten von 1960 ist es nicht verboten, «die Chris-
tenlehre an einzelnen Orten auf die Werktage zu
verlegen, vorausgesetzt, dass der Besuch an Werkta-
gen ein wesentlich besserer wird». Die Statuten mah-
nen auch, «an der Stundenzahl um die Dreissig» fest-
zuhalten. Langst nicht mehr alle Pfarreien erteilen je-
doch so viele Stunden; in einigen findet die Christen-
lehre nur wéhrend des Winterhalbjahres statt.”*

Das Alter, das zum Besuch der Christenlehre ver-
pflichtet, hat immer wieder Anlass zu Diskussionen
gegeben. 1923 wird im Kapitel Arbon gefragt, ob die
Pflichtigen mit dem 17. oder 18. Altersjahr entlassen
werden sollten; wegen der schwierigen Verhaltnisse
erfolge die Entlassung in der Pfarrei Arbon freilich
schon mit dem 16. Altersjahr. Es wird in Erwdgung
gebracht, dass man dort, wo die Pflichtigen bereits
mit dem 17. Altersjahr entlassen werden, kaum wie-
der das 18. Altersjahr einfiihren kénne.” Die Ditze-
sanstatuten von 1931 schreiben fur den Besuch der
Christenlehre die Phase vom beginnenden 12. bis zum
vollendeten 18. Altersjahr, also von der sechsten
Klasse an, vor. In den Diskussionen anlasslich der Be-
handlung der These von 1936 zeigt sich, dass in eini-
gen Pfarreien die Christenlehre flr Schulentlassene
und far Schulpflichtige gemeinsam, in anderen Pfar-
reien fur die Schulpflichtigen bereits nicht mehr ge-
halten wird. 1951 sagt man in Arbon, es habe sich
nach und nach herausgebildet, dass die Christenlehre
drei Jahre lang nach dem erflllten obligatorischen
Schulunterricht, d.h. nach der 8. Klasse™®, besucht

705 StATG Bd 7°14°0, 0.

706 So z. B. in Romanshorn.

707 StATG Bd 7°14°0, 0.

708 Die Schulpflicht dauerte damals acht Jahre.



werden misse. Aber noch 1959 werden die Pfarrer
ermahnt, die Christenlehre fur die Schuler nicht
leichtsinnig abzubauen. Ein Jahr spater hingegen
sagt Bischof von Streng, fur Schulentlassene sei die
Christenlehre obligatorisch, fur Schulpflichtige weni-
ger. In den Dibzesanstatuten von 1960 wird als Ent-
lassungsalter das 18. Lebensjahr angegeben; zur
Christenlehre «sollen auch schon die Schulpflichtigen
der letzten Schulklasse verpflichtet werden, sodass
der Lehrplan sich auf vier Jahre erstreckt». Tatsachlich
gibt es aber kaum eine Pfarrei, in der dieses «Sollen»
erfullt wird.

Kapitelsversammlungen und Dekanatsberichte
weisen schon frih auf Schwierigkeiten beziglich der
Christenlehre hin. Als Hindernisse fir einen regel-
massigen Besuch sieht Dekan Kurz im Dekanatsbe-
richt des Kapitels Arbon von 1924 «die bald untiber-
sehbaren Vergniigungsanldsse, die unzahligen Sport-
gelegenheiten, dazu gerechnet die Lauheit mancher
Familien, das Fehlen der Autoritat der Eltern Gber ihre
heranwachsenden Kinder». Ein Jahr spater weist er
nochmals auf Hindernisse hin und fugt bei: «Auch die
dortschrittlichen> Téchter stehen den modernen>
Junglingen nicht nach.»™ 1929 bemerkt dasselbe
Kapitel, die Christenlehre sei fast Uberall ein
«Schmerzenskind». 1936 nennt Frauenfeld die Chris-
tenlehre ein «Sorgenkind». 1959 oder 1960 befas-
sen sich alle Kapitel mit einer bischoéflichen These
Uber die Christenlehre fur Schulentlassene. Arbon
meint, es gelte neue Wege zu finden, um sich gegen
die Entfremdung der Jugend von der Kirche zu weh-
ren. Fur Steckborn ist die Christenlehre zwar ein
«Herzensanliegen des Bischofs, praktisch aber ein
Stiefkind»; problematisch seien Methode und Zeitbe-
stimmung, aber auch «die durch die moderne Le-
bensart verbundene Mentalitdt der Jugend».

Sowohl fur den Religionsunterricht als auch fur
die Christenlehre haben die Pfarrer alljdhrlich einen
«Jahresbericht» abzufassen, d. h. einen Fragebogen
auszufullen mit statischen Angaben tber den Religi-

onsunterricht nach Klassen, Knaben, Madchen, Stun-
den, begriindeten und unbegriindeten Absenzen;
gefragt wird nach der religiosen Betreuung der
Schiler und den Vereinen fir Schulpflichtige. Auch
far die Christenlehre sind statistische Angaben zu
machen und die Fragen nach der Betreuung der schul-
entlassenen Jugend und nach den Standesvereinen
zu beantworten.”®

3.10 Pfarrblatt

1924 ist man im Kapitel Arbon willens, ein Pfarrblatt
einzuftihren (es kostet im Jahr Fr. 2.90). 1932 ist von
einem bisherigen und einem neuen Pfarrblatt die
Rede: Die Pfarrer werden angefragt, ob sie mit dem
neuen zufrieden seien. Eine Mehrheit im Kapitel Ar-
bon ist nicht zufrieden, denn es kostet Fr. 4.50, «was
fur die Landbevolkerung bei all den anderen Presse-
forderungen entschieden zu hoch ist». 1937 sagt
man in Frauenfeld, verschiedene Leute beurteilten
«den redaktionellen Teil des Pfarrblattes nicht zu Un-
recht als Kitsch und Flachkopfgeschichten». 1938
folgt Arbon nach: «Der Inhalt des Pfarrblattes ist viel-
fach zu susslich, was Mannern nicht passt.» 1966
wird eine Neugestaltung diskutiert; gegen ein 14-t3-
giges Erscheinen gibt es Bedenken. 1968 erhalt eine
Kommission von der Priesterkonferenz den Auftrag,
eine Neugestaltung auszuarbeiten. In dieser Kommis-
sion wirkt Pfarrer Hans Schalli von Emmishofen, der
spatere erste Regionaldekan, massgebend mit. Im Ja-
nuar 1971 erscheint die erste Nummer des nun 14-
taglich herausgegebenen neuen Pfarrblattes mit dem
Titel «kirche + pfarrei».

709 StATG Bd 7'14'0, 0.

710 Solche Berichte sind, bei vielen Liicken, in den Dekanatsar-
chiven vorhanden: Frauenfeld 1933-1966 (StATG Bd
4'13'0), Steckborn 1921-1959 (StATG Bd 5'13'0), Fischin-
gen 1944-1945 (StATG Bd 6'13'C), Bischofszell 1961
(StATG 8'13'0).

239



3.11  Weitere Tatigkeiten

Gemadss den Didzesanstatuten von 1931 sind in den
Pfarreien alle zehn Jahre Volksmissionen durchzu-
fahren. Bischof von Streng mahnt 1940, die falligen
Missionen nicht zu verschieben und mdéchte 1941
auch alle zwei bis drei Jahre Standesmissionen. Auch
in den Ditzesanstatuten von 1960 steht ein Artikel
Uber die Volksmissionen: Die Pfarrer sollen die alle
zehn Jahre durchgefihrten Missionen mit den Na-
men der Missionare dem Ordinariat melden. In den
Kapiteln wird kaum Uber die Volksmissionen gespro-
chen; gemass der Visitation von 1960 werden sie in
den meisten Pfarreien nach Vorschrift durchgefihrt.

Nur im Kapitel Frauenfeld wird 1932 die Forde-
rung Bischof Ambuhls erwahnt, dass in jeder Pfarrei
Caritas-Ausschisse gegrindet werden sollen und
daruber bei der Visitation Rechenschaft zu geben sei.
Erfolg war dem Bischof jedoch nicht beschieden:
1936 bedauert das Ordinariat, dass in den meisten
Pfarreien im Thurgau kein solcher Ausschuss bestehe.
1938 ist man in Arbon der Meinung, dass man die
Caritas wie bis anhin der Jungfrauenkongregation
tberlassen soll.

1933 will der Bischof im Bistum die ewige Anbe-
tung einflhren: Einmal im Jahr sollen in jeder Pfarrei
an einem bestimmten Tag in der Kirche das Allerhei-
ligste ausgesetzt und Betstunden gehalten werden.
Die Kapitel erstellen darauf Listen, auf denen einge-
tragen ist, welchen Tag eine Pfarrei dazu bestimmt
hat. In Steckborn bekunden kleine Pfarreien Miihe,
sich auf einen ganzen Tag zu verpflichten.

Wer in den Kapitelsprotokollen nachsehen
wollte, wie im Thurgau das Missionsjahr 1961 und
anschliessend das «Fastenopfer der Schweizer Katho-
liken» von Volk und Klerus angenommen und durch-
gefuihrt wurden, sahe sich enttauscht und kame zu
falschen Schlussfolgerungen, denn beide werden in
den Akten kaum erwdhnt. Die Initiative lag (und liegt)
bei den Pfarreien, die im Zusammenhang mit dem

240

Fastenopfer eigene Aktionen durchfihren (mit dem
«Pro-Kopf-Anteil» stand und steht der Thurgau in
den vordersten Rangen’"') — ein Beispiel, das zeigt,
dass das Leben in den Pfarreien nur zum Teil in den
Kapitelsakten dokumentiert ist.

3.12 Konfessionelles

3.12.1 Mischehen

Nur das Kapitel Bischofszell befasst sich 1934 mit der
These, was das Kirchenrecht und die Diézesanstatu-
ten Uber die Trauungsfeier fir gemischte Paare vor-
schreiben — die andern Kapitel werden es schon ge-
wusst haben. Die Bestimmungen sind: Das Paar darf
in der Kirche getraut werden, die Ringsegnung ist er-
laubt, aber weder die Brautmesse noch der Brautse-
gen. In diesen Einschrankungen, meint Bischofszell,
durfe man «nicht ein abfalliges Urteil der Kirche er-
blicken tber die religiése Uberzeugung des nichtka-
tholischen Teils, sondern vielmehr die Trauer Gber den
gefahrlichen Schritt, den eines ihrer Kinder getan
habe».

1964 haben alle Kapitel eine Umfrage des Ordi-
nariates Uber die Mischehe zu behandeln. Alle spre-
chen sich fir eine Beibehaltung des Versprechens ka-
tholischer Kindererziehung aus. Der Referent im Ka-
pitel Arbon sieht besondere Probleme, wenn beide
Partner in ihrer Konfession verwurzelt sind und die
Kinder in ihrer Kirche erziehen méchten, aber auch,
wenn der protestantische Teil in seiner Kirche starker
verwurzelt ist als der katholische in der seinigen. Uber
die Gultigkeit einer Ehe, die nicht in der katholischen
Kirche geschlossen wird, gehen die Meinungen aus-
einander. In Frauenfeld wird fir die Gultigkeit der
evangelisch geschlossenen Ehe pladiert, aber nicht
der Zivilehe. In Arbon hingegen schlégt der Referent

711 Gemass Unterlagen des Fastenopfers.



die Guiltigkeit beider Formen vor. Einig sind sich alle
Kapitel in der Ablehnung der Exkommunikation bei
nicht katholisch geschlossenen Mischehen.

3.12.2 Konversionen

Fur das Kapitel Arbon ist 1922 die Konvertitenfrage
zwar wichtig, doch sei sie mit Vorsicht zu |ésen. Die
These von 1934 - wie Protestanten fir die katholi-
sche Kirche gewonnen werden kénnten — behandeln
nur Arbon und Bischofszell. Bischofszell weist auf die
wenigen Konversionen in der Schweiz hin, nennt als
Mittel das Gebet und das «Verstehen der Anders-
glaubigen, nicht Verachtung oder Spott, sondern Be-
lehrung und Aufklarung, das Gute bei ihnen aner-
kennen, Vorbildlichkeit des eigenen Lebens, treue ka-
tholische Pflichterflllung, gemeinsame Aktionen mit
den Andersgldubigen, wo es méglich ist». Arbon
spricht von den «schweren Vorurteilen», die Gber-
wunden werden miussten, von «protestantischen
Pastoren, die verletzend auf der Kanzel Gber die
katholische Kirche sprechen»: Sie «treiben damit
viele edel Denkende ins katholische Lager hintber.»
Ein grosses Hindernis sei «das unmoralische Leben
vieler katholischer Kirchganger». In der Diskussion
wird auch erwahnt, «dass man es oft zu leicht nehme
bei Conversionen»; bei gemischten Paaren durfe man
zudem nicht darauf dréngen, dass der protestanti-
sche Teil vor der Heirat katholisch werde, «sonst kann
man arge Enttauschung erleben». In den folgenden
Jahren befassen sich die Kapitel nicht mehr mit Kon-
versionen, auch gibt es keine bischéfliche These mehr
zu dieser Frage.

241






VIl Die Dekanate in jlingster Zeit (1971-2000)

1 Bistumsregionen und Neueinteilung
der Dekanate

1971 fuhrte das bischofliche Ordinariat eine «Pfarrei-
erhebung» durch, die vor allem der Pastoralplanung
dienen sollte. Neben statistischen Angaben wurde
unter anderem gefragt nach dem Arbeitsaufwand fur
seelsorgerische Tatigkeiten, der Zusammenarbeit mit
anderen Pfarreien, der Auswirkung des Priesterman-
gels in Zukunft.

Im Zusammenhang mit der Pastoralplanung be-
schloss das bischéfliche Ordinariat 1972 die Regiona-
lisierung des Bistums und die Neueinteilung der De-
kanate. Massgebend dafir sollten die sozio-kulturel-
len Lebensrdume sein; als deren Grundlage wurden
die Arbeitsmarktregionen der Regionalplanungs-
gruppen genommen. Am 31. August 1972 stellte Dr.
Fritz Dommann, Leiter der didzesanen Pastoralstelle,
den Dekanen ein Arbeitspapier vor, das eine Bistums-
region Thurgau-Schaffhausen mit finf Dekanaten
vorsah. Neben einer Variante, bei der die Kantons-
grenze auch Dekanatsgrenze war, bevorzugte das Ar-
beitspapier die grenziiberschreitende Variante: ein
Dekanat Kreuzlingen-Seetal von Gittingen bis und
mit Stein am Rhein und Ramsen; das Dekanat Schaff-
hausen mit Diessenhofen, Basadingen und Paradies;
ein Dekanat Oberthurgau mit den tbrigen Pfarreien
des bisherigen Dekanats Arbon und den Pfarreien Bi-
schofszell, Sitterdorf und St. Pelagiberg; das Dekanat
Fischingen neu mit Wangi und Lommis; ein Dekanat
Thurtal mit den Gbrigen Pfarreien der bisherigen De-
kanate Bischofszell, Frauenfeld und Steckborn.

Um das Projekt zu beraten, kamen am 16. No-
vember die Kapitel Arbon, Steckborn und Schaffhau-
sen zusammen, desgleichen am 20. November die
Kapitel Frauenfeld, Fischingen und Bischofszell. Nach
regen Diskussionen lehnten die Kapitel in beiden Zu-
sammenkunften die Verbindung des Thurgaus mit
Schaffhausen, die Kantonsgrenze Uberschreitenden
Dekanate und die vorgeschlagene Neueinteilung ab.

Daraufhin verfasste Kommissar Alois Roveda einen
Alternativvorschlag, dem sein Kapitel Fischingen zu-
stimmte. Er sah die Vereinigung der Dekanate Frau-
enfeld und Steckborn vor, sowie das Weiterbestehen
der anderen Dekanate mit Umteilung einiger Pfar-
reien. Am 9. April 1973 stimmte die kantonale Pries-
terkonferenz dartber ab: Das von der Pastoralstelle
vorgelegte Konzept der Bistumsregion wurde bei 46
Anwesenden definitiv mit 35 gegen 4 Stimmen, die
Neueinteilung der Dekanate nach gleichem Konzept
mit 43 gegen 1 Stimme abgelehnt, der Vorschlag des
Kommissars hingegen mit 43 gegen 1 Stimme ange-
nommen. Die Auflésung des Dekanats Steckborn
machte keine Schwierigkeiten, denn von den meist
kleinen Pfarreien hatten einige sowieso keinen eige-
nen Pfarrer mehr zu erwarten. Am gleichen Tag
lehnte auch der Kirchenrat die grenziiberschreitenden
Dekanate ab und schloss sich dem Vorschlag des
Kommissars an.

Die Pastoralstelle meldete sich nochmals: Sie
stimmte dem neuumschriebenen Dekanat Fischingen
und der Vereinigung von Steckborn mit Frauenfeld
zu, griff aber wieder den alten Vorschlag eines Deka-
nats Oberthurgau auf. Ausserdem schlug sie neu ein
Dekanat Kreuzlingen-Weinfelden vor, das von Erma-
tingen Gber Guttingen bis Wuppenau reichen sollte;
gegen das Dekanat Arbon in seiner bisherigen Form
spreche vor allem der Antagonismus zwischen Kreuz-
lingen und dem Oberthurgau.”"* Nach einer nochma-
ligen Aussprache entschied man sich endgultig fur
den Vorschlag des Kommissars. Am 7. Mdrz 1974 be-
statigte Bischof Hanggi die Neueinteilung.”” Im No-
vember 1975 beschloss das Dekanat Frauenfeld den
Doppelnamen Frauenfeld-Steckborn anzunehmen -

712 Es ging damals um den Standort der zweiten Kantonsschule
(Romanshorn oder Kreuzlingen). Das salomonische Urteil
lautete dann: an beiden Orten. Mit dem Antagonismus ist
es heute l&ngst vorbei.

713 Alle Akten in: StATG Bb 10, 10/1, und StATG Bd 7°30°0, 2;
siehe Karte 7.

243



wahrscheinlich war man sich nicht bewusst, dass aus-
ser Frauenfeld und Gachnang alle Pfarreien einst zum
alten Dekanat Steckborn gehért hatten.

2 Vom Kommissar zum Regionaldekan

Gemadss der Pastoralplanung sollte das Bistum in
sechs Regionen aufgeteilt werden mit je einem Re-
gionalvikar an der Spitze. Die Priesterkonferenz vom
9. April 1973 wies dann darauf hin, dass sich im Thur-
gau strukturelle Veranderungen nicht aufdrangten:
Kommissar, Kirchenrat und Synode wirden bereits
die Aufgaben erfillen, welche die Regionalisierung
anstrebe. Auch der Kirchenrat nahm dazu Stellung
und dusserte seine Bedenken: «Die Einsetzung von
Regionalvikaren mit umfassenden Kompetenzen
kénnte das Verhdltnis der értlichen Seelsorger zum
Bischof in nachteiliger Weise verandern.» Er beftirch-
tete, dass ein auswartiger Geistlicher zum Regionalvi-
kar ernannt werden kénnte und ebenso, dass dieser
«eine ansehnliche Machtposition» aufbauen kénnte.
Da gemass Planung dem Regionalvikar ein Team von
Geistlichen zur Seite stehen und ein Regionalrat ge-
schaffen werden sollte, ware zudem die Zah! der Rate
und Kommissionen vermehrt worden. «Nicht von
entscheidender, aber auch nicht von nebensachlicher
Bedeutung» waren die Kosten. So glaubte der Kir-
chenrat, «dass das Bistum auch in Zukunft ohne diese
neuen Regionen mit ihren Unterbischéfen> regiert»
werden kdnnte. Was den Thurgau betreffe, sollten
die Funktionen eines Regionalleiters dem bischofli-
chen Kommissar Gbertragen werden.”"*

Am 23. Oktober 1975 genehmigte Bischof
Hanggi das «Rahmenstatut fur die Seelsorgeregio-
nen», welches am 1. Januar 1976 in Kraft trat.”"
Seither bildet jeder Kanton sowie der franzdsisch-
sprachige Teil des Bistums eine Region mit einem Re-
gionaldekan. Dieses Statut wurde 1983, 1988 und
1998 revidiert. Kommissar Roveda trat auf Ende 1975

244

zurlick. Erster Regionaldekan wurde Pfarrer Hans
Schalli von Emmishofen — im Protokoll von Bischofs-
zell wird er «neuer bischoflicher Kommissar» ge-
nannt. An der diézesanen Dekanenkonferenz vom Ja-
nuar 1977 heisst es: Im Thurgau «fihrt der Regional-
dekan das Amt und die Aufgaben des bischoflichen
Kommissars weiter. Seit 1803 gut eingespielt.»”"®

Als Aufgaben kommen dem Regionaldekan zu:
Koordination der Seelsorge im Kanton, Verantwor-
tung fur die Uber ein Dekanat hinauswirkenden Seel-
sorger, Planung von Pfarreiverbanden, Verhandlun-
gen bei Stellenbesetzungen. Er ist Mitglied der Kon-
ferenz der Regionaldekane und der di6zesanen Per-
sonalkommission. Ernannt wird er vom Bischof; ihm
unterbreiten die kantonale Dekanenkonferenz nach
Ricksprachie in den Dekanaten sowie der Kirchenrat
je eine Kandidatenliste (urspringlich mit zwei, seit
1988 mit einem Namen). Ernannt werden kann jeder
im Bistum inkardinierte und im Kanton wohnhafte
Priester (seit 1988 ist die Inkardination nicht mehr Be-
dingung). Die Amtsdauer betragt funf Jahre. Das Sta-
tut von 1976 kannte noch keine Altersgrenze fir die
Ernennung. Die folgenden Statuten hingegen be-
stimmten sie: Ab 1983 war die Grenze das 70., seit
1998 ist sie fur eine erstmalige Ernennung das 65.,
fur eine Bestatigung das 70. Altersjahr. Der Bischof
kann nach Ricksprache mit den vorschlagsberechtig-
ten Gremien den Regionaldekan fir weitere Amtspe-
rioden ernennen; gemass Statut von 1998 kann er
ihn zweimal bestatigen.

3 Statuten

Die 1974 herausgegebenen Statuten sind ein Mark-
stein in der Geschichte der Dekanate und zugleich ein

714 StATG Bd 7°30°0, 2.
715 StATG Bd 0'00°0, 11.
716 StATG Bd 0'10°0, 3.



Zeichen der gewandelten Verhdltnisse. Dieser Wan-
del hat aber schon friher begonnen; er soll im Fol-
genden nachgezeichnet werden.

Mit dem Statut von 1974 gab das Bistum erst-
mals selber ein «Didzesanes Statut fir die Dekanate»
heraus (was allerdings im Bistum St. Gallen schon im
19. Jahrhundert geschehen ist’”). Das Statut wurde
am 14./15. Mai 1974 vom dibzesanen Priesterrat
nach zwei Lesungen verabschiedet; Bischof Anton
Hanggi bestatigte es am 19. Juli.”"® Die Kapitel wur-
den in die Vernehmlassung nur indirekt einbezogen.
Im Marz kam es im Kapitel Frauenfeld zu einer Aus-
sprache uber den Entwurf, bei der auf die Moglich-
keit hingewiesen wurde, dem Vertreter im Priesterrat
Winsche mitzugeben. Einmalig war, dass ein Statu-
tenentwurf den kantonalkirchlichen Behérden zur
Vernehmlassung zugestellt wurde. Am 31. Oktober
1973 kamen die Prasidenten der thurgauischen und
schaffhausischen Landeskirchen mit den Dekanen zu-
sammen. Zu viel wirde reglementiert, war die Mei-
nung. Der Prasident des Thurgauer Kirchenrates, Dr.
Hermann Renner, wiinschte, dass Vertreter der Lan-
deskirche periodisch zu den Dekanatsversammlun-
gen eingeladen wiirden.””® Das alte Recht der Kapitel,
sich selber Statuten zu geben, ging endgiiltig unter
(bereits bei der - allerdings nur geringfligigen — Sta-
tutenrevision von 1942 war dieses Recht nicht mehr
in Anspruch genommen worden). Die Statuten der
Dekanate sollten dem didzesanen Statut angepasst
werden. Im Thurgau wurden daraufhin gemeinsame
neue Statuten entworfen. Nach den Mitteilungen in
Bischofszell war Dekan Fridolin Muller deren Verfas-
ser. Sie wiederholen grosstenteils das didzesane Sta-
tut mit einigen thurgauischen Erganzungen wie dem
Aufzdhlen der Dekanate mit ihren Pfarreien. Anfang
1976 kamen diese kantonalen Statuten heraus.””
Aber bereits im Februar meinte das Kapitel Arbon, sie
seien liederlich verfasst und ohne Vernehmlassung
von den Dekanen im Alleingang erstellt — ein letztes
Erinnern an das «Jus statuendi»? Zwar wurde ver-

langt, die Statuten an einer kantonalen Priesterkon-
ferenz zu behandeln. Das scheint aber nicht gesche-
hen zu sein, denn die Statuten blieben unverandert.
Ins Bewusstsein scheinen sie nicht getreten zu sein,
denn fortan begniigte man sich mit dem diézesanen
Statut, das 1983, 1988 und 1998 revidiert wurde.’

4 Mitgliedschaft

Das didzesane Statut kennt keine Kapitel, wenn auch
in einigen Dekanaten der Begriff eine Zeit lang wei-
tergefuhrt wurde (am langsten in Bischofszell). So
gibt es auch keine Kapitulare mehr, sondern nur noch
Mitglieder.

In der Mitgliedschaft zeigt sich die starkste aller
Veranderungen: 1974 sind Mitglieder alle Di6zesan-
priester, alle Nichtinkardinierten’?, die hauptamtlich
in der Seelsorge tatig sind, ebenso die Laientheolo-
gen; die Aufnahme von hauptamtlich in der Kate-
chese Tatigen ist den Dekanaten tberlassen (im Thur-
gau werden sie aufgenommen). 1983 wird die Mit-
gliedschaft genauer umschrieben: Die Diakone wer-
den erwdhnt und bei den Laientheologen wird
unterschieden: Mitglieder sind jene mit Institutio’,
die anderen dann, wenn sie hauptamtlich tatig sind.
Das Statut von 1998 definiert die Mitgliedschaft auf
vollig neue Weise: Nicht mehr Ordination und Institu-
tio begriinden die Mitgliedschaft, sondern die haupt-
amtliche Tatigkeit, als die ein 50-Prozent-Pensum

717 Ein Exemplar in StATG Bd 1'50°0, 1.

718 StATG Bd 0000, 10.

719 StATG Bd 7'30°0, 2.

720 StATG Bd 0'00°0, 2.

721 1983: StATG Bd 0°00'0, 12; 1988: StATG Bd 0'00°0, 13;
1998: StATG Bd 0'00°0, 14. In allen auch das Statut fur die
Bistumsregionen.

722 Inkardiniert: dem Klerus des Bistums eingegliedert; nicht in-
kardiniert: Priester aus anderen Bistimern und Ordensleute.

723 Institutio: Indienstnahme durch das Bistum fiir eine zeitlich
unbegrenzte seelsorgerliche Tatigkeit.

245



oder mehr definiert wird. Unter dieser Bedingung
sind Mitglieder: die Priester, Diakone, Theologinnen
und Theologen, Katechetinnen und Katecheten und
— ebenso neu —die mit kirchlichem Auftrag in den Be-
reichen Sozialarbeit, Jugendarbeit, Erwachsenenbil-
dung und Beratung Tatigen. Waren im 17./18. Jahr-
hundert Kaplane nicht Kapitulare (sie wollten es zum
Teil auch nicht sein oder hatten nur das aktive Stimm-
recht), musste noch Anfang des 20. Jahrhunderts um
die Aufnahme von Vikaren gerungen werden, so hat
sich jetzt durch die verdnderten Verhdltnisse eine
Ausweitung der Mitgliedschaft ergeben. Denn immer
weniger Priester und immer mehr Laien sind haupt-
amtlich in der Seelsorge tatig und somit Mitglieder.

5 Die Amter

Bereits 1968 beschloss Bischof Hdnggi, bei einer Neu-
besetzung des Amtes des Dekans die Kapitulare an-
zufragen. Das Statut von 1974 (bergibt der Deka-
natsversammlung die Befugnis, den Dekan zu
wahlen. Mit der Wahl ist ein altes Recht wiederbelebt
worden, mit dem Unterschied, dass nun kein bischof-
lich Bevollmachtigter an der Wahl mehr teilnimmt.
Die Ernennung des Gewahlten durch den Bischof
muss allerdings abgewartet werden. Weggefallen ist
zudem die Eidesleistung. Der Gottesdienst vor der
Wahl, der schon seit 1921 wegen der Ernennung
durch den Bischof weggefallen war, ist nicht wieder
eingefuihrt worden. Auch die vor 1920 Ubliche Taxe
fur die Wahlbestatigung wird nicht mehr erhoben.
Wahrend fruher ein Dekan ohne Begrenzung der
Amtszeit gewahlt oder eingesetzt wurde, gilt jetzt
eine funfjahrige Amtszeit. Die Statuten enthalten
auch Bestimmungen (ber die Wiederwahl: 1974 ist
sie einmal moglich, seit 1983 heisst es nur « Wieder-
wahl moglich». Neu ist auch die Altersgrenze fur die
Wabhlbarkeit: 1974 betragt sie 65 Jahre, 1983 70
und 1998 wiederum 65 Jahre.

246

Das Statut von 1998 bringt noch zwei Neuerun-
gen: Es ermdglicht, Nichtpriester als Dekanatsleiter
oder -leiterin zu wahlen — dann aber muss ein Priester
zugeordnet werden, der gemass Kirchenrecht der ei-
gentliche Dekan ist — sowie das Amt des Dekans auf-
zuteilen in Co-Dekane oder Co-Dekanatsleiter bzw.
leiterinnen. Von beiden Méglichkeiten wurde im
Thurgau bis jetzt kein Gebrauch gemacht.

Neu ist das Amt des Vizedekans. Der Kammerer,
bisher Stellvertreter des Dekans, wird nicht mehr ge-
nannt. Geblieben ist der Dekanatsvorstand: Dekan,
Vizedekan, Kassier, Sekretar und je nach Dekanat
weitere Mitglieder; ebenso die kantonale’ und di6-
zesane Dekanenkonferenz. Die letztere hat sich inso-
fern gewandelt, als nicht mehr nur bischofliche Wei-
sungen weitergegeben, sondern auch Themen be-
handelt und diskutiert werden.””

6 Dekanatsversammlungen

Die Zusammenkinfte werden nicht mehr «Kapitels-
versammlungen» oder kurz «Kapitel» genannt, son-
dern Dekanatsversammlungen. Sie finden wie bis an-
hin regelmassig statt, wenn auch nicht, wie im Deka-
natsstatut vorgeschrieben, viermal jahrlich. Die Kapi-
telsgottesdienste sind bereits in den Statuten von
1921 weggefallen. Die Versammlungen werden ein-
geleitet mit Gebet und Besinnung.

Die Dekanatsversammlungen behandeln aktuelle
Themen, unter anderem Firmalter, Seelsorge an wie-
derverheirateten Geschiedenen, 6kumenische Zusam-
menarbeit, Kirchenaustritte. Im Dekanat Arbon war
die «Michaelsvereinigung» in Dozwil 6fters ein Thema,
besonders als 1991 deren Mitglieder zum Kirchenaus-
tritt aufgefordert wurden. Die ehemaligen Priester-,
jetzt Pastoralkonferenzen, werden weitergefthrt.

724 Protokolle seit 1989: StATG Bd 0°11'0, O und 1.
725 Protokolle seit 1977: StATG Bd 0°10°0, 3-0'10'1, 4-7.



An Dekanatsversammlungen oder Pastoralkonfe-
renzen werden auch die Vertreter in die didzesanen
Gremien gewahlt, namlich Priesterrat, Rat der Dia-
kone und Laientheologen und Laientheologinnen so-
wie die Katechetische und die Liturgische Kommis-
sion.

Die Rekollektio ist 1978 im Dekanat Arbon ein-
gegangen, nachdem sie oft ausgefallen und nur noch
wenige Male im Jahr gehalten wurde.”” Mitglieder
der anderen Dekanate treffen sich heute noch spora-
disch im Kapuzinerkloster Wil.

7 Von der Confraternitas zur Kollegialitat

Das Bruderschaftliche war einst und fur lange Zeit das
zweite Standbein der Kapitelsverfassungen. Im Lauf
des 20. Jahrhunderts verschwand es immer mehr; Ka-
pitelsgottesdienste, Eid und Ingresses fielen weg.
Noch waren aber die Suffragien fir verstorbene Ka-
pitulare vorgeschrieben. 1976 und 1978 erinnerte als
einziger Dekan Fridolin Muller im Dekanat Bischofs-
zell daran; 1983 wurde im gleichen Dekanat von De-
kan Albin Studer «darauf aufmerksam gemacht, dass
auch kinftig die Priester unseres Kapitels jahrlich eine
heilige Messe fur die verstorbenen Kapitulare feiern
sollen». In den anderen Dekanaten war man sich des-
sen schon vorher nicht mehr bewusst. Heute erinnert
daran nur noch die Gepflogenheit, den Tod eines ak-
tiven oder pensionierten Dekanatsmitglieds allen an-
deren Mitgliedern im Kanton mitzuteilen. Das didze-
sane Statut von 1974 nannte die «Pflege der Mitbru-
derlichkeit», was 1998 durch «Kollegialitdt» ersetzt
wurde.

8 Visitationen

Das Statut fur die Dekanate kennt keine Visitatio-
nen, sondern «Administrativkontrollen»: Pfarrblcher,

kirchliche Gebaude usw. sollen kontrolliert werden.
Statutarisch sollten die Kontrollen alle finf Jahre sein,
aber die letzte war 1988.

Von anderer Art war die Visitation von 1977 un-
ter dem Titel «Besinnung auf die Pfarrei». Sie hatte
viele Fragen, die die Pfarrer beantworten mussten
(die meisten der friheren nach dem «Personlichen»
waren aber weggefallen). Spater hat keine solche
Visitation mehr stattgefunden.

Mit Visitationen in einem anderen Sinn, namlich
mit Besuchen, begann 1970 Bischof Anton Hdnggi.
Er besuchte alle Pfarreien im Bistum und kam 1975
erstmals in den Thurgau. Der Besuch war verbunden
mit der Firmspendung und dem Gesprach mit den
Seelsorgern und den Pfarreiraten und/oder den Vor-
steherschaften. 1981 erfolgte ein weiterer Besuch,
zusammen mit Weihbischof Otto Wust. 1987 spen-
dete Bischof Wist bzw. einer der beiden Weih-
bischéfe Martin Gachter oder Joseph Candolfi in al-
len Pfarreien die Firmung. Zu einem Treffen mit dem
bischéflichen Ordinariat reisten die Mitglieder der
Dekanate nach Solothurn. 1993 kamen Vertreter der
Pfarreien dekanatsweise mit einem der Bischéfe zu-
sammen; zur Aussprache mit der Bistumsleitung gin-
gen die Dekanatsmitglieder wiederum nach Solo-
thurn. 1997 verbrachte Bischof Kurt Koch mit den
Seelsorgern und Seelsorgerinnen der einzelnen Deka-
nate je einen Tag.

9 Fortbildung

Seit ihrer Einfuhrung — 1835 im Dekanat Frauenfeld-
Steckborn, 1844 im Dekanat Arbon — dienten die Pas-
toralkonferenzen der theologischen und pastoralen
Fortbildung. Mancher Kapitular wurde zu einem ver-
tieften Studium angeregt; das einst Gelernte kam
wieder ins Bewusstsein. Meist wurden aber «prakti-

726 StATG Bd 7'30°0, 5.

247



sche» Themen bevorzugt und konkrete Pastoralfra-
gen behandelt. Die bischéflichen Thesen, deren Be-
handlung Pflicht war, leiteten aber auch an, sich mit
aktuellen Fragen auseinander zu setzen. Im Zusam-
menhang mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil
wuchs mehr und mehr das Bedurfnis, Kurse mit frem-
den Referenten durchzufihren.

1969 begann der Reigen der von der Didzese
durchgefihrten alljdhrlichen Fortbildungskurse; nach
und nach verschwanden die in eigener Regie durch-
gefiihrten Kurse. Die Dekanate Bischofszell, Fischin-
gen und Frauenfeld-Steckborn besuchen die Kurse
seither gemeinsam, das Dekanat Arbon hat sich mit
dem Dekanat Schaffhausen zusammengefunden.

10 Kirchliches Leben

10.1  Priestermangel und Pfarreiverbande

In den Jahrzehnten nach 1970 verstarkte sich der
Priestermangel: Die Zahl der jahrlichen Priesterwei-
hen sank in den 1970er-Jahren auf acht, in den
1980er-Jahren auf sechs, in den 1990er-Jahren auf
funf. Immer splrbarer wurde der Priestermangel im
Kanton, sodass Pfarreiverbande gegrindet wurden:
1980 hatten von den 56 Pfarreien noch 42 einen «ei-
genen» Pfarrer, 1990 noch 36, 2000 noch 21. Bereits
in den 1970er-Jahren wurden Kaplaneien und Vika-
riate nicht mehr besetzt; 1980 waren noch sieben,
1990 und 2000 nur mehr zwei besetzt.”” So kann am
Samstagabend oder am Sonntag nicht mehr in jeder
Pfarrei Eucharistie gefeiert werden, weshalb an ihre
Stelle Wortgottesfeiern treten.

Bei der Besetzung der Pfarreien und der Griin-
dung von Pfarreiverbanden zeigt sich auch die ge-
genuber anderen Bistumsregionen besondere Lage
des Thurgaus: Er ist weder katholisch noch Diaspora,
sondern paritatisch. Er hat viele Pfarreien, die
flachenmassig gross, aber zahlenmassig klein sind.

248

Zudem sind die Katholiken und die zahlenmassig
grossen Pfarreien ungleichmassig verteilt: 4000 und
mehr Katholiken haben im Dekanat Arbon (gesamt-
haft ca. 29500 Katholiken) von insgesamt zwolf Pfar-
reien funf: Amriswil, Arbon, Emmishofen, Kreuzlin-
gen, Romanshorn. In den anderen Dekanaten hat je
nur eine Pfarrei mehr als 4000 Katholiken: im Deka-
nat Bischofszell (total ca. 15000 Katholiken in 13
Pfarreien) Weinfelden; im Dekanat Fischingen (total
ca. 18500 Katholiken in 13 Pfarreien) Sirnach; im De-
kanat Frauenfeld-Steckborn (insgesamt ca. 19000
Katholiken in 18 Pfarreien) Frauenfeld (zu dieser Pfar-
rei gehort fast die Halfte der Katholiken des Deka-
nats). Die Katholikenzahl im Thurgau hat gemass der
Volkszahlung von 1990 seit 1980 nochmals leicht zu-
genommen auf 82 044, prozentual hat sie etwas ab-
genommen auf 39,2 Prozent.””

10.2 Gottesdienst, Beichte, Firmung

Die Angaben Uber den Gottesdienstbesuch und die
Beichte bei der Visitation von 1977 geben einen Ein-
blick in eine Situation, in der alles im Fluss ist; sie zei-
gen Tendenzen auf, die sich spater verstarkt haben.
Die Meldungen zum Gottesdienstbesuch sind
sehr unterschiedlich. Im Allgemeinen ist festzustellen,
dass er gegeniber friheren Visitationen abgenom-
men hat; meist wird angegeben, dass noch zwischen
25 und 40 Prozent der Katholiken den Gottesdienst
besuchen; auffallend ist besonders der vielerorts klein

727 Eine Situation, die bereits die Konstanzer Dizesanstatuten
von 1610 (1) vor Augen haben: «Wenn infolge Mangels ein
Priester mehrere Kirchen hat [...], dann darf er nicht die
Predigt in der einen Kirche halten und die Messe in einer an-
deren, sondern der ganze Gottesdienst ist im Wechsel zu
feiern und das Volk zu ermahnen, in jene Kirche zu kom-
men, in der es Messe und Predigt héren kann.» Zu den Wei-
hezahlen und den vakanten Pfarreien: Personalverzeich-
nisse.

728 Nach Volkszahlung 1990.



gewordene Anteil der Jugendlichen, meist sind dltere
Erwachsene am zahlreichsten vertreten. Einzelne
Pfarrer meinen, eine leichte Besserung feststellen zu
kénnen, andere finden, der Gottesdienstbesuch
nehme weiter ab.

Auch bezlglich der Einzelbeichte sind die Ant-
worten verschieden: Die einen meinen, mit der Ein-
fuhrung der Bussfeiern sei die Zeit der Einzelbeichte
«praktisch vorbei», immer weniger wiirden kommen;
andere finden, die Zahl der Beichtenden sei — aller-
dings auf tiefem Niveau — konstant oder wiirde sogar
leicht zunehmen; zudem wird die Meinung gedus-
sert, Einzelbeichten hatten zwar quantitativ abge-
nommen, aber qualitativ zugewonnen.

Friher konnte nur ein Bischof firmen. Seit Mitte
der 1970er-Jahre sind der Generalvikar, die Bischofs-
vikare, Regionaldekane und einige weitere Geistliche
ausserordentliche Firmspender. Seither wird in den
meisten Pfarreien jedes Jahr gefirmt. Uber das Firm-
alter wurde in den Dekanatsversammlungen disku-
tiert, aber keine einheitliche Lésung gefunden.

10.3 Vereine, Laienmitarbeit

1971 wurde bei der Pfarreierhebung auch nach den
pfarreilichen Vereinen gefragt. Besonders die Zahl der
Jungmannschaften und Jungfrauen- bzw. Tochter-
kongregationen hatte abgenommen, und es waren
Jugendgruppen ausserhalb der Vereinsstrukturen
entstanden. Die Visitation von 1977 zeigt das vollige
Zusammenbrechen der vereinsmadssig organisierten
nachschulischen Jugendseelsorge: Der Fragebogen
nennt die Jungmannschaft und die Kongregation gar
nicht mehr — dass sie nicht mehr vorhanden sind, ist
selbstverstandlich.”® Neben losen, sich immer wieder
auflésenden Jugendgruppen werden einige wenige
erwdhnt, die aus neuen Bewegungen entstanden
sind. Die Zahl der Jungwacht- und Blauringscharen
im Kanton hat abgenommen, wie auch die Zahl der

Mitglieder; heute sind oft beide zusammengeschlos-
sen unter dem Begriff «Jubla». Arbeiter- und Arbeite-
rinnenvereine nennen sich heute «KAB» (Katholische
Arbeitnehmerbewegung). Unterschieden wird zwi-
schen Jung-Kolping und (Aft-)Kolping; im Thurgau
scheint es aber keine Versuche gegeben zu haben,
Jung-Kolping-Gruppen zu griinden. Heute nennt
sich, was einst Gesellenverein war, Kolpingfamilie.

Die Visitation von 1977 fragte auch nach der Lai-
enmitarbeit: In einer Reihe von Gemeinden sind be-
reits Pfarreirate tatig, doch sind sie in kleineren Pfar-
reien noch etwas weniger zu finden; noch 1970
hatte sich das Kapitel Steckborn fast einhellig gegen
die Einfihrung von Pfarreirdaten ausgesprochen. Fur
kleinere Pfarreien scheint es schwieriger zu sein, ne-
ben den Kirchenvorsteherschaften noch Pfarreirdte
zu bilden. Laien wirken in verschiedenen Bereichen
und tragen die Seelsorge mit. Das gilt heute noch
verstarkt: Ohne die Mitarbeit der Laien waére z.B. eine
umfassende Erteilung des Religionsunterrichts nicht
mehr méglich.

10.4 Weitere Tatigkeiten

Die Synode 72 (1972-1975) — zur Umsetzung der
Konzilsbeschlisse fur das Bistumsleben geplant — hat
in den Kapitels- und spater in den Dekanatsver-
sammlungen wenig Echo gefunden, denn wie Anre-
gungen und Beschliisse in den Pfarreien umgesetzt
wurden, war weniger Sache der Dekanate als der ein-
zelnen Pfarrer und Pfarreien.

Noch 1971 wurden Christenlehren gehalten, al-
lerdings bei verminderter Teilnahme der Jugendli-
chen. In einigen Pfarreien versuchte man, sie neu zu
gestalten (z.B. mit Gruppenarbeit), in anderen aber

729 Um 1970 sind die traditionsreichen Zentralen der Kongre-
gation in Zirich und der Jungmannschaft in Luzern aufge-
l6st worden.

249



waren sie bereits eingestellt worden. 1977 wird nicht
nach mehr nach der Christenlehre gefragt.

Auf kantonaler Ebene wurden zur Unterstitzung
der Seelsorge Arbeitsstellen errichtet, 1974 als erste
die Katechetische Arbeitsstelle, zu deren Aufgabe es
unter anderem heute noch gehért, nebenamtliche
Katechetinnen und Katecheten auszubilden und zu
begleiten. Es folgten: 1975 die Kantonale Jugend-
seelsorge, 1985 die Arbeitstelle fir Erwachsenenbil-
dung, 1987 die Arbeitsstelle Blauring/Jungwacht,
1989 die AV-Medienstelle (audiovisuelle Medien).

Im Bereich der Okumene ist eine vielfiltige Zu-
sammenarbeit anzumerken: von &kumenischen
Gottesdiensten bis zu gemeinsamen Anlassen und
Aktionen.

Im Zusammenhang mit dem neuen Pfarrblatt
wurde 1972 die «Arbeitsgemeinschaft kirche + pfar-
rei» gegriindet, die sich aus Vertretern der Pfarreirate
und Vereine zusammensetzte. Nach ihrer Auflésung
im Jahre 1990 trat an ihre Stelle der kantonale Seel-
sorgerat. Dieser wiederum léste sich 1999 «in eine
Brachzeit hin» auf, die auf zwei Jahre begrenzt ist; in
dieser Zeit soll eine neue Form gefunden werden.”

250

730 StATG Ba 4'73°0 und Pfarreiblatt «kirche + pfarrei».



Schlusswort

Damit ist der Gang durch die Jahrhunderte abge-
schlossenen — ein Gang Uber Hohen und Tiefen,
durch ruhigere und unruhigere Zeiten. Die hier er-
zahlte Geschichte endet inmitten eines vielfachen
Umbruchs. Niemand kann wissen, wie einst in hun-
dert, zweihundert Jahren diese Geschichte weiterer-
zahlt wird. Aber auch Gber dem 21. Jahrhundert steht
die Verheissung Jesu: «Ich bin bei euch alle Tage bis
zum Ende der Welt» (Mt. 28,20).

251






Anhang






1 Amtstrager

1.1 Bisch6fe von Konstanz

1496-1530
1530-1531
1531-1532
1532-1537
1538-1548
1548-1561
1561-1589
1589-1600
1601-1604
1604-1626
1626-1627

1627-1644
1645-1689

1689-1704
1704-1740

1740-1743
1743-1750
1750-1775
1775-1800
1800-1817

1817-1827

Hugo von Hohenlandenberg
Balthasar Merklin

Hugo von Hohenlandenberg
Johannes von Lupfen

Johannes von Weeze

Christoph Metzler

Mark Sittich von Hohenems
Andreas von Osterreich

Johann Georg von Hallwyl

Jakob Fugger

Sixt Werner Vogt von Altsumerau
und Prasberg

Johannes von Waldburg-Wolfegg
Franz Johann Vogt von Altsumerau
und Prasberg

Marquard Rudolf von Rodt

Johann Franz Schenk von Stauffen-
berg

Damian Hugo von Schénborn
Kasimir Anton von Sickingen

Franz Konrad Kasimir Ignaz von Rodt
Maximilian Augustinus Christoph
von Rodt

Karl Theodor Anton Maria

von Dalberg

Ignaz Heinrich von Wessenberg
(Bistumsverweser)

1.2  Administratoren der ehemaligen kon-
stanzischen Bistumsteile in der Schweiz

1815-1819
1819-1829

Franz Bernhard Goldlin
Karl Rudolf von Buol-Schauenstein,
Bischof von Chur

1.3 Bischofe von Basel

1829-1854
1854-1862
1863-1884
1885-1888
1888-1906
1906-1925
1925-1936
1937-1967
1968-1982
1982-1993
1994-1995
1996-

Josef Anton Salzmann
Karl Arnold-Obrist
Eugene Lachat
Friedrich Fiala
Leonhard Haas
Jakob Stammler
Josef Ambiihl
Franz von Streng
Anton Hanggi
Otto Wst
Hansjérg Vogel
Kurt Koch

1.4  Abte von St. Gallen

1504-1529  Franz Gaisberg

1529-1530  Kilian Germann

1530-1564  Diethelm Blarer von Wartensee
1564-1577  Otmar Kunz

1577-1594  Joachim Opser

1594-1630  Bernhard Miiller

1630-1654  Pius Reher

1654-1687  Gallus Alt

1687-1696  Colestin Sfonderati
1696-1717  Leodegar Burgisser
1717-1740  Joseph von Rudolphi
1740-1767  Colestin Gugger von Staudach
1767-1796  Beda Angehrn

1796-1805  Pankraz Vorster

1.5 Dekane

Altes Kapitel Frauenfeld-Steckborn

1579/1586
?7-1612
1613/1618
?7-1632
1632-1636

255

Andreas Fasslin, Frauenfeld

Vitus Geng, Pfyn

Johann von Eggenberg, Frauenfeld
Michael Redlin, Herdern

Ulrich D&dlin, Ermatingen



1636-1638  Konrad Keller, Homburg
1638-1646  Wolfgang Blattle, Frauenfeld
1647-1682  Christoph Keller, Leutmerken
1682-1691 Kaspar Lang, Frauenfeld
1691-1694  Johann Georg Locher, Frauenfeld
1694-1699  Johann Kaspar Stadler, Frauenfeld
1699-1710  Markus Oswald, Steckborn, 1705
Diessenhofen
1710-1719  Jakob Gartner, Frauenfeld
1719-1726 Jakob Christoph Bechtlin, Pfyn
1726-1736 Anton Russi, Leutmerken
1736-1752 Matthias Rauch, Basadingen
1752-1765 Georg Josef Miller, Frauenfeld
1765-1775  Johann Jakob Schagg, Sirnach
1775-1794  Balth. Josef Noser, Aadorf
1794-1802 Josef Anton Harder, Mullheim
1802-1831 Johann Nepomuk Hofer, Tobel**
1831-1860  Josef Anton Meile, Tobel**
1860-1867  Josef Anton Heuberger, Pfyn
1867-1898 Konrad Kuhn, Frauenfeld*x
1898-1921 Johann Baptist Kornmeier, Fischingen*
Altes Kapitel Arbon
1808-1816  Johann Evangelist Pfister, Sommeri
1816-1822  Dominicus Zelger, Bischofszell
1822-1845  Jakob Kénig, ArbonX
1845-1851  Matthdus Lienhard, Romanshorn
1852-1860  Jakob Pankraz Wigert, Bischofszell*
1861-1870  Josef Georg Meierhans, Arbon*x
1870-1901  Johann Ruckstuhl, Sommeri
1901-1902  Alois Zuber, Bischofszell**
1902-1920  Alfred Fink, Emmishofen

Kapitel Frauenfeld (1921-1974)

1921-1928
1928-1931
1931-1964
1965

1965-1971
1971-1974

Alois Létscher, Frauenfeld
Jakob Stuicheli, Pfyn

Johann Haag, Frauenfeld**
Josef Lotscher, Pfyn

Josef Isenegger, Wangi

Adolf Burke, Kaplan, Frauenfeld

256

Kapitel Steckborn (1921-1973)

1921-1928
1928-1938
1938-1959
1959-1973

Alfred Ammann, Diessenhofen
Johann Briihwiler, Mammern
Rupert Keller, Mammern
Alfons Wehrli, Diessenhofen

Neues Kapitel Frauenfeld-Steckborn (seit 1974)

1974-1975
1975-1978
1979-1987
1987-1993
1994-1999

Adolf Burke, Kaplan Frauenfeld
Franz Meili, Gachnang

Anton Schaller, Pfyn

P. Norbert Ziswiler, Eschenz
Jakob Bach, Gachnang,

1997 Frauenfeld

Kapitel Fischingen (seit 1921)

1921-1925
1925-1930

1930-1945
1946-1974
1974-1983
1984-1993
1994

Johann Baptist Kornmeier,
FischingenX

Johann Evangelist Traber, Bichelsee,
1926 Pfarrhelfer

Karl Sieber, Rickenbach

Alois Roveda, Sirnach*

Oskar Niederberger, Bichelsee

Otto Froelich, Wangi

P. Meinrad Loser, Fischingen

Neues Kapitel Arbon (seit 1921)

1921-1934
1934-1944
1944-1957
1957-1974
1974-1988
1989-1998

1999-

Johann Baptist Kurz, Guttingen
Josef Schlatter, Kreuzlingen

Johann Baptist Amrein, Romanshorn
Alfons Gmdir, Kreuzlingen

Josef Frei, Arbon**

Anton Hopp, Kreuzlingen, 1995 em.
Pfr. Arbon

Leo Ruedi, Arbon

Kapitel Bischofszell (seit 1921)

1921-1932
1932-1937
1937-1964
1964-1978

Leo Neidhart, Weinfelden
Fridolin Suter, Bischofszell*
Josef Goldinger, Berg
Fridolin Muller, WeinfeldenX



1979-1993
1994~

Albin Studer, Sulgen
Theo Scherrer, Weinfelden*

* siehe Kommissare

X sieche Domherren

1.6 Kommissare

Staatliche
1804-1812
1812-1828

Bischéfliche
1815-1831
1831-1840

1841-1860
1860

1860-1870
1870-1901
1901-1902
1902-1919
1920-1937
1937-1969
1969-1976

* siehe Dekane
X sieche Domherren

Johann Nepomuk Hofer, Tobel
Johann Sebastian Langle, Sirnach,
1822 Heiligkreuz

Johann Nepomuk Hofer*x

Jakob Pankranz Keller, Sirnach,
1840 Wertbihl

Josef Anton Meile, Tobel**

Jakob Pankranz Wigert, Bischofszell*
Josef Georg Meierhans, Arbon*X
Konrad Kuhn, Frauenfeld*x

Alois Zuber, Bischofszell**

Josef Schmid, Direktor, Fischingen
Fridolin Suter, Bischofszell*
Johann Haag, Frauenfeld*x

Alois Roveda, Sirnach*

1.7 Regionaldekane

1976-1988

1989-1993
1994-

* siehe Dekane

X siehe Domherren

Hans Schalli, Emmishofen, 1985 em.
Pfr. Tagerwilen

Josef Frei, em. Pfr. Birglen*x

Erich Haring, Kesswil

1.8 Domherren

1830-1831
1831-1845
1845-1960
1860-1870
1870-1901
1901-1902
1902-1925
1925-1955

1955-1970
1970-1989
1990-1997
1997-

* siehe Dekane

Johann Nepomuk Hofer, Tobel**
Jakob Kénig, Arbon*

Josef Anton Meile, Tobel**

Josef Georg Meierhans, Arbon*X
Konrad Kuhn, Frauenfeld*X

Alois Zuber, Bischofszell*x

Johann Baptist Kornmeier, Fischingen*
Johann Hagen, Kaplan, Geschafts-
fuhrer, Frauenfeld

Johann Haag, Frauenfeld*x

Fridolin Muller, Weinfelden*

Josef Frei, Burglen**

Theo Scherrer, Weinfelden*

X siehe Kommissare

257



2 Eide
2.1 Eid bei der Aufnahme ins Kapitel

2.1.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn 1613

Ego N. N. juro et promitto Deo omnipotenti et Beata
Maria semper Virgine et omnibus Sanctis, quod De-
cano meo pro tempore existenti fidelis et obediens
ero, et commoda nostri Capituli promovebo et
damna avertam, edicta et mandata iuxta modum et
formam statutorum praelectorum et praescriptorum
fideliter oberservabo absque dolo et fraude. Sic me
Deus adiuvet et haec Sancta Dei Evangelia.

2.1.2 Kapitel Frauenfeld-Steckborn vor Mitte
18. Jh., 1796; Arbon 1808

Ego N. N. coram omipotente Deo, Jesu Christo, Beata
Maria semper Virgine, sancto Josepho (Arbon: sancto
Carolo Boromeo) Patronis Capituli nostri, et omnibus
sanctis, tibi Domino Decano debitam reverentiam et
obedientiam Nomine Celsissime et Reverendissimi
Ordinarii, nec non eiusdem pro tempore existenti Vi-
carii Generalis, promitto et spendeo, Commoda no-
stri Capituli promovebo et damna avertam, iniuncta
et iniugenda mandata fideliter exequar, in rebus be-
neficii mei concernentibus aut alius maioris momenti
sine proscitu nihil disponam et ordinabo ne quid in
preiudicium mei status clericalis ac venerabilis huius
Capituli fiat, iura eius, statuta et decreta pro virili ser-
vabo absque dolo et fraude, sic me Deus adiuvet et
haec sancta Dei Evangelia.

2.1.3 Kapitel St. Gallen (nach «Summan)
Ego N. N. juro et promitto Deo omnipotenti, coram
B™ semper Virgine Maria et coram sanctis Pelagio et

Conrado Ecclesiae Constanciensis, sanctis Gallo et
Othmaro Ecclesiae Sangallensis Patronis, reverentiam

258

et obedientiam Plur. Reverendo huius Ruralis Capituli
S. Galli Decano eiusque successoribus canonice in-
trantibus et pro tempore existentibus, ad quam obli-
gor salvis concordatis inter Reverend’'mos Dominos
Episcop. Constant. et Abbatem Sangall. initis. Nihil-
que agam in proiudicium et contra legitima iura huius
venerabilis Capituli, cuius damna avertam, fideliter
absque omni dolo et fraude. Sic me Deus adiuvet et
haec sancta Dei Evangelia.

2.1.4 Thurgauische Kapitel 1861,1899,1921,1942

Ego N. N. coram Deo omnipotente, Jesu Christo, be-
ata semper virgine Maria et patrono capituli nostro (S.
Josepho - S. Carolo) omnibusque sanctis — Tibi Do-
mino Decano tuisque successoribus debitam reveren-
tiam et obediantiam promitto, capituli nostri com-
moda promovebo ejusque damna avertam, mandata
injuncta et injugenda fideliter exequar, nihil in praeju-
dicium status mei clericalis ac venerabilis hujus capi-
tuli disponam, jura ejus, statuta et decreta pro virili
servabo et tuebor, absque dolo et fraude. Sic me
Deus adjuvet und haec sancta Dei evangelia.

2.2 Aufnahmeformel des Dekans

2.2.1 Kapitel Frauenfeld-Steckborn vor Mitte

18.Jh., 1796

Ego N. N. venerabilis Capituli Frauenfeldensis et Steg-
borensis Decanus, authoritate, qua pro hac parte fun-
gor et de consensu unanimis omnium Capitularium
recipio te in membra hujus Capituli, reddendo te par-
ticipem omnium jurium, privilegiorum et suffragi-
orum, in nomine Patris + et Filii + et Spiritus Sancti +.
Amen.

2.2.2 Kapitel Arbon 1809

Ego N. N. venerabilis Capituli Arbonensis pro tempore



Decanus auctoritate, qua in hac parte fungor, et om-
nium Capitularium votis recipio te in Membra hujus
nostri Capituli, reddendo te participem omnium ju-
rium, privilegiorum et suffragiorum in Nomine Patris
+ et Filii + et Spiritus Sancti +. Amen.

2.2.3 Thurgauische Kapitel 1861, 1899, 1921,
1942

Ego N. N. venerabilis hujus capituli Decanus auctori-
tate qua in hac parte fungor et de consensu omnium
capitularium recipio te in membra hujus capituli, red-
dendo te participem omnium jurium, privilegiorum et
suffragiorum in nomine Patris + et Filii + et Spiritus
Sancti +. Amen.

2.3.4  Zum Vergleich: Kapitel Munderkingen 1438

Ego N. N. venerabilis huius capituli Munderkingensis
decanus auctoritate, qua pro hac parte fungor, ordi-
naria et de consensu unanimi dominorum capitula-
rium recipio te in membra fratrum capitularium, te
participem reddendo omnium iurium, privilegiorum
ac suffragiorum nostrorum. In nomine patris et filii et
spiritus sancti. Amen.

259



3 Wiederherstellung des katholischen Gottesdienstes und Kollaturen

Pfarrei Jahr Kollatur

Aadorf 1627 Zurich — bis 1842

Altnau vor 15407 Domkapitel*

Arbon 1532 Bischof*

Au 1540 Kloster Fischingen — bis 1848

Basadingen 1534 Kloster St. Katharinental*

(Berg) vor 1559 Stift Bischofszell*

Bettwiesen 1542 Kloster Fischingen — bis 1848

Bichelsee 1584 Kloster Fischingen — bis 1848

Bischofszell 1533 Stift*

Bussnang 1596 Komturei Tobel*

Diessenhofen 1531 Stadt, spater Kirchgemeinde

Dussnang 1542 Kloster Fischingen — bis 1848

Ermatingen 1534 Kloster Reichenau — 1546 Bischof*

Eschenz 1560 Kloster Einsiedeln — bis heute

Fischingen 1531 Kloster — bis 1848

Frauenfeld 1531 Kloster Reichenau — 1546 Bischof*

Gachnang 1605/13 Kloster Reichenau — 1546 Bischof*

Gindelhart 1531 Gemmingen zu Liebenfels — 1622 von Beroldingen — bis 1869
Gattingen 1532 von Dettikofer — 1554 Kloster Kreuzlingen — bis 1848
Hagenwil vor 1536 Kloster St. Gallen —1813 Kath. Administrationsrat SG — bis 1869
Heiligkreuz 1540 Kloster St. Gallen*

Herdern 1533 Kloster Kalchrain*

Homburg 1532 von Heidenheim — 1588 Kloster Muri — bis 1846/62

Hattwilen 1551 Kloster Ittingen*

Klingenzell 1531 Kloster Petershausen*

Kreuzlingen 1531 Kloster — bis 1848

Leutmerken 1607/39 von Griesenberg — andere — 1759 Luzern*

Lommis 1532 Adlige — 1588 KI. Rheinau — 1599 Kloster Fischingen — bis 1848
Mammern 1619 Adlige — 1687 Kloster Rheinau - bis 1862

Mallheim 1607 Kloster Reichenau — 1546 Bischof*

Minsterlingen 1549 Kloster — bis 1848

Paradies 1578 Kloster — bis 1836

Pfyn 1532 Dompropst*

Rickenbach 1531 Kloster St. Gallen — 1813 Kath. Administrationsrat SG — bis 1869
Romanshorn 1567 Kloster St. Gallen*

Sirnach 1568 Kloster Fischingen — 1693 Domkapitel*

260



Pfarrei Jahr Kollatur

Sitterdorf 1556 von Hallwil — 1734 Kloster St. Gallen — 1813 Administrationsrat SG —
bis 1869

Sommeri 1533 Domkapitel — 1748 Kloster St. Gallen*

Steckborn 1533 Kloster Reichenau — 1546 Bischof*

Sulgen 1535 Stift Bischofszell*

(Tanikon) 1550 Kloster — bis 1848

Tobel 1532 Komturei*

Uesslingen 1550 Kloster Ittingen*

Wangi 1533 Komturei Tobel*

Weinfelden 1531 Adlige — 1614 Zurich — 1676 von Reding — bis 1821

Welfensberg 1534 Kloster St. Gallen*

Wertbiihl 1531 Dompropst*

Wuppenau 1560 Komturei Tobel*

Wiedereinfiihrung Gottesdienst

Das betreffende Jahr bedeutet nicht zugleich die (Wieder-)Errichtung der Pfarrei. Bei einigen Angaben handelt
es sich Uberdies um Annahmen auf Grund lediglich von Indizien:

— Gachnang: Gottesdienst nur in der Schlosskapelle.

— Leutmerken: 1607 Kapelle Griesenberg, 1639 Pfarrkirche.

— (Berg): Pfarrei erst nach der Reformation.

— (Tanikon): Pfarrei erst nach der Reformation.

Quellen: Sulzberger, Gegenreformation, und Kuhn I.

Kollaturen

*Aufhebung 1803 oder bald danach. Die Wirkung trat aber erst bei einem Pfarrwechsel ein. 1831 tibergab der
Staat die Kollatur den Kirchgemeinden.

Quellen: Kuhn 1 und QTG 4.

261



4 Quellen und Literatur
4.1 Ungedruckte Quellen

4.1.1 Staatsarchiv des Kantons Thurgau (StATG)

1 Helvetik

115 Regierungsstatthalter: Zuschriften Privater
3 Regierungsrat

3'00 Protokoll

3'21 Missiven

4'97-99 Kirchenwesen

4'972 Paritdtische Administrativkommission
4'991 Bistumsangelegenheiten

4'994 Geistliche

5'0 Bezirksamter

5'070 Bezirksamt Weinfelden

B Katholische Kirche

Ba Katholische Landeskirche des Kantons Thurgau: Synode und Kirchenrat
Bb Didzesankirche: Bischofliches Kommissariat
Bd Didzesankirche: Dekanate

Intensiv ausgewertet wurde vor allem Bestand Bd. Namentlich Zitate aus den Kapitels- und Regiunkelproto-
kollen wurden nicht jedes Mal mit einer Fussnote nachgewiesen, doch geht aus dem laufenden Text stets her-
vor, um welches Kapitel oder welche Regiunkel und um welches Datum es sich handelt. So kann die Quelle
uber die nachfolgende Ubersicht leicht aufgefunden werden:

Kapitelsprotokolle

Frauenfeld-Steckborn alt

1647-1726 Bd 1'00°0, 0
(Statuta et leges)
1613-1751 (Acta) Bd 1'00°0, 1
1736-1908 Bd 1°00'0, 2
(Protocollum)
1909-1920 Bd 6’020, 0
(Archiv Dekanat Fischingen)
Arbon alt
1808-1816 (Acta) Bd 3'00°0, 1
1840-1919 (Acta II) Bd 3'00°0, 3

262



Frauenfeld-Steckborn neu

1921-1939
1939-1955
1955-1964
1964-1989
Steckborn

1921-1938
1938-1974
Fischingen

1921-1926
1927-1937
1938-1966
Arbon neu

1921-1941
1941-1967
1968-1988
1989-1998
Bischofszell
1929-1960
1961-1985

Regiunkelprotokalle

Diessenhofen
1835-1900
1901-1920
Frauenfeld
1847-1849
1870-1881
1882-1920
Miillheim
1835-1864
1913-1920
Sirnach
1835-1920
Arbon
1844-1918
Bischofszell
1844-1919

Bd 4'02'0, 0
Bd 4'02'0, 1
Bd 4'02'0, 2
Bd 4'02°0, 3

Bd 5020, 0
Bd 5020, 1

Bd 6’020, 0
Bd 6'02°0, 1
Bd 6'02'0, 2

Bd 7'02°0, 0
Bd 7°02°0, 1
Bd 7'02°0, 2
Bd 7'02°0, 3

Bd 8'02°0, 0
Bd 8'02'0, 1

Bd 1°12°0, 0
Bd 1'12°0, 1

Bd 1°13'0, 0
Bd 1'13'0, 1
Bd 1'13°0, 2

Bd 1°14°0, 0
Bd 1'14°0, 1

Bd 1"150, 0
Bd 3120, 0

Bd 313’0, 0

263



Freie Priesterkonferenz Thurgau
Protokoll 1871-1894 Bd 1000, 4

Statuten
(weitere Statuten siehe unter Gedruckte Quellen)

Dekanat Frauenfeld-Steckborn

1613 in: Bd 1'00'0, 1, S. 1-6
1647 (Statuta Bd 1'00'0, O

et leges renovatae)

1695 in: Bd 1'00'0, 1, S.121-128
1701 in: Bd 1'00°0, 1, S. 155-171
1796 Bd 1'50'0, 0

Dekanat Arbon

1808 Bd 3'50'0, 0

Visitationen

Dekanat Frauenfeld-Steckborn alt
Dekanale: 1756, Bd 1’300, 3
1766/67, 1772,

1778; Relationen:

1739/40, 1744,

1754, 1766, 1769,

1792

Rezess 1755 Bd 1300, 4
Visitation 1805/10 Bd 1'30'0, 2
Visitation 1832 Bd 1’301, 5
Visitation 1880 Bd 1’301, 8
Dekan Meile 1832 Bd 1'30'1, 6
Dekan Meile 1841 Bd 1301, 7
Dekan Kuhn 1880 Bd 1’301, 8
Kapitel Arbon alt

Visitation 1810 Bd 3’300, 0
Visitation 1832 Bd 3’300, 1
Visitation 1861 Bd 3'30'0, 2

Kapitel teilweise
Pfarreierhebung 1971
Frauenfeld Bd 4'30'0, 2

264



Steckborn Bd 5'30'0
Arbon Bd 7'30°0, 1

4.1.2 Bischofliches Archiv Solothurn (BIASQO)

A 2316 Relatio 1739/40

A 23323 Dekanale Visitation 1647/48

A 2333.1 Dekanale Visitation 1661

A 23333 Generalvisitation 1666, Rezess 1666

A 23343 Generalvisitation 1674

A 23353 Dekanale Visitation 1708

A 2336.2 Generalvisitation 1781, Rezess 1781

A 2336.3 Generalvisitation 1797

A 2336.4 Visitation 1805 (Dekanat St. Gallen, thurgauischer Teil)

S 3080 Visitation 1861

S 3079 Visitation 1889

S 3330, 3337, 3344, Visitation 1939 (Arbon, Bischofszell, Fischingen, Frauenfeld, Steckborn)
3351, 3358

S 3334, 3341, 3348, Visitation 1960 (Arbon, Bischofszell, Fischingen, Frauenfeld, Steckborn)
3355, 3362

ohne Sign. Visitation 1977 («Besinnung auf die Pfarrei»)

4.1.3 Stiftsarchiv St. Gallen (StiASG)

Tom. 693 «Summa Rituum et Consuetudinum quae in Venerabili Capituli S.Galli eiusque
celebratione observantur, conscipta A° 1774», mit «Monita»
Rubr. 33, Fasc. 2 Kapitelssachen St. Gallen, Wil

4.1.4 Bischofliches Archiv St. Gallen (BiIASG)

Rubr. 8, B 91 Verschiedene Akten betr. das Dekanat Wil

4.2 Gedruckte Quellen
4.2.1 \Verschiedene

Beschwerdeschrift Beschwerdeschrift des kath. Kirchenrathes des Kts. Thurgau an die hohe schwei-
zerische Bundesbehorde, Frauenfeld 1873 (in: StATG 4'991'8).

265



Charta visitatoria

Haid, Liber decimationis

Haid, Liber marcarum

Personalverzeichnisse

QTG 4

Rieder, Registum

Vasella

4.2.2 Statuten

Synodalstatuten 1609

Synodalstatuten 1896

Appendix 1896
Synodalstatuten 1931

Synodalstatuten 1960

Charta visitatoria pro Decanis, Parochis et Sacellanis universum Constantiensem,
Anno M.D.IXC., Rorschach 1589 (in: StiASG Rubr. 37, Fasc. 2).

Haid, Wendelin (Hrsg.): Liber decimationis cleri Constantiensis pro papa de anno
1275, in: FDA 1 (1865).

Haid, Wendelin (Hrsg.): Liber marcarum, in: FDA 5 (1870), S. 66-118.

Verzeichnis der hochw. Mitglieder der beiden thurg. Priester-Kapitel Frauenfeld-
Steckborn vom Jahre 1869 bis 1904, Frauenfeld 1905. Verzeichnis der hochw.
Geistlichkeit des Kt. Thurgau 1904-1942, Frauenfeld 1942. Personalverzeichnis

des Bistums Basel (jahrlich).

Kirchgemeinden und Pfarrbicher im Thurgau. Bruno Meyer zum achtzigsten Ge-
burtstag, Frauenfeld 1991 (Quellen zur Thurgauer Geschichte; 4).

Rieder, Karl (Hrsg.): Das Registrum subsidii caritativi der Didzese Konstanz aus dem
Jahr 1508, in: FDA 35 (1907).

Vasella, Oskar: Das Visitationsprotokoll tUber den schweizerischen Klerus des

Bistums Konstanz von 1586, Bern 1963 (Wurdigung des Protokolls: S. 3-71; Text:
S. 75-179).

Constitutiones et Decreta Synodi Dioecesanae Constantiensis, edita ac promulgata
1609 ff.

Constitutiones seu Statuta Dioecesana, Leonardi Episcopi Basileensi Et Luganensi,
Solothurn 1896.

Appendix ad Constitutiones Synodales, Solothurn 1896.
Constitutiones Synodales cum Appendice, Solothurn 1931.

Constitutiones Synodales (mit bischéflichen Weisungen), Solothurn 1960.

Statuten Winterthur 1399 in: Ahlhaus, S. 292-295.

Statuten Wil 1429

in: Sulzberger, Thurg. Kapitel, S. 47-54.

266



Statuten 1861

Statuten 1899

Statuten 1921

Statuten 1942

Statuten 1976
Ditzesanes Statut 1974
Didzesanes Statut 1975

Didzesanes Statut 1983

Dibzesanes Statut 1988

Ditzesanes Statut 1998

4.3 Literatur
Ahlhaus

Angehrn

Appenzeller Geschichte

Bischof

Kapitels-Statuten fir die katholische Geistlichkeit des Kantons Thurgau, o. J., un-
veranderter Neudruck 1885 (in: StATG Bd 3'50°0, 0).

Statuten fir die Romisch-kathol. Geistlichkeit der Kapitel Arbon und Frauenfeld-
Steckborn, Frauenfeld 1899 (in: StATG Bd 3'50°0, 0).

Statuten fur die romisch-katholische Geistlichkeit der funf Kapitel des Kantons
Thurgau, Frauenfeld 1921 (in: StATG Bd 0'00°0, 0).

Statuten far die rémisch-katholische Geistlichkeit der flinf Kapitel des Kantons
Thurgau, Frauenfeld 1942 (in: StATG Bd 0'00'0, 1).

Statuten fur die Dekanate, Ts. (in: StATG Bd 0'00°0, 2).
Bistum Basel, Neuordnung der Dekanate, Solothurn 1974 (in: StATG Bd 0°00°0, 10).
Bistum Basel, Seelsorgeregionen, Solothurn 1975 (in: StATG Bd 0'00'0, 11).

Bistum Basel, Dibzesanes Statut fur die Dekanate, Statut fur die Bistumsregionen,
Solothurn 1983 (in: StATG Bd 0'00°0, 12).

Bistum Basel, Diozesanes Statut fur die Dekanate, Statut fir die Bistumsregionen,
Solothurn 1988 (in: StATG Bd 0'00°0, 13).

Bistum Basel, Di6zesanes Statut fur die Dekanate, Statut fir die Bistumsregionen,
Solothurn 1998 (in: StATG Bd 0'00°0, 14).

Ahlhaus, Josef: Die Landdekanate des Bistums Konstanz im Mittelalter, Stuttgart 1929.

Angehrn, Paul: Der Kanton Thurgau und die Badener Konferenzartikel, Diss. phil. |
(Freiburg/Schweiz), in: TB 125 (1988), S. 5-186.

Fischer, Rainald; Schlapfer, Walter; Stark, Franz: Appenzeller Geschichte, Bd. 1,
Appenzell/Herisau 1964.

Bischof, Franz Xaver: Das Ende des Bistums Konstanz. Hochstift und Bistum Kon-

stanz im Spannungsfeld von Sakularisation und Suppression (1802/03-1821/27),
Stuttgart/Berlin/KéIn 1989 (Miinchener Kirchenhistorische Studien; 1).

267



Bruschweiler

Buhler

BvB

BvK 1-2

Duft

Darrenmatt

Fritsche 1-2

Gnadinger

Gwiggen

HBdKG

HS 172

HS ii/1

HS 11Ii/3

Hungerbahler I-lI

Brischweiler, Paul: Die landfriedlichen Simultanverhaltnisse im Thurgau, Frauen-
feld 1932.

Buhler, Hans: Der Thurgau im zweiten Villmerger Krieg und beim Vollzug des vier-
ten Landfriedens, Diss. phil. | (Zurich), in: TB 105 (1968), S. 5-191.

Fink, Urban; Leimgruber, Stephan; Ries, Markus (Hrsg.): Die Bischéfe von Basel
1794-1995, Freiburg/Schweiz 1996 (Religion — Politik — Gesellschaft in der Schweiz; 15).

Kuhn, Elmar L.; Moser, Eva; Reinhardt, Rudolf; Sachs, Petra (Hrsg.): Die Bischofe
von Konstanz. Geschichte und Kultur, 2 Bde., Friedrichshafen 1988.

Duft, Johannes: Die Glaubenssorge der Furstdbte von St. Gallen im 17. und 18.
Jahrhundert, Diss. theol. (Freiburg/Schweiz), Luzern 1944.

Durrenmatt, Peter: Schweizer Geschichte, Zurich 1963.

Fritsche, Kurt: Staat und Kirche im Thurgau wahrend der Restaurationszeit
(1814-1830), Diss. phil. I, in: TB 110 (1972), S. 5-144; 111 (1973), S. 21-168.

Gnadinger, Beat (Hrsg.): Abbruch — Umbruch — Aufbruch. Zur Helvetik im Thurgau,
Frauenfeld 1999 (TB 136).

Cistercienserinnenabtei Mariastern-Gwiggen, hrsg. von der Abtei Mariastern-
Gwiggen, 0. O. 1980.

Handbuch der Kirchengeschichte, Freiburg i. Br. 1962-1979.

Helvetia Sacra: Das Bistum Konstanz, Das Erzbistum Mainz, Das Bistum St. Gallen,
Basel/Frankfurt am Main 1993.

Helvetia Sacra: Die Orden mit Benediktinerregel: Friihe Kloster, Die Benediktiner
und Benediktinerinnen in der Schweiz, Bern 1986.

Helvetia Sacra: Die Zisterzienser und Zisterzienserinnen in der Schweiz, Bern 1982.
Hungerbuhler, Hugo: Staat und Kirche im Thurgau wahrend der Helvetik und Me-

diation 1798-1814, in: TB 91 (1954), S. 1-188; 92 (1955), S. 1-75; 96 (1959),
S.45-311.

268



Keller

Knittel, Reformation

Knittel, Werden
und Wachsen

Konstanz 1-3

Kuhn I-1ll

LThK

Maier

Morikofer

Pottmeyer

Pupikofer

Schaffhausen

Schoop 1-3

Keller, Erwin: Bischoflich-konstanzische Erlasse, Die «Charta Visitatoria» des Kardi-
nals Andreas von Osterreich, in: FDA 102 (1982), S. 17-30.

Knittel, Alfred L.: Die Reformation im Thurgau, Frauenfeld 1929.

Knittel, Alfred L.: Werden und Wachsen der evangelischen Kirche im Thurgau von
der Reformation bis zum Landfrieden von 1712, Frauenfeld 1946.

Geschichte der Stadt Konstanz, 6 Bde., Konstanz 1989-1996: Bd. 1: Maurer, Hel-
mut: Konstanz im Mittelalter I: Von den Anfangen bis zum Konzil, Konstanz 1989;
Bd. 2: Maurer, Helmut: Konstanz im Mittelalter Il: Vom Konzil bis zum Beginn des
16. Jahrhunderts, Konstanz 1989; Bd. 3: Burkhardt, Martin; Dobras, Werner; Zim-
mermann, Wolfgang: Konstanz in der frihen Neuzeit. Reformation, Verlust der
Reichsfreiheit, Osterreichische Zeit, Konstanz 1991.

Kuhn, Konrad: Thurgovia Sacra, 3 Bde., Frauenfeld 1869-1883.

Lexikon fur Theologie und Kirche, 2. Aufl., Freiburg i. Br. 1957-1965, 3. Aufl., Frei-
burg i. Br. 1993-2001.

Maier, Konstantin: Das Domkapitel von Konstanz und seine Wahlkapitulationen,
Stuttgart 1900.

Morikofer, Johann Caspar: Landammann Anderwert nach seinem Leben und Wir-
ken, Zurich/Frauenfeld 1842.

Pottmeyer, Hermann Josef: Unfehlbarkeit und Souveranitat, Mainz 1975.
Pupikofer, J[ohann] Aldam]: Geschichte des Thurgaus, 2. Ausgabe, 1. Bd.: Ge-
schichte der Landgrafschaft Thurgau vom Uebergang an die Eidgenossen bis zur
Befreiung im Jahre 1798, Frauenfeld 1889.

Festschrift zum hundertjahrigen Bestehen der katholischen Genossenschaft Schaff-
hausen 1841-1941, hrsg. von der katholischen Genossenschaft Schaffhausen,

Schaffhausen 1941.

Schoop, Albert u.a.: Geschichte des Kantons Thurgau, 3 Bde., Frauenfeld
1987-1994.

269



Schwager 1-2

Schwegler

Stosser

Sulzberger,
Gegenreformation |-l

Sulzberger,
Kapitel St. Gallen

Sulzberger, Synode

Sulzberger, Thurg. Kapitel

Sulzberger, Verzeichnis

Suter

Thirer

von Arx 1-3

Schwager, Alois: Die Klosterpolitik des Kantons Thurgau 1798-1848, Diss. phil. |
(Freiburg/Schweiz), in: TB 118 (1981), S. 5-153; 119 (1982), S. 65-248.

Schwegler, Theodor: Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz, Stans 1943.

Stosser, Heinrich: Der Gachnanger Handel 1610, Diss. phil. | (Freiburg/Schweiz),
1965.

Sulzberger, H[uldreich] Glustav]: Geschichte der Gegenreformation der Landgraf-
schaft Thurgau seit dem Abschluss des zweiten Landfriedens bis zum Ende des
sechszehnten Jahrhunderts [1. Teil], Frauenfeld 1874 (TB 14); ders., 2. Teil: Vom
17. bis 19. Jahrhundert, in: TB 15 (1875), S. 35-218.

Sulzberger, Hluldreich] G[ustav]: Geschichte des Kapitels St. Gallen von seiner Ent-
stehung bis zur Lostrennung der oberthurgauischen und rheintalischen Geistlich-

keit Anno 1589, in: MVG 4 (1865), S: 149-184.

Sulzberger, H[uldreich] G[ustav]: Verhandlungen der Synode zu Frauenfeld, einbe-
rufen auf den 13. Christmonat 1529, in: TB 17 (1877), S. 40-54.

Sulzberger, Hluldreich] G[ustav]: Geschichte der vor- und nachreformatorischen
Kapitel, in: TB 26 (1866), S. 43-86.

Sulzberger, H[uldreich] G[ustav]: Biographisches Verzeichnis der Geistlichkeit aller
evangelischen Gemeinden des Kantons Thurgau von der friihesten Zeit bis auf die

Gegenwart, Frauenfeld 1863 (TB 4/5).

Suter, Fridolin: Das Bischofliche Kommissariat der Didzese Basel fir den Kanton
Thurgau, Frauenfeld 1921.

Thurer, Georg: St. Galler Geschichte, Bd. 1, St. Gallen 1963.

von Arx, lldefons: Geschichten des Kantons St. Gallen, 3 Bde., St. Gallen
1810-1813.

270



5 Abbildungen

Umschlag «Kameralkisten der Loblichen Capiteln

Seite 8

Seite 12

Seite 18

Seite 30

Frauenfeld und Steckborn», 1805.

Der Kammerer war der Rechnungsfihrer
des Kapitels. In der Kameralkiste wurden
Rechnungsakten und Bargeld aufbe-
wahrt. Staatsarchiv des Kantons Thur-
gau, Sammlung Archivbehdltnisse.

Foto: Daniel Steiner, Amt fir Archaologie
des Kantons Thurgau, 2003.

Schild des Pedells des Arboner Kapitels,
1808.

1808 bestimmte das Kapitel Arbon Karl
Borromaus, Bischof von Mailand, zum
Patron.

Foto: Daniel Steiner, Amt fur Archaologie
des Kantons Thurgau, 2003.

Aadorf, Kirchplatz 4. 1629/30 als Pfarr-
haus erbaut.

Foto: Max Kesselring, Amt fir Denkmal-
pflege des Kantons Thurgau, 1994 (Neg.
Nr. 94.206.20).

Basadingen, Kirchgasse 11. 1708 als
Pfarrhaus erbaut.

Foto: Max Kesselring, Amt fur Denkmal-
pflege des Kantons Thurgau, 1991 (Neg.
Nr. 08.1.45).

Gundelhart, Gundelhartstr. 16. 1746 als
Pfarrhaus erbaut.

Foto: Max Kesselring, Amt fur Denkmal-
pflege des Kantons Thurgau, 1980 (Neg.
Nr. 80.05.03.10a).

Seite 36

Seite 46

Seite 96

Seite 208

Seite 242

271

Arbon, Bahnhofstr. 2. 1704 fir Lein-
wandherr Johann Georg Mayr erbaut,
Umbau 1783; seit 1902 als Pfarrhaus ge-
nutzt.

Foto: Foto Bar, Frauenfeld; Archiv Amt fur
Denkmalpflege des Kantons Thurgau, 1.
Halfte 20. Jh. (Neg. Nr. 07.1.25).

Lommis, Kirchstr. 17. 1850 als Pfarrhaus
erbaut.

Foto: Max Kesselring, Amt fir Denkmal-
pflege des Kantons Thurgau, 1984 (Neg.
Nr. 84.266.25).

Kreuzlingen, Hauptstr. 96. 1893/96 als
Pfarrhaus erbaut.

Foto: Max Kesselring, Amt fir Denkmal-
pflege des Kantons Thurgau, 1990 (Neg.
Nr. 90.265.28).

Weinfelden, Freie Str. 15. 1904 zusam-
men mit Kirche und Kaplanei als Pfarr-
haus erbaut (Architekt: Albert Rimli).
Foto aus: Neidhart, Leo: Bericht Uber die
Kath. Pfarrei und Kirchenbaute in Wein-
felden, Einsiedeln 1904, nach S. 66.

Sulgen, Rebbergstr. 14. 1961 zusammen
mit Kirche als Pfarrhaus erbaut (Architekt:
Ernest Brantschen).

Foto: Doris Stockly, Staatsarchiv des Kan-
tons Thurgau, 2003.



6 Abkiirzungen

Abb. Abbildung
Aufl. Auflage
B Bruder/Burger

Bd./Bde. Band/Bande
BIASG Bischofliches Archiv St. Gallen
BIASO Bischofliches Archiv Solothurn

btz. Batzen (= 4 Kreuzer)

bzw. beziehungsweise

d. h. das heisst

Ebd./ebd. Ebenda/ebenda

em. emeritiert

evang. evangelisch

Fasc. Faszikel

FDA Freiburger Di6zesanarchiv, Freiburg im
Breisgau

ff. fortfolgende

fl Gulden (= 60 Kreuzer)

geb. geboren

gest. gestorben

hl. heilig(e)

Kap. Kapitel

kath. katholisch

MVG Mitteilungen zur vaterlandische Gesell-

schaft, hrsg. vom Historischen Verein
des Kantons St. Gallen, St. Gallen 1882

ff.
o.J. ohne Jahresangabe
0. 0. ohne Ortsangabe
P. Pater
PfA Pfarrarchiv
Pfr. Pfarrer
RR Regierungsrat
RRB Regierungsratsbeschluss
Rubr. Rubrik
S. Seite
Sign. Signatur
SG St. Gallen
Sp. Spalte

272

StATG

StIASG
TB

Tom.
Ts.
u.a.
u.s.f.
U.S.W.

Vagl.Agl.

z.B.
zit.

Staatsarchiv des Kantons Thurgau, Frau-
enfeld

Stiftsarchiv St. Gallen

Thurgauische Beitrage zur vaterlandi-
schen Geschichte, Bde. 1-124, Frauenfeld
1861-1987; Thurgauer Beitrdge zur Ge-
schichte, Bd. 125 ff., Frauenfeld 1988 ff.
Tomus

Typoskript

unter anderem/n

und so fort

und so weiter

Vergleiche/vergleiche

Kreuzer (60 Kreuzer = 1 Gulden)

zum Beispiel

- zitiert



7 Autor

Anton Hopp, geb. 1928, wuchs in Arbon auf. Nach
dem Besuch des Gymnasiums in Appenzell studierte er
katholische Theologie in Luzern und Solothurn. 1953
Priesterweihe, anschliessend Vikar in Basel-Allerhei-
ligen. 1959 kehrte Hopp als Romanshorner Kaplan
voriibergehend in den Thurgau zuriick, bevor er von
1968 bis 1975 als Pfarrer von Schaffhausen-St. Maria
wirkte. Das ihm dort Ubertragene Amt eines Dekans

blieb insofern Episode, als Hopp 1975 als Bischofsvi- -

kar nach Solothurn berufen wurde. 1984 bernahm
er die Pfarrei Kreuzlingen-St. Ulrich. 1995 liess er sich
emeritieren und kehrte in seine Geburtsstadt Arbon
zuriick. Das 1989 ibernommene Amt eines Dekans
des Arboner Dekanats bzw. Kapitels behielt er bis
1998.

273



Karten

Siehe ganz hinten

Karte 1

Karte 2

Karte 3

Karte 4

Karte 5

Karte 6

Karte 7

Archidiakonate im Bistum Konstanz 1275

Das Archidiakonat Thurgau und seine
Dekanate mit Pfarreien 1275

Kloster und historische Landschaften
Ehemaliges Archidiakonat Thurgau mit
Dekanaten, Regiunkeln und Pfarreien

Ende des 18. Jahrhunderts

Thurgauische evangelische Dekanate
und Pfarreien Ende des 18. Jahrhunderts

Thurgauische katholische Dekanate mit
Regiunkeln und Pfarreien 1808-1920

Thurgauische katholische Dekanate und

Pfarreien seit 1920 mit Verdnderungen
1974

274



Detailliertes Inhaltsverzeichnis

11

13

13
14
14
16

19

19
20
20
21
21
22
22
23
24

25,

26
26
28
28

31

31

33

34
35

A W N —

00 ~NOY UL D WN =

w

Inhaltsiibersicht

Zum Geleit

Vorwort

Die Entstehung der Dekanate

Von der Urpfarrei zum Dekanat
Das Archidiakonat Thurgau

Die thurgauischen Dekanate
Bischofsstadt Konstanz und die
Landdekanate

Die Dekanate im Mittelalter

Neue Pfarreien und Kaplaneien
Im Dekanat, nicht im Kapitel
Statuten

Die Stellung der Geistlichen
Mitgliedschaft

Aufnahme ins Kapitel

Die Amter
Kapitelsversammlungen

Tod eines Kapitulars

EinkUnfte, Abgaben
Kollaturen, Inkorporationen
Kloster

Pfarreien und Geistliche im Thurgau
Kirchliches Leben und Klerus

Der Untergang der Dekanate:
Die Reformation '

Von den Anfangen zum Ersten Land-
frieden

Der Erste Landfrieden und seine
Folgen

Klerus

Kldster im Thurgau

35

37

37

37

40
40
41
41

42
43
44
45

45

47

47
47
47
48
48
48
49
49
51
51
52
52
56
56
57

215

v

N

Ul ul bW

5.3
54

1.1
1.2
1.3
1.3.1
1.3.2
1.4
1.4.1
1.4.2
1.4.3
1.5
1.5.1
1.5.2
1:5:3
1.5.4

Evangelische Dekanate bzw.
Synoden

Die Erneuerung der Dekanate:
Die Reform

Der Zweite Landfrieden und seine
Folgen

Wiedereinfihrung katholischer
Gottesdienste

Wiedererrichtung der Kapitel
Kloster

Reform

Konzil von Trient und Di6zesan-
synode

Borromaus und Bonhomini

Die Visitation von 1586

Charta visitatoria

Katholische Pfarreien und Kirchen /
paritatische Verhaltnisse
Evangelische Dekanate

Die Dekanate im 17. und
18. Jahrhundert

Kapitularisches Leben

Die Didzesansynode von 1609
Das stift-st. gallische Offizialat
Statuten

Kapitel Frauenfeld-Steckborn
Kapitel St. Gallen
Mitgliedschaft

Kapitel Frauenfeld-Steckborn
Kapitel St. Gallen

Kapitel Wil

Die Amter

Dekan

Kammerer

Deputaten

Ubrige Amter



58
58
59
60
60
62
63
64
64
64
65
65
65
69
70
70

70
72

72
72
73
73
73
82
83
83

85

85
85
86
87
87
87
88
88

1.6
1.6.1
1.6.2
1.7
1.72.1
172
1.7.3
1.8
1.8.1
1.8.2
1.9
1.10
1.10.1
1.10.2

2.1

2.1.1
2.1.2

2.2
2.2.1
2.2.2
2.3
2.3.1
232

3.1

3.2

3.2.1
3.2.2
3.2.3
3.24
843
3.26
3.2.7
3.2.8

Aufnahme ins Kapitel

Kapitel Frauenfeld-Steckborn
Kapitel St. Gallen
Kapitelsversammlungen
Kapitel Frauenfeld-Steckborn
Kapitel St. Gallen

Kapitel Wil

Die Sorge um den Mitbruder
Kapitel Frauenfeld-Steckborn
Kapitel St. Gallen

Finanzen

Visitationen

Dekanat Frauenfeld-Steckborn
Dekanate St. Gallen und Wil
Klerus

Herkunft, Alter und Amtsdauer der
Sakularpfarrer

Dekanat Frauenfeld-Steckborn
Dekanate St. Gallen und Wil
(thurgauische Pfarreien)
Ausbildung und Fahigkeiten
Dekanat Frauenfeld-Steckborn
Dekanate St. Gallen und Wil
Klerikales Leben

Dekanat Frauenfeld-Steckborn
Dekanate St. Gallen und Wil
Kirchliches Leben, Seelsorge
Zahl der Pfarreien und Katholiken im
Thurgau

Kirchliches Leben im Dekanat
Frauenfeld-Steckborn

Zustand der Pfarreien
Gottesdienst am Sonntag
Feiertage

Werktagsmessen

Taufe und Versehgang
Firmung

Eheschliessung

Prozessionen, Bittgange,
Bruderschaften

276

89
89
91

91
82

97

97
Si
97

97

97

99

103
105
109
110
110
111
112
112
112
113

114
115
115
115
116
118
118

119
119
119

3:2.9

3:2.10

3.3

3.4

3.5

Vi

1.1

1.2

1.2.1

- 1.2.2

1.2.3
1.24
1.2.5
1.2.6
1.2.7
128
1,28
1.3

1.3.1
1.3.2
1.4

1.5
1.6
1.7
1.7.1
1.7.2
1.7.3
1.7.4

1.8
1.9
1.9.1

Familien in der «Zerstreuung»
Katechese und Schule
Kirchliches Leben in den Deka-
naten St. Gallen und Wil
Thurgauische Kloster
Konfessionelle Verhaltnisse im
Thurgau

Die Dekanate von 1798 bis 1920

Umsturz und neue Ordnung

Der helvetische Thurgau

Dekan Harders Wirken und seine
Sicht der Ereignisse

Zur Person

Noch verschonte Schweiz
Stellung zur Helvetik

Die Frage der Entschadigung

Das Schreiben an Minister Stapfer
«Plazet-Streit»

Predigtzensur?

Nochmals die Entschadigungsfrage

‘Um die Nachfolge Harders

Der selbstandige Thurgau
Verhaltnis zu den Konfessionen
Wessenberg, Anderwert, Hofer
Untergang des Klosters und des
Offizialates St. Gallen

Grundung des Dekanats Arbon
Die Kollaturen

Dekan Hofers Wirken

Bittschrift des Klerus
Obsignaturstreit

Eklat im Kirchenrat

Rund um die Verfassung von
1814 / Restauration
Sprachwechsel

Untergang des Bistums Konstanz
Abtrennung der schweizerischen
Quart



120
121
122

122
122
124
124
124
125
126
127
127
127
128
128
129
129
129
130
131
131
133
135
137
138
138
138
139
140
140
141
141
141
144
145
146

147

1.9.2
1.10
1.1

2.1
2.2
2i2:]
2.2.2
223
2.3
2.4
2.4.1
242
243
244
245
246
2.5
2.6
2.7
2.7.1
272
273
2.8
29
2.9.1
2.9.2
2.10
|
2:12

3.1
3.2
3.3
34
35

3.6

Untergang

Beitritt zum Bistum Basel

Die Verfassung von 1831 / Regene-
ration

Kapitularisches Leben

Statuten

Mitgliedschaft

Kapitel Arbon

Kapitel Frauenfeld-Steckborn
Ramsen und Schaffhausen
Kommissar

Die kapitularischen Amter
Wahlbarkeit

Dekan

Kammerer

Deputaten

Kapitelssekretar

Pedell

Aufnahme ins Kapitel
Kapitelsversammlungen
Pastoralkonferenzen

Im Bistum Konstanz
Wiedereinfiihrung

Durchfuhrung
Kapitelsbibliotheken und Zeitschriften
Finanzen

Kapitel Arbon

Kapitel Frauenfeld-Steckborn
Visitationen

Die Sorge um den Mitbruder
Didzesansynode 1896

Konflikte mit dem Staat

Badener Konferenz-Artikel
Klosteraufhebung

Paritatische Schulen
Katechismusverbot

Verbot des Peterspfennigs und des
Fastenmandates

Neue Verfassung und Aufhebung
von St. Katharinental

148
148
149
151
153
155
155
155
156
158
158
160
161
161
161
162
162
163
163
163
164
165
166
166
170
170
171
171
171
171
171

172
173
174
175
176

176

277

3.7

3.7.1
3.7.2
373
3.7.4
3.7:5

4.1
4.2
43
4.4
4.5
4.6
4.7
4.8
49
410
4.1
4111
4.11.2
4.11.3
4114
412
413

5.1
5.2
5.3
5.3.1
5:3.2
5.3.3

534
5.3.5
536
5.3.7
538

539

Der Kulturkampf
Aufhebung des Priesterseminars

Absetzung von Bischof Eugen Lachat

«Unfehlbarkeit»

Firmungen von 1875 und 1881
Das Ende des Kulturkampfes
Klerus

Thurgauisches Staatsexamen
Klerikales Leben

Residenzpflicht

Exerzitien

Hilfspriester

Priestermangel

Priestervereine

Emeritenfonds

Thurgauisches Studentenpatronat
Thurgauische Bischofskandidaten
Stellung zur Gesellschaft

«Qute alte Zeit?»

«Liberaler Zeitgeist»

Armut, Trunksucht

Soziale Frage

Stellung zum Protestantismus
Atmospharisches

Kirchliches Leben, Seelsorge
Katholikenzahl und Pfarreien

Die Reformen Wessensbergs

Die Feier der heiligen Messe
Wessenbergs Bemihungen

Aus der Visitation von 1805/1810
Die Visitationsberichte der Pfarrer
von 1831/32
Kirchenmusikalische Situation um
die Jahrhundertmitte
Volksgesang

Cdcilianismus

Gregorianischer Choral

Die Bestimmungen der Didzesan-
statuten von 1896

Predigt



178
178
179
179
181
182
182
185
185
185
185
186
187
187
188
189
189
191
193
194
195
196
196
198
199
199
200
200
201
201
201
202
202
203
203
203
205
206

5.3.10
9.3.11
54
55
5.6
5.7
b..1
5.7.2
58
59
5.9.1
59.2
5.9.3
5.10
511
5.12
5.12.1
5.12.2
5123
5.13
5.14
5.15
5.15.1
5.15.2
5.15.3
5154
5.15.5
5.16
5.17
5.18
5.19
5.20
5:20.1
5.20.2
5.21
5211
5.21.2
5213

Aussetzung des Allerheiligsten
Mesmer und Ministranten
Beichte
Kommunionempfang
Firmung

Riten und Rituale

Deutsch oder Latein?
Romischer Ritus?

Kranke, Versehgang
Todesfall, Beerdigung
Allgemein
«Leichenreden»
Kirchliches Begrabnis?
Vespern und Andachten
Sonntagsheiligung
Feiertage
Feiertagsreduktion 1858
Der «Conflict»

Nochmals Feiertagsreduktion
Prozessionen, Bittgange
Bruderschaften, Vereine
Religionsunterricht

Zeit und Ort

Katechismus
Methodisches

«Biblische Geschichte»
Sekundarschule
Christenlehre
Volksmissionen
Pfarreibibliotheken
Samstagsabstinenz
Konfessionelles
«Paritatische» Ehen
Konversionen
Religi¢s-sittliche Verhaltnisse
Allgemeines

Einige Pastoralfalle

Eine «tragische Novelle»

278

209

209
209
210
211
211
212
213
216
216
217
218
218
219
219

219
220
221
221
222
223
224
225
226

226
226
227
230
231
232
233
234
236
238
239
240
240

Vil

1.1
1.2
1.3
1.4
1.5
1.6
1.7
1.8
18
1.10
1.1

2.1

22

2.3
2.4
241
2.4.2
25
26
2.7
2.8

3.1
3.2
3.3
3.4
3.5
3.6
3.7
3.8
3.9
3.10
311
3.12

Die Dekanate von 1921 bis 1970

Kapitularisches Leben
Neuordnung der Dekanate
Statuten

Mitgliedschaft

Die Amter

Aufnahme ins Kapitel
Kapitelsversammlungen
Kapitelsbibliotheken

Rekollektio

Visitationen

Priesterkonferenzen
Didzesansynoden

Klerus

Thurgauisches Staatsexamen und
Wahlfahigkeit

Klerikales Leben
Priestervereinigungen
Priesterberufe

Genlgend Priester — Priestermangel
Kollektieren

Pfarrhaushalterinnen
Mariologische Fragen

Stellung zu gesellschaftlichen Fragen
Das Zweite Vatikanische Konzil
(1962-1965)

Kirchliches Leben, Seelsorge
Katholikenzahl und Pfarreien

Die Feier der heiligen Messe
Gottesdienstbesuch

Beichte und Kommunionempfang
Rituale, Riten, Andachten
Prozessionen, Bittgange
Bruderschaften, Vereine
Religionsunterricht

Christenlehre

Pfarrblatt

Weitere Tatigkeiten
Konfessionelles



240
241

243

243

244
244
245
246
246
247

247
247
248
248
248
249
249

251

253

255
255
255

255
255
255
257
257
257
258
258

3.12.1 Mischehen
3.12.2 Konversionen

Vi

~N o b WN

10

10.1
10.2
10.3
10.4

1.1
1.2

1.3
1.4
1.5
1.6
1.7
1.8

2.1

Die Dekanate in jiingster Zeit
(1971-2000)

Bistumsregionen und Neueinteilung
der Dekanate

Vom Kommissar zum Regionaldekan
Statuten

Mitgliedschaft

Die Amter
Dekanatsversammlungen

Von der Confraternitas zur Kolle-
gialitat

Visitationen

Fortbildung

Kirchliches Leben

Priestermangel und Pfarreiverbande
Gottesdienst, Beichte, Firmung
Vereine, Laienmitarbeit

Weitere Tatigkeiten

Schlusswort
Anhang

Amtstrager

Bischofe von Konstanz
Administratoren der ehemaligen
konstanzischen Bistumsteile in der
Schweiz

Bischofe von Basel

Abte von St. Gallen

Dekane

Kommissare

Regionaldekane

Domherren

Eide

Eid bei der Aufnahme ins Kapitel

258
258

258
258

258
258

258
258

259

260

262
262
262

265
265
265

265
265
266
267
271
272
273
274

279

2.1.1
2.1.2

2.1.3
2.1.4

2.2
2.2.1

22.2
2.2.3

234

4.1
411

4.1.2
413
414

4.2
421
4272
43

0 N O

Kapitel Frauenfeld-Steckborn 1613
Kapitel Frauenfeld-Steckborn vor
Mitte 18. Jh., 1796; Arbon 1808
Kapitel St. Gallen (nach «Summa»)
Thurgauische Kapitel 1861,1899,
1921,1942

Aufnahmeformel des Dekans
Kapitel Frauenfeld-Steckborn vor
Mitte 18. Jh., 1796

Kapitel Arbon 1809

Thurgauische Kapitel 1861, 1899,
1921, 1942

Zum Vergleich: Kapitel Munder-
kingen 1438

Wiederherstellung des katholischen
Gottesdienstes und Kollaturen
Quellen und Literatur
Ungedruckte Quellen

Staatsarchiv des Kantons Thurgau
(StATG)

Bischofliches Archiv Solothurn (BIASO)
Stiftsarchiv St. Gallen (StiASG)
Bischofliches Archiv St. Gallen
(BIASG)

Gedruckte Quellen

Verschiedene

Statuten

Literatur

Abbildungen

Abkurzungen

Autor

Karten



BISTUM SPEYER

BISTUM
STRASSBURG #

Karte 1: Archidiakonate im Bistum Konstanz 1275

I
Stuttgart @ @ Esslingen
|
Tlbingen @ BISTUM
| ¢ Reutingen AUGSBURG
2
SR Uim

ANTE NEMUS CIRCA ALPES '
. (VOR DEM WALD) & (RAUHE ALB)
& \ Rottweilg I\ P / 3
& .
Vs .Freiburg : \ / .Blberach
BREISGAU | ooo@" ISaugau_ | ILLERGAU
® —
p—— ~ Messkirch il T
\
~_ KLETTGAU \\ Schaffhausen S Kempten
@
Y KONSTANZ ®
| waldshut Vi \ <
\ Q= = =1 ALLGAU
<o\ Bregenz
i %<~  THURGAU ® S
BISTUM BASEL O&\
® N Zirich "G = = |
Aarau N s \
A
Solothurn @ #Z2°  \ AARGAU S Ry N
s
Burgdorf @ \ Luzar 1 §
\ A l 5
BURGUND \ ®
Bern @ \ 2 Glarus
Thun S L -~ ¢ i
\ BISTUM CHUR
\ =
BISTUM LAUSANNE
BISTUM
SITTEN

Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003



Rhein

Diessenhofen
- h ht o KONSTANZ
® | aufen Shwarzac ®Basadingen Wi h 3 Ermatingen
(Schiattingen)® agennausen Steckborn il
§ B Burg® [Tagerwilen [Kreuzlingen]
einau Eschenz ® Mammern
® Hombur Munsterlingen
semmiem  STECKBORN * ™" P
: ® Lipperswil [Altnau]
Ry Huttwilen  Herdern Miillheim o [Alterswilen] 2
° ® e [} i Guttingen @
Neunforn [Pfyn] @ o [Wigoltingen] .
) i Langrickenbach
Andelfingen Uessiingen ®Birwinken - ]
e Flaach . Weinfelden
Erchingen- : () i
®oer Henggart Dinhard Frauenfeld teutmerken e (Andwil) Sommeri
g ® e % Lustdo.rf e
[ (] Bussnan
Buche \WINTERTHUR Rickenbach Thundorf . o [Suigen]
Déttlikon e 2 Ml eHagenwil
S h o -
o ° Neftenbach Vel? :Zfr: '@ Wiesendangen ®Affeltrangen (Schonh‘o‘:fﬂeéz)
Rorbas P? e o  Oberwinterthur eAawangen Lommis ® Tobel Amptenzell- . o
ungen Wiilflingen . P Heiligkreuze o Sitterdo
@ Embrach eWinterthu Elsau W o Beﬂwieseﬁ ‘Wuppenau e
° ® angi ® ®[Bi
@ | ufingen Heiligenberg Elgg e Aadorf : ® (St. Margarethen) jiSlimnsberg (Brceioral]
" ® ®
FRAUENFELD e (Dreibrunnen) Lenggenwil Niederhelfenschwil ewaldkirch
@ Schlatt ® ® wil -
Blc.helsee Rickenbach e N iederbiiren
W | L Oberbiiren
® Dussnang
p @ Jonschwil
ischi @ Gossau
[Fischingen] ' Glatte
. Kirchberg °
Au Magdenau
e Herisau
~ Mosnang
T8ss ® ®\logelsberg
Biitschwil ® Oberhelfenschwil
Y%
= (73
g X
®
[St. Peterszell]
Wattwile
— Dekanatsgrenze
® Pfarreien
| ] nicht im Dekanatsverband @ Krummenau
(v ) Pfarreirang spéter verloren
; ; @ Nesslau
Arbon 1275 Sitz des Dekans, damaliger Dekanatsname
St. Gallen spater bleibender Dekanatsname [St. Johann]
$ Kloster
§ Bischofssitz ]

Karte 2: Das Archidiakonat Thurgau und seine
Dekanate mit Pfarreien 1275

Romanshorn
e\Salmsach
Arbon
®
Steinach

®

oBerg
®Rorschach
° ° Hochst
Goldach Thal St. Johann
®

[St. Gallen] &
St. Laurentius @
St. Magnus e

Lustenau (e

®
St. Leonardus e
St. Fides o A
ST. GALLEN Slikarbach
® Altstatten
é}(\
Q‘_(‘

" @
e Appenzell Montlingen

Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003






OO pE> =0

ARh
IRh

St. Katharinental
(S Winterthur)
OP 1242 + 1869

Paradies
(vor 1250 Konstanz)
OSCI 1260 + 1836

Samnung

Brader

Schwestern

Mannerkloster
Frauenkloster

«aus Samnung entstanden»
Kollegiatstift
Johanniterkommende
Augustinerchorherren, Augustinerinnen
Kartauser
Zisterzienserinnen
Kapuziner
Dominikanerinnen
Benediktiner, Benediktinerinnen
Klarissinnen
Pauliner-Eremiten
Kapuzinerinnen
eingegangen/aufgehoben
noch bestehend

vor

Ausserrhoden

Innerrhoden

Wagenhausen
] OSB 1083 + 1529

Klingenzelt

OSB-Propsteifll

um 1330 +1802

Blumlistobel .
OSPPE v. 1366 + O
s 1401 +O Agerstenbach O
B 15. Jh. + Tagenmlen
B13. Jh. +

Kreuzlingen
anAug 1125 + 1848

Karte 3: Kl6ster und historische Landschaften

Feldbach
(um 1250 OSB Sv. 1373 +
Konstanz)
OCist 1253 + 1848 Minsterlingen A
Kalchrain CanAug vor 1125
oo LANDGRAFSCHAFT S
1331 + 1848 Guthngeno
i B1 +
tingen THURGAU $ 1384+
anAug Ottenber
1461 Ocart + 1848 OB 14 In s
2 (@) Bergewﬂen
grg&%zfeld S? 14. Jh. +
ap
1595 + 1848 Semsach ]
um 900 nach
O'\Bﬂ%kra{t%o o Konstanz (St. Stefan)
SO ldie Tobe) Nollenberg
o Rl Steinertobel S 1524
+1 1561-16010P (St. Gallen) TORCap 1598, 1616 nach Rorschach
Aadorf 1601 nach Wil
[[] 886 + um 1000 (@] DBlschofsze
Tanikon ) 9. Jh. + 1852 O Rorschach
S vor 1249 wil ] Berg 6 > ATORCap (1616)
OCist 1249 + 1848 o/m %F_IMCEP 1693 O Waldkirch S V°fs1 333" 6 — " 1505 Tabach
il 1
prelonnen S 1284 : 2 O 2 s Hundtobel S 1417 TORCap 1600, 1616 nach Rorschach
Y OP 14. Jh. a
ose 1761 ALTE LANDSCHAFT ABTEI ST. GALLEN crimmensiem
Fischingen von Libingen S 1378
OSB um 1138 St. Gallen St. Mangen 898 vor 13. Jh. TORCap 1602
+ 1848 ) 0SB 719 Notkersegg h
1977 Priorat JOOST‘ES;ChOW'gOS o) Gossau * 1805 L 1361 TORGap 1602 He||brunnen
vor S 1228
i S 1395 +
Mitte 10. Jh. + O3 1i30+ oP 12666 6 Bend ehn I’? S1
1561 Nollenberg t. Georgen g 1472 + Balgach
GRAFSCHAFT S 1430 S 1497 +
Mag OSB 1599/1696
(S 1228 St Gallen) + 1834
OCist 1 Wonnenstein
1397 TORCap 1596 Altstatten
Ganterschwil 6 S 1288
B 1369 + TORCap 1600
028750 il Appenzell
1781 nach St Peterzell & oFiCap 1587
attbrugg OSB Propstel 12. Jh. Appenzell
Ende 1 APPENZELL S 1474

B 1400 +
\Wattwil (Pfanneregg)

O
6 S 1411

TORCap 1591

N

. Neu St. Johann
OSB Pnorat 1624 (von Alt St. Johann)

(Alt) St. Johann
1624 nach Neu St. Johann

TORCap 1613
Ahorn B Ende 14. Jh. +

OSB vor 1125-1555 St. Gallen inkorp.: Priorat

Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003






Rhein

Karte 4: Ehemaliges Archidiakonat Thurgau mit
Dekanaten, Regiunkeln und Pfarreien Ende des

18. Jahrhunderts

Diessenhofen
Y (Mannenbach)
[Paradies] @
- () Ermatingen 3| KONSTANZ
Basadingen, Steckborn
Z Kreuzlingen]
[Eschenz ® (Mammern)
5 @ ®
[Klingenzell] ® Giindelhart $
(Homburg) [Muinsterlingen]
H(]tt\gilen Mullheim O RN Altnau®
° G ®
Herdern  © Pfyn e EO\AB (it
ssslingen e\ TURGOICA
o[Berg] *Romanshorn
*Sommeri - @
®[Sulgen] ; Steinebrunn ’
[We.rtthhI] *Hagenwil ¢ [ K 1 §
o K[*Muolen] ) (
o (Tobel) Arbon! {
= e - sl : *Steinach 6\
[ WUPpenau] *Heilig @ *Sitterdorf 1 1 = ; = L] /l/
) . <
kreuz [Bischofszell] *, ..® ¢« N
e © *Haggen-=~ ! *Berg .. .~
L Welfensberg e g schv%ﬁ & o0 Tui)ach dBuchen] '
*Z(iberwangen . *Lengg.enwil o /*Niederhelfenschwil ) o Bernhardzell *Marschwil ®[*Rorschach] [*Gaissau] O*Fussa|ch
o “Waldkirch | [*Wittenbach ®:Goldach ! ®Thal h .
*Ricke|[—y.W"] f @ e *Niederbiren : [ s *Untereggen 4 HOChSt'\. st. Johanln
el Henau ®. Oberbiiren , SANGALLENSIS L *Grub®, 7~ ~ < _ RHENI- @ *St. Margrethen
. ~ = _ \DOGGENBURGENSISe*Niederwil - [“Engelburg] LSt Fiden] *E§gersri‘ef T ULTRA-I
oJOnschwil Yiederglatt ® $[*st. Gallen - 7 ~< ! *Berneck |®
. ®*Bichwil ‘ I st Ssefen] . L a* ‘e 7 Lustanay
° .g:tI)aWHI " @*Gossau ! ®[*St. Georgen] I\Obere,gg
*Kirchberg | & ° ergla ! ®[*Bruggen] _ - = > ® i
*Gahwil *Latisburg [*Magdenau] o L - ’ *Balgach ®Widnau _
o e - 7/ ®*Marbach
*Ganterschwil *Degersheim ) ®~ o A0 e ['Dispbidsalys Hohenems
“Mahirit . Tl " L7 e"Altstitten .
["Mosnang] +gachwil o il erg’ -7 ;  Haslen N ' *Kriessem‘qgé}‘\ Ebnite
Gitschwi K i &
*Oberhelfenschwil ’ [Schiat] = - _ _ , VALLENSIS /e Mader
. = 1 ABBATISCELLANA K =y *Montlingen /-RHENANA
*Libingen §) @ 1 ° ® [Eggerstanden] °
*Lichtensteig o 1 Gonten Appenzell 1
= Dekanatsgrenze [*St. Peterzell] " [Schwende] Kk g
- — — - Regiunkel- oder Sextagrenze oy W \\L ®["Hemberg] ! [Brlisau] % um 1780
1
® Pfarrei ! zu Bregenz
® *Kappel l
T : o
® mit paritatischer Kirche *Ricken f
K Kaplanei ® [*Krummenau] "
Hrupn unter dem stift-st.gallischen Offizialat 1
o [*Nesslau] 1
[sssssens ] Nicht im Kapitel
—— ) im Kapitel nur mit aktivem Wahlrecht e[;Stein] o [*Wildhaus]
$ Kloster *St. Johann] @
: N Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
* Bischofssitz © Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003






*0); * @ .
Diessenhofen *Ermatingen®

*

Wagenhausen*

Karte 5: Thurgauische evangelische Dekanate
und Pfarreien Ende des 18. Jahrhunderts

*Basadingen* L *
/ + (zu. Schaffhausen) o2 . Berlingen Gottlieben @
. : 5 eckborn
°S-c|:-hlatt° Seratney (173 7l .. @Egelshofen (1727)
Tagerwilen @ °Kurzrickenbach®

(1769 Pfarrei) A
*Mammern* + =57

+ o
STEIN  ‘Stammheim’ CKBORN j.a.eg@n'e_n/ | e
seit 1614 °Nussbaumen® gTE . T+ Oberhofent s
By T *Lipperswil* Alterswilen o .
Hittwilen ° +, . +Jllighausen® ® umng\en
° . Weiningen® *Pfyn*  *Millheim* & + “Altishausen® *Kesswil*K
Neunforn +/. “Wigoltingen* Marstetten* S\ _Hugelshofen® *Langrickenbach* .\
*Uesslingen* + *Uttwilk +
= “Felben’K ® “Hitti "Berg’+  Biwinken* S
elben Hattlingen ° + o *Romanshorn* +
® ek o “Kurzdorf* ® | eutmerken* 3 *Weinfelden* ° Andwil® *Sommeri*-
—_— * w -°Amriswil®
® *Frauenfeld @ *|_ustdorf* *Bussnang* e + Erlen (1764) — @ *Salmsach*
° E— Birglen® = =
*Kirchberg/ e .
@ *Gachnang* Thundorf* + *Marwil* Sulgen
= °Zihlschlacht® e
@ Stettfurt (1752) o : OBERTHURGAU == Neukirch/Egnach
Dekanatsgrenze — “Affeltrangen* ° + (1727) “Arbon* ®
® Pfarrei . Matzm*gen K Lommis’ Sﬁhén};gl‘fgrs— @ °Neukirch Roggwil (1746)
+—— Filiale von ® *Aawangen* wilen (1718) *Sitterdorf* o
N N g + *Wangi*
........ Vorreformatorische 0 ®
Pfarrei oder Kaplanei (K) *Aadorf* " ¢ e\ *Bischofszell*
e °  Vorreformatorische P\U €
Filiale, Kapelle R

1727) Griindung nach 1712

Unterstrichen: Nur evang. Kirche am Ort *Sirnach*

Nicht unterstrichen: Paritatische Kirche
ausser: Frauenfeld: Stadtkirche bis 1645 paritétisch

Evang. Stadtkirche 1645

Gachnang: Schlosskapelle kath.

Kurzrickenbach-Egelshofen: Klosterkirche
Kreuzlingen kath.

Scherzingen: Klosterkirche Munsterlingen kath.,
1617 evang. Scherzingen

+ *Bichelsee*

*Dussnang®

Benutzungsrechte:
Kath. an evang. Pfarr- oder Filialkirchen:
Affeltrangen, Marstetten, Oberhofen, Weiningen
Evang. an kath. Pfarrkirche:
Wuppenau (Nachheiligtage)

Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003






1906 Kapitel Schaffhausen @
Ramsen

1845 zum Kapitel

Schaffhausen 1845/1885
®

zur Regiunkel

®
Diessenhofen

®
Paradies

1 + ®
Basagingen ® Mannenbach  Ermatingen ‘
Steckborn 1
DIESSEN- 1845 1893
i 1 e ' e
E h. eMammemn _i_ _ L& - = - — = Emmishofen 1 Kreuzlingen
schenz I’. - (1818/1831)
@
......... Klingenzell / Gundelhart 93Homburg 1874 ——':”
.................. /I %
1850 Ve N
% e / e \
T ® e
L‘ I-iutiwiez 2 ~ Herdern ° Mullheim \
S Pfyn N
Uessingen  gfath (1835) =< MULLHEIM
e
RN < ® Berg
- N ® Weinfelden
DEKANAT ° ~  Leutmerken &
FRAUENFELD- Frauenfeld Y. Bussnang
STECKBORN 1 i ®
® Gachnang I’ N . ® Sulgen
FRAUENFELD, N Wenttilahl
I L:mmis Tobel AN ®
’\ ® Schénholzerswilen (1855)
® Wangi \\ Bettwiesen Wuppenau Eeiligkre.uz
\ ® Welfensberg
@ Aadorf *
P 7
® Tanikon e
e
7’
7
P Sirnach @
> 7
—— Dekanatsgrenze SIRNACH D Rickenbach
—————— Regiunkelgrenze Bichelsee
1874 ——*> Regiunkelverénderung ®
® Pfarrei Dussnang
+ Kaplanei °
(1911) Pfarreigrindung Fischingen
(1743/1872)  Kaplanei-/Pfarreigriindung ®Au

Emmishofen:

1818 Trennung von St. Stefan, Konstanz

1831 Pfarrei

[ ]
Minsterlingen

BISCHOFSZELL

Karte 6: Thurgauische katholische Dekanate mit
Regiunkeln und Pfarreien 1808-1920

Altnau ®

Glttingen
DEKANAT
\\ ARBON ARBON
\ s e Romanshorn
\ ommeri
\

L]
Biessenhofen Amriswil (1911) .
1 @® Steinebrunn
s~ Hagenwil @ (1743/1872)
Vs
, .

1
o rery

1_ @ Sitterdorf

ke —S't-. F-’-elggﬁnerg
(1852/19.08)

Arbon @

Horn b

Bischofszell (1911)

Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring
© Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003






Karte 7: Thurgauische katholische Dekanate und
Pfarreien seit 1920 mit Veranderungen 1974

@ Diessenhofen

® i
Paradies} ; ®
: i Ermatingen

hd ©
Steckborn 1974

Basadingen

STECKBORN

*+—F—1990 ® E.Kreu_zlingen

Emmishofen \‘q

® M_Unsterlmgen

Altnau @

@ Mullheim

S e
/ Guttingen

Uesslingen
® °
,: L° g Weinfeldin Berg
________ 'FRAUENFELD ™y* o N
i o Frauenfeld 1 Leumerken JBussnange o /BISCHOFSZELL
[ P e Y
szhnang cmm==T Werth.buh‘ly‘ @ Sulgen
Lommis
. I @ Tobel Arbon @
S P e Wuppenau” ™ e
""""" C @ iHeii® Horn
Aadorf Wa.'n i @Bettwiesehr-., ® EW.eI: Heilig- ; §
® 9 Hens- /@St Pelagiberg
® ‘berg p
@ N\ N\t Minchwilen (1967)
Ténikon",,.- -------
""""" , ®
. : Sirnach
Blcf;elsee !: Rickenbach
FISCHINGEN
i ®
Dussnang
=== Dekanatsgrenze 1920 . T
— Umteilung 1974 i @ Fischingen
= = = = Neue Dekanatsgrenze 1974 o
<+— Zusammenschluss Frauenfeld-Steckborn 1974 Xu
L Pfarrei Nach Angaben von Anton Hopp gezeichnet von Max Kesselring

............... Pfarreigrenze © Historischer Verein des Kantons Thurgau, Frauenfeld 2003



	Gottes Männer im Thurgau : Dekanatsorganisation, Priesterwesen und kirchliches Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart
	...
	...
	Zum Geleit
	Vorwort
	Die Entstehung der Dekanate
	Die Dekanate im Mittelalter
	Der Untergang der Dekanate : die Reformation
	Die Erneuerung der Dekanate : die Reform
	Die Dekanate im 17. und 18. Jahrhundert
	Die Dekanate von 1798 bis 1920
	Die Dekanate von 1921 bis 1970
	Die Dekanate in jüngster Zeit (1971-2000)
	Schlusswort
	Anhang


