
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 132 (1995)

Artikel: Bartholomäus Anhorn (1616-1700) : verbi divini minister : Streiter für
den Glauben und Kämpfer wider die Magie

Autor: Schär, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Schär

Bartholomäus Anhorn (1616-1700)
Verbi Divini Minister - Streiter für den Glauben
und Kämpfer wider die Magie

«Fgo babeo mu/fos //bros ef mu/fos //beros.»

Ein Streiter mit einem «angewohnten unruhigen
Humor», der verbissen gegen Menschen mit einem

anderen Glauben kämpft? Oder ein Eiferer, der über-
all den Teufel sieht, der wie «ein brulender Low / her-

umb gehet / zerreisst / und mit Haut und Haar frisset,

was er findet»? Wer das Bildnis des 67jährigen
Gottesdieners betrachtet, kann beides nicht glauben.
Mit gütigen Augen, lebensfrohen Wangen und leise

lächelndem Mund zeigt er sich dem Porträtisten, ver-

gleichsweise verwegen für das ausgehende 17. Jahr-

hundert in Zürich, als die Pfarrherren, in strengster
Orthodoxie erstarrt, sich in steifen Posen einer unter-

gangsgeweihten Welt präsentieren.
Bartholomäus Anhorn, «den du in dem vorliegen-

den Bildnis ansehen kannst», wie ihn die Legende

vorstellt, ist eine ungewöhnliche Erscheinung unter
seinen Zeitgenossen. Und dennoch prägen die bei-

den grossen geistlichen Auseinandersetzungen des

17. Jahrhunderts gerade auch sein Leben, das fast so

lange dauert wie das Säkulum: Der Diener des gött-
liehen Wortes aus Fläsch im Bündnerland, der in

Hundwil, St. Gallen und der Kurpfalz, in Bischofszell

und im zürcherischen Elsau den rechten Glauben ver-
kündet, steht mitten im Krieg der Katholischen gegen
die Reformierten und im Kampf des Guten gegen das

Böse. Und als er sich 1683 porträtieren lässt, ist dieser

Streit noch nicht entschieden: «Das Geistlich Israel

Gottes ist abtrünnig worden», klagt Bartholomäus

Anhorn bitterlich über die ihm anvertrauten Gläubi-

gen, «seine Kinder haben harte Köpf und verstokte
Herzen: sie sind widerspenstige stachlichte Dorn und

giftige Scorpionen.» Also doch ein Eiferer und Strei-

terfür den Herrn?

«/n Abgrund der Hö//en»;

Die Familie Anhorn in den
Konfessionskriegen

Die schlimmsten Greuel im Namen des Glaubens er-
lebt Bartholomäus Anhorn gleich in den ersten Kind-

heitsjahren. 1620 metzelt während der Bündner Wir-
ren eine gedungene Mörderbande im Veltlin vierhun-
dert Reformierte nieder, spiesst Kinder auf und wirft
Frauen ins Feuer. Dafür rächt sich im Februar 1621

eine Gruppe um den Pfarrer Jürg Jenatsch, indem sie

den Katholikenführer Pompeius Planta auf seinem

Schloss im Domleschg mit der Axt erschlägt, «dass sie

durch den leib in die fusstilen gangen und bestecket

ist». Aus der Innerschweiz rücken deshalb Söldner

zur Unterstützung an; sie jagen schwangere Frauen

aus ihren Betten, zünden Gotteshäuser an, bestrei-

chen Kanzeln mit Scheisse und schneiden Galgen in

Kirchentüren, mit Inschriften daneben: «Die Luteri-
sehen und Zwinglischen Käzer gehörend nicht mehr

an galgen, sondern mit Leib und seel in Abgrund der

Höllen.» Und schliesslich marschieren aus dem Tirol

23



die mit den katholischen Spaniern verbündeten
Österreicher ein und besetzen den ganzen Osten der
drei Bünde. Viele Reformierte müssen fliehen, unter
ihnen auch die Pfarrer von Maienfeld und Fläsch: Bar-

tholomäus und Daniel Anhorn.
Die Familie, die aus Fläsch stammt und deren

Name vom Ahorn kommt, spielte eine bedeutsame

Rolle in der Geschichte der Bündner Reformation.
Christen Anhorn, «ein verstendiger Mann», der 1559

mit 100 Jahren starb, versteckte in seinem Keller

Jakob Bürkli aus Zürich, der in Fläsch das Evangelium

predigte und deshalb verfolgt wurde. Sein Sohn

Ulrich (1524-1589), «ein empsiger paursman», aber
auch Geschworener und Säckelmeister in Fläsch, galt
als «der teutschen geschrifft wol bericht und in hei-

liger geschrifft gar wol beläsen». Und sein Enkel

Bartholomäus (1566-1640) begründete die Tradition
der Pfarrherren und Bücherschreiber in der Familie: Er

verfasste nicht nur erstaunlich präzise genealogische

Aufzeichnungen über seine weitläufige Verwandt-
schaft, sondern hinterliess auch chronistische Werke,

so «Erschrockenliche Zeitung, wie der schöne Haupt-
Flecken Plurs in der Graffschafft Cleven in der Nacht

auf den 25. Augstmonat 1618. mit Leuth und Gut in

schneller Eil unter gegangen» oder «Bündtner Auf-
rühr oder Beschreibung von dem Anlaas, Anfang,
Übung und End der grossen, sorglichen und schwe-

ren Aufruhr, so in A[nno] 1607. in den drey Bündten

in alter freyer hoher Rhaetia entstanden».
Aber 1621 zählt er selber zu den Opfern der

Wirren, von denen er später in seinen Werken be-

richtet. Bartholomäus Anhorn, der die Dörfer in sei-

ner Region zum reformierten Glauben gebracht hat,

flüchtet als Verfolgter vor den Österreichern nach

Werdenberg; er zieht 1622 wieder in Maienfeld ein

und setzt sich als erneut Vertriebener nach St. Gallen

und schliesslich nach Gais ab. Und Daniel Anhorn

(1594-1635) rettet sich mit seiner Familie, darunter
der älteste Sohn Bartholomäus, in die Stadt Zürich,

die ihn «als einen der Ihrigen» aufnimmt.

Dank ihrer Vermittlung bekommt der junge Pfar-

rer Stellen im Thurgau, 1622 in Affeltrangen und

1623 in Sulgen, und er gerät so erneut mitten in die

Auseinandersetzung um die rechte Religion. Nicht

Mord und Totschlag, wie in den von ausländischen

Mächten umkämpften Bünden, herrschen hier, aber

alltägliche Sticheleien zwischen Reformierten und

Katholiken bestimmen das Leben in der Gemeinen

Herrschaft mit ihren verwirrenden Machtverhältnis-

sen und ihrem gefährdeten Landfrieden zwischen

den beiden Konfessionen.

Zum offenen Konflikt kommt es in Berg, wo der

katholische Pfarrer Martin Troll unter dem Schutz

seines Gerichtsherrn keine Gelegenheit auslässt, die

Evangelischen zu ärgern. Er verbietet ihnen das

Begräbnis ungetaufter Kinder; er reisst das Kirchen-

gut an sich, und er braucht den Wein, der auch für
das Abendmahl dienen sollte, für sich allein. Als

schliesslich die Evangelischen 1625 am Sonntag nach

Trinitatis in die Kirche kommen, finden sie den Chor

«verspränzelt», also eingegittert, weil angeblich Kot
ins Weihwasser gestreut, das Öl entheiligt und das

Altartuch mit Blut befleckt worden sei. Pfarrer Daniel

Anhorn beschwert sich deshalb beim Rat in Zürich, es

sei erwiesen, dass sein katholischer Widersacher den

reformierten Glauben einen verdammten genannt
und von einer papistischen Frau mit einem evangeli-
sehen Mann gesagt habe, ihre Eltern hätten dem

Teufel einen Braten auferzogen. Und als die beiden

Pfarrherren bei einem Versöhnungsversuch des Ober-

vogts aufeinandertreffen, schimpft der Katholische

den Reformierten einen Hundsfott.
Schlimmer als dieses Gezänk aber trifft den Pfar-

rer von Sulgen die Pest, die 1629 durch die Gegend
zieht. Auf 16 Folioseiten muss er die Namen ihrer Op-
fer aufzeichnen; 814 Tote fordert sie allein im Dorf,

und keine Familie bleibt verschont. Auch seine Frau

stirbt an der Seuche, und Daniel Anhorn, der ein Jahr

später nochmals heiraten und 1635 der Pest bei ihrer

Wiederkehr zum Opfer fallen wird, setzt sein Testa-

24



ment auf. Sie sollten «sonderlich meinen Bartholo-

maeum befördern», bittet er die Räte in Zürich, «weil

er schon so viel gekostet, und so hoch in Classibus

gestigen, dass er Cursum Studiorum vollenden, und

also seine Mutter und Geschwüstrigen succurieren

könne».

«Dase/6/ge Z/'on w/ecferum he/fen zu bauen»;

Lehr- und Wanderjahre in der
Ostschweiz und der Pfalz

Wie wirkt diese von Krieg und Krankheit gequälte
Welt auf das Kind, das Verena Gansner am 16. Januar

1616 in Fläsch geboren hat? Die Greuel in Graubün-
den erlebt Bartholomäus Anhorn als Fünfjähriger auf
der Flucht vor den Soldaten, die seinen Vater verfol-

gen. Von den Konfessionskämpfen und vom Pestzug
in Sulgen jedoch erfährt er wohl nur durch dessen

Berichte, denn früh verlässt er die Familie, um zu
studieren. Von 1626 bis 1629 jedenfalls lernt er als

«Discipul der loblichen Schule zu Zürich» die Künste,
die Sprachen und die guten Sitten, unter der Aufsicht
des berühmten Antistes Johann Jakob Breitinger und

am Tisch von Professor Johannes Waser. Und als

11 jähriger hat er auch ein Erlebnis, das ihm einen

nachhaltigen Eindruck macht: Er sieht in der Frau-

münsterkirche den Leichnam von Elans Waldmann

angeblich noch unverwest und wie ganz frisch blut-

rünstig. Einige Jahre später schreibt er deswegen die

Geschichte des 1489 enthaupteten Zürcher Bürger-
meisters; allerdings erscheint sie, obwohl sie als aus-

führlichste und ausgewogenste Darstellung gilt, zu

seinen Lebzeiten nie im Druck.

Beim Studium in Zürich und später in Basel ent-
deckt der aus seiner Fleimat vertriebene Pfarrerssohn

und -enkel die grosse Liebe: die Bücher. Er versenkt
sich in die Bibel, aber auch in die Kirchenväter und in

die Philosophen der Antike, und er legt damit die

Grundsteine zu einem gewaltigen Wissensgebäude.

Unter Kommilitonen, deren «favor & amor» er ge-
niesst, treibt er seine Studien eifrig voran: 1632 er-
scheint in Basel seine erste lateinische Schrift «The-

sium e Philosophia in genere»; 1633 steht er als

17jähriger erstmals auf der Kanzel; 1634 erhält er die

Ordination, und am 21. September dieses Jahres ver-
ehelicht er sich in Gais mit Katharina Höhener, in der

Kirche des Grossvaters von seinem Vater getraut.
Die Eloffnung, dass er nach dem Pesttod von Da-

niel Anhorn seine Geschwister «succurieren» könne,
erfüllt sich allerdings nicht; Bartholomäus Anhorn lei-

det im Gegenteil nach dem Studium unter Schulden

von etlichen hundert Gulden, weshalb er das Gut sei-

ner verstorbenen Mutter antasten muss. Vielleicht
auch deswegen tritt er seine erste Stelle fern von der

Familie in der ursprünglichen Fleimat an: Er über-
nimmt 1634 schon vor der Ordination die Pfarrei von
Grüsch und Seewis. Ein Jahr später jedoch zieht er

nach Elundwil in die Nähe des Grossvaters, und 1637

beruft ihn die Stadt St. Gallen. Sie lockt den jungen
Geistlichen mit der Verleihung des Bürgerrechts,
während ihn die Gemeinde Hundwil mit einer hohen

Entlohnung zu halten versucht: «Ich hab», erklärt der

begehrte Pfarrer später, «aber das verehrte Bürger-
recht umb meiner Kinder willen der Besoldung weit

vorgezogen.»
In St. Gallen gerät er allerdings in einen theologi-

sehen Disput, in dem ihn zwar die Gelehrten in Zürich

und Basel einhellig unterstützen, der ihm aber auch

Feinde fürs Leben schafft. Er beginnt zu dieser Zeit

mit der aufwendigen Arbeit an seinem Elauptwerk
«Theatrum concionum sacrarum topicum», das ihn

vierzig Jahre später die Stelle in Bischofszell kosten

wird: Für die Prediger und die Studenten trägt er «aus
den Syntagmatibus und Compendiis theologicis» die

Bibelstellen so zusammen, «dass aller Locorum theo-

logicum neue Practicen darinnen gezeiget, und de-

nen, die nicht grosse Bibliothecen vermögen, es statt
einer zimlich grossen Bibliothec diene». Und er leiht
nicht nur sein Geld einem Schwager und seinem Bru-



der Johannes, die Handel treiben, sondern er bürgt
auch für die beiden, was böse Folgen nach sich zieht.

Aus Verdruss, «weil ich viel Geld verloren und

mein Gut verkaufen müssen», nimmt Bartholomäus

Anhorn denn auch ein Angebot an, das er 1648 be-

kommt. Während des Dreissigjährigen Krieges gaben
ihm reformierte St. Galler «eine zimmliche summa
Gelt», um es den vertriebenen Glaubensgenossen

aus der Pfalz zu schicken; so knüpfte der Pfarrer eine

rege Korrespondenz an und erhielt deshalb nach dem

Kriegsende den Ruf des Kurfürsten Karl Ludwig von
der Pfalz nach Neckargemünd, «mich in Churpf[älzi-
sehe] Dienste einzulassen, und dasselbige Zion wie-
derum helfen zu bauen». Den St.Gallern, die ihn be-

halten wollen, muss er geloben, bei Mangel an Predi-

gern wieder eine Stelle in der Stadt anzunehmen,
und für die weiterhin guten Beziehungen spricht
auch, dass Bartholomäus Anhorn nach dem Tod sei-

ner ersten Frau in der Pfalz am 13. August 1655 zu
St. Gallen Justina Hiller, eine Tochter des Bürgermei-
sters, heiratet.

In der «blühenden, ausgehauenen und wieder

grünenden Pfalz», wie er ein 1684 erscheinendes
Buch betitelt, wirkt der Pfarrer aus der Schweiz mit
Erfolg. Unter seinen ausgewanderten Landsleuten,

die das vom Krieg verwüstete und entvölkerte Gebiet

besiedeln, weiht er 24 Kirchen wieder für den refor-

mierten Glauben. Er versieht die Pfarrei Mosbach und

vertritt als Inspektor auch seine beiden Amtskollegen
in Sinsheim und Boxberg, «also dass er manchen Tag

in die drey Predigten verrichtet». Und in seinem

Leben und Wandel gibt er sich, wie ihm Rat und

Bürgerschaft bestätigen, «erbar, still, eingezogen,

unärgerlich und dermassen Exemplarisch, dass er von
allen in gebühr respectirt, beliebet und geehret wor-
den». Sämtliche Bürger «aller dreyen Religionen»
möchten ihn deshalb 1659 «gern noch länger zu
einem Pfarrer und Seelsorger leiden und gedulden»;
allein der Landesherrscher entzieht dem sittenstren-

gen Geistlichen seine Gnade, weil dieser in seiner in

Latein verfassten und auf Deutsch übersetzten theo-

logischen Streitschrift «Anklag über die Thorheit der

Welt» neben dem unziemlichen Lebenswandel der

Priesterschaft auch «des Kurfürsten Concubinatum

mit der Dägenfeldin refutiert und improbiert» hat.

Bartholomäus Anhorn zieht in die Schweiz

zurück, «fürnemlich umb meines lieben, nach dem

Vaterland wiederum seufzenden Weibs und Kinderen

willen». Und er rechtfertigt später seinen Wegzug,
dessen Ursache «landkündig» sei, in einem Schreiben

an den Rat in Zürich: Sein Nachfolger, der nach acht

Wochen in Mosbach wegen schändlicher Übeltaten

davongelaufen sei, habe «bei Ihr Kaiserlichen] Maye-
steth selbs sich für meine Persohn mit diesen Worten

ausgegeben: Er seye der zu Mospach entsezte In-

spector, darumb vertrieben, weil er wider Doctor
Bocelmann eine Schrift habe ausgehen lassen, und

hat also in deme was ich gethan, noch einen Ruhm

gesuchet.»

«/n wen/g Jahren Pap/sf/sch machen»;

Kampf mit den Katholiken in
Bischofszell

Auch Bischofszell, wo sich Bartholomäus Anhorn
1661 um die verwaiste Pfrund bewirbt, ist umkämpf-
tes Gebiet im Kleinkrieg der Konfessionen. Fünf Jahre

nach der Schlacht von Villmergen lässt sich der Land-

frieden nur mit Mühe wahren, denn der zur gleichen
Zeit wie der Pfarrer neu eingesetzte, erst 22jährige
Obervogt Sebastian Ludwig von Beroldingen, «ein

sehr hiziger eyfriger Papist», verkündet offen, «er

wolle ganz Bischofszell in wenig Jahren Papistisch
machen».

Zwar bekennt sich in der Stadt fast niemand

mehr zum alten Glauben, aber der junge Obervogt
kann sich bei seinem Kampf auf die Chorherren des

Stifts St. Pelagius stützen. Sie bevorzugen Katholiken

bei der Besetzung von Gemeindestellen, vertreiben

26



Evangelische von den Höfen im Gotteshausgebiet
und versuchen mit allen Mitteln, jede Seele für ihren

Glauben zu gewinnen: So füllen sie etwa einen Mann

«blöden Haupts» mit Wein ab, bis er bekennt, «er

glaube auch an die Mutter Gottes», und dem Pfarrer

seinen Übertritt zum Katholizismus mitteilt.
Nach beständigem Gezänk um die Trauung von

Paaren im Pfarrhaus, um das Verbot von Leichpredig-
ten in der Kirche und um die Verlesung eines Manda-

tes, das 1664 «wegen Türken gefahr Umbgäng, Bet-

stunden etc. alles nach Papistischer Manier» verlangt,
kommt es denn auch 1666 wegen eines aufsehener-

regenden Abfalls zum ersten Konflikt zwischen Pfar-

rer und Obervogt. Stadtammann Josua Schlatter tritt
zum Katholizismus über: «Der hatte täglich mit den

Pfaffen gespielt und getrunken», berichtet Bartho-

lomäus Anhorn nach Zürich, «wann er heimkommen
seiner frommen Hausfr[au] übel misshandlet, und

mein zusprechen nicht leiden wollen.» Die Frau flieht
denn auch mit ihren beiden Kindern nach St. Gallen

und später ins Appenzellerland, was dem Pfarrer den

Vorwurf einträgt, er habe sie weggeschafft. Und als

der Geistliche eine Schrift verfasst, «was wir bey un-
ser Religion von Verlassung eines abgefallenen Ehe-

gemahls halten», verklagt ihn der Obervogt beim Bi-

schof von Konstanz, er gebe den Bürgern Bücher wi-
der die katholische Religion.

Mit Datum vom 5. Oktober 1667 erhält Bartho-

lomäus Anhorn denn auch das Dekret, er habe «inner
4 wuchen die Statt Bischofszell zu räumen, und sich

im Bisthumb Constanz nimmer mehr sehen zu las-

sen». Bestürzt eilt der Pfarrer deshalb nach Meers-

bürg, wo er am 4. November um eine Audienz bittet,

um sich «underthänigst zu purgieren». Er erklärt, das

angeblich katholikenfeindliche Büchlein, das ihm

schon in der Pfalz Konflikte eintrug, sei ihm von sei-

nem Verleger in Basel zugeschickt worden; er habe

nur einige Makulaturbogen seinen beiden 5- und

6jährigen Söhnen in die Schule mitgegeben. Und im

übrigen treffe nicht zu, dass er zur «Verbitterung der

gemüteren beiderseits Religionen» beitrage: «Dass

ich einen angewohnten unruhigen Humor habe, ist

so fern, dass mir vielmehr aller Unfried und Unruhe

höchst widrig: Fried und Ruhe höchst beliebt, und wo
ich zu Fried und Ruh, sonderlich under ungleichen
Religionsverwandten, die Bürgerliche einigheit zu er-

halten, helffen und rathen kan, ich nichts ermanglen
lasse.»

Das beweist der Pfarrer, nachdem der Streit noch

einmal beigelegt ist, in den nächsten Jahren. Er ver-

langt, dass seine Werke, die jetzt erscheinen, nur in

den evangelischen Städten der Eidgenossenschaft, in

der Pfalz, in Hessen und in den Niederlanden, aber

nicht im Thurgau in den Handel kommen dürfen, da-

mit sie «in Bischofszell und in den gemeinen Herr-

Schäften nicht einige Unruh verursachen». Erverzich-

tet in den ersten vier Bänden des «Theatrum concio-

num sacrarum topicum» auf die Nennung seines Ge-

schlechts und seines Wohnortes, sondern führt nur
den vom Vater übernommenen Beinamen «ab Hart-
wiss». Und er vermeidet in seiner «Magiologia» jeden

Angriff auf die Katholiken, obwohl viele ihrer Prakti-

ken den Reformierten als übelster Aberglauben er-
scheinen: Wegen des Landfriedens sei dies «wol be-

dächtlich dahin gerichtet worden», erklärt der Autor
in der Vorrede, «dass einiger Religion zugethane/ in

ihrer Religion / in dem geringsten nicht angegriffen
noch beläidiget werden».

Doch es nützt ihm nichts mehr, dass «meine

Friedfertigheit im Predigen und Conversiren denen

von der Catholischen Religion jederzeit angenem ge-
wesen», als ihn 1678, zwei Jahre nach seiner Emen-

nung zum Dekan des Oberthurgaus, ein alter Feind

aus St. Gallen wegen des «Theatrum» anzeigt. Wie-
der verlangt der Bischof von Konstanz seine Abset-

zung, und als Bartholomäus Anhorn, immerhin schon

62jährig, im Januar erneut über den See nach Meers-

bürg fahren will, bläst der Wind so ungestüm, dass er

umkehren muss. Zwar wollen ihn die Bischofszeller

behalten, koste es, was es wolle, aber sie erfahren,

27



Bartholomäus Anhorns «Magiologia» von 1674

(hier Frontispiz) lässt sich nicht nur als Sammlung von
verdammungswürdigen satanischen Sünden, sondern
auch als Anleitung zu verlockenden magischen Praktiken
lesen. Das Buch ist eine hervorragende Quelle für die
Mentalitätsgeschichte des 17. Jahrhunderts.

wie der Pfarrer nach Zürich berichtet, «es sey mich zu
behalten ein unmöglich Ding, weilen aller Orthen her

von Luzern, von Hl. Nuntio, von St. Gallen aus dem
Kloster wider mich klagt werde, es sey sid der Refor-

mation kein Buch ausgangen, das ärger wider sie, als

eben dieses».

Erfolglos beklagt sich Bartholomäus Anhorn, kein

Hahn hätte danach gekräht, wäre nicht verraten wor-
den, dass er der Autor des «Ketzerbuches» sei: Weil
auch die Gemeinde einsieht, dass es zu gefährlich
wäre, ihn zu behalten, ziehen ihn die Zürcher von
seinem umkämpften Vorposten ab. Am 3. März 1678

hält der Dekan vor Angehörigen beider Konfessionen

seine Abschiedspredigt «von dem Fundament der

Evangelischen / Reformierten / Seligmachenden Reli-

gion». Er zieht die Summe von «etlich tausend Predi-

gen» und blickt zurück auf 1055 Taufen, 216Trauun-

gen und 679 Beerdigungen, darunter auch jene sei-

ner 1662 verstorbenen zweiten Frau Justina Hiller,

nach deren Tod er am 2. September 1662 Sabina

Stauder aus St. Gallen geheiratet hat: «Ich bin; ohne
Ruhm zu melden; Tag und Nacht geloffen und ge-
rennt: keine Nacht war mir zufinster/kein Wetter zu-
rauch / kein Undank zuverdriesslich / keine Dräuung
und Gefahr zugross.»

Und beim tränenreichen Abschied ermahnt der
Gottesdiener die Angehörigen beider Konfessionen

nochmals zur Friedfertigkeit. «Ihr alle / müsst von

Zweyerley Religionen unter einanderen wohnen», er-
innert er sie: «Hütet Euch für dem Hizigen Eyferen
ohne Wüssenschaft. Hütet Euch für Lästeren /
Schmähen / Spizlen und Träzlen.» So kann der auf
Versöhnung bedachte Pfarrer bei seinem starken Ab-

gang zu recht bemerken: «Also muss immer das

Schaf dem Wolf den Bach betrübet haben.»

«M/'f unermüdetem Sfud/um Tag und A/acbt»;

Bartholomäus Anhorn als gelehrter
Autor

Als Kämpfer wider die katholischen Gegner ginge
Bartholomäus Anhorn nur in die noch zu schreibende
Bischofszeller Stadtgeschichte ein; als Gelehrter mit
enzyklopädischem Wissen aber verdient er einen

Platz in der Ehrengalerie der eidgenössischen Theolo-

gie. Nachdem er, wie sich sein gleichnamiger Sohn er-
innert, damit begonnen hat, «mit unermüdetem Stu-

dium Tag und Nacht» Bücher zu schreiben, weil «von
der Pfründen ein schwäre Haushaltung ehrlich zu
nehren und die Kinder wol aufzuerziehen nicht

zulänglich war», veröffentlicht er nach 1665 in einer

- t
"GPay/zTZ'i,

mt/

28



unglaublichen Kadenz eine Reihe von Riesenwerken:

Neben den neun Bänden des «Theatrum concionum

sacrarumtopicum» (1670-1691) erscheinen «Christ-

liehe Betrachtung der Zorn-Zeichen Gottes» (1665,
600 Seiten), «Magiologia» (1674, 1100 Seiten) und

«Analysis Practica Homilitica Catechismi Tigurini»
(1683, 1000 Seiten), während der Autor 1695 von
einem offensichtlich im Manuskript vorliegenden
Werk mit ähnlichen Dimensionen über «Pseudochri-

stianus revelatus und emendatus» nur noch die Dis-

Position drucken lassen kann, «um zu sehen, I. Was

der Ehrliebende Leser von disem Werck halte, II. Ob

irgend ein bemittleter Buchhändler / dises Werck in

seinen Verlag nemmen wollte».
Dazu kommen «Conciones aliquot Germanicae:

Geistlicher an das Himmelreich angelegter Gewalt»

(1668, 1675 und 1678), «Heilige Wiedergebuhrt der

Evangelischen Kirchen, in denen Gemeinen drey
Bündten» (1680), «Wachende Rut am Himmel und

Zitter der Pfeileren der Erden» (1681), «Pfälzischer

Regentenbaum» (1684), «Blühende, ausgehauene
und wieder grünende Pfalz» (1684), «Christliche Le-

bendigmachung des in Sünden toten Menschen»

(1684) und «Anmerkungen, ob und wie ein Religi-

onsvergleich zwischen Lutherischen und Römischen

zu hoffen» (1686) sowie darüber hinaus zahlreiche

gedruckte Predigten, Übersetzungen und unveröf-

fentlichte Manuskripte. Wie schafft der Gemeinde-

pfarrer dieses gewaltige Werk? Die Lektüre seines

Wälzers «Magiologia» gibt einen Einblick in seine

Arbeitsweise und sein Weltbild.

«Ego habeo multos libros et multos liberos»,

schreibt Bartholomäus Anhorn gegen Ende seines

Lebens mit einem verschmitzten Wortspiel nach

Zürich: «Ich habe viele Bücher und viele Kinder.» Der

Pfarrer zeugt mit seinen drei Ehefrauen insgesamt 17

Söhne und Töchter, von denen ihn fünf überleben,
und er sammelt bis ins hohe Alter eine Bibliothek, die

ihn 1678 beim Umzug in seine neue Gemeinde vor
ernstliche Probleme stellt: «Weil ich zu Elsau ein gar

kleine Studirstuben hab, muss ich umb meiner Biblio-

thec willen, mehrere Gelegenheit in der Kammeren

neben der Studirstuben suchen, dardurch mir eine

Kammer zu dem Geliger abgehet.»
Mit dieser umfangreichen Bibliothek schreibt er

seine eigenen Werke. Er beruft sich auf die Bibel, in

der er aufgrund der jahrzehntelangen Arbeit für das

«Theatrum» alle Belegstellen kennt. Er benutzt die

antike Literatur von Homer bis Cicero, die philosophi-
sehen Schriften von Protagoras, Plato oder Seneca,

die Werke der Kirchenväter Clemens Alexandrinus

und Justinus Martyr, die «thörichten Grillen» von Pa-

racelsus sowie die Bücher des «berühmten Jesuiten»

Cornelius de Lapide und die «Daemonologia» des

französischen Staatsrechtslehrers Jean Bodin ebenso

wie den «Malleus maleficarum» der päpstlichen In-

quisitoren Heinrich Institoris und Jakob Sprenger. Er

schildert Beispiele vom Wettermachen aus Angola
oder Brasilien, schreibt eine Geschichte der Spiele seit

der Antike und erzählt gelegentlich auch, was er sei-

ber erfahren oder erlebt hat: «Ich hab die Zeit meines

nunmehr vierzigjährigen Predigstands», betont er in

der Vorrede der «Magiologia», «von manchen in die-

sem Tractat begrieffenen Materien discurriren und re-

den gehört / und ist mancher Bericht so wol von Für-

wizigen / als Lernensbegierigen / von mir begehret
worden.»

Die selbsterlebten Geschichten setzt Bartholo-
mäus Anhorn allerdings nur selten ein, so etwa jene

von der verliebten Tochter, die 1635 in Herisau in Ver-

zückung geriet, vom Kuhhirten, der 1659 dem Pfar-

rer in der Pfalz von einer Engelserscheinung erzählte,

oder vom Spielmann, den 1649 «an einem mir wol-
bekandten Ort» eine Gesellschaft aufs Schloss lud:

Als er den Namen Gottes nannte, verschwand der

ganze Spuk, und der Musiker fand sich auf einem

Galgen mit Gehenkten wieder.
Der Böse ist allgegenwärtig in Bartholomäus An-

hornsWelt, «der ganze Lufft voller Teufel» und «kein

Winkel / den er nicht durchstriele». Er kann immer

29



noch leibhaftig erscheinen; der Pfarrer glaubt denn

auch die Geschichte, dass 1553 in Willisau ein flu-
chender Jasser, der sein Messer hochgeworfen habe,

«worüber der Dolch in dem Lufft verschwunden / und

fünff Blutstropfen herab gefallen», vom Teufel geholt
worden sei, «also dass das geschrey in Lufft in der

Statt gehöret worden». Aber der Satan kann vor al-

lern auch die Seele der Gläubigen anfechten, ihnen

schlechte Gedanken eingeben und sie zu bösen Taten

verleiten.

Nach der Praedestinationslehre, die sich zu An-
horns Lebzeiten in der orthodoxen Zürcher Kirche

durchsetzt, sind der Lauf der Welt und das Schicksal

der Menschen vorbestimmt. «Gott und die Natur

thut nichts umsonst», wählt der Pfarrer als Motto für
sein Büchlein über die «Wachende Rut am Himmel

und Zitter der Pfeileren der Erden»: Die Wissenschaft

kann sich also nur bemühen, im Weltgeschehen den

Willen des Allmächtigen zu ergründen. Deshalb ver-
steht Bartholomäus Anhorn die Kometenerscheinun-

gen von 1665 und 1680 sowie das Erdbeben von
1681 als «Zornzeichen Gottes/und Vorbotten seiner

gerechten Straffen». Und deshalb verdammt er alle

Versuche der Menschen, ihr Schicksal mit Magie zu

beeinflussen, als Werk des Teufels, selbst harmlose

Praktiken wie das Schatzgraben und das Segenspen-
den, das Wählen von günstigen Tagen für das Baden

oder das Stallausmisten und das Beschwören des

zukünftigen Ehepartners in der Andreasnacht.
Die Kirche rottet das magische Wissen der Men-

sehen aus, aber immerhin in der zweiten Hälfte des

17. Jahrhunderts kaum mehr die Menschen selbst.

Als Bartholomäus Anhorn von einer Frau erfährt, ein

altes Weib habe ihr gegen die lästigen alljährlichen
Geburten «sonderbare Kreuter angegeben / die sie

alle vier wuchen in ihre Kanten legen / und darab

trinken solle», bestellt er dieses denn auch nur zu

sich, um ihm seine schwere Sünde ernstlich zu ver-
weisen: Ein Jahrhundert zuvor hätte die Obrigkeit das

Weib als Hexe verbrannt.

«Manchen e/ngnnd/gen seufzen»;

Probleme als Pfarrer in Elsau

Sein eigenes Schicksal nimmt der aus Bischofszell ver-
triebene Pfarrer nicht ganz klaglos an. Schon wenige
Monate nach seinem Amtsantritt in der kleinen Ge-

meinde Elsau, nahe der Thurgauer Grenze zwischen

Aadorf und Winterthur, schreibt er am 6. August
1680 nach Zürich, um sich über die empfindliche Ein-

kommenseinbusse und die misslichen Verhältnisse zu

beschweren. Nicht nur bietet die Studierstube für sei-

ne Bücher zu wenig Platz, sie ist auch wegen des

niedrigen Dachs «ganz tunkel». Die Bretter in den

Ställen faulen, so dass der Pfarrer keine Hühner und

kein Schwein mehr halten kann. Und nach einem Un-

wetter, bei dem das Wasser durch die Scheune floss,

sind die Pünten mit Lehm bedeckt, die Pfarrwiese an

der Eulach mit Steinen übersät und alle Birnen vom
Wind von den Bäumen gefegt. «In Ansehen meines

Alters, grosser Haushaltung, grosser Unkosten, die

ich an meiner Kinderen ehrliche Erzeuchung anwen-
de», bittet Bartholomäus Anhorn deshalb um mehr

Lohn.

Die Geldsorgen plagen ihn bis zu seinem Tod, vor
allem wegen seiner Kinder und seiner Bücher. Für den

Druck seiner Werke muss er Mittel vorstrecken, und

was er aus dem Verkauf bekommt, verschwendet
sein Sohn Sylvester, wie sich dessen Bruder Bartho-

lomäus, seit 1674 Pfarrer in Amriswil-Sommeri, nach

dem Ableben des Vaters in einer bitteren Auseinan-

dersetzung beklagt. «0 lieber Sohn», gesteht Bar-

tholomäus Anhorn denn auch öffentlich, als er Sylve-

ster am 6. Dezember 1681 in St. Margrethen mit der

St.Galler Ratstochter Dorothe Schlappritzi traut: «Ich

hab manchen eingrindigen seufzen für dich zu Gott
in den Himmel geschickt / bis du in den Ehrenstand /
in welchem du stehest / bist gebracht worden.» Von

den Kindern bringt es allerdings Sylvester am weite-
sten: In St. Gallen wird er 1709 Mitglied des Rates so-

wie 1719 erster Stadtarzt, und er setzt die Autoren-

30



tradition der Familie mit verschiedenen medizini-
sehen Veröffentlichungen fort.

Dafür kann sich Bartholomäus Anhorn, erstaun-
lieh für einen Menschen des 17. Jahrhunderts, einer

gesegneten Gesundheit erfreuen. Am 16. Januar

1695 gibt er seine Disposition des «Pseudochristia-

nus» in Druck: «An welchem Tag ich das achzigste
Jahr meines Alters antrette / und von Gottes lieben

Gnaden / weder im studieren / noch predigen / und

andern meinen Ambts-Verrichtungen nicht die ge-
ringste Hindernuss verspüre.» Einige Monate später
bricht der Greis, begleitet von seinem Sohn Jakob

und seinem Schwiegersohn Johann Heinrich Meyer,

denn auch auf zu einer Geschäftsreise nach England,

Holland und Deutschland, auf der ihn angeblich so-

gar der englische König Wilhelm empfängt.
Der Pfarrer aus der Provinz erfährt noch die Ehre,

dass er im Grossmünster predigen darf und dass der

mächtige Antistes Anton Klingler sein «Theatrum»

empfiehlt, es könne «zu aller Reformirten Europäi-
sehen Kirchen sonderbarem Nutzen und Heil ge-
braucht werden». Am 6. Juli 1700 stirbt Bartho-

lomäus Anhorn im 85. Altersjahr einen seligen Tod,

und die Gemeinde bestattet ihn im Chor der Kirche

beim Taufstein, eine hohe Anerkennung im kleinen

Dorf.

«f/'ne ganze Anzab/ Jc/e/nerer Schr/ffen»;

Zur Bedeutung von
Bartholomäus Anhorn

Ein eifriger und eifernder Pfarrer aus der Provinz?

Oder ein verkannter Gelehrter von internationalem

Rang? Für die schweizerische Historiographie scheint

die Bedeutung von Bartholomäus Anhorn festzuste-

hen. Das Allgemeine Helvetische Lexikon von Johann

Jakob Leu widmet ihm Ende des 18. Jahrhunderts

noch den ausführlichsten und zutreffendsten Eintrag.
Das Historisch-Biographische Lexikon der Schweiz

dagegen würdigt ihn mit rund zwanzig Zeilen und

grotesken Falschmeldungen, so etwa der Einschät-

zung, von ihm sei «eine ganze Anzahl kleinerer

Schriften im Druck erschienen». Und die späteren
deutschen Sammlungen von Gelehrten-Biographien

sowie, vermutlich darauf gestützt, auch das Schwei-

zer Lexikon führen ihn im Gegensatz zu seinem zwei-
fellos weniger bedeutenden Grossvater nicht auf.

Verdient der Pfarrer von Bischofszell und Elsau nicht

mehr Nachruhm?

Bartholomäus Anhorn bewegt sich zeitlebens in

zwei verschiedenen Sphären. Er ist einerseits ein be-

sorgter Familienvater, ein besonnener Kämpfer in den

alltäglichen Auseinandersetzungen der Konfessionen

und ein pflichtbewusster Gemeindepfarrer, der Tau-

sende von Predigten hält und dem in der Seelsorge

für seine Schafe keine Nacht zu finster und kein Wet-
ter zu rauh ist: Obwohl die meisten verfügbaren
Quellen aus seiner Feder stammen, scheint die Wert-

Schätzung, die er in allen seinen Gemeinden geniesst,
seine Selbstdarstellung zu bestätigen. Anderseits ist

er ein wissensbegieriger Gelehrter, der Tag und Nacht

in seiner Studierstube verbringt, um seine Bibliothek

auszuwerten und eigene Bücher zu verfassen. Er lebt
dabei in einem anderen Kosmos, in der Welt der Wis-
senschaft seit der Antike und den Kirchenvätern, die

für ihn noch festgefügt und in sich geschlossen ist:

Was die nicht als Ketzer verdammten Autoren
schreiben, zweifeit er nicht an. Und Bartholomäus

Anhorn erfährt als Theologe internationale Aner-

kennung: In den Vorreden seiner Bücher würdigen
akademische Freunde aus Zürich, Basel und Deutsch-

land den Provinzpfarrer, und schon Mitte des Jahr-

hunderts hat er, wie er in einer Rechtfertigung wäh-
rend seiner Bischofszeller Zeit schreibt, sein «Thea-

trum» «den Ministerii der vier evangelischen Städte

[Basel, Bern, Zürich und Schaffhausen] und den Uni-

versitäten Basel, Heidelberg und Marburg unter-

breitet, welche mich zu Vollführung des werks ange-
mahnet haben».

31



Es sei «eine Herculanische Arbeit, zu Weisheit
und Wissenschaft zu kommen», seufzt Bartholomäus
Anhorn in der Vorrede der «Zorn-Zeichen». Und er

schöpft wohl aus seiner eigenen Erfahrung in der

Spannung zwischen Gemeindealltag und Gelehrten-

republik, wenn er schreibt, dieses Bemühen sei «eine

solche Arbeit / dass / wann einer Weisheit und Wüs-

senschaft precibus & laboribus, mit betten und arbei-

ten erlanget hat / er dann zu gleich sein Herz / den

Neid zu vertragen / bevestne: Dann selten einer von
seiner Tugend und Wüssenschaft / eine mehrere

Frucht under den Menschen davontragt.»
Diese Erfahrung verbittert den verkannten Pfarrer

jedoch nicht; er gerät nie ins blinde Eifern gegen jene,
die anders oder angeblich nicht glauben. Er bemüht
sich in Bischofszell, trotz seiner schlimmen Erfahrun-

gen im Bündnerland und in der Pfalz, um den Aus-

gleich zwischen den Konfessionen. Erst danach, in

der 1680 erscheinenden «Heiligen Wiedergeburt der

Evangelischen Kirchen», lässt er seinem Zorn auf die

Katholiken freien Lauf, etwa beim Schimpfen über
den Papst als «Engel des Abgrunds», der «die Ober-

Herrschaft über die Kirchen an sich gerissen / und die-

selbigen mit vielerley Irrthumben beschmutzet».
Und auch gegen die Ungläubigen schreibt Bar-

tholomäus Anhorn kaum im verdammenden Ton, mit
dem die Theologen des 17. Jahrhunderts die Seelen

zerknirschen. Nur in seinen letzten Werken, als sich in

Zürich angesichts von Hungerkrisen und auf dem

Höhepunkt der Orthodoxie unter der Herrschaft des

finsteren Antistes Anton Klingler das Klima weiter
verdüstert, wählt auch er eine schärfere Sprache. «Ich

weiss zwar vast wol», schreibt er jedoch in der Vorre-
de zur «Wachenden Rut» von 1681, «dass sehr viel /
zu grossem Verdruss aufnemmen / wann ihnen das

eiternde Sündengeschwür ausgedruckt wird / daher

nennen sie ernsthafte Prediger / Grobianer / welche
keine höflichkeit gelernet.»

Der Eifer für den rechten Glauben unterliegt bei

Bartholomäus Anhorn immer der Gier nach Wissen-

schaft. Das führt dazu, dass sich die «Magiologia»
heute wie damals nicht nur als Sammlung von ver-

dammungswürdigen satanischen Sünden, sondern

auch als Anleitung zu verlockenden magischen Prak-

tiken lesen lässt: Der Verfasser selber kann sich der

Faszination des Wissens über weite Strecken kaum

entziehen. Der Pfarrer aus der Provinz erscheint so als

bemerkenswerte Figur mit einer eindruckerhei-
sehenden Lebensleistung, die als Werk, aber auch als

Quelle für die Mentalitätsgeschichte des 17. Jahrhun-

derts, mehr Beachtung verdient. Mit seinem Bestre-

ben, die Geheimnisse der Welt zu ergründen, ge-
winnt er sogar die Sympathie jener Menschen, die es

- wie der Autor - als schlimmste Form der Gewalt

betrachten, jemand anderem das Seelenheil abzu-

sprechen.

(Xtt ^ :&«Acnrx.

Nachlass
Ein Nachlass existiert nicht.

Wichtigste Werke
Christliche Betrachtung der vielfältigen / sich dieser Zeit erzei-

genden Zorn-Zeichen Gottes, Winterthur 1665; Theatrum con-
cionum sacrarum topicum, 9 Bde., Basel 1670-1691; Magio-
logia. Christliche Warnung für dem Aberglauben und Zauberey,
Basel 1674; Analysis pratica homilitica catechismi Tigurini, Basel

1683.

Quellen
StATG: «Dossier Anhorn Bartholomäus»; StAZH A 272: Bischofs-

zell, Kirchliches, verschiedene Briefe. Verstreute Akten sind über
das sogenannte Blaue Register zu erschliessen; Burgerbibliothek
Bern Mss. Hist. Helv. X 91: Sammelband «Anhorniana», Leichen-

predigt für Bartholomäus Anhorn von Salomon Wolff, Pfarrer zu

Elgg; StAAR Q.01/50: Familienchronik Anhorn 1519-1990.

Literatur
Herdi, Ernst: Bartholomäus Anhorn. Ein Streiter gegen Spuk und

Zauber, in: TZ, 26.5.1962 (Sonntagsblatt); Etter, Paul: Ein Bund-

32



ner Ahorn wuchs in Sulgen, in: Thurgauer Anzeiger, 28.11.1979;
Schär, Markus: Seelennöte der Untertanen. Selbstmord, Melan-
cholie und Religion im alten Zürich 1500-1800, Diss. phil. I

(Zürich), Zürich 1985 (zum mentalitätsgeschichtlichen Hinter-

grund); Gugerli, David: Zwischen Pfrund und Predigt. Die prote-
stantische Pfarrfamilie auf der Zürcher Landschaft im ausgehen-
den 18. Jahrhundert, Diss. phil. I (Zürich), Zürich 1988 (zur sozia-

len und ökonomischen Lage).

Bildquellen
Abb. 1: SLB, Graphische Sammlung: Porträts («Bartholomäus
Anhorn ab Hartwiss. V.D.M. in Agro Tigurino. Aetatis 67, anno
1683»; Kupferstich 17 x 12,7 cm).

Abb. 2: KBTG CB 10: Anhorn, Bartholomäum: Magiologia.
Christliche Warnung für dem Aberglauben und Zauberey, Basel

1674, Frontispiz (15,8 x 9,2 cm); Fotografie: Konrad Keller,

Frauenfeld.

Unterschrift: StATG, Mikrofilm 95 84 81, Bd. 1: Taufbuch von

Evang. Bischofszell 1661-1678, hier 1661.

33




	Bartholomäus Anhorn (1616-1700) : verbi divini minister : Streiter für den Glauben und Kämpfer wider die Magie

