Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 132 (1995)

Artikel: Bartholom&us Anhorn (1616-1700) : verbi divini minister : Streiter fur
den Glauben und Kampfer wider die Magie

Autor: Schéar, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-585695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-585695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Markus Schar

Bartholomaus Anhorn (1616-1700)
Verbi Divini Minister — Streiter fiir den Glauben

und Kampfer wider die Magie

«Ego habeo multos libros et multos liberos.»

] Bartholomans iy il it ab Hirfroils S
dg) Hocce fibivulic @nfrmuﬁ{mﬁeﬁ ¥
%}us opus’ Popicum, divin® munera menis, -
Q 2 Oprd td{glui's"}gcabef Confpicienda’ fibi.
. ., OSBRSS e

Ein Streiter mit einem «angewohnten unruhigen
Humor», der verbissen gegen Menschen mit einem
anderen Glauben kampft? Oder ein Eiferer, der Gber-
all den Teufel sieht, der wie «ein brilender Léw / her-
umb gehet / zerreisst / und mit Haut und Haar frisset,
was er findet»? Wer das Bildnis des 67jahrigen
Gottesdieners betrachtet, kann beides nicht glauben.
Mit gltigen Augen, lebensfrohen Wangen und leise
lachelndem Mund zeigt er sich dem Portratisten, ver-
gleichsweise verwegen fur das ausgehende 17. Jahr-
hundert in Zurich, als die Pfarrherren, in strengster
Orthodoxie erstarrt, sich in steifen Posen einer unter-
gangsgeweihten Welt présentieren.

Bartholomaus Anhorn, «den du in dem vorliegen-
den Bildnis ansehen kannst», wie ihn die Legende
vorstellt, ist eine ungewodhnliche Erscheinung unter
seinen Zeitgenossen. Und dennoch préagen die bei-

den grossen geistlichen Auseinandersetzungen des
17. Jahrhunderts gerade auch sein Leben, das fast so
lange dauert wie das Sakulum: Der Diener des gott-
lichen Wortes aus Flasch im Blindnerland, der in
Hundwil, St. Gallen und der Kurpfalz, in Bischofszell
und im zlrcherischen Elsau den rechten Glauben ver-
kindet, steht mitten im Krieg der Katholischen gegen
die Reformierten und im Kampf des Guten gegen das
Bdse. Und als er sich 1683 portratieren lasst, ist dieser
Streit noch nicht entschieden: «Das Geistlich Israel
Gottes ist abtrinnig worden», klagt Bartholomaus
Anhorn bitterlich tber die ihm anvertrauten Glaubi-
gen, «seine Kinder haben harte Képf und verstokte
Herzen: sie sind widerspenstige stachlichte Dérn und
giftige Scorpionen.» Also doch ein Eiferer und Strei-
ter fur den Herrn?

«In Abgrund der Hollenx»:
Die Familie Anhorn in den
Konfessionskriegen

Die schlimmsten Greuel im Namen des Glaubens er-
lebt Bartholomaus Anhorn gleich in den ersten Kind-
heitsjahren. 1620 metzelt wahrend der Bandner Wir-
ren eine gedungene Mdrderbande im Veltlin vierhun-
dert Reformierte nieder, spiesst Kinder auf und wirft
Frauen ins Feuer. Daflr racht sich im Februar 1621
eine Gruppe um den Pfarrer Jirg Jenatsch, indem sie
den Katholikenfihrer Pompeius Planta auf seinem
Schloss im Domleschg mit der Axt erschlagt, «dass sie
durch den leib in die fusstilen gangen und bestecket
ist». Aus der Innerschweiz riicken deshalb Soldner
zur Unterstlitzung an; sie jagen schwangere Frauen
aus ihren Betten, ziinden Gotteshauser an, bestrei-
chen Kanzeln mit Scheisse und schneiden Galgen in
Kirchentdren, mit Inschriften daneben: «Die Luteri-
schen und Zwinglischen Kazer gehérend nicht mehr
an galgen, sondern mit Leib und seel in Abgrund der
Hollen.» Und schliesslich marschieren aus dem Tirol

23



die mit den katholischen Spaniern verblndeten
Osterreicher ein und besetzen den ganzen Osten der
drei Blinde. Viele Reformierte mussen fliehen, unter
ihnen auch die Pfarrer von Maienfeld und Flasch: Bar-
tholoméaus und Daniel Anhorn.

Die Familie, die aus Fldsch stammt und deren
Name vom Ahorn kommt, spielte eine bedeutsame
Rolle in der Geschichte der Bundner Reformation.
Christen Anhorn, «ein verstendiger Mann», der 1559
mit 100 Jahren starb, versteckte in seinem Keller
Jakob Burkli aus Zurich, der in Fldsch das Evangelium
predigte und deshalb verfolgt wurde. Sein Sohn
Ulrich (1524-1589), «ein empsiger paursman», aber
auch Geschworener und Sackelmeister in Flasch, galt
als «der teutschen geschrifft wol bericht und in hei-
liger geschrifft gar wol beldasen». Und sein Enkel
Bartholomaus (1566—-1640) begrtndete die Tradition
der Pfarrherren und Blcherschreiber in der Familie: Er
verfasste nicht nur erstaunlich prazise genealogische
Aufzeichnungen Uber seine weitlaufige Verwandt-
schaft, sondern hinterliess auch chronistische Werke,
so «Erschrockenliche Zeitung, wie der schdne Haupt-
Flecken Plurs in der Graffschafft Cleven in der Nacht
auf den 25. Augstmonat 1618. mit Leuth und Gut in
schneller Eil unter gegangen» oder «Bundtner Auf-
ruhr oder Beschreibung von dem Anlaas, Anfang,
Ubung und End der grossen, sorglichen und schwe-
ren Aufruhr, so in A[nno] 1607. in den drey Blndten
in alter freyer hoher Rhaetia entstanden».

Aber 1621 zahlt er selber zu den Opfern der
Wirren, von denen er spdter in seinen Werken be-
richtet. Bartholoméaus Anhorn, der die Dorfer in sei-
ner Region zum reformierten Glauben gebracht hat,
flichtet als Verfolgter vor den Osterreichern nach
Werdenberg; er zieht 1622 wieder in Maienfeld ein
und setzt sich als erneut Vertriebener nach St. Gallen
und schliesslich nach Gais ab. Und Daniel Anhorn
(1594-1635) rettet sich mit seiner Familie, darunter
der alteste Sohn Bartholomaus, in die Stadt Zurich,
die ihn «als einen der lhrigen» aufnimmt.

24

Dank ihrer Vermittlung bekommt der junge Pfar-
rer Stellen im Thurgau, 1622 in Affeltrangen und
1623 in Sulgen, und er gerdt so erneut mitten in die
Auseinandersetzung um die rechte Religion. Nicht
Mord und Totschlag, wie in den von auslandischen
Machten umkampften Blnden, herrschen hier, aber
alltagliche Sticheleien zwischen Reformierten und
Katholiken bestimmen das Leben in der Gemeinen
Herrschaft mit ihren verwirrenden Machtverhaltnis-
sen und ihrem gefdhrdeten Landfrieden zwischen
den beiden Konfessionen.

Zum offenen Konflikt kommt es in Berg, wo der
katholische Pfarrer Martin Troll unter dem Schutz
seines Gerichtsherrn keine Gelegenheit auslasst, die
Evangelischen zu drgern. Er verbietet ihnen das
Begrabnis ungetaufter Kinder; er reisst das Kirchen-
gut an sich, und er braucht den Wein, der auch fir
das Abendmahl dienen sollte, fir sich allein. Als
schliesslich die Evangelischen 1625 am Sonntag nach
Trinitatis in die Kirche kommen, finden sie den Chor
«verspranzelt», also eingegittert, weil angeblich Kot
ins Weihwasser gestreut, das Ol entheiligt und das
Altartuch mit Blut befleckt worden sei. Pfarrer Daniel
Anhorn beschwert sich deshalb beim Rat in Zurich, es
sei erwiesen, dass sein katholischer Widersacher den
reformierten Glauben einen verdammten genannt
und von einer papistischen Frau mit einem evangeli-
schen Mann gesagt habe, ihre Eltern hadtten dem
Teufel einen Braten auferzogen. Und als die beiden
Pfarrherren bei einem Verséhnungsversuch des Ober-
vogts aufeinandertreffen, schimpft der Katholische
den Reformierten einen Hundsfott.

Schlimmer als dieses Gezank aber trifft den Pfar-
rer von Sulgen die Pest, die 1629 durch die Gegend
zieht. Auf 16 Folioseiten muss er die Namen ihrer Op-
fer aufzeichnen; 814 Tote fordert sie allein im Dorf,
und keine Familie bleibt verschont. Auch seine Frau
stirbt an der Seuche, und Daniel Anhorn, der ein Jahr
spater nochmals heiraten und 1635 der Pest bei ihrer
Wiederkehr zum Opfer fallen wird, setzt sein Testa-



ment auf. Sie sollten «sonderlich meinen Bartholo-
maeum befordern», bittet er die Rate in Zlrich, «weil
er schon so viel gekostet, und so hoch in Classibus
gestigen, dass er Cursum Studiorum vollenden, und
also seine Mutter und Geschwistrigen succurieren
konne».

«Daselbige Zion wiederum helfen zu bauen»:
Lehr- und Wanderjahre in der
Ostschweiz und der Pfalz

Wie wirkt diese von Krieg und Krankheit gequalte
Welt auf das Kind, das Verena Gansner am 16. Januar
1616 in Flasch geboren hat? Die Greuel in GraubUn-
den erlebt Bartholomaus Anhorn als Finfjahriger auf
der Flucht vor den Soldaten, die seinen Vater verfol-
gen. Von den Konfessionskampfen und vom Pestzug
in Sulgen jedoch erfahrt er wohl nur durch dessen
Berichte, denn frih verldsst er die Familie, um zu
studieren. Von 1626 bis 1629 jedenfalls lernt er als
«Discipul der loblichen Schule zu Zurich» die Klinste,
die Sprachen und die guten Sitten, unter der Aufsicht
des berGhmten Antistes Johann Jakob Breitinger und
am Tisch von Professor Johannes Waser. Und als
11jahriger hat er auch ein Erlebnis, das ihm einen
nachhaltigen Eindruck macht: Er sieht in der Frau-
munsterkirche den Leichnam von Hans Waldmann
angeblich noch unverwest und wie ganz frisch blut-
rinstig. Einige Jahre spater schreibt er deswegen die
Geschichte des 1489 enthaupteten Zurcher Burger-
meisters; allerdings erscheint sie, ocbwohl sie als aus-
fahrlichste und ausgewogenste Darstellung gilt, zu
seinen Lebzeiten nie im Druck.

Beim Studium in Zurich und spater in Basel ent-
deckt der aus seiner Heimat vertriebene Pfarrerssohn
und -enkel die grosse Liebe: die Biicher. Er versenkt
sich in die Bibel, aber auch in die Kirchenvater und in
die Philosophen der Antike, und er legt damit die
Grundsteine zu einem gewaltigen Wissensgebaude.

Unter Kommilitonen, deren «favor & amor» er ge-
niesst, treibt er seine Studien eifrig voran: 1632 er-
scheint in Basel seine erste lateinische Schrift «The-
sium e Philosophia in genere»; 1633 steht er als
17jéhriger erstmals auf der Kanzel; 1634 erhalt er die
Ordination, und am 21. September dieses Jahres ver-
ehelicht er sich in Gais mit Katharina Hohener, in der
Kirche des Grossvaters von seinem Vater getraut.

Die Hoffnung, dass er nach dem Pesttod von Da-
niel Anhorn seine Geschwister «succurieren» kdnne,
erfallt sich allerdings nicht; Bartholomaus Anhorn lei-
det im Gegenteil nach dem Studium unter Schulden
von etlichen hundert Gulden, weshalb er das Gut sei-
ner verstorbenen Mutter antasten muss. Vielleicht
auch deswegen tritt er seine erste Stelle fern von der
Familie in der urspringlichen Heimat an: Er Uber-
nimmt 1634 schon vor der Ordination die Pfarrei von
Griusch und Seewis. Ein Jahr spater jedoch zieht er
nach Hundwil in die Nahe des Grossvaters, und 1637
beruft ihn die Stadt St. Gallen. Sie lockt den jungen
Geistlichen mit der Verleihung des Burgerrechts,
wahrend ihn die Gemeinde Hundwil mit einer hohen
Entlohnung zu halten versucht: «Ich hab», erklart der
begehrte Pfarrer spater, «aber das verehrte Blrger-
recht umb meiner Kinder willen der Besoldung weit
vorgezogen.»

In St. Gallen gerat er allerdings in einen theologi-
schen Disput, in dem ihn zwar die Gelehrten in ZUrich
und Basel einhellig unterstitzen, der ihm aber auch
Feinde furs Leben schafft. Er beginnt zu dieser Zeit
mit der aufwendigen Arbeit an seinem Hauptwerk
«Theatrum concionum sacrarum topicum», das ihn
vierzig Jahre spater die Stelle in Bischofszell kosten
wird: Fur die Prediger und die Studenten tragt er «aus
den Syntagmatibus und Compendiis theologicis» die
Bibelstellen so zusammen, «dass aller Locorum theo-
logicum neue Practicen darinnen gezeiget, und de-
nen, die nicht grosse Bibliothecen vermogen, es statt
einer zimlich grossen Bibliothec diene». Und er leiht
nicht nur sein Geld einem Schwager und seinem Bru-

25



der Johannes, die Handel treiben, sondern er birgt
auch fur die beiden, was bdse Folgen nach sich zieht.

Aus Verdruss, «weil ich viel Geld verloren und
mein Gut verkaufen missen», nimmt Bartholomaus
Anhorn denn auch ein Angebot an, das er 1648 be-
kommt. Wahrend des Dreissigjéhrigen Krieges gaben
ihm reformierte St.Galler «eine zimmliche summa
Gelt», um es den vertriebenen Glaubensgenossen
aus der Pfalz zu schicken; so knlpfte der Pfarrer eine
rege Korrespondenz an und erhielt deshalb nach dem
Kriegsende den Ruf des Kurfirsten Karl Ludwig von
der Pfalz nach Neckargemiind, «mich in Churpflalzi-
sche] Dienste einzulassen, und dasselbige Zion wie-
derum helfen zu bauen». Den St.Gallern, die ihn be-
halten wollen, muss er geloben, bei Mangel an Predi-
gern wieder eine Stelle in der Stadt anzunehmen,
und far die weiterhin guten Beziehungen spricht
auch, dass Bartholomaus Anhorn nach dem Tod sei-
ner ersten Frau in der Pfalz am 13. August 1655 zu
St. Gallen Justina Hiller, eine Tochter des Birgermei-
sters, heiratet.

In der «blihenden, ausgehauenen und wieder
grinenden Pfalz», wie er ein 1684 erscheinendes
Buch betitelt, wirkt der Pfarrer aus der Schweiz mit
Erfolg. Unter seinen ausgewanderten Landsleuten,
die das vom Krieg verwdstete und entvolkerte Gebiet
besiedeln, weiht er 24 Kirchen wieder ftr den refor-
mierten Glauben. Er versieht die Pfarrei Mosbach und
vertritt als Inspektor auch seine beiden Amtskollegen
in Sinsheim und Boxberg, «also dass er manchen Tag
in die drey Predigten verrichtet». Und in seinem
Leben und Wandel gibt er sich, wie ihm Rat und
Birgerschaft bestdtigen, «erbar, still, eingezogen,
undrgerlich und dermassen Exemplarisch, dass er von
allen in gebuhr respectirt, beliebet und geehret wor-
den». Samtliche Burger «aller dreyen Religionen»
mochten ihn deshalb 1659 «gern noch lédnger zu
einem Pfarrer und Seelsorger leiden und gedulden»;
allein der Landesherrscher entzieht dem sittenstren-
gen Geistlichen seine Gnade, weil dieser in seiner in

26

Latein verfassten und auf Deutsch Ubersetzten theo-
logischen Streitschrift «Anklag Gber die Thorheit der
Welt» neben dem unziemlichen Lebenswandel der
Priesterschaft auch «des Kurfirsten Concubinatum
mit der Dagenfeldin refutiert und improbiert» hat.

Bartholomdus Anhorn zieht in die Schweiz
zurtick, «farnemlich umb meines lieben, nach dem
Vaterland wiederum seufzenden Weibs und Kinderen
willen». Und er rechtfertigt spater seinen Wegzug,
dessen Ursache «landkindig» sei, in einem Schreiben
an den Rat in Zirich: Sein Nachfolger, der nach acht
Wochen in Mosbach wegen schandlicher Ubeltaten
davongelaufen sei, habe «bei Ihr Kais[erlichen] Maye-
steth selbs sich fiir meine Persohn mit diesen Worten
ausgegeben: Er seye der zu Mospach entsezte In-
spector, darumb vertrieben, weil er wider Doctor
Bocelmann eine Schrift habe ausgehen lassen, und
hat also in deme was ich gethan, noch einen Ruhm
gesuchet.»

«In wenig Jahren Papistisch machen»:
Kampf mit den Katholiken in
Bischofszell

Auch Bischofszell, wo sich Bartholomaus Anhorn
1661 um die verwaiste Pfrund bewirbt, ist umkampf-
tes Gebiet im Kleinkrieg der Konfessionen. Finf Jahre
nach der Schlacht von Villmergen lasst sich der Land-
frieden nur mit Muhe wahren, denn der zur gleichen
Zeit wie der Pfarrer neu eingesetzte, erst 22jdhrige
Obervogt Sebastian Ludwig von Beroldingen, «ein
sehr hiziger eyfriger Papist», verkiindet offen, «er
wolle ganz Bischofszell in wenig Jahren Papistisch
machen».

Zwar bekennt sich in der Stadt fast niemand
mehr zum alten Glauben, aber der junge Obervogt
kann sich bei seinem Kampf auf die Chorherren des
Stifts St. Pelagius stiitzen. Sie bevorzugen Katholiken
bei der Besetzung von Gemeindestellen, vertreiben



Evangelische von den Hofen im Gotteshausgebiet
und versuchen mit allen Mitteln, jede Seele fur ihren
Glauben zu gewinnen: So fillen sie etwa einen Mann
«bléden Haupts» mit Wein ab, bis er bekennt, «er
glaube auch an die Mutter Gottes», und dem Pfarrer
seinen Ubertritt zum Katholizismus mitteilt.

Nach bestandigem Gezank um die Trauung von
Paaren im Pfarrhaus, um das Verbot von Leichpredig-
ten in der Kirche und um die Verlesung eines Manda-
tes, das 1664 «wegen Turken gefahr Umbgang, Bet-
stunden etc. alles nach Papistischer Manier» verlangt,
kommt es denn auch 1666 wegen eines aufsehener-
regenden Abfalls zum ersten Konflikt zwischen Pfar-
rer und Obervogt. Stadtammann Josua Schlatter tritt
zum Katholizismus Uber: «Der hatte taglich mit den
Pfaffen gespielt und getrunken», berichtet Bartho-
lomaus Anhorn nach Zrich, «wann er heimkommen
seiner frommen Hausfrlau] Ubel misshandlet, und
mein zusprechen nicht leiden wollen.» Die Frau flieht
denn auch mit ihren beiden Kindern nach St. Gallen
und spater ins Appenzellerland, was dem Pfarrer den
Vorwurf eintrdgt, er habe sie weggeschafft. Und als
der Geistliche eine Schrift verfasst, «was wir bey un-
ser Religion von Verlassung eines abgefallenen Ehe-
gemahls halten», verklagt ihn der Obervogt beim Bi-
schof von Konstanz, er gebe den Biirgern Bucher wi-
der die katholische Religion.

Mit Datum vom 5. Oktober 1667 erhdlt Bartho-
loméaus Anhorn denn auch das Dekret, er habe «inner
4 wuchen die Statt Bischofszell zu rdumen, und sich
im Bisthumb Constanz nimmer mehr sehen zu las-
sen». BestUrzt eilt der Pfarrer deshalb nach Meers-
burg, wo er am 4. November um eine Audienz bittet,
um sich «underthanigst zu purgieren». Er erklart, das
angeblich katholikenfeindliche Buchlein, das ihm
schon in der Pfalz Konflikte eintrug, sei ihm von sei-
nem Verleger in Basel zugeschickt worden; er habe
nur einige Makulaturbogen seinen beiden 5- und
6jahrigen Séhnen in die Schule mitgegeben. Und im
Ubrigen treffe nicht zu, dass er zur «Verbitterung der

gemUteren beiderseits Religionen» beitrage: «Dass
ich einen angewohnten unruhigen Humor habe, ist
so fern, dass mir vielmehr aller Unfried und Unruhe
hochst widrig: Fried und Ruhe hochst beliebt, und wo
ich zu Fried und Ruh, sonderlich under ungleichen
Religionsverwandten, die Blrgerliche einigheit zu er-
halten, helffen und rathen kan, ich nichts ermanglen
lasse.»

Das beweist der Pfarrer, nachdem der Streit noch
einmal beigelegt ist, in den nachsten Jahren. Er ver-
langt, dass seine Werke, die jetzt erscheinen, nur in
den evangelischen Stadten der Eidgenossenschaft, in
der Pfalz, in Hessen und in den Niederlanden, aber
nicht im Thurgau in den Handel kommen dirfen, da-
mit sie «in Bischofszell und in den gemeinen Herr-
schaften nicht einige Unruh verursachen». Er verzich-
tet in den ersten vier Banden des «Theatrum concio-
num sacrarum topicum» auf die Nennung seines Ge-
schlechts und seines Wohnortes, sondern fihrt nur
den vom Vater bernommenen Beinamen «ab Hart-
wiss». Und er vermeidet in seiner «Magiologia» jeden
Angriff auf die Katholiken, obwohl viele ihrer Prakti-
ken den Reformierten als Gbelster Aberglauben er-
scheinen: Wegen des Landfriedens sei dies «wol be-
dachtlich dahin gerichtet worden», erkldrt der Autor
in der Vorrede, «dass einiger Religion zugethane / in
ihrer Religion / in dem geringsten nicht angegriffen
noch beldidiget werden».

Doch es natzt ihm nichts mehr, dass «meine
Friedfertigheit im Predigen und Conversiren denen
von der Catholischen Religion jederzeit angenem ge-
wesen», als ihn 1678, zwei Jahre nach seiner Ernen-
nung zum Dekan des Oberthurgaus, ein alter Feind
aus St.Gallen wegen des «Theatrum» anzeigt. Wie-
der verlangt der Bischof von Konstanz seine Abset-
zung, und als Bartholomaus Anhorn, immerhin schon
62jahrig, im Januar erneut Uber den See nach Meers-
burg fahren will, blast der Wind so ungestim, dass er
umkehren muss. Zwar wollen ihn die Bischofszeller
behalten, koste es, was es wolle, aber sie erfahren,

27



Bartholomdus Anhorns «Magiologia» von 1674
(hier Frontispiz) ldsst sich nicht nur als Sammlung von
verdammungswiirdigen satanischen Siinden, sondern
auch als Anleitung zu verlockenden magischen Praktiken
lesen. Das Buch ist eine hervorragende Quelle fiir die
Mentalitdtsgeschichte des 17. Jahrhunderts.

P a0 A
e —— T
X i k:

i

i 4
i

wie der Pfarrer nach Zurich berichtet, «es sey mich zu
behalten ein unmuglich Ding, weilen aller Orthen her
von Luzern, von HI. Nuntio, von St.Gallen aus dem
Kloster wider mich klagt werde, es sey sid der Refor-
mation kein Buch ausgangen, das arger wider sie, als
eben dieses».

Erfolglos beklagt sich Bartholoméaus Anhorn, kein
Hahn hatte danach gekraht, ware nicht verraten wor-
den, dass er der Autor des «Ketzerbuches» sei: Weil
auch die Gemeinde einsieht, dass es zu gefahrlich
ware, ihn zu behalten, ziehen ihn die Zircher von
seinem umkampften Vorposten ab. Am 3. Marz 1678

28

halt der Dekan vor Angehdrigen beider Konfessionen
seine Abschiedspredigt «von dem Fundament der
Evangelischen / Reformierten / Seligmachenden Reli-
gion». Er zieht die Summe von «etlich tausend Predi-
gen» und blickt zurtick auf 1055 Taufen, 216 Trauun-
gen und 679 Beerdigungen, darunter auch jene sei-
ner 1662 verstorbenen zweiten Frau Justina Hiller,
nach deren Tod er am 2.September 1662 Sabina
Stauder aus St. Gallen geheiratet hat: «Ich bin; ohne
Ruhm zu melden; Tag und Nacht geloffen und ge-
rennt: keine Nacht war mir zufinster / kein Wetter zu-
rauch / kein Undank zuverdriesslich / keine Drauung
und Gefahr zugross.»

Und beim tréanenreichen Abschied ermahnt der
Gottesdiener die Angehdrigen beider Konfessionen
nochmals zur Friedfertigkeit. «lhr alle / mlsst von
Zweyerley Religionen unter einanderen wohnen», er-
innert er sie: «Hutet Euch fir dem Hizigen Eyferen
ohne Waussenschaft. Hutet Euch fur  Lasteren /
Schméhen / Spizlen und Trazlen.» So kann der auf
Versdhnung bedachte Pfarrer bei seinem starken Ab-
gang zu recht bemerken: «Also muss immer das
Schaf dem Wolf den Bach betriibet haben.»

«Mit unermidetem Studium Tag und Nacht»:
Bartholomaus Anhorn als gelehrter
Autor

Als Kampfer wider die katholischen Gegner ginge
Bartholomaus Anhorn nur in die noch zu schreibende
Bischofszeller Stadtgeschichte ein; als Gelehrter mit
enzyklopadischem Wissen aber verdient er einen
Platz in der Ehrengalerie der eidgendssischen Theolo-
gie. Nachdem er, wie sich sein gleichnamiger Sohn er-
innert, damit begonnen hat, «mit unermidetem Stu-
dium Tag und Nacht» Biicher zu schreiben, weil «von
der Pfrunden ein schware Haushaltung ehrlich zu
nehren und die Kinder wol aufzuerziehen nicht
zulanglich war», veréffentlicht er nach 1665 in einer



unglaublichen Kadenz eine Reihe von Riesenwerken:
Neben den neun Banden des «Theatrum concionum
sacrarum topicum» (1670-1691) erscheinen «Christ-
liche Betrachtung der Zorn-Zeichen Gottes» (1665,
600 Seiten), «Magiologia» (1674, 1100 Seiten) und
«Analysis Practica Homilitica Catechismi Tigurini»
(1683, 1000 Seiten), wahrend der Autor 1695 von
einem offensichtlich im Manuskript vorliegenden
Werk mit dhnlichen Dimensionen Uber «Pseudochri-
stianus revelatus und emendatus» nur noch die Dis-
position drucken lassen kann, «um zu sehen, |. Was
der Ehrliebende Leser von disem Werck halte, Il. Ob
irgend ein bemittleter Buchhandler / dises Werck in
seinen Verlag nemmen wollte».

Dazu kommen «Conciones aliquot Germanicae:
Geistlicher an das Himmelreich angelegter Gewalt»
(1668, 1675 und 1678), «Heilige Wiedergebuhrt der
Evangelischen Kirchen, in denen Gemeinen drey
Bundten» (1680), «Wachende Rut am Himmel und
Zitter der Pfeileren der Erden» (1681), «Pfélzischer
Regentenbaum» (1684), «Blihende, ausgehauene
und wieder griinende Pfalz» (1684), «Christliche Le-
bendigmachung des in Sunden toten Menschen»
(1684) und «Anmerkungen, ob und wie ein Religi-
onsvergleich zwischen Lutherischen und Rémischen
zu hoffen» (1686) sowie dariber hinaus zahlreiche
gedruckte Predigten, Ubersetzungen und unverof-
fentlichte Manuskripte. Wie schafft der Gemeinde-
pfarrer dieses gewaltige Werk? Die Lektlre seines
Walzers «Magiologia» gibt einen Einblick in seine
Arbeitsweise und sein Weltbild.

«Ego habeo multos libros et multos liberos»,
schreibt Bartholomaus Anhorn gegen Ende seines
Lebens mit einem verschmitzten Wortspiel nach
Zurich: «Ich habe viele Blicher und viele Kinder.» Der
Pfarrer zeugt mit seinen drei Ehefrauen insgesamt 17
Séhne und Tochter, von denen ihn funf Gberleben,
und er sammelt bis ins hohe Alter eine Bibliothek, die
ihn 1678 beim Umzug in seine neue Gemeinde vor
ernstliche Probleme stellt: «Weil ich zu Elsau ein gar

kleine Studirstuben hab, muss ich umb meiner Biblio-
thec willen, mehrere Gelegenheit in der Kammeren
neben der Studirstuben suchen, dardurch mir eine
Kammer zu dem Geliger abgehet.»

Mit dieser umfangreichen Bibliothek schreibt er
seine eigenen Werke. Er beruft sich auf die Bibel, in
der er aufgrund der jahrzehntelangen Arbeit fur das
«Theatrum» alle Belegstellen kennt. Er benutzt die
antike Literatur von Homer bis Cicero, die philosophi-
schen Schriften von Protagoras, Plato oder Seneca,
die Werke der Kirchenvater Clemens Alexandrinus
und Justinus Martyr, die «thérichten Grillen» von Pa-
racelsus sowie die Blcher des «berihmten Jesuiten»
Cornelius de Lapide und die «Daemonologia» des
franzosischen Staatsrechtslehrers Jean Bodin ebenso
wie den «Malleus maleficarum» der papstlichen In-
quisitoren Heinrich Institoris und Jakob Sprenger. Er
schildert Beispiele vom Wettermachen aus Angola
oder Brasilien, schreibt eine Geschichte der Spiele seit
der Antike und erzahlt gelegentlich auch, was er sel-
ber erfahren oder erlebt hat: «lch hab die Zeit meines
nunmehr vierzigjahrigen Predigstands», betont er in
der Vorrede der «Magiologia», «von manchen in die-
sem Tractat begrieffenen Materien discurriren und re-
den gehort / und ist mancher Bericht so wol von Fr-
wizigen / als Lernensbegierigen / von mir begehret
worden. »

Die selbsterlebten Geschichten setzt Bartholo-
maus Anhorn allerdings nur selten ein, so etwa jene
von der verliebten Tochter, die 1635 in Herisau in Ver-
zuckung geriet, vom Kuhhirten, der 1659 dem Pfar-
rer in der Pfalz von einer Engelserscheinung erzahlte,
oder vom Spielmann, den 1649 «an einem mir wol-
bekandten Ort» eine Gesellschaft aufs Schloss lud:
Als er den Namen Gottes nannte, verschwand der
ganze Spuk, und der Musiker fand sich auf einem
Galgen mit Gehenkten wieder.

Der Bose ist allgegenwartig in Bartholomaus An-
horns Welt, «der ganze Lufft voller Teufel» und «kein
Winkel / den er nicht durchstriele». Er kann immer

29



noch leibhaftig erscheinen; der Pfarrer glaubt denn
auch die Geschichte, dass 1553 in Willisau ein flu-
chender Jasser, der sein Messer hochgeworfen habe,
«wortber der Dolch in dem Lufft verschwunden /und
flnff Blutstropfen herab gefallen», vom Teufel geholt
worden sei, «also dass das geschrey in Lufft in der
Statt gehoret worden». Aber der Satan kann vor al-
lem auch die Seele der Glaubigen anfechten, ihnen
schlechte Gedanken eingeben und sie zu bésen Taten
verleiten.

Nach der Praedestinationslehre, die sich zu An-
horns Lebzeiten in der orthodoxen Zurcher Kirche
durchsetzt, sind der Lauf der Welt und das Schicksal
der Menschen vorbestimmt. «Gott und die Natur
thut nichts umsonst», wahlt der Pfarrer als Motto fur
sein Bilichlein Gber die «Wachende Rut am Himmel
und Zitter der Pfeileren der Erden»: Die Wissenschaft
kann sich also nur bemihen, im Weltgeschehen den
Willen des Allmachtigen zu ergriinden. Deshalb ver-
steht Bartholomaus Anhorn die Kometenerscheinun-
gen von 1665 und 1680 sowie das Erdbeben von
1681 als «Zornzeichen Gottes / und Vorbotten seiner
gerechten Straffen». Und deshalb verdammt er alle
Versuche der Menschen, ihr Schicksal mit Magie zu
beeinflussen, als Werk des Teufels, selbst harmlose
Praktiken wie das Schatzgraben und das Segenspen-
den, das Wahlen von glnstigen Tagen flir das Baden
oder das Stallausmisten und das Beschwdren des
zukunftigen Ehepartners in der Andreasnacht.

Die Kirche rottet das magische Wissen der Men-
schen aus, aber immerhin in der zweiten Halfte des
17.Jahrhunderts kaum mehr die Menschen selbst.
Als Bartholomaus Anhorn von einer Frau erfahrt, ein
altes Weib habe ihr gegen die lastigen alljahrlichen
Geburten «sonderbare Kreuter angegeben / die sie
alle vier wuchen in ihre Kanten legen / und darab
trinken solle», bestellt er dieses denn auch nur zu
sich, um ihm seine schwere Sinde ernstlich zu ver-
weisen: Ein Jahrhundert zuvor hatte die Obrigkeit das
Weib als Hexe verbrannt.

30

«Manchen eingrindigen seufzen»:
Probleme als Pfarrer in Elsau

Sein eigenes Schicksal nimmt der aus Bischofszell ver-
triebene Pfarrer nicht ganz klaglos an. Schon wenige
Monate nach seinem Amtsantritt in der kleinen Ge-
meinde Elsau, nahe der Thurgauer Grenze zwischen
Aadorf und Winterthur, schreibt er am 6. August
1680 nach Zurich, um sich tber die empfindliche Ein-
kommenseinbusse und die misslichen Verhaltnisse zu
beschweren. Nicht nur bietet die Studierstube fir sei-
ne Blcher zu wenig Platz, sie ist auch wegen des
niedrigen Dachs «ganz tunkel». Die Bretter in den
Stallen faulen, so dass der Pfarrer keine Hihner und
kein Schwein mehr halten kann. Und nach einem Un-
wetter, bei dem das Wasser durch die Scheune floss,
sind die Pinten mit Lehm bedeckt, die Pfarrwiese an
der Eulach mit Steinen Ubersat und alle Birnen vom
Wind von den Baumen gefegt. «In Ansehen meines
Alters, grosser Haushaltung, grosser Unkosten, die
ich an meiner Kinderen ehrliche Erzeuchung anwen-
de», bittet Bartholomaus Anhorn deshalb um mehr
Lohn.

Die Geldsorgen plagen ihn bis zu seinem Tod, vor
allem wegen seiner Kinder und seiner Bucher. Fir den
Druck seiner Werke muss er Mittel vorstrecken, und
was er aus dem Verkauf bekommt, verschwendet
sein Sohn Sylvester, wie sich dessen Bruder Bartho-
lomaus, seit 1674 Pfarrer in Amriswil-Sommeri, nach
dem Ableben des Vaters in einer bitteren Auseinan-
dersetzung beklagt. «O lieber Sohn», gesteht Bar-
tholomaus Anhorn denn auch 6ffentlich, als er Sylve-
ster am 6. Dezember 1681 in St. Margrethen mit der
St.Galler Ratstochter Dorothe Schlappritzi traut: «Ich
hab manchen eingrindigen seufzen fir dich zu Gott
in den Himmel geschickt / bis du in den Ehrenstand /
in welchem du stehest / bist gebracht worden.» Von
den Kindern bringt es allerdings Sylvester am weite-
sten: In St. Gallen wird er 1709 Mitglied des Rates so-
wie 1719 erster Stadtarzt, und er setzt die Autoren-



tradition der Familie mit verschiedenen medizini-
schen Veroffentlichungen fort.

Dafur kann sich Bartholoméaus Anhorn, erstaun-
lich fur einen Menschen des 17. Jahrhunderts, einer
gesegneten Gesundheit erfreuen. Am 16. Januar
1695 gibt er seine Disposition des «Pseudochristia-
nus» in Druck: «An welchem Tag ich das achzigste
Jahr meines Alters antrette / und von Gottes lieben
Gnaden / weder im studieren / noch predigen / und
andern meinen Ambts-Verrichtungen nicht die ge-
ringste Hindernuss versplre.» Einige Monate spater
bricht der Greis, begleitet von seinem Sohn Jakob
und seinem Schwiegersohn Johann Heinrich Meyer,
denn auch auf zu einer Geschaftsreise nach England,
Holland und Deutschland, auf der ihn angeblich so-
gar der englische Konig Wilhelm empfangt.

Der Pfarrer aus der Provinz erfahrt noch die Ehre,
dass er im Grossmunster predigen darf und dass der
machtige Antistes Anton Klingler sein «Theatrum»
empfiehlt, es konne «zu aller Reformirten Europai-
schen Kirchen sonderbarem Nutzen und Heil ge-
braucht werden». Am 6. Juli 1700 stirbt Bartho-
lomaus Anhorn im 85. Altersjahr einen seligen Tod,
und die Gemeinde bestattet ihn im Chor der Kirche
beim Taufstein, eine hohe Anerkennung im kleinen
Dorf.

«Eine ganze Anzahl kleinerer Schriften»:
Zur Bedeutung von
Bartholomaus Anhorn

Ein eifriger und eifernder Pfarrer aus der Provinz?
Oder ein verkannter Gelehrter von internationalem
Rang? Fur die schweizerische Historiographie scheint
die Bedeutung von Bartholomdus Anhorn festzuste-
hen. Das Allgemeine Helvetische Lexikon von Johann
Jakob Leu widmet ihm Ende des 18. Jahrhunderts
noch den ausfihrlichsten und zutreffendsten Eintrag.
Das Historisch-Biographische Lexikon der Schweiz

dagegen wirdigt ihn mit rund zwanzig Zeilen und
grotesken Falschmeldungen, so etwa der Einschat-
zung, von ihm sei «eine ganze Anzahl kleinerer
Schriften im Druck erschienen». Und die spateren
deutschen Sammlungen von Gelehrten-Biographien
sowie, vermutlich darauf gestitzt, auch das Schwei-
zer Lexikon fuhren ihn im Gegensatz zu seinem zwei-
fellos weniger bedeutenden Grossvater nicht auf.
Verdient der Pfarrer von Bischofszell und Elsau nicht
mehr Nachruhm?

Bartholomaus Anhorn bewegt sich zeitlebens in
zwei verschiedenen Spharen. Er ist einerseits ein be-
sorgter Familienvater, ein besonnener Kampfer in den
alltaglichen Auseinandersetzungen der Konfessionen
und ein pflichtbewusster Gemeindepfarrer, der Tau-
sende von Predigten halt und dem in der Seelsorge
fur seine Schafe keine Nacht zu finster und kein Wet-
ter zu rauh ist: Obwohl die meisten verfligbaren
Quellen aus seiner Feder stammen, scheint die Wert-
schatzung, die er in allen seinen Gemeinden geniesst,
seine Selbstdarstellung zu bestatigen. Anderseits ist
er ein wissensbegieriger Gelehrter, der Tag und Nacht
in seiner Studierstube verbringt, um seine Bibliothek
auszuwerten und eigene Blcher zu verfassen. Er lebt
dabei in einem anderen Kosmos, in der Welt der Wis-
senschaft seit der Antike und den Kirchenvatern, die
fur ihn noch festgefligt und in sich geschlossen ist:
Was die nicht als Ketzer verdammten Autoren
schreiben, zweifelt er nicht an. Und Bartholomaus
Anhorn erfdhrt als Theologe internationale Aner-
kennung: In den Vorreden seiner Biicher wiurdigen
akademische Freunde aus Zurich, Basel und Deutsch-
land den Provinzpfarrer, und schon Mitte des Jahr-
hunderts hat er, wie er in einer Rechtfertigung wah-
rend seiner Bischofszeller Zeit schreibt, sein «Thea-
trum» «den Ministerii der vier evangelischen Stadte
[Basel, Bern, Zurich und Schaffhausen] und den Uni-
versitaten Basel, Heidelberg und Marburg unter-
breitet, welche mich zu Vollfuhrung des werks ange-
mahnet haben».

31



Es sei «eine Herculanische Arbeit, zu Weisheit
und Wissenschaft zu kommen», seufzt Bartholomaus
Anhorn in der Vorrede der «Zorn-Zeichen». Und er
schopft wohl aus seiner eigenen Erfahrung in der
Spannung zwischen Gemeindealltag und Gelehrten-
republik, wenn er schreibt, dieses Bemuhen sei «eine
solche Arbeit / dass / wann einer Weisheit und Wis-
senschaft precibus & laboribus, mit betten und arbei-
ten erlanget hat / er dann zu gleich sein Herz / den
Neid zu vertragen / bevestne: Dann selten einer von
seiner Tugend und Woissenschaft / eine mehrere
Frucht under den Menschen davontragt.»

Diese Erfahrung verbittert den verkannten Pfarrer
jedoch nicht; er gerat nie ins blinde Eifern gegen jene,
die anders oder angeblich nicht glauben. Er bemdiht
sich in Bischofszell, trotz seiner schlimmen Erfahrun-
gen im Bandnerland und in der Pfalz, um den Aus-
gleich zwischen den Konfessionen. Erst danach, in
der 1680 erscheinenden «Heiligen Wiedergeburt der
Evangelischen Kirchen», lasst er seinem Zorn auf die
Katholiken freien Lauf, etwa beim Schimpfen tber
den Papst als «Engel des Abgrunds», der «die Ober-
Herrschaft Gber die Kirchen an sich gerissen / und die-
selbigen mit vielerley Irrthumben beschmutzet».

Und auch gegen die Ungldaubigen schreibt Bar-
tholomaus Anhorn kaum im verdammenden Ton, mit
dem die Theologen des 17. Jahrhunderts die Seelen
zerknirschen. Nur in seinen letzten Werken, als sich in
Zirich angesichts von Hungerkrisen und auf dem
Hohepunkt der Orthodoxie unter der Herrschaft des
finsteren Antistes Anton Klingler das Klima weiter
verdustert, wahlt auch er eine scharfere Sprache. «Ich
weiss zwar vast wol», schreibt er jedoch in der Vorre-
de zur «Wachenden Rut» von 1681, «dass sehr viel /
zu grossem Verdruss aufnemmen / wann ihnen das
eiternde Stindengeschwir ausgedruckt wird / daher
nennen sie ernsthafte Prediger / Grobianer / welche
keine hoflichkeit gelernet.»

Der Eifer fur den rechten Glauben unterliegt bei
Bartholomaus Anhorn immer der Gier nach Wissen-

32

schaft. Das fuhrt dazu, dass sich die «Magiologia»
heute wie damals nicht nur als Sammlung von ver-
dammungswurdigen satanischen Stnden, sondern
auch als Anleitung zu verlockenden magischen Prak-
tiken lesen lasst: Der Verfasser selber kann sich der
Faszination des Wissens Uber weite Strecken kaum
entziehen. Der Pfarrer aus der Provinz erscheint so als
bemerkenswerte Figur mit einer eindruckerhei-
schenden Lebensleistung, die als Werk, aber auch als
Quelle fur die Mentalitatsgeschichte des 17. Jahrhun-
derts, mehr Beachtung verdient. Mit seinem Bestre-
ben, die Geheimnisse der Welt zu ergrinden, ge-
winnt er sogar die Sympathie jener Menschen, die es
— wie der Autor — als schlimmste Form der Gewalt
betrachten, jemand anderem das Seelenheil abzu-
sprechen.

Bartlolomewm Kabova

Nachlass
Ein Nachlass existiert nicht.

Wichtigste Werke

Christliche Betrachtung der vielfaltigen / sich dieser Zeit erzei-
genden Zorn-Zeichen Gottes, Winterthur 1665; Theatrum con-
cionum sacrarum topicum, 9 Bde., Basel 1670-1691, Magio-
logia. Christliche Warnung fur dem Aberglauben und Zauberey,

Basel 1674; Analysis pratica homilitica catechismi Tigurini, Basel
1683.

Quellen

StATG: «Dossier Anhorn Bartholomaus»; StAZH A 272: Bischofs-
zell, Kirchliches, verschiedene Briefe. Verstreute Akten sind tber
das sogenannte Blaue Register zu erschliessen; Burgerbibliothek
Bern Mss. Hist. Helv. X 91: Sammelband «Anhorniana», Leichen-
predigt fur Bartholomaus Anhorn von Salomon Wolff, Pfarrer zu
Elgg; StAAR Q.01/50: Familienchronik Anhorn 1519-1990.

Literatur
Herdi, Ernst: Bartholoméaus Anhorn. Ein Streiter gegen Spuk und
Zauber, in: TZ, 26.5.1962 (Sonntagsblatt); Etter, Paul: Ein Bund-



ner Ahorn wuchs in Sulgen, in: Thurgauer Anzeiger, 28.11.1979;
Schar, Markus: Seelennéte der Untertanen. Selbstmord, Melan-
cholie und Religion im alten Zirich 1500-1800, Diss. phil. |
(Zurich), Zarich 1985 (zum mentalitatsgeschichtlichen Hinter-
grund); Gugerli, David: Zwischen Pfrund und Predigt. Die prote-
stantische Pfarrfamilie auf der Zircher Landschaft im ausgehen-
den 18. Jahrhundert, Diss. phil. | (ZUrich), Zrich 1988 (zur sozia-
len und 6konomischen Lage).

Bildquellen

Abb. 1: SLB, Graphische Sammlung: Portrats («Bartholoméus
Anhorn ab Hartwiss. V.D.M. in Agro Tigurino. Aetatis 67, anno
1683»; Kupferstich 17 x 12,7 cm).

Abb. 2: KBTG CB 10: Anhorn, Bartholomaum: Magiologia.
Christliche Warnung fur dem Aberglauben und Zauberey, Basel
1674, Frontispiz (15,8 x 9,2 cm); Fotografie: Konrad Keller,
Frauenfeld.

Unterschrift: StATG, Mikrofilm 95 84 81, Bd. 1: Taufbuch von
Evang. Bischofszell 1661-1678, hier 1661.

33






	Bartholomäus Anhorn (1616-1700) : verbi divini minister : Streiter für den Glauben und Kämpfer wider die Magie

