Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 131 (1994)

Artikel: Die Kartausen in der Schweiz am Ende des 15. Jahrhunderts
Autor: Friah, Margrit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-585106

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-585106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kartausen in der Schweiz
am Ende des 15. Jahrhunderts

Von Margrit Friih

Inhaltsverzeichnis

I UDCFDLICK .o 161
Die Schweiz am Ende des 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts ......... 161
Die dafnalipen Kartausen def 3ehieiz osmsmsimanmmspssmosanssmsans 162

Il Merkwiirdigkeiten, Ungereimtheiten und viel Weltliches um unsere

KAUIAUSOIL .ottt 163
Es reicht kaum fiir das Notigste (OUJon) ....ccceevveeiiiciiniieniiieicreieeeeen 163
Bauernschldue contra Weltentriicktheit (La Valsainte) ...l 163
Innere Unruhe und mangelnde Harmonie (La Part Dieu) ... 165
Stete Priorenwechsel — aufmiipfige Monche (La Lance) ........ccocevvvenenene, 168
Bittgebete und Korn auf obrigkeitliches Verlangen (Thorberg) ................ 169
Gelehrsamkeit und weltlicher Prunk, Klostereintritt als Spektakel (Basel) 172
Die ungeliebten Kartduser (ItHNEZEN) .ooveoviiiiiiiiiiiieiieeee e 175
1P Buelsehdail daf oife giiilife Lol sonmmsssnemmmssssnsssseanss s 179
IV Anhang

STatls der Manche im. KartAUseroriden wwmsmsemnasnmmmamsmsns s 180
L e A VR TTOTCIIIIES: 1o e i s s S S S S AT 181

159



L)

ualIog IS

.

o107
881 - 194

NIONILLI
®

o l ¥

5

uiazn

Q

N

6% - IE€| . Juag
3GNOY 39
. mg_-,ﬁ%m_q;_ :..3__
S w NOPNO
sezi @
./ 3LNIVSTVA
\ o._an_.o.io
¢¢ -B2El 8¢S
dSSOQNVHO @ -L1€l
bag N NV v
gzgl-L651 @
OYIGHOHL [
uinyjo|os
9¢G| - 10!
T[{Svd
o

ZIIMHIS ¥3d NI
N3ISNVLHVMA

160



[ Uberblick

Ausgelost vom 500. Jahrestag der Entdeckung Amerikas regten die Ver-
antwortlichen des Centre de Recherches Cartusiennes in Pont-Saint-Esprit an,
einen Blick auf die Kartausen in der Zeit um 1492 zu werfen. Hier seien die
Kartausen der Schweiz um 1500 vorgestellt. Einige Merkwiirdigkeiten daran
sind wirklich faszinierend. Gab es doch um diese Jahrhundertwende cigen-
artige Vorfélle, Handlungen und Ereignisse, die offenbar fiir die Zeit bezeich-
nend waren. Leider kam das geplante internationale Kolloquium nicht zu-
stande, sodass ein weiterfiithrendes Gespriach mit auslidndischen Forschern
nicht moglich war.

Die Schweiz am Ende des 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts

Im Laufe des 15. Jahrhunderts war die Schweiz noch im Wachsen begriffen,
hatte sie noch nicht die heutigen Grenzen erreicht. Freiburg und Solothurn,
Basel, Schaffhausen und Appenzell schlossen sich der eidgenossischen Kon-
foderation an. Zudem wurden weitere Gebiete erobert und zu Gemeinen Herr-
schaften unter gemeinsamer Verwaltung gemacht. Auch war die Eidgenos-
senschaft kein Staat im modernen Sinn, sondern ein Konglomerat von Orten
(Kantonen), die durch mannigfaltige und unterschiedliche Biindnisse und Ver-
trige miteinander verbunden waren. Jeder wollte aber seine Selbstdndigkeit
bewahren. Im Laufe des 15. Jahrhunderts erschiitterten manche Krisen die Eid-
genossenschaft, aber sie wuchs und vergrosserte thre militirische Bedeutung.

1474 begann der Krieg mit Burgund. Die Eidgenossen besiegten in drei
Schlachten Herzog Karl den Kithnen, und fiir einige Zeit war die Schweiz mi-
litdrische Grossmacht. Eidgenossen blieben die begehrtesten Soldner, stark
vom Ausland umworben. Das fremde Geld brachte Luxus und Bestechlich-
keit, sittliche Verwilderung und Arbeitsscheu bei Vielen. Zu Beginn des
16.Jahrhunderts gewannen die Eidgenossen noch einige Territorien, aber das
Jahr 1515 brachte das Ende einer Epoche. Nach der Niederlage von Marigna-
no wuchs die Schweiz kaum mehr, beendete ithre Grossmachtspolitik und

161



begann allméhlich stattdessen eine Politik der Neutralitdt. Das Gedankengut
der Renaissance wirkte sich auf die Kiinste aus, der Humanismus priagte das
Geistesleben. Ein erstmals erwachendes Staatsbewusstsein liess die bertihm-
ten illustrierten Chroniken entstehen. Bald aber trug die Reformation neue
schwere Krisen und Kampfe ins Innere des Bundes.

Die damaligen Kartausen der Schweiz

Man sieht, dass die Zeit, die wir betrachten wollen, alles andere als ruhig
war. Die Kartduser aber, sie wollten wie immer thr beschauliches Leben fiihren,
wanderten oft auch aus andern Kartausen hierher, aus dem Ausland, aber auch
sie blieben nicht immer von den Unruhen der Welt unbehelligt. Die Kartau-
sen in der Schweiz — es gab deren insgesamt neun — bildeten nie eine zusam-
mengehorige Gruppe, lagen sie doch inzwei Sprachgebieten und gehorten auch
innerhalb des Ordens zu verschiedenen Provinzen. In chronologischer Rei-
henfolge ihrer Griindung, allméhlich von Westen nach Osten vorriickend, sind
es:

Oujon (Kanton Waadt) 1146-1537

La Valsainte (Kanton Freiburg) 1295, noch bestehend

La Part-Dieu (Kanton Freiburg) 1307-1848

La Lance (Kanton Waadt) 1317-1538

Chandossel (Kanton Freiburg) 1328-1333

Géronde (Kanton Wallis) 1331-1349 (Besitz gehalten bis 1424)
Thorberg, auch Bern genannt (Kanton Bern) 1397-1528

Basel 1401-1536

Ittingen (Kanton Thurgau) 1461-1848

Bei ihrer Griindung lagen einige Hiuser noch ausserhalb der heutigen
Schweiz, eines entstand gar schon vor dem ersten Bund der Eidgenossen. Am
Ende des 15. Jahrhunderts aber lagen die damaligen Kartausen alle in der Eid-
genossenschaft oder in mit ihr verbiindeten Gebieten. Zwei Kartausen, Chan-
dossel und Géronde, waren Fehlgriindungen und existierten um 1500 bereits
nicht mehr. Vier Kartausen sollten die Reformation nicht {iberleben (Oujon,
La Lance, Thorberg und Basel), zwei existierten bis 1848 (La Part-Dieu und
Ittingen), eine einzige nur, La Valsainte, besteht noch heute.

Die Geschichte der schweizerischen Kartausen ist sehr unterschiedlich er-
forscht. Gut dokumentiert ist man {iber Basel. [ttingen ist in letzter Zeit wegen
seiner neuen Nutzung als Kulturzentrum und Museum Gegenstand vermehr-
ter Forschung. Uber die andern Kartausen liegt nur spirliche Literatur vor,
und so kann nicht von jeder ausfiihrlich iiber die Zeit um 1500 berichtet wer-
den. Verschiedene Aspekte, jeweils fiir eine Kartause charakteristisch, sollen
im folgenden dargestellt werden.

162



I Merkwiirdigkeiten, Ungereimtheiten und viel Weltliches
um unsere Kartausen

Es reicht kaum fiir das Notigste (Oujon)

Die élteste Kartause auf heutigem Schweizer Gebiet wurde 1146 gegriin-
det und erlangte geméss den spirlich erhaltenen Dokumenten ihre Hochstzahl
an Bewohnern im 13. Jahrhundert, wo 13 Chormonche, 7 Briider und einige
Konversen gezihlt wurden, insgesamt tiber 20 Monche.

Spéter aber konnten kaum mehr 12 Monche erndhrt werden. Warum war
wohl die Not so gross? Grund ihrer existentiellen Probleme scheinen Grenz-
probleme gegeniiber der Abtei Saint-Claude gewesen zu sein. Leider kennt
man weder den genauen Anlass noch den Ausgang eines wahrlich ernsthaften
Streits, in dessen Lauf die Abtei Saint-Claude die Kartause 1335 mit angeblich
fast 5000 Mann tiberfiel und verwiistete. Von diesem Schlag sollte sich die
Kartause offenbar nie mehr erholen.

1459 finden wir in der Kartause ausser dem Prior fiinf Chormonche und
acht Diener, aber keine Konversen oder Donaten, 1477 gar nur zwei Monche.
1483 lebte der Prior mit drei Monchen in Oujon, konnte aber 1495 doch eini-
ge Landereien kaufen. Es schien wieder etwas aufwirts zu gehen, denn 1509
befanden sich ausser dem Prior wieder vier Monche im Kloster, 1511 konnte
er gar sechs Monche und einen Donaten um sich scharen, auch nahm er No-
vizen auf. 1533, bei der letzten Visitation des Klosters, fanden die Visitatoren
den Prior und nur noch vier Monche vor. 1536 ist die Rede von einem Kon-
versen, der von Oujon wegen der Armut des Klosters weggeschickt werden
musste. Nachdem 1528 die protestantischen Berner — damals die Herren tiber
das Waadtland — die Novizenaufnahme verboten hatten, mussten 1536 die ver-
bleibenden Monche, der Prior und zwei weitere, ihr Kloster verlassen. 1588
starb der letzte Monch aus Oujon. Bis zu diesem Jahr hatten die Charten des
Generalkapitels Jahr fiir Jahr beharrlich gemeldet, dem Prior von Oujon werde
nicht Misericordia gewahrt, er bleibe im Amt.

Das Beispiel Oujon mag uns zeigen, wie zdh die Kartduser ein Haus zu hal-
ten versuchten, wenn es einmal bestand. Auch grosse Not, wie sie in Oujon ge-
herrscht zu haben scheint, bewog sie nicht zur Aufgabe. Sie wichen erst der
Gewalt der Reformation. Diese dem Zeitgeist widerstehende Beharrlichkeit
zeigt die schone und konservative Grundhaltung des Ordens, der ganz allge-
mein am Herkommen und der Tradition festzuhalten versucht.

Bauernschliue contra Weltentriicktheit (La Valsainte)

1295 gegriindet, wurde die Valsainte zu Beginn des 14. Jahrhunderts von
verschiedenen Gonnern beschenkt. Die Einkiinfte blieben aber wegen der ge-
birgigen Lage trotzdem eher klein. Milch und Kése kamen vom Vieh auf den

163



Alpweiden, das Holz zum Bauen, Heizen und Kochen aus dem eigenen Wald,
Gemiise und Getreide aus einer Domédne im Tal. Diese Doméne 1680 zu ver-
kaufen, war ein spdter oft bedauerter Fehler. Ein Rebgut mit Keller in Vevey
licferte den Wein. Wohl waren viele Giiter verlichen, doch die Einkiinfte dar-
aus blieben gering. Das Recht, saumige Zahler von thren Giitern zu jagen,
setzte die Kartause nie ein. Sie stritt oft jahrelang mit thren Gldubigern, setzte
ithr Recht aber selten durch, iibte letztlich nachsichtig Geduld und ging damit
mancher Einnahme verlustig.

1495 lebten ausser dem Prior fiinf Chormonche, ein Novize und zwei Lai-
enbriider in der Valsainte, fiir mehr reichten die Einkiinfte nicht. Selten blie-
ben die Prioren mehr als zwe1, drei Jahre — keine giinstige Voraussetzung, der
Schwierigkeiten Herr zu werden. Eine Ausnahme bildete Jacques du Fréne,
der von 1462 bis zu seinem Tode 1493 regierte. Nach thm waren bis zum Jahr
1500 nicht weniger als fiinf Prioren im Amt. Wie schamlos solche Wechsel bis-
weilen ausgeniitzt wurden, mag ein Beispiel zeigen, das Courtray in seiner
«Histoire de la Valsainte» erzdhlt. Der lang regierende Prior du Fréne kaufte
1478 einen Rebberg in La Tour-de-Peilz von Pierre Grivel um den Preis von
166 Pfund. Einige Jahre spéter reklamierte der Adelige Louis Munard einen
Drittel des Weinbergs als sein rechtmissiges Erbe. Der vor Gericht zitierte
Verkidufer Grivel erschien dort nicht, wurde aber zur Riickzahlung der 166
Pfund an die Kartause und die Riickgabe der Reben an Munard verpflichtet.
Vergeblich. Ein zweites Gerichtsurteil bestitigte das erste und auferlegte Gri-
vel zusédtzlich 100 Pfund Busse. Als Pfand erhielt der Prior zwei andere Reb-
berge Grivels, einen in Merdanon, den anderen in Pucis. Weiter geschah of-
fenbar nichts, als dass Grivel im Jahr 1495 dem zweiten Nachfolger Prior du
Frénes den Rebberg in Pucis um 37 Pfund verkaufte! Den gleichen Rebberg
erwarb ein weiterer Nachfolger im Jahr 1500 zum dritten Mal fiir die Kartause.

Ein dhnlicher Fall fiihrte etwas spéiter sogar zum Streit zwischen den Kartau-
sen La Valsainte und La Part-Dieu. 1523 kaufte Prior Nicolas Charlet einen
Rebberg von Louis Ravanel, Biirger von Vevey. Da die Valsainte iber das noti-
ge Geld nicht verfiigte, lich sie 300 Gulden von La Part-Dieu, dieser die Nutz-
niessung des Rebbergs bis zur Riickzahlung der Schuld tiberlassend. Das war
vollig korrekt, aber im Jahr darauf verkaufte Ravanel, sich auf ein Riick-
kaufsrecht berufend, den gleichen Rebberg an La Part-Dieu, dem inzwischen
ein neuer Prior vorstand. La Valsainte erfuhr davon nichts. Erst 1574, 50 Jahre
spater, fand der damalige Prior der Valsainte den Vertrag von 1523, zahlte die
300 Gulden und verlangte von La Part-Dieu den fraglichen Rebberg. Der dor-
tige Prior aber wies den Kaufvertrag von 1524 vor. Ravanel war inzwischen
ldngst gestorben, die Erben wussten von nichts. Die beiden Kartausen trugen
den Fall vor die Visitatoren, die zugunsten La Part-Dieus entschieden. La Val-
sainte musste den Rebberg nochmals bezahlen.

Josephus Wech, der Mitte des 18. Jahrhunderts in Ittingen Procurator war,
hatte recht, wenn er immer wieder betonte, wie wichtig es sei, alles genau auf-

164



zuschreiben und festzuhalten, weil man sonst unweigerlich geschidigt werde.
Wechselten die Prioren von La Valsainte so oft, weil sie solcher Streitercien,
die ithrer gewiinschten kontemplativen Lebensweise zutiefst widersprachen,
jeweils bald miide wurden oder entstanden diese Probleme erst wegen der ra-
schen Wechsel? Beides mag stimmen. und die wenigen Beispiele zeigen, wie
oft Ideal und Wirklichkeit auch im Leben eines Kartduserpriors auseinander-
klaffen. Ob solche Probleme — die Beispiele sind weit zahlreicher als das hier
Erzihlte — auch die Monche in den Zellen und nicht nur Prior und Procurator
behelligten? Dariiber erfahren wir nichts.

Dassaber iiberhaupt solche eigentlichen Betriigereien vorkamen, mag nicht
nur mit der mangelnden Geschiftstiichtigkeit der Prioren zusammenhingen,
sondern vielleicht auch mit der allgemeinen Geisteshaltung der Zeit um 1500.
Das Band zwischen Kirche und Laien hatte sich gelockert, der mittelalterliche
Gedanke, dass die einen fiir die andern beteten, die andern aber fiir die einen
arbeiteten, hatte allméhlich seine Selbstverstiandlichkeit verloren, im Gegen-
teil, die Bauern begannen aufzumucken. Kloster und Volk gerieten vielerorts
in Gegensatz zueinander, der sich zu Beginn des 16. Jahrhunderts wie in Ittin-
gen bis zur Zerstorung steigern konnte, in Deutschland gar ins Chaos der Bau-
ernkriege ausmiindete. Mochte der Kartduserorden selbst im Vergleich zu
andern Klostergemeinschaften weniger von den Zerfallserscheinungen des
Monchstums betroffen worden sein, der allgemeinen Geistesstromung konn-
te auch er sich nicht entziehen.

Innere Unruhe und mangelnde Harmonie (La Part-Dieu)

La Part-Diecu, nicht weit von der Valsainte entfernt gelegen, wurde 1306 von
Guillemette de Grandson und ihrem Sohn Pierre I11. gestiftet. In der zweiten
Hilfte des 15. Jahrhunderts war ihr Zustand ebenso kiimmerlich wie jener von
Oujon. 1459 lebten ausser dem soeben eingesetzten Prior Etienne Maltre nur
drei Chormonche in La Part-Dieu, dazu zwei Donaten und sechs Diener. An
weltlichen Giitern besass die Kartause 50 Kiihe, zwei Ochsen zum Pfliigen, ein
Reit- und zwei Zugpferde, sowie zwel Lasttiere mit einem Jungtier. Auf dem
Kloster lasteten 90 Gulden Schulden, denen 100 Gulden Guthaben gegen-
Uberstanden, und in der Kasse lagen 12 Gulden. Im folgenden Jahr wurde der
Prior entlassen. Sein Nachfolger Hugues Rollier trat das Amt entweder gar
nicht an oder gab es gleich wieder auf, danach folgten einige Prioren, die je-
welils etliche Jahre im Amt blieben. Doch 1479 schrieb der Graf von Greyerz
ans Generalkapitel, dem Kloster drohe der Ruin, worauf Prior Jean Chanel
(seit 1478 im Amt) ermahnt wurde, sein Augenmerk besonders auf die Wie-
derherstellung des Klosters und eine gute Fithrung zu richten. Zwei Jahre dar-
auf wurde er abgelost. Sein Nachfolger Jean Robin (1481-1497) war offenbar
erfolgreicher, denn ausser ihm lebten wieder fiinf Monche in der Kartause. Es
folgten zwei ganz kurze Priorate, und als Jacques Fournier 1499 das Amt an-

165



trat, fand er das Haus schlecht verwaltet vor. Er verbesserte dessen Zustand
in weltlicher und geistlicher Hinsicht, sodass er 1501 gar Novizen aufnehmen
konnte. Doch eben in diesem Jahr wurde er ermahnt, sich wegen der Geschifte
nicht zuviel auswirts aufzuhalten, mehr im Haus zu bleiben und an den Gottes-
diensten teilzunehmen, um ein gutes Beispiel zu geben. 1503 wurde er bereits
wieder abgelost, das Haus in dusserster Armut zuriicklassend. Sein Nachfolger
Nicolas Charlet oder Cucuat regierte 10 Jahre, verbesserte die Zustdnde wie-
der und nahm ebenfalls Novizen auf. Als Prior Pierre du Pasquier nach 11 Jah-
ren im Amt 1524 starb, rithmte man, dass das Kloster unter ithm gebliiht habe
wie nie seit der Griindung, er habe sechs Zellen erbauen lassen und sieben
Monche erndhren konnen. Die Bliite war freilich nicht von Dauer, bereits 1535
wurden wieder Klagen laut, zudem schien 1540 auch der geistige Zustand des
Klosters reformbediirftig.

Liest man die Ausziige aus den Charten der Generalkapitel, so entsteht der
Eindruck, die Monche dieses Klosters seien, bedridngt von den misslichen Um-
stinden, von einer inneren Unruhe ergriffen worden, die sich bisweilen in
eigentlichem Ungehorsam oder Aufmiipfigkeit gegen den Prior dusserte. Die
knappen Angaben der Charten lassen freilich die Umstdnde und den Ablauf
der Ereignisse keineswegs genau erkennen, hochstens andeutungsweise er-
ahnen.

Merkwiirdige Machenschaften gingen schon in den 1460er Jahren vor. 1463
erfahren wir aus den Generalkapitelsakten, dass Procurator Simond Labien
von La Part-Dieu, seiner Professkartause, in die Valsainte gesandt wurde. Er
wird nicht gern gegangen sein, denn zuvor hatte er, wie aus den gleichen Akten
hervorgeht, zusammen mit Guillaume de Sales an den Generalprior des Ordens
geschrieben. In threm Brief hatten sie Anschuldigungen gegen den Prior der
Valsainte erhoben, was die Ordensleitung notigte, den Visitator dorthin zu sen-
den — nicht ohne Aufwand und Kosten —, wo sich die Vorwiirfe aber als falsch
erwiesen. Die beiden Briefschreiber wurden daher fiir 15 Tage zur «disciplina
generalis» verurteilt und vor weiteren solchen Taten ernsthaft gewarnt.

Die «disciplina generalis» als schwere Ordensstrafe bestand in Rickver-
setzung in den Novizenstand und dem Ausschluss vom Kolloquium, dem ge-
meinsamen Gesprich in der Rekreationszeit, es sei denn, der Prior gestatte
dieses erholsame Gesprich ausdriicklich, was aber selten vorkommen sollte.
Ferner wurden die Bestraften jedesmal im Kapitel gegeisselt, ausser wenn sie
an diesem Tag an der Kommunion teilhatten. Die Verurteilten hatten ferner
keine Stimme im Kapitel und durften kein Amt ausiiben. Auch nach Verbiis-
sung der Strafe blieben sie wie ein Jungprofesse an hinterster Stelle im Kon-
vent und erlangten nicht wieder thren vorherigen Grad.

Im Generalkapitel von 1466 erging ein dhnlicher Tadel an die Adresse des
gleichen Guillaume de Sales, der — diesmal zusammen mit Pierre Violand -
einen Brief an den Grafen von Greyerz geschrieben hatte, wiederum gegen
den Prior der Valsainte gerichtet. Beide wurden zu einem Monat Kerkerhaft

166



verurteilt und ein ganzes Jahr lang der «disciplina generalis» unterstellt. Zudem
wurde thnen verboten, weitere Briefe, weder eigenhiindig noch durch andere,
weder ans Generalkapitel noch an andere Ordenspersonen, zu schreiben.

Guillaume de Sales war Profess von Oujon, wurde 1441 nach La Part-Dieu
gesandt, 1443 in die Valsainte, dann zuriick nach Oujon, von dort 1462 nach
La Part-Dicu und 1464 wieder in die Valsainte. Simond Labien, Profess von
[a Part-Dieu, wurde 1450 nach Pomiers versetzt, von dort 1453 nach La Part-
Dieu, wo er 1459 Sakristan war. 1463 kam er in die Valsainte, wo er offenbar
seine oben erwédhnte Strafe zu verbiissen hatte. Im folgenden Jahr wurde er in
seine Professkartause La Part-Dieu zuriickgeschickt, wo er 1472 noch lebte.
Pierre Violand schliesslich war Profess von Vallon, wurde 1454 nach La Lance
versetzt, 1459 war er Procurator von La Part-Dieu und von 1460 bis 1465 Prior.
Vor 1466 wurde er nach Val Saint Hugon geschickt, wo er die Strafe verbiis-
sen musste. 1474 wurde er von Val Saint Hugon nach La Lance versetzt. Er
starb 1484.

Bertlicksichtigt man alle Daten, ergibt sich der Schluss, dass die Anschuldi-
gungen von La Part-Dieu aus geschrieben wurden, obwohl sie den Prior der
benachbarten Valsainte betrafen. Der Unruhestifter scheint der beide Male
daran beteiligte Guillaume de Sales gewesen zu sein.

1505 wurde ein weiterer Profess von La Part-Dieu, Boniface Virgile, wegen
seiner Worte und wegen Briefen an den Generalprior, die diesen und das ganze
Generalkapitel verunglimpften, geriigt. lhm wurde «disciplina generalis» auf-
erlegt, solange bis er seine Schuld erkenne und sich entschuldige, worauf wie-
der iiber ihn befunden werde. 1512 war er in der Valsainte zu finden, wurde
nach La Lance gesandt, im folgenden Jahr von dort nach La Part-Dieu, wo er
sich still verhalten solle. 1516 hatte der Visitator zu iiberpriifen, was P. Boni-
face vom Kloster forderte, 1518 hatte dieser ein Forderung an P. Franciscus.
1530 starb der unruhige Monch.

1478 musste ein nicht namentlich bekannter Monch zum Gehorsam ge-
geniiber dem Prior ermahnt werden. Weil er diesen bei weltlichen Personen
angeschwiirzt hatte, musste er einmal im Refektorium auf dem Boden speisen
und 1im Kapitel drei «disciplinas» erdulden.

Den Konvent von La Part-Dieu als ganzes scheint eine gewisse Unbekiim-
mertheit ergriffen zu haben, denn 1478 verbietet das Generalkapitel den
Monchen, auf ihren Spaziergidngen die Stadt Gruyeres zu betreten, obwohl sie
innerhalb der Spaziergangsgrenzen liege. Bei Nichtbefolgen dieser Anordnung
sollte ihnen jedesmal am folgenden Tag der Wein vorenthalten werden.

Einzelne Monche driickten ihr Unbehagen in La Part-Dieu nicht durch
Ungehorsam aus, aber sie verlangten offenbar sehnlich, versetzt zu werden.
Die einen wurden zum Bleiben aufgefordert, andern wurde thr Wunsch erfiillt,
worauf die Abginge wieder durch neue Hospites ersetzt werden mussten, die
meist auch moglichst bald wieder wegbegehrten.

Jean Suret, der 1471 von La Lance hierher kam, wurde im folgenden Jahr

167



zur Geduld ermahnt, 1474 zum Ausharren in seinen Pflichten als Procurator.
1476 aber war er nicht mehr im Amt, denn ein anderer Procurator starb in die-
sem Jahr. Jean Suretselbststarb 1488 inseiner Professkartause La Lance, wohin
er demnach doch endlich zuriickkehren durfte. Auch Guillaume Marseins
musste 1472 zum Bleiben aufgefordert werden, begriindet mit dem Mangel an
Personen. 1505 musste Pierre Humbert ermahnt werden, in La Part-Dieu zu
bleiben, da in dem Haus, wohin er zu gehen wiinschte, kein Platz sei. 1519
mussten zwei Prioren auf Anordnung des Generalpriors die Frevel und Unver-
schamtheiten dieses Paters untersuchen, der sich nun 1n Silvebénite aufhielt.
Er wurde zur «disciplina generalis» verurteilt. Nachdem er nach Arveric und
Petrae-Castri, schliesslich 1521 nach La Part-Dieu zuriickgeschickt worden
war, musste man ithn hier zu Ruhe und Friedsamkeit ermahnen. 1521 wurde
Pierre Dafflons ermahnt, geduldig in La Part-Dieu zu bleiben. da es dem Haus
an Monchen mangle, doch befand er sich zwei Jahre spiter in der Valsainte,
1526 aber bereits wieder in La Part-Dieu, von wo er erneut in die Valsainte ge-
schickt wurde.

1494 wurde ein ungenannter Ménch in La Part-Dieu in seine Profess-
kartause Valsainte zuriickbeordert, wo er sich stille halten solle, da er schon
genug durch die Ordenshduser umhergeirrt sei.

1511 hatte der Prior von La Part-Dieu die Biicher, die der nun verstorbene
Procurator aus seiner Professkartause La Lance mitgenommen hatte, dorthin
zuriickzugeben.

Versucht man, die Ein- und Austritte der Monche von La Part-Dieu zu ver-
folgen — was wegen der mangelnden Angaben freilich nur ungenau moglich ist
—so ergibt sich ein sehr unruhiges Bild, ein rasches und haufiges Kommen und
Gehen, fiir eine so kleine Gemeinschaft gewiss schwer belastend. Diese innere
Unruhe, diese steten Wechsel sind vielleicht nicht nur der finanziellen Not zu-
zuschreiben. Aussert sich im Verhalten dieser welschen Kartausen wohl nicht
vielmehr die ganze Unruhe einer Zeit vor dem Umbruch, einer Zeit, die sich
zu neuen Entdeckungen, nicht nur Amerikas, sondern auch auf geistigen und
wissenschaftlichen Gebieten, aufmachte?

Stete Priorenwechsel — aufmiipfige Monche (La Lance)

La Lance, 1317 gestiftet von Pierre und Othon de Grandson durch Verkauf
und Schenkung von Giitern, lag am Neuenburgersee. Aus der Bauzeit, die 1328
mit der Weihe der Kirche abgeschlossen war, blieben der kleine Kreuzgang
von wirklich kleinen Dimensionen, aber mit schonen frithgotischen Klee-
blattbogen und einige anschliessende Bauten erhalten. Auch dieses Haus
scheint eher arm gewesen zu sein, und es fallt auf, wie haufig die Prioren aus-
gewechselt wurden.

Nachdem von 1458 bis 1470 drei Prioren geamtet hatten, wurde 1470 Jean
de Rolier oder Volton cingesetzt. Im folgenden Jahr wurden die Monche

168



gertigt, weil sie zu hdufig grundlos einen neuen Prior wiinschten und deswegen
gegen ithren Vorgesetzten gerichtete Briefe ans Generalkapitel schrieben, um
einen neuen Prior nach threm Belieben zu erhalten. Sie wurden ernsthaft ge-
mahnt, sich zurlickzuhalten. Ganz grundlos scheint der Wunsch der Monche
mindestens in diesem Fall nicht gewesen zu sein, denn nach der Visitation im
gleichen Jahr 1471 wurde Jean de Rolier seines Amtes enthoben und als ein-
facher Monch in seine Professkartause Pomiers zurlickgeschickt. Auch als Pro-
curator von La Part-Dieu, wohin er 1475 gehen musste, wurde er bereits nach
einem Jahr wieder wegbeordert.

Unter seinem Nachfolger, Luc de Brabant, hatte die Kartause unter den
Auswirkungen der Burgunderkriege zu leiden. Die Schlacht von Grandson
fand am 2. Mérz 1476 in der Néhe des Klosters statt. Als die Eidgenossen zuvor
gegen die Waadt zogen, wurde es 1475 vermutlich teilweise zerstort. Jedentalls
erhielt es von den Eidgenossen 25 Gulden, und der Prior von Thorberg mach-
te thm ein Geschenk «zur Wiederherstellung nach dem Krieg». Prior Luc aber
wurde 1478 wihrend der Visitation abgelost, zwei Jahre spéter jedoch, nach-
dem sein Nachfolger das gleiche Schicksal erlitten hatte, von den Visitatoren
erneut eingesetzt. Er blieb Prior, bis er 1483 im Amt starb. Er scheint seine
Monche etwas zu wenig unter Kontrolle gehabt zu haben, denn 1473 verkauf-
ten diese in seiner Abwesenheit einige Giiter der Kartause. Jeder von ihnen
musste zur Strafe zweimal im Refektorium auf dem Erdboden essen und im
Kapitel zwei Geisselungen erdulden. Der Verkauf der Giiter aber wurde als
null und nichtig erklért.

1488, als Jacques Hugues oder Comte im Amt war, wurden die Monche be-
reits wieder ermahnt, diesmal, sie sollten threm Prior die gebiihrenden Ehren
erweisen und ithm zu ithrem Seelenheil und vor allem zum Wohl des Hauses
gehorchen. Getadelt wurden sie aber auch wegen der Annexion der «cura»
Ornans, cin Fall, der an der Kurie in Rom untersucht werden musste. Worum
es sich handelt, ist nicht ersichtlich. Jacques Hugues wurde 1490 auf seine drin-
gende Bitte aus Krankheitsgriinden abgelost.

Auch hier wird man den Eindruck nicht los, dass die Monche ihren Prioren
fast nicht mehr gehorchten, dass sich dadurch zahlreiche Misstinde im Kon-
vent einnisteten. Man muss ja wohl annehmen, dass nur die schlimmsten Fille
ans Generalkapitel gelangten. Die allgemeine Unruhe hatte offenbar auch La
Lance ergriffen.

Bittgebete und Korn auf obrigkeitliches Verlangen (Thorberg)

Ritter Peter von Thorberg stiftete 1397 den Kartdusern seine Burg, damit
darin ein Kloster errichtet wiirde. 1404 begannen dic Monche mit dem ge-
regelten Leben. Vom Stifter wurde die Kartause unter den Schutz der Stadt
Bern gestellt, die den jeweiligen Schultheiss als Kastvogt iiber das Kloster
setzte. Im Lauf des 15. Jahrhunderts erhielt die Kartause reiche Dotationen,

169



so dass Konrad Tiirst in seiner Beschreibung der Eidgenossenschaft festhielt,
sie sei so reich an «giilt und giitren», dass in thren Mauern 18 Priestermoénche
lebten. Tatsachlich sind auf einem Plan des aufgehobenen Klosters von 1672
I8 Zellen auszumachen, zum Teil eng ineinandergeschachtelt, da man offen-
bar Miihe hatte, auf dem engen Felssporn alle benotigten Monchsklausen
unterzubringen.

Die zahlreichen Dotationen an die Kartause erfolgten nicht zuletzt, um sich
der Gebete der Kartduser zu versichern. Ein grosser Wohltdater war zum Bei-
spiel Petermann von Krauchtal, Schultheiss von Bern und erster Vogt der
Kartause, der 1425 starb. Als Entgelt fiir seine grossen Vergabungen hatte die
Kartause eine weitere Zelle zu bauen, deren Bewohner tédglich eine Messe
lesen sollte. Auch musste die Jahrzeit Petermanns vom Konvent auf alle Zei-
ten begangen werden. Seine Witwe, die bis 1459 lebte, machte weitere Ver-
gabungen. Dafiir hatten die Kartduser ihr Begridbnis zu bezahlen und jdhrlich
drei Jahrzeiten fiir sie, fiir thren Gatten und fiir beider Angehorige zu feiern.
An diesen und weiteren Tagen sollten sie die Armen beschenken. Die Mén-
che unterliessen es aber offenbar, vom Geld Petermanns und seiner Gattin die
ebenfalls verlangten Glasgemailde fiir ihre Kirche malen zu lassen. Jedentalls
forderte sie der Berner Rat nach dem Tod von Petermanns Witwe auf, ein Bild
zu schaffen. 1472 wurde der damalige Prior zum zweiten Mal ermahnt, «ein
bild in die taffelen zu machen». Nun erging ein Auftrag an den Miinsterbau-
meister und Bildhauer Erhard Kiing, der ein Sandsteinrelief mit dem Schmer-
zensmann schuf. Dieses Relief st bis heute erhalten geblieben (Historisches
Museum Bern), wihrend die Gebetsverpflichtungen der Kartause Thorberg
durch die Reformation ausgeldscht und die Gebaude in den folgenden Jahr-
hunderten bis auf ganz wenige Reste total verdndert wurden oder ganz ver-
schwunden sind.

Nicht nur Privatleute begehrten die Fiirbitte der Monche, auch die méchti-
ge Stadt Bern nahm die Kartause nicht nur unter ihren Schutz, sondern bean-
spruchte auch ofters ithre Gebete fiir besondere Anliegen. Sie forderte 1468
die Kartause Thorberg und das Kloster Interlaken zur Anrufung der gottlichen
Hilfe auf, 1470 Thorberg und weitere Kloster zum Gebet fiir gutes Wetter,
damit «die frucht uff dem veld harin miige kommen». 1474 und 1476 mussten
die Monche Gott «mit kriizgengen und andern guten dingen» erneut um gutes
Wetter bitten.

Wie unbedingt man von der Wirkung kartiusischen Gebets {iberzeugt war,
zeigt eine Episode aus den Burgunderkriegen. 1476, als die Luzerner gegen
Herzog Karl den Kiithnen zur Schlacht von Grandson zogen, erfuhren sie, die
Kartduser von Thorberg wiirden fiir den Herzog beten. Die Soldaten ereifer-
ten sich dariiber und drohten, das Kloster auf dem Riickweg zu verbrennen.
Als der Rat der Stadt Bern dies erfuhr, griff er ein und schrieb an die Luzer-
ner Truppen im Feld einen Brief, worin er darlegte, Herzog Karl sei ein gros-
ser Wohltidter der Mutterkartause Grande Chartreuse, die in seinen Landen

170



liege, und daher sei es Pflicht der Kartéduser, fiir ihn zu beten. Der Rat befahl
den Truppen, dass «das 1oblich gotshus nit gesmicht werd». Thorberg wurde
verschont.

Fiir die inneren Zustdnde der Eidgenossenschaft waren die Burgunder-
kriege nicht von Vorteil, Neid und Zwietracht blithten. 1479 schrieb der Rat
nach Thorberg, man solle singen und beten und Gott den Allméchtigen anru-
fen, damit er dem Land Friede, Ruhe und eine gute Ernte verleihe «und all
plagen abwende». Als im selben Jahr die Pest ausbrach, konnte man sie nicht
anders verstehen als «dass solich uss unseren siinden, die der ewig Gott stra-
fen will» entstehe. Man bat die Kloster instidndig, Gebete und Messen getreu-
lich zu halten, damit Gott die Augen seines Zorns «zuo erbdarmde kere».

1500 sollte zugunsten der Tagsatzung von allen glaubigen Seelen eine Messe
gehalten werden. Die Versammlung vermochte die Probleme trotzdem nicht
zu 16sen, und 1507 wurden die Kloster erneut aufgefordert, besondere Messen
zu lesen, denn die Zeit sei seltsam und «srocklich».

Bern verlangte bisweilen nicht nur Gebete, sondern auch weltliche Giiter
von den Kartdusern, so 1484 Tuffsteine fiir den Bau der Untertorbriicke, 1493
Fuhren mit Ross und Wagen fiir den Bau der Miinsterplattformmauer, 1482
das gleiche fiir die Briicke von Aarberg.

Als die Berner 1476 gegen Karl den Kithnen zogen, sollten die Kartiduser
Tag und Nacht Korn mahlen lassen und das Mehl — gegen Bezahlung — nach
Bern bringen. In den immer wieder auftretenden Lebensmittelknappheiten
mussten die Kloster Korn in die Stadt bringen. 1512 wurde ihnen gar vorge-
schrieben, dafiir den «gewohnlichen Preis» zu verlangen, um die Teuerung zu
bremsen.

Da die Dokumente, die den erwdhnten Ereignissen zugrunde liegen, von
ausserhalb des Klosters stammen, sagen sie nichts iiber dessen inneren Zu-
stand aus. Dass Thorberg aber, im Gegensatz zu den welschen Kartausen, auch
innerlich gesund war, beweisen die langen Regierungszeiten der Prioren, die
grosse Zahl der Monche sowie die gute finanzielle Situation. Die Wohltédter
und die Stadt Bern durften daher darauf zihlen, dass die Gebetsverpflichtun-
gen mit dem notigen Ernst erfiillt wurden und man auf die positiven Aus-
wirkungen zédhlen durfte. Hier tritt die im Mittelalter selbstversténdliche Auf-
fassung von der Niitzlichkeit und Wichtigkeit der intensiven Verbindung der
Monche zu Gott, die auch der Welt zugute kommt, noch in aller Deutlichkeit
zutage. Bis zur Jahrhundertwende blithte diese Uberzeugung offenbar noch
unangefochten. Erst danach fanden die Umwiélzungen der Reformationszeit
in Bern Eingang, die 1528 zur Aufhebung der Kloster fiihrten. Die neue Lehre
liberzeugte aber auch cinzelne Monche innerhalb der Klostermauern, denn
zwei aufeinanderfolgende Prioren, der letzte Schaffner und ein weiterer Kon-
ventuale traten zur Reformation iber und wurden protestantische Pfarrer. Die
restlichen aber blieben entweder in Thorberg bis zu ithrem Tod oder begaben
sich in andere Kartausen, die meisten nach Ittingen.

171



Gelehrsamkeit und weltlicher Prunk, Klostereintritt als Spektakel ( Basel)

Der reiche Basler Kaufmann Jakob Zibol stiftete 1401 die Kartause Basel,
die erste und einzige Stadtkartause der Schweiz. Da Zibol vor seinem Tod
wegen einer politischen Affire plotzlich verarmte, hatte das Kloster anfangs
mit grossten Schwierigkeiten zu kdmpfen. Auch standen thm die Basler Kir-
che und die Biirgerschaft im allgemeinen ablehnend gegentiber. Das Basler
Konzil 1431-48 brachte durch Stiftungen zahlreicher Teilnehmer &dusseren
Prunk in diec Bauten, aber der wirtschaftliche Zustand blieb trotzdem prekir,
so dass der Orden nach dem Ende des Konzils das Haus gar auflosen wollte,
wogegen sich Prior Heinrich Arnoldi und seine Monche aber erfolgreich wehr-
ten. Das Kloster blieb bis zur Basler Reformation 1525 bestehen. Die Kartéiu-
ser erreichten 1532 durch zihe Verhandlungen, dass sie bis zu threm Lebens-
ende in der Kartause bleiben durften. Der letzte starb 1564. Was an Gebéu-
den nicht abgebrochen wurde, dient seither als Waisenhaus. Die Bibliothek ge-
langte zu einem grossen Teil in die Universititsbibliothek, wo die Biicher. in
die Bestdnde verteilt, bis heute stehen.

Die drei letzten Prioren zeichneten sich nicht nur durch ausserordentlich
lange Regierungszeiten aus, sondern waren auch der Gelehrsamkeit und Wis-
senschaft zugetan. An ithnen und ihren Interessen zeigt sich der Wandel der
Geisteshaltung in der zweiten Hélfte des 15. Jahrhunderts. Heinrich Arnoldi
von Alfeld, geboren 1407, legte 1437 Profess ab, amtete von 1449 bis 1480 als
Prior und starb 1487. Er gehorte noch ganz dem Mittelalter an. Der zweite
Chronist der Kartause, Georg Carpentarius, erzéhlt, dass Prior Heinrich in einer
Vision der beriihmte Theologe und Mystiker Johannes Gerson (1363-1429)
erschienen sei, und dass er sich bisweilen wiahrend der Messe in Ekstase in die
Luft erhoben habe. Wegen seiner Frommigkeit lobt ihn der Chronist, halt ihn
zugleich fiir einen «seltenen Vogel» in den Klostern seiner Zeit. Vor seinem
Eintritt in die Kartause Notar am pépstlichen Hof und danach am Konzil von
Basel, hatte er zwar keinen akademischen Grad erworben, doch galt er als be-
wandert in den freien Kiinsten und der «Gottesgelahrtheit», auch erfahren im
geistlichen Recht. Als Kartduser verfasste er zahlreiche — es diirften gegen 100
gewesen sein — erbauliche Schriften, die er gern als Dialog gestaltete. Etliche
davon wurden auch gedruckt, zum Teil sogar in mehreren Auflagen. In die
Form eines Dialogs zwischen der Schutzpatronin der Kartause, der heiligen
Margaretha, und threm Knecht, dem Prior, kleidete er auch eine Chronik des
Klosters, worin er von den Anféngen bis zum Ende seines eigenen Priorats er-
zdhlt. Er gab seiner historischen Darstellung damit gleichzeitig den Charakter
ciner Erbauungsschrift. Er forderte zeit seines Priorats die Verehrung der
Muttergottes und der heiligen Margaretha und trat mit vielen Konventen in
Gebetsverbriiderung.

Daneben kiimmerte er sich intensiv um die Bibliothek. Der damalige
Bestand ist leider in keinem Bibliothekskatalog verzeichnet, doch konnte

172



M. Burckhardt einen noch in der Universititsbibliothek vorhandenen Rest von
etwas tber hundert Handschriften identifizieren. Davon miissen knapp 30
unter Arnoldi in die Kartause gelangt sein, wihrend die Gibrigen schon frither
in der Klosterbibliothek standen. Insgesamt diirfte der Bestand unter Prior
Heinrich 400 bis 500 Binde umfasst haben.

Arnoldierlitt 1478 eine Lihmung, harrte aber trotzdem noch zwei Jahre im
Amt aus, bis der von ithm gewiinschte Nachfolger Jacob Louber das Priorat
antreten konnte. Dieser, vor 1450 in Lindau am Bodensee geboren, war Doc-
tor artium und decretorum (Philosophie und Recht) und lehrte einige Zeit an
der Universitdt Basel, war 1476/77 gar deren Rektor. Er trat im Mai 1477 das
Noviziat in Basel an und durfte mit Dispens bereits im November Profess ab-
legen. Im Mai 1480 wurde er zum Prior gewéhlt. Georg Carpentarius erzihlt
in der Klosterchronik, dass sich der neue Prior zunichst um die Besserung des
finanziellen Zustands der Kartause gekiimmert habe. Besonders aber sei ihm
die Bibliothek am Herzen gelegen, und er habe sie um iiber 1200 Binde
bereichert. Zunehmend waren es nun neben Handschriften auch Drucke, in
deren Produktion sich ja die Buchdrucker der Stadt Basel schon gegen 1470
besonders hervortaten. Den grossten Zuwachs zur Zeit Loubers erhielt die
Bibliothek durch den Magister artium und Dr. theol. Johannes de Lapide (Joh.
Heynlin von Stein), der nach einem bewegten Leben 1487 in die Basler Kartau-
se eintrat. Geboren um 1428, studierte er in Deutschland, lehrte an der Uni-
versitdt Paris und war 1470 deren Rektor. Nach einem Aufenthalt in Basel
1464-65 veranlasste er den ersten Buchdruck in Paris. Seit 1474 wirkte er als
Prediger und Gelehrter in verschiedenen Stddten. Ab 1484 Miinsterprediger
in Basel, bildete er bald einen Mittelpunkt des kirchlichen, aber auch des
humanistisch-weltlichen Lebens, indem er bedeutende Gelehrte um sich
scharte. 1487 gab er dieses Offentliche Leben auf und trat in die Kartause ein,
wo er 1496 starb. Auch als Kartiduser behielt er seine Kontakte zu Druckern
und Universitdtskreisen bei und sorgte neben dem Verfassen geistlicher Schrif-
ten auch fiir unzdhlige Drucklegungen seiner eigenen und fremder Texte in
Zusammenarbeit mit den Basler Offizinen. Seine Bibliothek, die er ins Klo-
ster brachte, umfasste tiber 280 meist mit Initialen, Bordiiren, Miniaturen und
Rubriken gezierte Biande, darunter 210 Inkunabeln.

Nicht, dass Prior Louber nur die Blicher Heynlins entgegengenommen
hitte. Er amtete neben seiner leitenden Funktion zugleich als Bibliothekar,
nahm eine vollige Neuordnung der Bestdnde vor und verfasste dazu einen
heute leider verlorenen Katalog, dem er die Bemerkung beifiigte, dass sich
Gegner von Biicherkdufen vergegenwirtigen sollten, ¢in Kloster ohne Bi-
bliothek sei «ein Staat ohne Machtmittel, eine Burg ohne Mauern, eine Kiiche
ohne Einrichtung, eine Tafel ohne Speisen, ein Garten ohne Pflanzen, eine
Wiese ohne Blumen, ein Baum ohne Blitter». Grossere eigene Werke schrieb
Louber nicht, versah aber viele Béinde mit ausfiihrlichen Glossierungen und
verfasste kurze Texte, etwa zur Meditation. Als Louber 1502 als Prior nach

173



Buxheim ging, besass die Kartause die grosste Bibliothek in Basel. 1507 kehr-
te er zuriick und starb 1513.

Zunehmend erlangten die der neuen Geistesstromung des Humanismus
entwachsenden Schriften an Bedeutung. Daneben nahm auch der Gebrauch
der deutschen Sprache zu, freilich nur auf zwei Gebieten, namlich einerseits
in der von der Konventsbibliothek gesonderten Biicherei fir die Laienbriider,
die W. Sexauer fiir Basel weitgehend rekonstruteren konnte, andererseits in
Ubersetzungen fiir den Buchdruck. Als Ubersetzer war unter Prior Louber
Ludwig Moser titig, der 1442 in Ziirich geboren wurde, um 1460 bis 1474 Stadt-
schreiber in Rheinfelden war und danach in Basel eintrat. Von 1482 bis 1486
war er Prior in Ittingen. Nach seiner Riickkehr nach Basel libersetzte er bis zu
seinem Tod 1510 erbauliche und katechetische Werke in die deutsche Sprache.
Zahlreiche seiner Ubersetzungen wurden von Basler Offizinen gedruckt und
fanden so weite Verbreitung.

Nachfolger Loubers und zugleich letzter Prior der Basler Kartause wurde
1501 Hieronymus Zscheckenbiirlin. Sohn eines Basler Oberstzunftmeisters,
doktorierte er als Jurist und fasste im Alter von 26 Jahren den Entschluss, Kar-
tduser zu werden. An Pfingsten 1487 erfolgte sein Eintritt ins Kloster, den er
als sensationelles Schauspiel gestaltete. Nach einem grossartigen Abschieds-
mahl zog er, gekleidet in kostbare Gewinder, begleitet von Freunden und Ver-
wandten, zum Staunen der herbeigeeilten Menge iiber die Rheinbriicke zum
Kloster, an dessen Pforte ihn die Monche empfingen. Schon zu Allerheiligen
durfte er die Geliibde ablegen.

Zunichst Sakristan und dann Procurator, wurde er 1501 Prior. Seine Pracht-
und Prunkliebe, die er in der Welt gepflegt hatte, legte er auch im Kloster nicht
vollig ab, oft zum Leidwesen seiner Mitbriider. Der Chronist Carpentarius ta-
deltinsbesondere, wenn auch in vorsichtigen Worten, den tiberméssigen Prunk
der Géstestube —heute als Zscheckenbiirlinzimmer viel bestauntes Kunstwerk
gotischer Raumgestaltung — und weiterer Raume sowie den hdufigen Umgang
mit weltlichen Freunden.

Wohl nicht zuletzt diese weitergepflegten Verbindungen zu einflussreichen
Basler Personlichkeiten bewirkten, dass die Bibliothek auch unter Prior Hie-
ronymus weiter anwuchs und um zahlreiche kostbare Binde vermehrt wurde.

Zu Zscheckenbiirlins Zeit trat 1509 der bereits als Chronist erwahnte Georg
Carpentarius in die Kartause. Er wurde um 1519/20 ihr Bibliothekar und nahm
als solcher eine Neukatalogisierung der Bestdnde vor. Insbesondere tat er sich
als Ubersetzer in die deutsche Sprache hervor, einerseits fiir die Laienbiblio-
thek, andererseits fiir den Buchdruck. Er iibersetzte nicht weniger als fiinf
Werke des Erasmus von Rotterdam, von denen drei sicher gedruckt wurden.
So 1st einer der zentralen Autoren des Humanismus dank eines Basler Kar-
tausers weiteren Kreisen zuginglich geworden.

Das Eindringen der neuen Zeit manifestierte sich in Basel nicht an innerer
Unruhe des Konvents, der sich im Gegenteil in schwieriger Zeit als bewun-

174



dernswert stabil erwies, sondern am Inhalt der méchtig anschwellenden Bi-
bliothek, in deren Katalog Prior Louber bezeichnenderweise erstmals Biicher
unter dem Titel «pro studio humanitatis» einreihte. Freilich vermochte der Hu-
manismus die geistlichen Schriften nicht zu verdringen, die nach wie vor ent-
schieden in der Uberzahl blieben. Schriften des Erasmus wurden hier iiber-
setzt, wie denn die deutsche Sprache im Zuge der Zeit tiberhaupt an Bedeu-
tung gewann, wenn auch nicht fiir die Konventsbibliothek, deren Hauptspra-
che nach wie vor Latein blieb. Die Renaissance manifestierte sich auch in der
Prunkliebe Prior Zscheckenbiirlins, der sich andererseits seiner Vergidnglich-
keit sehr bewusst war, wie zwei Diptychen (6ffentl. Kunstsammlung Basel und
Historisches Museum Basel) eindriicklich vor Augen fiihren: das eine Bild zeigt
ihn als weltlichen Herrn in modischer Kleidung, das andere als Kartauser in
der Ordenstracht, je dem Bild des Todes gegeniibergestellt.

Die ungeliebten Kartiuser ([ttingen)

Ittingen war die jlingste Kartause der Schweiz. 1461 kaufte der Orden das
verarmte Chorherrenstift Ittingen und verwandelte es unter erheblichen
Schwierigkeiten in eine Kartause. 1524 in den Reformationswirren zerstort,
erholte es sich langsam, um dann im 17. und 18. Jahrhundert lange Bliitezeiten
erleben zu diirfen. 1848 wurde dann die Kartause mit den ibrigen Klostern im
Kanton Thurgau leider aufgehoben.

Die Lage Ittingens, eine knappe Wegstunde von der kleinen Stadt Frauen-
feld entfernt, bot scheinbar Gewahr fiir die nétige Ruhe in Abgeschiedenheit.
Dennoch blieben auch diesem Haus zahlreiche Schwierigkeiten nicht erspart.
Kamen hier die Storungen eher von ausserhalb der Klostermauern, haben sie
sich gewiss dennoch auf das Leben der Monche ausgewirkt.

Die Reaktion der landlichen Bevolkerung auf den Einzug der Kartduser in
Ittingen im Jahr 1461 hat keinen schriftlichen Niederschlag gefunden. Missmut
gegen die neuen Herren, die keine Verbindung zum Volk suchten, driickt sich
allerdings im Aufbegehren der Frauen von Warth aus, die 1471 die Kloster-
kirche stiirmten, sich niederliessen (heute wohl als Sitzstreik zu bezeichnen),
und damit eine eigene Kapelle — zu bauen und geistlich zu betreuen auf Ko-
sten der Kartause — in threm Dorf ertrotzten.

Kleinere Streitigkeiten mit den Bauern gab es wohl hdufig, doch sind wegen
der schlechten Quellenlage dieser frithen Zeit nur wenige tberliefert. Hein-
rich Murer, der Chronist Ittingens aus dem frithen 17. Jahrhundert, erwéhnt
z.B., leider ohne Details zu berichten, dass 1492 ein Streit zwischen Prior Hein-
rich Ganser und den Bauern des Dorfes Ochsenfurt wegen des Gerichts iiber
die Wilder endigte. Schwieriger war die Sachlage, wenn die bedeutende Stadt
Konstanz als Inhaberin des Landgerichts im Thurgau der Kartause die Ge-
richtsbarkeit iiber die erst 1471 erworbenen Gebiete Niederneunforn und Her-
dern streitig machte, wie das 1485 geschah. Da musste sich gar die eidgendssi-

175



sche Tagsatzung damit befassen und das Kloster in Schutz nchmen. Ruhe
scheint trotzdem nicht eingekehrt zu sein, denn in den Jahren um 1500 ver-
kaufte Ittingen die beiden Gebiete wieder.

Prior Jacobus Sanler hatte mit seinem Nachbarn, dem Herrn der Burg
Steinegg, einen Streit um Karpfenlaich auszutragen. Es ging um die Entschei-
dung, wem dieser gehore, wenn die Fische — ohne sich um Fischereigrenzen zu
kiimmern —aus dem einen ins andere Hoheitsgebiet schwammen. Einen Streit
zwischen Prior Nicolaus Bischof und der Gemeinde Nussbaumen um den Zu-
fluss des Nussbaumersees musste 1507 der eidgendssische Landvogt in Frauen-
feld schlichten. Wenn die Seen der Kartause iiberschwemmt waren, benutzten
die Bewohner der Dorfer gerne die Gelegenheit, in den Rieden zu fischen,
wolflr sie die Kartause jewelils zur Rechenschaft zog. Schon 1519 merkten die
Bauern von Hiittwilen, dass man mit dem Vorschiitzen von Nichtwissen und
dem Versprechen, es nicht wieder zu tun, glimpflich davonkam, was sie wohl
weidlich benutzten.

Man vergisst heute leicht, wie abhéngig die Menschen des Mittelalters von
dusseren Umstdnden wie z.B. der Witterung waren, wie rasch eine Hungersnot
ausbrechen konnte. Auch die Kartause spiirte die Auswirkungen verschiede-
ner Naturkatastrophen unmittelbar, cinerseits durch geringere Ernten der
eigenen Giiter, andererseits durch verminderte Abgaben der Untertanen. In
solchen Jahren geringen Einkommens musste sie sogar die darbenden Bauern
unterstiitzen. 1480 suchten schwere Uberschwemmungen das Thurtal heim, in
den Jahren um 1500 herrschte Hungersnot. Noch schlimmer waren die wie-
derholten Pestziige, die auch vor den Klostermauern nicht Halt machten. 1481
bis 1484 fielen der Seuche vier Patres und drei Laienbriider zum Opfer, 1502
starben zwelr Monche an der Pest, 1519 sollen es gar 11 gewesen sein: 7 Chor-
monche, 3 Briider und ein Novize. Im Pestjahr 1484 war anderseits die Wein-
ernte so reichlich, dass kaum mehr leere Gefésse aufzutreiben waren. Wer ein
leeres Fass lieferte, erhielt als Zahlung dafiir soviel Wein gratis, wie es fasste.
Leere Fasser miisste man gehabt haben!

Im Jahr 1519 ereignete sich ein bedauerlicher Unfall vor den Klostermauern.
Heinrich Murer schildert die traurige Begebenheit: Als die Schweineherde aus
dem Kloster auf die Weide gefiihrt wurde, kam ihr ein kleiner Knabe aus dem
Dorf Warth entgegen, vielleicht weil er zum Kloster wollte, um ein Stiicklein
Brot zu erbetteln. Da drang unversehens der wild gewordene Eber auf das
Kniblein ein und zerfleischte es, bevor er von den herbeieilenden Leuten weg-
gerissen werden konnte. Das Kind starb, und an der Stelle seines Todes stand
jahrhundertelang ein Bildstocklein. Die Eltern des Knibleins aber waren seit-
her trotz der guten Worte des Priors und der versuchten Wiedergutmachung
durch Geldgaben dem Kloster feindlich gesinnt. Murer bemerkt, das Gescheh-
nis habe der Kartause die Herzen nicht weniger Untertanen entfremdet. Der
angestaute Groll machte sich dann im Ittinger Sturm 1524 Luft, als im Zuge
der Reformation das Kloster zerstort wurde. Bis dahin konnte die Bevolke-

176



rung im grossen und ganzen trotz der kleineren Vorfille in Ruhe gehalten wer-
den, doch geliebt wurde das Kloster von den Dorfbewohnern wohl nicht.

Wurde es sogar vom eigenen Orden nicht einmal geliebt? Fast hat man den
Eindruck, wenn man feststellt, dass Ittingen nicht weniger als acht mal von
einer Provinz in die andere versetzt wurde, mehr als jedes andere Haus des
alten deutschen Reiches. Zu Beginn gehorte es zur Provinz Alemannia Supe-
rior, dann kamen rasche Wechsel: 1482 zur Provinz Rheni, 1483 wieder Ale-
mannia Superior, 1484 Cartusiae, 1491 Alemannia Inferior, 1505 Alemannia
Superior. 1579 erfolgte nochmals ein Wechsel zu Alemannia Inferior, 1580 wie-
der Alemannia Superior, 1596 schliesslich zu Alemannia Inferior, der es bis
zur Aufhebung unterstand. Heinrich Murer freilich sah in der von ihm er-
wihnten Versetzung einen andern Grund. Er schreibt, dass Ittingen 1482 aus
bestimmten Griinden in die Rheinprovinz versetzt worden sei, doch hitten sich
die osterreichische (= oberdeutsche) Provinz und insbesondere die Kartausen
Pleterje und Frenitz dagegen gewehrt, weil sie Ittingen mit ihren Giitern und
Anstrengungen gekauft, gegriindet und ausgestattet hitten und es deshalb
nicht recht se1, es der Provinz zu entziehen. Worauf Ittingen wieder «zuriick-
gegeben» worden sei. Dass dies nur fiir ein Jahr geschah sowie die rasch fol-
genden nédchsten Wechsel erwidhnt Murer nicht. Die vielen Umplazierungen
mogen freilich auch damit zusammenhidngen, dass Ittingen an der Grenze ver-
schiedener Provinzen und fir jede von ihnen weitab des Zentrums lag (ein
Schicksal, das es mit dem Thurgau teilte).

Die vielen Probleme verzogerten eine rasche Fertigstellung der notigen
Restaurierungen und Neubauten. Der unaufhorliche Bauldrm storte die Kon-
templation. Sojedenfallsempfand es der Ittinger Klosterbruder Johannes Wag-
ner, der aus Riedlingen stammte und 1476 in Ittingen eintrat. Als iiber 10 Jahre
nach seinem Eintritt und mehr als 25 Jahre nach der Griindung keine Aussicht
auf baldige Stille bestand, entschloss er sich, wohl nicht ohne schwere
Gewissensnote, [ttingen zu verlassen und Einsiedler zu werden. Er wurde wohl
ungebiihrlich oft und lange zu den Bauarbeiten beigezogen, da ihm ja nicht
wie den Zellenmonchen die Ruhe «garantiert» war. Als er die Erlaubnis des
Papstes und der Ordensoberen erlangt hatte, zog er 1489 in die Innerschweiz
und lebte fortan allein in einem weiten Forst namens Herrgottswald, dessen
Name sich im Lauf der Zeit zu Hergiswald abschliff. Die dort errichtete, mehr-
mals vergrosserte Kapelle blieb bis heute Wallfahrtsort. Die Bevolkerung, die
Bruder Hans verehrte, wusste ausser dem Vornamen nichts iiber ihn. Erst nach
seinem Tod fand man die papstliche Bulle vom 16. Mai 1489, aus der sein Vor-
leben als Kartduserbruder Ittingens hervorging.

In der Kartause aber wurde weiter gebaut. 1494 trug das Generalkapitel
den Visitatoren auf, den Neubauten ein Ende zu setzen, doch musste noch 1506
der Prior aufgefordert werden, von neuen Bauten abzusehen, bis die Visitato-
ren dariiber befunden hitten. Uberhaupt musste Ittingen auffallig oft visitiert
werden, was wohl auf dauernde Schwierigkeiten hinweist.

177



All diese zu bewiltigenden Probleme blieben gewiss nicht ohne Einfluss
auf das innere Leben des Konvents, und es sind denn auch Zeichen von Un-
ruhe und Unzufriedenheit zu bemerken. 1495 musste der Visitator iiberpri-
fen, weshalb sich einige Monche gegen Prior Heinrich Ganser schriftlich be-
schwert hatten. Dieser wurde zwar durch die Visitatoren nicht abgesetzt, doch
erlangte er vom nidchsten Generalkapitel 1496 Misericordia «wegen seines
Alters». Interessanterweise hinderte dies das Kapitel nicht, ihn 1497 zum Prior
von Buxheim zu bestimmen, wo er zwei Jahre spiter wiederum wegen seines
Alters abgelodst wurde und 1501 starb. Sein Nachfolger Jacobus Sanler wurde
gemaiss Generalkapitelsakten 1497 von einem seiner Monche, P. Conradus,
trotz der tiblichen Schweigepflicht zu unrecht vor weltlichen Personen tibel
angeschwirzt, was diesem eine Disciplina generalis einbrachte. Der ange-
schwiirzte Prior Jacobus aber wurde, siche da, zwischen den Generalkapiteln
von 1499 und 1500 abgesetzt und musste zu Ruhe und Geduld ermahnt wer-
den! Wer war da wohl mehr im Recht? 1502 aber erfdhrt man, dass auch wegen
des neuen Priors Nicolaus Bischof ecinige Monche ans Generalkapitel gelang-
ten.

Als 1508 Heinrich Moslin zum Prior bestimmt wurde, forderte ithn das Ge-
neralkapitel auf, besonders gut zu regieren und dem Haus die notige Reform
zu verschaffen. Doch schon 1511 starb er im Amt. Unter seinem Nachfolger
Petrus Thaler schienen zunéchst ruhigere Zeiten zu kommen. Er brachte die
in seiner Professkartause Freiburg geiibte Biicherliebe mit und korrespon-
dierte wie zuvor mit den Basler Druckern. Ja, er reiste gar personlich auf die
Reichenau, um eine Handschrift mit den Hieronymusbriefen in die Héande zu
bekommen und das Buch nach Basel zu senden. «Man weiss dort nicht, dass
es zum Nachdrucken bestimmt ist, sonst hitte ich es nicht erhalten», schreibt
er 1515 an Amerbach. Er versuchte auch, den Verlag zu bewegen, ein Lobge-
dicht des Ittinger Procurators auf den heiligen Laurentius zu drucken, freilich
vergeblich. Fast schien Ittingen einen dhnlichen geistigen Aufschwung wie
Basel nehmen zu wollen, doch mit der Offnung drangen bald auch die den
Ordensoberen durchaus unerwiinschten Gedanken der Reformation in den
Konvent und vermochten einzelne Monche mindestens zeitweise zu iiber-
zeugen. Als dann 1524 der Ittinger Sturm losbrach, versetzte er der Kartause
beinahe den Todesstoss. Doch diese Zeit ist schon zu weit vom Stichjahr 1492
entfernt, um hier noch behandelt zu werden.

Auch Ittingen weicht in der betrachteten Zeit erheblich von der Idealvor-
stellung des stillen Kartauserlebens ab. Die Schwierigkeiten der Griindungs-
zeit gingen scheinbar fast nahtlos in die zahlreichen unangenehmen Vor-
kommnisse und Probleme der hier besprochenen Zeitepoche iiber, die so viel
dussere und innere Unruhe mit sich brachten.

178



[Il Riickschau auf eine unruhige Zeit

Ausgangspunkt unserer Betrachtung der Schweizer Kartausen um 1500 war
das Jahr 1492, das Jahr der Entdeckung Amerikas. Ob die Kunde davon tiber-
haupt in alle Kartausen drang? Heinrich Murer, der Ittinger Chronist, schreibt
allerdings zum Jahr 1492, es sei «sehr berithmt wegen der Entdeckung Ame-
rikas oder der neuen Welt durch die Flotte, die Kolumbus in Fahrt gebracht
und geleitet» habe. Aber dies wurde tiber 100 Jahre spéter niedergeschrieben,
und der Satz steht eher zusammenhanglos zwischen der Aufzdhlung einzelner
Ereignisse in der Kartause und weiterer Daten zur européischen Geschichte.
Sollten die zeitgendssischen Kartausen iiberhaupt von Kolumbus erfahren
haben, so hatte die Entdeckung Amerikas jedenfalls fir den Orden keine
direkte Auswirkung, dehnte er sich doch erstim 20. Jahrhundert tiber die Gren-
zen Europas hinaus auch auf den amerikanischen Kontinent aus.

Dass aber die Zeit der Jahrzehnte vor und nach 1500 eine Periode des Um-
bruchs war, zeigt sich auch an den Schweizer Kartausen, die sich trotz ihrer
zurlickgezogenen Lebensweise dem Zeitgeist nicht verschliessen konnten. Der
Wandel von der Geisteshaltung des Mittelalters zu jener der Renaissance er-
folgte nicht schlagartig, sondern brach sich nur allméhlich Bahn, nicht ohne
die Menschen und damit auch die Kartduser zu beunruhigen. Sonderbare Vor-
falle haben sich denn auch in fast allen Kartausen unseres Landes abgespielt.
In vielen herrschte materielle Not, die aber doch kein einziges Kloster zur Auf-
gabe bewog. Die Untertanen, die Bauern der Umgebung, begannen sich gegen
das Joch der Abgaben aufzulehnen, wollten nicht mehr mit ihren Zinsen und
Zchnten die Gebete der Monche abgelten. Jene Prioren und Procuratoren, die
den Bauern nicht genau auf die Finger schauten, konnten leicht kleineren oder
grosseren Betriigereien zum Opfer fallen. Gegensitze brachen auf, die dann
inder Reformationszeit vielerorts zum offenen Konflikt anwuchsen. Aber auch
zwischen Prioren und Monchen herrschte ofters ein ungutes Klima. Haufig
mussten einzelne Patres — trotz abgelegten Geliibdes — zum Gehorsam aufge-
fordert werden. Andere suchten um Versetzung nach, weil sie offenbar mein-
ten, in einem andern Haus besser aufgehoben zu sein, eine Hoffnung, die sich
oft nicht erfiillte. Da vielen der Umzug gestattet wurde, litten die Konvente
wohl unter der rasch wechselnden personellen Zusammensetzung. Auch die
Prioren blieben selten lang im Amt, wurden bei Visitationen oder auf eigenen
Wunsch abgelost oder versetzt. Basel und Bern bildeten hierin die 16blichen
Ausnahmen, indem ihre Prioren langere Zeit im Amt blieben, was auf geord-
nete Verhiltnisse schliessen ldsst.

Der Inhalt der Bibliotheken begann sich zu wandeln, neben rein theologi-
sche und erbauliche Biicher traten moderne humanistische Texte. Auch die re-
formatorischen Ideen sollten spéter gegen 1530 einige Monche iiberzeugen,
was ihnen nicht nur Gewissensnote bereitet haben musste, sondern sie gar zum
Austritt aus ihrer Ordensgemeinschaft und zum Glaubenswechsel bewog.

179



Daneben spielte unvermutet in einzelnen Kartausen auch der Prunk keine
unwesentliche Rolle. Wenn einzelne Monche, insbesondere Prioren, den Kon-
takt zu friheren Freunden aufrecht erhielten, sich nicht vollig von der Welt
[6sen konnten, ihr Kloster priachtig ausstatten liessen, brachte dies Schwierig-
keiten anderer Art, liess die sonst dem Orden anhaftende Bescheidenheit
verschwinden und die Kartduser unserer gewohnten Vorstellung zu «scltenen
Vogeln» werden.

Das Idealbild der stillen, in sich gekehrten Monche, die thre Gedanken al-
lein auf den Himmel richten, war wohl gerade zu dieser Zeit besonders weit
von der Wirklichkeit entfernt. Dass der Orden trotzdem diese schwierige Zeit
liberwand, ja vielleicht gerade aus dieser Krise den inneren Schwung zu neuen
Hohen schopfte, zum Vorbild der ersten Kartéduser zurtickfand und bis heute
unbeirrt weiter seinen Weg ging, bleibt erstaunlich, zeugt von besonderer inne-
rer Starke und erweckt unsere Bewunderung.

IV Anhang

Status der Monche im Kartiuserorden
Chormonche

— Bewohner der Monchszellen
— Theologen mit hoheren Weihen
— Verpflichtung zum Chor- und Altardienst

— Hausprofessen
— Ordensgeliibde (Professbindung) auf die jeweilige Kartause
— aktives und passives Wahlrecht sowie Mitsprache- und Abstimmungs-
betfugnis im Konvent der Professkartause

— Hospites

— Professbindung durch fritheres Ordensgeliibde an eine fremde Kar-
tause

— Versetzung erfolgt durch Ordensobere

— bis 1581 Professiibertragung auf Aufenthaltskartause nach zwei Jah-
ren moglich (zweite Profess)

— falls nicht Amtstrédger, kein aktives Wahlrecht und keine Mitspra-
chebefugnis im Konvent

— heute nach zwei Jahren den Hausprofessen gleichgestellt

180



Laienbruder

— Monche, aber nicht Priester

— nicht zur aktiven Teilnahme am Chorgebet und Altardienst verpflichtet

— kein Mitspracherecht im Konvent (heute den Chorménchen gleichgestellt)
— dem Prokurator unterstellt

— Redditen (nur bis 1581)
— mit Ordensgeliibde, teils mit niederen Weihen
— Einsatz im Verkehr mit der Aussenwelt

— Konversen
— mit Ordensgeliibde

— Donaten
— mit Promission (beidseitig kiindbarer Vertrag)

Pfriindner, Prabendare (nur bis 1581)

— Einkauf ins Kloster iiber eine Stiftung
— stellten dem Kloster ihre Dienste zur Verfiigung
— erhielten dafiir Versorgungsgarantie auf Lebenszeit

(Angaben nach E. Stohlker, Personalschematismus der Kartause Ittingen, Masch.schrift 1979)

Literaturverzeichnis

Die Schweiz am Ende des 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts
- Déndliker/Bandle. Auszug aus der Schweizer Geschichte. Ziirich 1977°,

Die damaligen Kartausen in der Schweiz
- Friih, Margrit. Die Kartausen in der Schweiz. In: Schriften des Vereins f. Gesch. des Bodensees
und seiner Umgebung 104, 1986, S.43-65.

Oujon

- Courtray, D. Albert-Marie. Documents inédits sur la chartreuse Notre-Dame d’Oujon. In:
Mémoires et documents publiés par la société d’histoire de la Suisse Romande, 2. série, t. 5, 1902,
S.107-264.

La Valsainte

— Catalogue des Prieurs et Recteurs des chartreuses de la Valsainte et La Part-Dieu. In: Zs f.
Schweiz. Kirchengeschichte 7, 1913, §.37-52, 91-95, 191-217, 248-281.

- Courtray, D. Albert-Marie. Histoire de la Valsainte. Fribourg 1914.

— Courtray, D. Albert-Marie. Essai de Catalogue des Chartreux de La Valsainte et de La Part-
Dieu. In: Zs f. Schweiz. Kirchengeschichte 27, 1933, S.19-34; 28, 1934, §.40-50, 129-223,
272-283.

La Part-Dieu
- Catalogue des Prieurs et Recteurs des chartreuses de la Valsainte et La Part-Dieu. Vgl. La Val-

sainte.

181



— Courtray, D. Albert-Marie. Essai de Catalogue des Chartreux de La Valsainte et de La Part-
Dieu. Vgl. La Valsainte.

La Lance

— Gremaud, J. Nécrologue de la chartreuse de la Lance, précédé d’une notice historique et suivi
de documents. In: Mémoires et documents publ. par la société de la Suisse romande 34, Lau-
sanne 1879, S.467-604.

— Catalogue des prieurs et recteurs, suivi de mentions inédites sur le personnel et le nécrologue
de La Lance. In: Zs f. Schweiz. Kirchengeschichte 2, 1908, S.241-265.

Basel

— Vischer, Wilhelm u. Alfred Stern. Basler Chroniken, hg. von der historischen Gesellschaft in
Basel, Bd 1, Leipzig 1872.

— Nickles, Christophe. La chartreuse du Val Ste Marguerite a Bale. Porrentruy 1903.

— Hossfeld, Max. Johannes Heynlin aus Stein. In: Basler Zs. . Geschichte u. Altertumskunde 6,
1907, S.309-356; 7, 1908, S.79-219, 235-422.

— Die Bedeutung Basels fiir die Buchkunst. Ausstellung Universitits-Bibliothek Basel, XIV. Inter-
nat. Kunstgeschichtlicher Kongress 1936.

— Baer, C.H. Die Kartause in Klein-Basel. In: Die Kunstdenkmiiler des Kantons Basel-Stadt, 3,
1941, S.449-549.

— Hartmann, Alfred. Die Amerbachkorrespondenz, 1. Bd 1481-1513, 2.Bd 1514-1524, Basel
1942, 1943.

— Burckhardt, Max. Die Inkunabeln aus der Bibliothek des Johannes de Lapide. In: Fir Chri-
stoph Vischer, Dir. der Basler Universitatsbibliothek 1959-1973, Basel 1973, S. 15-76.

— Sexauer, Wolfram D. Frithneuhochdeutsche Schriften in Kartduserbibliotheken. Europdische
Hochschulschriften Rethe 1 Serie 1 Bd 247, Frankfurt 1978.

— Burckhardt, Max. Klassiker der Weltliteratur als Quelle pro studio humanitatis: Der Testfall
der Basler Kartause. In: De captu lectoris, Berlin 1988.

Ittingen

- Hartmann, Alfred. Die Amerbachkorrespondenz. Vgl. Basel.

— (Herdi, Ernst). Ittinger Ménche in neuer Sicht. In: Sonntagsblatt der Thurgauer Zeitung Nr. 305,
29.Dez. 1962.

— Frih, Margrit. Die Anfidnge [ttingens als Kartause. In: Die Ausbreitung kartdausischen Lebens
und Geistesim Mittelalter, Bd. 1, Analecta Cartusiana63: 1, S. 128 -147 und in: Thurgauer Beitré-
ge zur Geschichte 127, S.133-151.

— Ittingen zur Zeit des P. Procurator Josephus Wech, Ein Beitrag zur Geschichte der Kartause
[ttingen im 18. Jahrhundert. Ittingen 1986.

— Courtray, Albert. Catalogue des prieurs ou recteurs et des religicux de la chartreuse Saint-Lau-
rent d’Ittingen en Thurgovie. In: Zs f. schweiz. Kirchengeschichte 13, 1919, S.33-54.

— Stohlker, Friedrich. Die Kartause Buxheim, Folge 2, Buxheim 1975.

— Stohlker, Friedrich. Der Personalschematismus der Kartause Ittingen in der Schweiz. Masch.
schrift 1979.

[ttingen, ungedruckte Quellen

— Murer, Heinrich. Breve Chronicon Ittingense, iiberliefert in zwei Abschriften: Zentralbiblio-
thek Luzern, Ms 16 und Zentralbibliothek Ziirich Ms Rh 16 b, Masch.schrift durch Dr. F. Stohl-
ker.

— Wech, Josephus. Urbar iiber die Gemeinde Hiittwilen, erhalten in zwei Exemplaren, beide im
thurgauischen Staatsarchiv Frauenfeld, das eine mit der Signatur 7°42°45, das andere als Besitz
der Stiftung Kartause Ittingen im Archiv deponiert.

182



	Die Kartausen in der Schweiz am Ende des 15. Jahrhunderts

