
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 131 (1994)

Artikel: Die Kartausen in der Schweiz am Ende des 15. Jahrhunderts

Autor: Früh, Margrit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kartausen in der Schweiz
am Ende des 15. Jahrhunderts

Von Mmgrir /Tz'z/z

//z/zn/teverzezc/z/zb'

/ Übez-Wzc/c 161

Die Schweiz am Ende des 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts 161

Die damaligen Kartausen der Schweiz 162

// Mericwzzrdzgke'zz'e/i, [/zzge/'ez>?zz7zez7ez7 zzzzc/ v/e/ WeMzc/ze.y zz/?z zzzzse/'e

Körtoizse« 163

Es reicht kaum für das Nötigste (Oujon) 163

Bauernschläue contra Weltentrücktheit (La Valsainte) 163

Innere Unruhe und mangelnde Elarmonie (La Part Dieu) 165

Stete Priorenwechsel - aufmüpfige Mönche (La Lance) 168

Bittgebete und Korn auf obrigkeitliches Verlangen (Thorberg) 169

Gelehrsamkeit und weltlicher Prunk, Klostereintritt als Spektakel (Basel) 172

Die ungeliebten Kartäuser (Ittingen) 175

/// /ri'zc/csc/zflzz flzz/e/ne zzzz/'zz/zzge ZezY 179

/V zWza/zg
Status der Mönche im Kartäuserorden 180

Literaturverzeichnis 181

159





/ WwW/cA-

Ausgelöst vom 500. Jahrestag der Entdeckung Amerikas regten die Ver-
antwortlichen des Ccntre de Recherches Cartusiennes in Pont-Saint-Esprit an,
einen Blick auf die Kartausen in der Zeit um 1492 zu werfen. Hier seien die
Kartausen der Schweiz um 1500 vorgestellt. Einige Merkwürdigkeiten daran
sind wirklich faszinierend. Gab es doch um diese Jahrhundertwende eigen-
artige Vorfälle, Handlungen und Ereignisse, die offenbar für die Zeit bezeich-
nend waren. Leider kam das geplante internationale Kolloquium nicht zu-
stände, sodass ein weiterführendes Gespräch mit ausländischen Forschern
nicht möglich war.

Dze ScTzvm'z zz/zz £>zr/e des 75. zzzzd zzz ßegzzz/z z/es- 76. 7zz/zz'7zzz/zz7cz'f.v

Im Laufe des 15. Jahrhunderts war die Schweiz noch im Wachsen begriffen,
hatte sie noch nicht die heutigen Grenzen erreicht. Freiburg und Solothurn,
Basel. Schaffhausen und Appenzell schlössen sich der eidgenössischen Kon-
föderation an. Zudem wurden weitere Gebiete erobert und zu Gemeinen Herr-
Schäften unter gemeinsamer Verwaltung gemacht. Auch war die Eidgenos-
senschaft kein Staat im modernen Sinn, sondern ein Konglomerat von Orten
(Kantonen), die durch mannigfaltige und unterschiedliche Bündnisse und Ver-
träge miteinander verbunden waren. Jeder wollte aber seine Selbständigkeit
bewahren. Im Laufe des 15. Jahrhunderts erschütterten manche Krisen die Eid-
genossenschaft, aber sie wuchs und vergrösserte ihre militärische Bedeutung.

1474 begann der Krieg mit Burgund. Die Eidgenossen besiegten in drei
Schlachten Herzog Karl den Kühnen, und für einige Zeit war die Schweiz mi-
litärische Grossmacht. Eidgenossen blieben die begehrtesten Söldner, stark
vom Ausland umworben. Das fremde Geld brachte Luxus und Bestechlich-
keit, sittliche Verwilderung und Arbeitsscheu bei Vielen. Zu Beginn des
16. Jahrhunderts gewannen die Eidgenossen noch einige Territorien, aber das
Jahr 1515 brachte das Ende einer Epoche. Nach der Niederlage von Marigna-
no wuchs die Schweiz kaum mehr, beendete ihre Grossmachtspolitik und

161



begann allmählich stattdessen eine Politik der Neutralität. Das Gedankengut
der Renaissance wirkte sich auf die Künste aus, der Humanismus prägte das
Geistesleben. Ein erstmals erwachendes Staatsbewusstsein Hess die berühm-
ten illustrierten Chroniken entstehen. Bald aber trug die Reformation neue
schwere Krisen und Kämpfe ins Innere des Bundes.

Die duma/zge« Karfanxe« r/er Sc/rwe/z

Man sieht, dass die Zeit, die wir betrachten wollen, alles andere als ruhig
war. Die Kartäuser aber, sie wollten wie immer ihr beschauliches Leben führen,
wanderten oft auch aus andern Kartausen hierher, aus dem Ausland, aber auch
sie blieben nicht immer von den Unruhen der Welt unbehelligt. Die Kartau-
sen in der Schweiz - es gab deren insgesamt neun - bildeten nie eine zusam-
mengehörige Gruppe, lagen sie doch in zwei Sprachgebieten und gehörten auch
innerhalb des Ordens zu verschiedenen Provinzen. In chronologischer Rei-
henfolge ihrer Gründung, allmählich von Westen nach Osten vorrückend, sind
es:

Oujon (Kanton Waadt) 1146-1537
La Valsainte (Kanton Freiburg) 1295, noch bestehend
La Part-Dieu (Kanton Freiburg) 1307-1848
La Lance (Kanton Waadt) 1317-1538
Chandossel (Kanton Freiburg) 1328-1333
Geronde (Kanton Wallis) 1331-1349 (Besitz gehalten bis 1424)
Thorberg, auch Bern genannt (Kanton Bern) 1397-1528
Basel 1401-1536
Ittingen (Kanton Thurgau) 1461-1848

Bei ihrer Gründung lagen einige Häuser noch ausserhalb der heutigen
Schweiz, eines entstand gar schon vor dem ersten Bund der Eidgenossen. Am
Ende des 15. Jahrhunderts aber lagen die damaligen Kartausen alle in der Eid-
genossenschaft oder in mit ihr verbündeten Gebieten. Zwei Kartausen, Chan-
dossei und Geronde, waren Fehlgründungen und existierten um 1500 bereits
nicht mehr. Vier Kartausen sollten die Reformation nicht überleben (Oujon,
La Lance, Thorberg und Basel), zwei existierten bis 1848 (La Part-Dieu und
Ittingen), eine einzige nur, La Valsainte, besteht noch heute.

Die Geschichte der schweizerischen Kartausen ist sehr unterschiedlich er-
forscht. Gut dokumentiert ist man über Basel. Ittingen ist in letzter Zeit wegen
seiner neuen Nutzung als Kulturzentrum und Museum Gegenstand vermehr-
ter Forschung. Über die andern Kartausen liegt nur spärliche Literatur vor,
und so kann nicht von jeder ausführlich über die Zeit um 1500 berichtet wer-
den. Verschiedene Aspekte, jeweils für eine Kartause charakteristisch, sollen
im folgenden dargestellt werden.

162



// Merkwürr/zg/cehe«, 6/ngerezraf/zez?e« und v/e/ WeWzc/iej
zzm zzn.ve/'e Kar?azz.se/i

Es rezc/zf /cazznz /z'zz' das (Vöfzgste (Ozz/onj

Die älteste Kartause auf heutigem Schweizer Gebiet wurde 1146 gegrün-
det und erlangte gemäss den spärlich erhaltenen Dokumenten ihre Höchstzahl
an Bewohnern im 13. Jahrhundert, wo 13 Chormönche, 7 Brüder und einige
Konversen gezählt wurden, insgesamt über 20 Mönche.

Später aber konnten kaum mehr 12 Mönche ernährt werden. Warum war
wohl die Not so gross? Grund ihrer existentiellen Probleme scheinen Grenz-
probleme gegenüber der Abtei Saint-Claude gewesen zu sein. Leider kennt
man weder den genauen Anlass noch den Ausgang eines wahrlich ernsthaften
Streits, in dessen Lauf die Abtei Saint-Claude die Kartause 1335 mit angeblich
fast 5000 Mann überfiel und verwüstete. Von diesem Schlag sollte sich die
Kartause offenbar nie mehr erholen.

1459 finden wir in der Kartause ausser dem Prior fünf Chormönche und
acht Diener, aber keine Konversen oder Donaten, 1477 gar nur zwei Mönche.
1483 lebte der Prior mit drei Mönchen in Oujon, konnte aber 1495 doch eini-
ge Ländereien kaufen. Es schien wieder etwas aufwärts zu gehen, denn 1509
befanden sich ausser dem Prior wieder vier Mönche im Kloster, 1511 konnte
er gar sechs Mönche und einen Donaten um sich scharen, auch nahm er No-
vizen auf. 1533, bei der letzten Visitation des Klosters, fanden die Visitatoren
den Prior und nur noch vier Mönche vor. 1536 ist die Rede von einem Kon-
versen, der von Oujon wegen der Armut des Klosters weggeschickt werden
musste. Nachdem 1528 die protestantischen Berner - damals die Herren über
das Waadtland - die Novizenaufnahme verboten hatten, mussten 1536 die ver-
bleibenden Mönche, der Prior und zwei weitere, ihr Kloster verlassen. 1588
starb der letzte Mönch aus Oujon. Bis zu diesem Jahr hatten die Charten des

Generalkapitels Jahr für Jahr beharrlich gemeldet, dem Prior von Oujon werde
nicht Misericordia gewährt, er bleibe im Amt.

Das Beispiel Oujon mag uns zeigen, wie zäh die Kartäuser ein Haus zu hal-
ten versuchten, wenn es einmal bestand. Auch grosse Not, wie sie in Oujon ge-
herrscht zu haben scheint, bewog sie nicht zur Aufgabe. Sie wichen erst der
Gewalt der Reformation. Diese dem Zeitgeist widerstehende Beharrlichkeit
zeigt die schöne und konservative Grundhaltung des Ordens, der ganz allge-
mein am Herkommen und der Tradition festzuhalten versucht.

-BazzezTwc/z/ätze confra We/fenfrücLf/iezf (Lzz VaLaznteJ

1295 gegründet, wurde die Valsainte zu Beginn des 14. Jahrhunderts von
verschiedenen Gönnern beschenkt. Die Einkünfte blieben aber wegen der ge-
birgigen Lage trotzdem eher klein. Milch und Käse kamen vom Vieh auf den

163



Alpweidcn, das Holz zum Bauen, Heizen und Kochen aus dem eigenen Wald.
Gemüse und Getreide aus einer Domäne im Tal. Diese Domäne 1680 zu ver-
kaufen, war ein später oft bedauerter Fehler. Ein Rebgut mit Keller in Vevey
lieferte den Wein. Wohl waren viele Güter verliehen, doch die Einkünfte dar-
aus blieben gering. Das Recht, säumige Zahler von ihren Gütern zu jagen,
setzte die Kartause nie ein. Sie stritt oft jahrelang mit ihren Gläubigern, setzte
ihr Recht aber selten durch, übte letztlich nachsichtig Geduld und ging damit
mancher Einnahme verlustig.

1495 lebten ausser dem Prior fünf Chormönche, ein Novize und zwei Lai-
enbrüder in der Valsainte, für mehr reichten die Einkünfte nicht. Selten blie-
ben die Prioren mehr als zwei, drei Jahre - keine günstige Voraussetzung, der
Schwierigkeiten Herr zu werden. Eine Ausnahme bildete Jacques du Frcne,
der von 1462 bis zu seinem Tode 1493 regierte. Nach ihm waren bis zum Jahr
1500 nicht weniger als fünf Prioren im Amt. Wie schamlos solche Wechsel bis-
weilen ausgenützt wurden, mag ein Beispiel zeigen, das Courtray in seiner
«Histoire de la Valsainte» erzählt. Der lang regierende Prior du Frene kaufte
1478 einen Rebberg in La Tour-de-Pcilz von Pierre Grivel um den Preis von
166 Pfund. Einige Jahre später reklamierte der Adelige Louis Munard einen
Drittel des Weinbergs als sein rechtmässiges Erbe. Der vor Gericht zitierte
Verkäufer Grivel erschien dort nicht, wurde aber zur Rückzahlung der 166

Pfund an die Kartause und die Rückgabe der Reben an Munard verpflichtet.
Vergeblich. Ein zweites Gerichtsurteil bestätigte das erste und auferlegte Gri-
vel zusätzlich 100 Pfund Busse. Als Pfand erhielt der Prior zwei andere Reb-
berge Grivels, einen in Merdanon, den anderen in Pucis. Weiter geschah of-
fenbar nichts, als dass Grivel im Jahr 1495 dem zweiten Nachfolger Prior du
Frenes den Rebberg in Pucis um 37 Pfund verkaufte! Den gleichen Rebberg
erwarb ein weiterer Nachfolger im Jahr 1500 zum dritten Mal für die Kartause.

Ein ähnlicher Fall führte etwas später sogar zum Streit zwischen den Kartau-
sen La Valsainte und La Part-Dieu. 1523 kaufte Prior Nicolas Charlet einen
Rebberg von Louis Ravanel. Bürger von Vevey. Da die Valsainte über das nöti-
ge Geld nicht verfügte, lieh sie 300 Gulden von La Part-Dieu, dieser die Nutz-
niessung des Rebbergs bis zur Rückzahlung der Schuld überlassend. Das war
völlig korrekt, aber im Jahr darauf verkaufte Ravanel, sich auf ein Rück-
kaufsrecht berufend, den gleichen Rebberg an La Part-Dieu, dem inzwischen
ein neuer Prior vorstand. La Valsainte erfuhr davon nichts. Erst 1574, 50 Jahre

später, fand der damalige Prior der Valsainte den Vertrag von 1523, zahlte die
300 Gulden und verlangte von La Part-Dieu den fraglichen Rebberg. Der clor-
tige Prior aber wies den Kaufvertrag von 1524 vor. Ravanel war inzwischen
längst gestorben, die Erben wussten von nichts. Die beiden Kartausen trugen
den Fall vor die Visitatoren, die zugunsten La Part-Dieus entschieden. La Val-
sainte musste den Rebberg nochmals bezahlen.

Josephus Wech, der Mitte des 18. Jahrhunderts in Ittingen Procurator war,
hatte recht, wenn er immer wieder betonte, wie wichtig es sei, alles genau auf-

164



zuschreiben und festzuhalten, weil man sonst unweigerlich geschädigt werde.
Wechselten die Prioren von La Valsainte so oft, weil sie solcher Streitereien,
die ihrer gewünschten kontemplativen Lebensweise zutiefst widersprachen,
jeweils bald müde wurden oder entstanden diese Probleme erst wegen der ra-
sehen Wechsel'? Beides mag stimmen, und die wenigen Beispiele zeigen, wie
oft Ideal und Wirklichkeit auch im Leben eines Kartäuserpriors auseinander-
klaffen. Ob solche Probleme - die Beispiele sind weit zahlreicher als das hier
Erzählte - auch die Mönche in den Zellen und nicht nur Prior und Procurator
behelligten? Darüber erfahren wir nichts.

Dass aber überhaupt solche eigentlichen Betrügereien vorkamen, mag nicht
nur mit der mangelnden Geschäftstüchtigkeit der Prioren zusammenhängen,
sondern vielleicht auch mit der allgemeinen Geisteshaltung der Zeit um 1500.

Das Band zwischen Kirche und Laien hatte sich gelockert, der mittelalterliche
Gedanke, dass die einen für die andern beteten, die andern aber für die einen
arbeiteten, hatte allmählich seine Selbstverständlichkeit verloren, im Gegen-
teil, die Bauern begannen aufzumucken. Kloster und Volk gerieten vielerorts
in Gegensatz zueinander, der sich zu Beginn des 16. Jahrhunderts wie in Ittin-
gen bis zur Zerstörung steigern konnte, in Deutschland gar ins Chaos der Bau-
ernkriege ausmündete. Mochte der Kartäuserorden selbst im Vergleich zu
andern Klostergemeinschaften weniger von den Zerfallserscheinungen des
Mönchstums betroffen worden sein, der allgemeinen Geistesströmung konn-
te auch er sich nicht entziehen.

7««ere t/uni/ie mir/ ma/ige/nr/e //armouie (Xu Par?-D/eu)

La Part-Dieu, nicht weit von der Valsainte entfernt gelegen, wurde 1306 von
Guillemette de Grandson und ihrem Sohn Pierre III. gestiftet. In der zweiten
Hälfte des 15. Jahrhunderts war ihr Zustand ebenso kümmerlich wie jener von
Oujon. 1459 lebten ausser dem soeben eingesetzten Prior Etienne Maltre nur
drei Chormönche in La Part-Dieu, dazu zwei Donaten und sechs Diener. An
weltlichen Gütern besass die Kartause 50 Kühe, zwei Ochsen zum Pflügen, ein
Reit- und zwei Zugpferde, sowie zwei Lasttiere mit einem Jungtier. Auf dem
Kloster lasteten 90 Gulden Schulden, denen 100 Gulden Guthaben gegen-
überstanden, und in der Kasse lagen 12 Gulden. Im folgenden Jahr wurde der
Prior entlassen. Sein Nachfolger Hugues Rollier trat das Amt entweder gar
nicht an oder gab es gleich wieder auf, danach folgten einige Prioren, die je-
weils etliche Jahre im Amt blieben. Doch 1479 schrieb der Graf von Greyerz
ans Generalkapitel, dem Kloster drohe der Ruin, worauf Prior Jean Chanel
(seit 1478 im Amt) ermahnt wurde, sein Augenmerk besonders auf die Wie-
derherstellung des Klosters und eine gute Führung zu richten. Zwei Jahre dar-
auf wurde er abgelöst. Sein Nachfolger Jean Robin (1481-1497) war offenbar
erfolgreicher, denn ausser ihm lebten wieder fünf Mönche in der Kartause. Es

folgten zwei ganz kurze Priorate, und als Jacques Fournier 1499 das Amt an-

165



trat, fand er das Haus schlecht verwaltet vor. Er verbesserte dessen Zustand
in weltlicher und geistlicher Hinsicht, sodass er 1501 gar Novizen aufnehmen
konnte. Doch eben in diesem Jahr wurde er ermahnt, sich wegen der Geschäfte
nicht zuviel auswärts aufzuhalten, mehr im Haus zu bleiben und an den Gottes-
diensten teilzunehmen, um ein gutes Beispiel zu geben. 1503 wurde er bereits
wieder abgelöst, das Haus in äusserster Armut zurücklassend. Sein Nachfolger
Nicolas Charlet oder Cucuat regierte 10 Jahre, verbesserte die Zustände wie-
der und nahm ebenfalls Novizen auf. Als Prior Pierre du Pasquier nach 11 Jah-

ren im Amt 1524 starb, rühmte man, dass das Kloster unter ihm geblüht habe
wie nie seit der Gründung, er habe sechs Zellen erbauen lassen und sieben
Mönche ernähren können. Die Blüte war freilich nicht von Dauer, bereits 1535

wurden wieder Klagen laut, zudem schien 1540 auch der geistige Zustand des

Klosters reformbedürftig.
Liest man die Auszüge aus den Charten der Generalkapitel, so entsteht der

Eindruck, die Mönche dieses Klosters seien, bedrängt von den misslichen Um-
ständen, von einer inneren Unruhe ergriffen worden, die sich bisweilen in
eigentlichem Ungehorsam oder Aufmüpfigkeit gegen den Prior äusserte. Die
knappen Angaben der Charten lassen freilich die Umstände und den Ablauf
der Ereignisse keineswegs genau erkennen, höchstens andeutungsweise er-
ahnen.

Merkwürdige Machenschaften gingen schon in den 1460er Jahren vor. 1463

erfahren wir aus den Generalkapitelsakten, dass Procurator Simond Labien
von La Part-Dieu, seiner Professkartause, in die Valsainte gesandt wurde. Er
wird nicht gern gegangen sein, denn zuvor hatte er, wie aus den gleichen Akten
hervorgeht, zusammen mit Guillaume de Sales an den Generalprior des Ordens
geschrieben. In ihrem Brief hatten sie Anschuldigungen gegen den Prior der
Valsainte erhoben, was die Ordensleitung nötigte, den Visitator dorthin zu sen-
den - nicht ohne Aufwand und Kosten -, wo sich die Vorwürfe aber als falsch
erwiesen. Die beiden Briefschreiber wurden daher für 15 Tage zur «disciplina
generalis» verurteilt und vor weiteren solchen Taten ernsthaft gewarnt.

Die «disciplina generalis» als schwere Ordensstrafe bestand in Rückver-
setzung in den Novizenstand und dem Ausschluss vom Kolloquium, dem ge-
meinsamen Gespräch in der Rekreationszeit, es sei denn, der Prior gestatte
dieses erholsame Gespräch ausdrücklich, was aber selten vorkommen sollte.
Ferner wurden die Bestraften jedesmal im Kapitel gegeisselt, ausser wenn sie

an diesem Tag an der Kommunion teilhatten. Die Verurteilten hatten ferner
keine Stimme im Kapitel und durften kein Amt ausüben. Auch nach Verbüs-
sung der Strafe blieben sie wie ein Jungprofesse an hinterster Stelle im Kon-
vent und erlangten nicht wieder ihren vorherigen Grad.

Im Generalkapitel von 1466 erging ein ähnlicher Tadel an die Adresse des

gleichen Guillaume de Sales, der - diesmal zusammen mit Pierre Violand -
einen Brief an den Grafen von Greyerz geschrieben hatte, wiederum gegen
den Prior der Valsainte gerichtet. Beide wurden zu einem Monat Kerkerhaft

166



verurteilt und ein ganzes Jahr lang der «diseiplina generalis» unterstellt. Zudem
wurde ihnen verboten, weitere Briefe, weder eigenhändig noch durch andere,
weder ans Generalkapitel noch an andere Ordenspersonen, zu schreiben.

Guillaume de Sales war Profess von Oujon, wurde 1441 nach La Part-Dieu
gesandt, 1443 in die Valsainte, dann zurück nach Oujon, von dort 1462 nach
La Part-Dieu und 1464 wieder in die Valsainte. Simond Labien, Profess von
La Part-Dieu, wurde 1450 nach Pomiers versetzt, von dort 1453 nach La Part-
Dieu, wo er 1459 Sakristan war. 1463 kam er in die Valsainte, wo er offenbar
seine oben erwähnte Strafe zu verbüssen hatte. Im folgenden Jahr wurde er in
seine Professkartause La Part-Dieu zurückgeschickt, wo er 1472 noch lebte.
Pierre Violand schliesslich war Profess von Vallon, wurde 1454 nach La Lance
versetzt, 1459 war er Procurator von La Part-Dieu und von 1460 bis 1465 Prior.
Vor 1466 wurde er nach Val Saint Hugon geschickt, wo er die Strafe verbüs-
sen musste. 1474 wurde er von Val Saint Hugon nach La Lance versetzt. Er
starb 1484.

Berücksichtigt man alle Daten, ergibt sich der Schluss, dass die Anschuldi-
gungen von La Part-Dieu aus geschrieben wurden, obwohl sie den Prior der
benachbarten Valsainte betrafen. Der Unruhestifter scheint der beide Male
daran beteiligte Guillaume de Sales gewesen zu sein.

1505 wurde ein weiterer Profess von La Part-Dieu, Boniface Virgile, wegen
seiner Worte und wegen Briefen an den Generalprior, die diesen und das ganze
Generalkapitel verunglimpften, gerügt. Ihm wurde «diseiplina generalis» auf-
erlegt, solange bis er seine Schuld erkenne und sich entschuldige, worauf wie-
der über ihn befunden werde. 1512 war er in der Valsainte zu finden, wurde
nach La Lance gesandt, im folgenden Jahr von dort nach La Part-Dieu, wo er
sich still verhalten solle. 1516 hatte der Visitator zu überprüfen, was P. Boni-
face vom Kloster forderte, 1518 hatte dieser ein Forderung an P. Franciscus.
1530 starb der unruhige Mönch.

1478 musste ein nicht namentlich bekannter Mönch zum Gehorsam ge-
genüber dem Prior ermahnt werden. Weil er diesen bei weltlichen Personen
angeschwärzt hatte, musste er einmal im Refektorium auf dem Boden speisen
und im Kapitel drei «diseiplinas» erdulden.

Den Konvent von La Part-Dieu als ganzes scheint eine gewisse Unbeküm-
mertheit ergriffen zu haben, denn 1478 verbietet das Generalkapitel den
Mönchen, auf ihren Spaziergängen die Stadt Gruyeres zu betreten, obwohl sie

innerhalb der Spaziergangsgrenzen liege. Bei Nichtbefolgen dieser Anordnung
sollte ihnen jedesmal am folgenden Tag der Wein vorenthalten werden.

Einzelne Mönche drückten ihr Unbehagen in La Part-Dieu nicht durch
Ungehorsam aus, aber sie verlangten offenbar sehnlich, versetzt zu werden.
Die einen wurden zum Bleiben aufgefordert, andern wurde ihr Wunsch erfüllt,
worauf die Abgänge wieder durch neue Hospites ersetzt werden mussten, die
meist auch möglichst bald wieder wegbegehrten.

Jean Suret, der 1471 von La Lance hierher kam, wurde im folgenden Jahr

167



zur Geduld ermahnt, 1474 zum Ausharren in seinen Pflichten als Procurator.
1476 aber war er nicht mehr im Amt, denn ein anderer Procurator starb in die-
sem Jahr. Jean Suret selbst starb 1488 in seiner Professkartause La Lance, wohin
er demnach doch endlich zurückkehren durfte. Auch Guillaumc Marseins
musste 1472 zum Bleiben aufgefordert werden, begründet mit dem Mangel an
Personen. 1505 musste Pierre Jiumbert ermahnt werden, in La Part-Dieu zu
bleiben, da in dem Haus, wohin er zu gehen wünschte, kein Platz sei. 1519

mussten zwei Prioren auf Anordnung des Generalpriors die Frevel und Unvcr-
schänrtheiten dieses Paters untersuchen, der sich nun in Silvebenite aufhielt.
Er wurde zur «disciplina generalis» verurteilt. Nachdem er nach Arverie und
Petrae-Castri, schliesslich 1521 nach La Part-Dieu zurückgeschickt worden
war, musste man ihn hier zu Ruhe und Friedsamkeit ermahnen. 1521 wurde
Pierre Dafflons ermahnt, geduldig in La Part-Dieu zu bleiben, da es dem Haus
an Mönchen mangle, doch befand er sich zwei Jahre später in der Valsainte.
1526 aber bereits wieder in La Part-Dieu, von wo er erneut in die Valsainte ge-
schickt wurde.

1494 wurde ein ungenannter Mönch in La Part-Dieu in seine Profess-
kartause Valsainte zurückbeordert, wo er sich stille halten solle, da er schon

genug durch die Ordenshäuser umhergeirrt sei.
1511 hatte der Prior von La Part-Dieu die Bücher, die der nun verstorbene

Procurator aus seiner Professkartause La Lance mitgenommen hatte, dorthin
zurückzugeben.

Versucht man, die Ein- und Austritte der Mönche von La Part-Dieu zu ver-
folgen - was wegen der mangelnden Angaben freilich nur ungenau möglich ist

- so ergibt sich ein sehr unruhiges Bild, ein rasches und häufiges Kommen und
Gehen, für eine so kleine Gemeinschaft gewiss schwer belastend. Diese innere
Unruhe, diese steten Wechsel sind vielleicht nicht nur der finanziellen Not zu-
zuschreiben. Äussert sich im Verhalten dieser welschen Kartausen wohl nicht
vielmehr die ganze Unruhe einer Zeit vor dem Umbruch, einer Zeit, die sich

zu neuen Entdeckungen, nicht nur Amerikas, sondern auch auf geistigen und
wissenschaftlichen Gebieten, aufmachte?

Sfcfe Pnoreawchse/ - au/ranp/i'ge Mönche (La Lance)

La Lance, 1317 gestiftet von Pierre und Othon de Grandson durch Verkauf
und Schenkung von Gütern, lag am Neuenburgersee. Aus der Bauzeit, die 1328

mit der Weihe der Kirche abgeschlossen war, blieben der kleine Kreuzgang
von wirklich kleinen Dimensionen, aber mit schönen frühgotischen Klee-
blattbögen und einige anschliessende Bauten erhalten. Auch dieses Haus
scheint eher arm gewesen zu sein, und es fällt auf, wie häufig die Prioren aus-
gewechselt wurden.

Nachdem von 1458 bis 1470 drei Prioren geamtet hatten, wurde 1470 Jean
de Roher oder Volton eingesetzt. Im folgenden Jahr wurden die Mönche

168



gerügt, weil sie zu häufig grundlos einen neuen Prior wünschten und deswegen
gegen ihren Vorgesetzten gerichtete Briefe ans Generalkapitel schrieben, um
einen neuen Prior nach ihrem Beheben zu erhalten. Sie wurden ernsthaft ge-
mahnt, sich zurückzuhalten. Ganz grundlos scheint der Wunsch der Mönche
mindestens in diesem Fall nicht gewesen zu sein, denn nach der Visitation im
gleichen Jahr 1471 wurde Jean de Rolier seines Amtes enthoben und als ein-
fachcr Mönch in seine Professkartause Pomiers zurückgeschickt. Auch als Pro-
curator von La Part-Dieu, wohin er 1475 gehen musste, wurde er bereits nach
einem Jahr wieder wegbeordert.

Unter seinem Nachfolger. Luc de Brabant, hatte die Kartause unter den
Auswirkungen der Burgunderkriege zu leiden. Die Schlacht von Grandson
fand am 2. März 1476 in der Nähe des Klosters statt. Als die Eidgenossen zuvor
gegen die Waadt zogen, wurde es 1475 vermutlich teilweise zerstört. Jedenfalls
erhielt es von den Eidgenossen 25 Gulden, und der Prior von Thorberg mach-
te ihm ein Geschenk «zur Wiederherstellung nach dem Krieg». Prior Luc aber
wurde 1478 während der Visitation abgelöst, zwei Jahre später jedoch, nach-
dem sein Nachfolger das gleiche Schicksal erlitten hatte, von den Visitatoren
erneut eingesetzt. Er blieb Prior, bis er 1483 im Amt starb. Er scheint seine
Mönche etwas zu wenig unter Kontrolle gehabt zu haben, denn 1473 verkauf-
ten diese in seiner Abwesenheit einige Güter der Kartause. Jeder von ihnen
musste zur Strafe zweimal im Refektorium auf dem Erdboden essen und im
Kapitel zwei Geisselungen erdulden. Der Verkauf der Güter aber wurde als
null und nichtig erklärt.

1488, als Jacques Hugues oder Comte im Amt war, wurden die Mönche be-
reits wieder ermahnt, diesmal, sie sollten ihrem Prior die gebührenden Ehren
erweisen und ihm zu ihrem Seelenheil und vor allem zum Wohl des Hauses
gehorchen. Getadelt wurden sie aber auch wegen der Annexion der «cura»
Omans, ein Fall, der an der Kurie in Rom untersucht werden musste. Worum
es sich handelt, ist nicht ersichtlich. Jacques Hugues wurde 1490 auf seine drin-
gende Bitte aus Krankheitsgründen abgelöst.

Auch hier wird man den Eindruck nicht los, dass die Mönche ihren Prioren
fast nicht mehr gehorchten, dass sich dadurch zahlreiche Misstände im Kon-
vent einnisteten. Man muss ja wohl annehmen, dass nur die schlimmsten Fälle
ans Generalkapitel gelangten. Die allgemeine Unruhe hatte offenbar auch La
Lance ergriffen.

B/ffgeöefe und Korn uu/odn'g/ced//c/2es V<?/7ungen (T/zori><?rgJ

Ritter Peter von Thorberg stiftete 1397 den Kartäusern seine Burg, damit
darin ein Kloster errichtet würde. 1404 begannen die Mönche mit dem ge-
regelten Leben. Vom Stifter wurde die Kartause unter den Schutz der Stadt
Bern gestellt, die den jeweiligen Schultheis als Kastvogt über das Kloster
setzte. Im Lauf des 15. Jahrhunderts erhielt die Kartause reiche Dotationen,

169



so dass Konrad Türst in seiner Beschreibung der Eidgenossenschaft festhielt,
sie sei so reich an «gült und gütren». dass in ihren Mauern 18 Priestermönche
lebten. Tatsächlich sind auf einem Plan des aufgehobenen Klosters von 1672
18 Zellen auszumachen, zum Teil eng ineinandergeschachtelt, da man offen-
bar Mühe hatte, auf dem engen Felssporn alle benötigten Mönchsklausen
unterzubringen.

Die zahlreichen Dotationen an die Kartause erfolgten nicht zuletzt, um sich
der Gebete der Kartäuser zu versichern. Ein grosser Wohltäter war zum Bei-
spiel Petermann von Krauchtal, Schultheiss von Bern und erster Vogt der
Kartause, der 1425 starb. Als Entgelt für seine grossen Vergabungen hatte die
Kartause eine weitere Zelle zu bauen, deren Bewohner täglich eine Messe
lesen sollte. Auch musste die Jahrzeit Petermanns vom Konvent auf alle Zei-
ten begangen werden. Seine Witwe, die bis 1459 lebte, machte weitere Ver-
gabungen. Dafür hatten die Kartäuser ihr Begräbnis zu bezahlen und jährlich
drei Jahrzeiten für sie, für ihren Gatten und für beider Angehörige zu feiern.
An diesen und weiteren Tagen sollten sie die Armen beschenken. Die Mön-
che unterliessen es aber offenbar, vom Geld Petermanns und seiner Gattin die
ebenfalls verlangten Glasgemälde für ihre Kirche malen zu lassen. Jedenfalls
forderte sie der Berner Rat nach dem Tod von Petermanns Witwe auf, ein Bild
zu schaffen. 1472 wurde der damalige Prior zum zweiten Mal ermahnt, «ein
bild in die taffeien zu machen». Nun erging ein Auftrag an den Münsterbau-
meister und Bildhauer Erhard Küng, der ein Sandsteinrelief mit dem Schmer-
zensmann schuf. Dieses Relief ist bis heute erhalten geblieben (Historisches
Museum Bern), während die Gebetsverpflichtungen der Kartause Thorberg
durch die Reformation ausgelöscht und die Gebäude in den folgenden Jahr-
hunderten bis auf ganz wenige Reste total verändert wurden oder ganz ver-
schwunden sind.

Nicht nur Privatleute begehrten die Fürbitte der Mönche, auch die mächti-
ge Stadt Bern nahm die Kartause nicht nur unter ihren Schutz, sondern bean-
spruchte auch öfters ihre Gebete für besondere Anliegen. Sie forderte 1468
die Kartause Thorberg und das Kloster Interlaken zur Anrufung der göttlichen
Hilfe auf, 1470 Thorberg und weitere Klöster zum Gebet für gutes Wetter,
damit «die frucht uff dem veld harin müge kommen». 1474 und 1476 mussten
die Mönche Gott «mit krüzgengen und andern guten dingen» erneut um gutes
Wetter bitten.

Wie unbedingt man von der Wirkung kartäusischen Gebets überzeugt war,
zeigt eine Episode aus den Burgunderkriegen. 1476, als die Luzerner gegen
Herzog Karl den Kühnen zur Schlacht von Grandson zogen, erfuhren sie, die
Kartäuser von Thorberg würden für den Herzog beten. Die Soldaten ereifer-
ten sich darüber und drohten, das Kloster auf dem Rückweg zu verbrennen.
Als der Rat der Stadt Bern dies erfuhr, griff er ein und schrieb an die Luzer-
ner Truppen im Feld einen Brief, worin er darlegte, Herzog Karl sei ein gros-
ser Wohltäter der Mutterkartause Grande Chartreuse, die in seinen Landen

170



liege, und daher sei es Pflicht der Kartäuser, für ihn zu beten. Der Rat befahl
den Truppen, dass «das löblich gotshus nit gesmächt werd». Thorberg wurde
verschont.

Für die inneren Zustände der Eidgenossenschaft waren die Burgunder-
kriege nicht von Vorteil, Neid und Zwietracht blühten. 1479 schrieb der Rat
nach Thorberg, man solle singen und beten und Gott den Allmächtigen anru-
fen, damit er dem Land Friede, Ruhe und eine gute Ernte verleihe «und all
plagen abwende». Als im selben Jahr die Pest ausbrach, konnte man sie nicht
anders verstehen als «dass solich uss unseren Sünden, die der ewig Gott stra-
fen will» entstehe. Man bat die Klöster inständig, Gebete und Messen getreu-
lieh zu halten, damit Gott die Augen seines Zorns «zuo erbärmde kere».

1500 sollte zugunsten der Tagsatzung von allen gläubigen Seelen eine Messe
gehalten werden. Die Versammlung vermochte die Probleme trotzdem nicht
zu lösen, und 1507 wurden die Klöster erneut aufgefordert, besondere Messen
zu lesen, denn die Zeit sei seltsam und «srocklich».

Bern verlangte bisweilen nicht nur Gebete, sondern auch weltliche Güter
von den Kartäusern, so J484 Tuffsteine für den Bau der Untertorbrücke, 1493
Fuhren mit Ross und Wagen für den Bau der Münsterplattformmauer, 1482
das gleiche für die Brücke von Aarberg.

Als die Berner 1476 gegen Karl den Kühnen zogen, sollten die Kartäuser
Tag und Nacht Korn mahlen lassen und das Mehl - gegen Bezahlung - nach
Bern bringen. In den immer wieder auftretenden Lebensmittelknappheiten
mussten die Klöster Korn in die Stadt bringen. 1512 wurde ihnen gar vorge-
schrieben, dafür den «gewöhnlichen Preis» zu verlangen, um die Teuerung zu
bremsen.

Da die Dokumente, die den erwähnten Ereignissen zugrunde hegen, von
ausserhalb des Klosters stammen, sagen sie nichts über dessen inneren Zu-
stand aus. Dass Thorberg aber, im Gegensatz zu den welschen Kartausen, auch
innerlich gesund war, beweisen die langen Regierungszeiten der Prioren, die

grosse Zahl der Mönche sowie die gute finanzielle Situation. Die Wohltäter
und die Stadt Bern durften daher darauf zählen, dass die Gebetsverpflichtun-
gen mit dem nötigen Ernst erfüllt wurden und man auf die positiven Aus-
Wirkungen zählen durfte. Hier tritt die im Mittelalter selbstverständliche Auf-
fassung von der Nützlichkeit und Wichtigkeit der intensiven Verbindung der
Mönche zu Gott, die auch der Welt zugute kommt, noch in aller Deutlichkeit
zutage. Bis zur Jahrhundertwende blühte diese Überzeugung offenbar noch
unangefochten. Erst danach fanden die Umwälzungen der Reformationszeit
in Bern Eingang, die 1528 zur Aufhebung der Klöster führten. Die neue Lehre
überzeugte aber auch einzelne Mönche innerhalb der Klostermauern, denn
zwei aufeinanderfolgende Prioren, der letzte Schaffner und ein weiterer Kon-
ventuale traten zur Reformation über und wurden protestantische Pfarrer. Die
restlichen aber blieben entweder in Thorberg bis zu ihrem Tod oder begaben
sich in andere Kartausen, die meisten nach Ittingen.

171



Ge/e/t/twwz/tezf nur/ we/f/zc/zer fz'zz/zA, /UosZmrimrirr zz/.v Spe/cZfl/ce/ (Sfl.se/)

Der reiche Basler Kaufmann Jakob Zibol stiftete 1401 die Kartause Basel,
die erste und einzige Stadtkartause der Schweiz. Da Zibol vor seinem Tod

wegen einer politischen Affäre plötzlich verarmte, hatte das Kloster anfangs
mit grössten Schwierigkeiten zu kämpfen. Auch standen ihm die Basler Kir-
che und die Bürgerschaft im allgemeinen ablehnend gegenüber. Das Basler
Konzil 1431-48 brachte durch Stiftungen zahlreicher Teilnehmer äusseren
Prunk in die Bauten, aber der wirtschaftliche Zustand blieb trotzdem prekär,
so dass der Orden nach dem Ende des Konzils das Haus gar auflösen wollte,
wogegen sich Prior Heinrich Arnoldi und seine Mönche aber erfolgreich wehr-
tcn. Das Kloster blieb bis zur Basler Reformation 1525 bestehen. Die Kartäu-
ser erreichten 1532 durch zähe Verhandlungen, dass sie bis zu ihrem Lebens-
ende in der Kartause bleiben durften. Der letzte starb 1564. Was an Gebäu-
den nicht abgebrochen wurde, dient seither als Waisenhaus. Die Bibliothek ge-
langte zu einem grossen Teil in die Universitätsbibliothek, wo die Bücher, in
die Bestände verteilt, bis heute stehen.

Die drei letzten Prioren zeichneten sich nicht nur durch ausserordentlich
lange Regierungszeiten aus, sondern waren auch der Gelehrsamkeit und Wis-
senschaft zugetan. An ihnen und ihren Interessen zeigt sich der Wandel der
Geisteshaltung in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts. Heinrich Arnoldi
von Alfeld, geboren 1407, legte 1437 Profess ab, amtete von 1449 bis 1480 als

Prior und starb 1487. Er gehörte noch ganz dem Mittelalter an. Der zweite
Chronist der Kartause, Georg Carpentarius, erzählt, dass Prior Heinrich in einer
Vision der berühmte Theologe und Mystiker Johannes Gerson (1363-1429)
erschienen sei, und dass er sich bisweilen während der Messe in Ekstase in die
Luft erhoben habe. Wegen seiner Frömmigkeit lobt ihn der Chronist, hält ihn
zugleich für einen «seltenen Vogel» in den Klöstern seiner Zeit. Vor seinem
Eintritt in die Kartause Notar am päpstlichen Hof und danach am Konzil von
Basel, hatte er zwar keinen akademischen Grad erworben, doch galt er als be-
wandert in den freien Künsten und der «Gottesgelahrtheit», auch erfahren im
geistlichen Recht. Als Kartäuser verfasste er zahlreiche - es dürften gegen 100

gewesen sein - erbauliche Schriften, die er gern als Dialog gestaltete. Etliche
davon wurden auch gedruckt, zum Teil sogar in mehreren Auflagen. In die
Form eines Dialogs zwischen der Schutzpatronin der Kartause, der heiligen
Margaretha, und ihrem Knecht, dem Prior, kleidete er auch eine Chronik des
Klosters, worin er von den Anfängen bis zum Ende seines eigenen Priorats er-
zählt. Er gab seiner historischen Darstellung damit gleichzeitig den Charakter
einer Erbauungsschrift. Er forderte zeit seines Priorats die Verehrung der
Muttergottes und der heiligen Margaretha und trat mit vielen Konventen in
Gebetsverbrüderung.

Daneben kümmerte er sich intensiv um die Bibliothek. Der damalige
Bestand ist leider in keinem Bibliothekskatalog verzeichnet, doch konnte

172



M. Burckhardt einen noch in der Universitätsbibliothek vorhandenen Rest von
etwas über hundert Handschriften identifizieren. Davon müssen knapp 30
unter Arnoldi in die Kartause gelangt sein, während die übrigen schon früher
in der Klosterbibliothek standen. Insgesamt dürfte der Bestand unter Prior
Heinrich 400 bis 500 Bände umfasst haben.

Arnoldi erlitt 1478 eine Lähmung, harrte aber trotzdem noch zwei Jahre im
Amt aus, bis der von ihm gewünschte Nachfolger Jacob Louber das Priorat
antreten konnte. Dieser, vor 1450 in Lindau am Bodensee geboren, war Doc-
tor artiunr und decretorum (Philosophie und Recht) und lehrte einige Zeit an
der Universität Basel, war 1476/77 gar deren Rektor. Er trat im Mai 1477 das
Noviziat in Basel an und durfte mit Dispens bereits im November Profess ab-
legen. Im Mai 1480 wurde er zum Prior gewählt. Georg Carpentarius erzählt
in der Klosterchronik, dass sich der neue Prior zunächst um die Besserung des
finanziellen Zustands der Kartause gekümmert habe. Besonders aber sei ihm
die Bibliothek am Herzen gelegen, und er habe sie um über 1200 Bände
bereichert. Zunehmend waren es nun neben Handschriften auch Drucke, in
deren Produktion sich ja die Buchdrucker der Stadt Basel schon gegen 1470
besonders hervortaten. Den grössten Zuwachs zur Zeit Loubers erhielt die
Bibliothek durch den Magister artium und Dr. theol. Johannes de Lapide (Joh.
Heynlin von Stein), der nach einem bewegten Leben 1487 in die Basler Kartau-
se eintrat. Geboren um 1428, studierte er in Deutschland, lehrte an der Uni-
versität Paris und war 1470 deren Rektor. Nach einem Aufenthalt in Basel
1464-65 veranlasste er den ersten Buchdruck in Paris. Seit 1474 wirkte er als

Prediger und Gelehrter in verschiedenen Städten. Ab 1484 Münsterprediger
in Basel, bildete er bald einen Mittelpunkt des kirchlichen, aber auch des
humanistisch-weltlichen Lebens, indem er bedeutende Gelehrte um sich
scharte. 1487 gab er dieses öffentliche Leben auf und trat in die Kartause ein,
wo er 1496 starb. Auch als Kartäuser behielt er seine Kontakte zu Druckern
und Universitätskreisen bei und sorgte neben dem Verfassen geistlicher Schrif-
ten auch für unzählige Drucklegungen seiner eigenen und fremder Texte in
Zusammenarbeit mit den Basler Offizinen. Seine Bibliothek, die er ins Klo-
ster brachte, umfasste über 280 meist mit Initialen, Bordüren, Miniaturen und
Rubriken gezierte Bände, darunter 210 Inkunabeln.

Nicht, dass Prior Louber nur die Bücher Heynlins entgegengenommen
hätte. Er amtete neben seiner leitenden Funktion zugleich als Bibliothekar,
nahm eine völlige Neuordnung der Bestände vor und verfasste dazu einen
heute leider verlorenen Katalog, dem er die Bemerkung beifügte, dass sich

Gegner von Bücherkäufen vergegenwärtigen sollten, ein Kloster ohne Bi-
bliothek sei «ein Staat ohne Machtmittel, eine Burg ohne Mauern, eine Küche
ohne Einrichtung, eine Tafel ohne Speisen, ein Garten ohne Pflanzen, eine
Wiese ohne Blumen, ein Baum ohne Blätter». Grössere eigene Werke schrieb
Louber nicht, versah aber viele Bände mit ausführlichen Glossierungen und
verfasste kurze Texte, etwa zur Meditation. Als Louber 1502 als Prior nach

173



Buxheim ging, besass die Kartause die grösste Bibliothek in Basel. 1507 kehr-
te er zurück und starb 1513.

Zunehmend erlangten die der neuen Geistesströmung des Humanismus
entwachsenden Schriften an Bedeutung. Daneben nahm auch der Gebrauch
der deutschen Sprache zu, freilich nur auf zwei Gebieten, nämlich einerseits
in der von der Konventsbibliothek gesonderten Bücherei für die Laienbrüder,
die W. Sexauer für Basel weitgehend rekonstruieren konnte, andererseits in
Übersetzungen für den Buchdruck. Als Übersetzer war unter Prior Louber
Ludwig Moser tätig, der 1442 in Zürich geboren wurde, um 1460 bis 1474 Stadt-
Schreiber in Rheinfelden war und danach in Basel eintrat. Von 1482 bis 1486

war er Prior in Ittingen. Nach seiner Rückkehr nach Basel übersetzte er bis zu
seinem Tod 1510 erbauliche und katechetische Werke in die deutsche Sprache.
Zahlreiche seiner Übersetzungen wurden von Basler Offizinen gedruckt und
fanden so weite Verbreitung.

Nachfolger Loubers und zugleich letzter Prior der Basler Kartause wurde
1501 Hieronymus Zscheckenbürlin. Sohn eines Basler Oberstzunftmeisters,
doktorierte er als Jurist und fasste im Alter von 26 Jahren den Entschluss, Kar-
täuser zu werden. An Pfingsten 1487 erfolgte sein Eintritt ins Kloster, den er
als sensationelles Schauspiel gestaltete. Nach einem grossartigen Abschieds-
mahl zog er, gekleidet in kostbare Gewänder, begleitet von Freunden und Ver-
wandten, zum Staunen der herbeigeeilten Menge über die Rheinbrücke zum
Kloster, an dessen Pforte ihn die Mönche empfingen. Schon zu Allerheiligen
durfte er die Gelübde ablegen.

Zunächst Sakristan und dann Procurator, wurde er 1501 Prior. Seine Pracht-
und Prunkliebe, die er in der Welt gepflegt hatte, legte er auch im Kloster nicht
völlig ab, oft zum Leidwesen seiner Mitbrüder. Der Chronist Carpentarius ta-
delt insbesondere, wenn auch in vorsichtigen Worten, den übermässigen Prunk
der Gästestube - heute als Zscheckenbürlinzimmer viel bestauntes Kunstwerk
gotischer Raumgestaltung - und weiterer Räume sowie den häufigen Umgang
mit weltlichen Freunden.

Wohl nicht zuletzt diese weitergepflegten Verbindungen zu einflussreichen
Basler Persönlichkeiten bewirkten, dass die Bibliothek auch unter Prior Hie-
ronymus weiter anwuchs und um zahlreiche kostbare Bände vermehrt wurde.

Zu Zscheckenbürlins Zeit trat 1509 der bereits als Chronist erwähnte Georg
Carpentarius in die Kartause. Er wurde um 1519/20 ihr Bibliothekar und nahm
als solcher eine Neukatalogisierung der Bestände vor. Insbesondere tat er sich
als Übersetzer in die deutsche Sprache hervor, einerseits für die Laienbiblio-
thek, andererseits für den Buchdruck. Er übersetzte nicht weniger als fünf
Werke des Erasmus von Rotterdam, von denen drei sicher gedruckt wurden.
So ist einer der zentralen Autoren des Humanismus dank eines Basler Kar-
täusers weiteren Kreisen zugänglich geworden.

Das Eindringen der neuen Zeit manifestierte sich in Basel nicht an innerer
Unruhe des Konvents, der sich im Gegenteil in schwieriger Zeit als bewun-

174



dernswert stabil erwies, sondern am Inhalt der mächtig anschwellenden Bi-
bliothek. in deren Katalog Prior Louber bezeichnenderweise erstmals Bücher
unter dem Titel «pro studio humanitatis» einreihte. Freilich vermochte der Hu-
manismus die geistlichen Schriften nicht zu verdrängen, die nach wie vor ent-
schieden in der Überzahl blieben. Schriften des Erasmus wurden hier über-
setzt, wie denn die deutsche Sprache im Zuge der Zeit überhaupt an Bedeu-
tung gewann, wenn auch nicht für die Konventsbibliothek, deren Hauptspra-
che nach wie vor Latein blieb. Die Renaissance manifestierte sich auch in der
Prunkliebe Prior Zscheckenbürlins, der sich andererseits seiner Vergänglich-
keit sehr bewusst war, wie zwei Diptychen (öffentl. Kunstsammlung Basel und
Historisches Museum Basel) eindrücklich vor Augen führen: das eine Bild zeigt
ihn als weltlichen Herrn in modischer Kleidung, das andere als Kartäuser in
der Ordenstracht, je dem Bild des Todes gegenübergestellt.

D/e «nge/z'ehten Körfäu.ser (/fünge«)

Ittingen war die jüngste Kartause der Schweiz. 1461 kaufte der Orden das

verarmte Chorherrenstift Ittingen und verwandelte es unter erheblichen
Schwierigkeiten in eine Kartause. 1524 in den Reformationswirren zerstört,
erholte es sich langsam, um dann im 17. und 18. Jahrhundert lange Blütezeiten
erleben zu dürfen. 1848 wurde dann die Kartause mit den übrigen Klöstern im
Kanton Thurgau leider aufgehoben.

Die Lage Ittingens, eine knappe Wegstunde von der kleinen Stadt Frauen-
feld entfernt, bot scheinbar Gewähr für die nötige Ruhe in Abgeschiedenheit.
Dennoch blieben auch diesem Haus zahlreiche Schwierigkeiten nicht erspart.
Kamen hier die Störungen eher von ausserhalb der Klostermauern, haben sie
sich gewiss dennoch auf das Leben der Mönche ausgewirkt.

Die Reaktion der ländlichen Bevölkerung auf den Einzug der Kartäuser in
Ittingen im Jahr 1461 hat keinen schriftlichen Niederschlag gefunden. Missmut
gegen die neuen Herren, die keine Verbindung zum Volk suchten, drückt sich

allerdings im Aufbegehren der Frauen von Warth aus, die 1471 die Kloster-
kirche stürmten, sich niederliessen (heute wohl als Sitzstreik zu bezeichnen),
und damit eine eigene Kapelle - zu bauen und geistlich zu betreuen auf Ko-
sten der Kartause - in ihrem Dorf ertrotzten.

Kleinere Streitigkeiten mit den Bauern gab es wohl häufig, doch sind wegen
der schlechten Quellenlage dieser frühen Zeit nur wenige überliefert. Hein-
rieh Murer, der Chronist Ittingens aus dem frühen 17. Jahrhundert, erwähnt
z.B., leider ohne Details zu berichten, dass 1492 ein Streit zwischen Prior Hein-
rieh Ganser und den Bauern des Dorfes Ochsenfurt wegen des Gerichts über
die Wälder endigte. Schwieriger war die Sachlage, wenn die bedeutende Stadt
Konstanz als Inhaberin des Landgerichts im Thurgau der Kartause die Ge-
richtsbarkeit über die erst 1471 erworbenen Gebiete Niederneunforn und Her-
dem streitig machte, wie das 1485 geschah. Da musste sich gar die eidgenössi-

175



sehe Tagsatzung damit belassen und das Kloster in Schutz nehmen. Ruhe
scheint trotzdem nicht eingekehrt zu sein, denn in den Jahren um 1500 ver-
kaufte Ittingen die beiden Gebiete wieder.

Prior Jacobus Sanier hatte mit seinem Nachbarn, dem Herrn der Burg
Steinegg, einen Streit um Karpfenlaich auszutragen. Es ging um die Entschei-
dung, wem dieser gehöre, wenn die Fische - ohne sich um Fischereigrenzen zu
kümmern - aus dem einen ins andere Hoheitsgebiet schwammen. Einen Streit
zwischen Prior Nicolaus Bischof und der Gemeinde Nussbaumen um den Zu-
fluss des Nussbaumersees musste 1507 der eidgenössische Landvogt in Frauen-
feld schlichten. Wenn die Seen der Kartause überschwemmt waren, benutzten
die Bewohner der Dörfer gerne die Gelegenheit, in den Rieden zu fischen,
wofür sie die Kartause jeweils zur Rechenschaft zog. Schon 1519 merkten die
Bauern von Htittwilen, dass man mit dem Vorschützen von Nichtwissen und
dem Versprechen, es nicht wieder zu tun, glimpflich davonkam, was sie wohl
weidlich benutzten.

Man vergisst heute leicht, wie abhängig die Menschen des Mittelalters von
äusseren Umständen wie z.B. der Witterung waren, wie rasch eine Hungersnot
ausbrechen konnte. Auch die Kartause spürte die Auswirkungen verschiede-
ncr Naturkatastrophen unmittelbar, einerseits durch geringere Ernten der
eigenen Güter, andererseits durch verminderte Abgaben der Untertanen. In
solchen Jahren geringen Einkommens musste sie sogar die darbenden Bauern
unterstützen. 1480 suchten schwere Überschwemmungen das Thurtal heim, in
den Jahren um 1500 herrschte Hungersnot. Noch schlimmer waren die wie-
derholten Pestzüge, die auch vor den Klostermauern nicht Halt machten. 1481

bis 1484 fielen der Seuche vier Patres und drei Laienbrüder zum Opfer, 1502

starben zwei Mönche an der Pest, 1519 sollen es gar 11 gewesen sein: 7 Chor-
mönche, 3 Brüder und ein Novize. Im Pestjahr 1484 war anderseits die Wein-
ernte so reichlich, dass kaum mehr leere Gefässe aufzutreiben waren. Wer ein
leeres Fass lieferte, erhielt als Zahlung dafür soviel Wein gratis, wie es fasste.
Leere Fässer müsste man gehabt haben!

Im Jahr 1519 ereignete sich ein bedauerlicher Unfall vor den Klostermauern.
Heinrich Murer schildert die traurige Begebenheit: Als die Schweineherde aus
dem Kloster auf die Weide geführt wurde, kam ihr ein kleiner Knabe aus dem
Dorf Warth entgegen, vielleicht weil er zum Kloster wollte, um ein Stücklein
Brot zu erbetteln. Da drang unversehens der wild gewordene Eber auf das

Knäblcin ein und zerfleischte es, bevor er von den herbeieilenden Leuten weg-
gerissen werden konnte. Das Kind starb, und an der Stelle seines Todes stand
jahrhundertelang ein Bildstöcklein. Die Eltern des Knäbleins aber waren seit-
her trotz der guten Worte des Priors und der versuchten Wiedergutmachung
durch Geldgaben dem Kloster feindlich gesinnt. Murer bemerkt, das Gescheh-
nis habe der Kartause die Herzen nicht weniger Untertanen entfremdet. Der
angestaute Groll machte sich dann im Ittinger Sturm 1524 Luft, als im Zuge
der Reformation das Kloster zerstört wurde. Bis dahin konnte die Bevölke-

176



rung im grossen und ganzen trotz der kleineren Vorfälle in Ruhe gehalten wer-
den, doch geliebt wurde das Kloster von den Dortbewohnern wohl nicht.

Wurde es sogar vom eigenen Orden nicht einmal geliebt? Fast hat man den
Eindruck, wenn man feststellt, dass Ittingen nicht weniger als acht mal von
einer Provinz in die andere versetzt wurde, mehr als jedes andere Haus des
alten deutschen Reiches. Zu Beginn gehörte es zur Provinz Alemannia Supe-
rior, dann kamen rasche Wechsel: 1482 zur Provinz Rheni, 1483 wieder Ale-
rnannia Superior, 1484 Cartusiae, 1491 Alemannia Inferior, 1505 Alemannia
Superior. 1579 erfolgte nochmals ein Wechsel zu Alemannia Inferior, 1580 wie-
der Alemannia Superior, 1596 schliesslich zu Alemannia Inferior, der es bis
zur Aufhebung unterstand. Heinrich Murer freilich sah in der von ihm er-
wähnten Versetzung einen andern Grund. Er schreibt, dass Ittingen 1482 aus
bestimmten Gründen in die Rheinprovinz versetzt worden sei, doch hätten sich
die österreichische oberdeutsche) Provinz und insbesondere die Kartausen
Pleterje und Frenitz dagegen gewehrt, weil sie Ittingen mit ihren Gütern und
Anstrengungen gekauft, gegründet und ausgestattet hätten und es deshalb
nicht recht sei, es der Provinz zu entziehen. Worauf Ittingen wieder «zurück-
gegeben» worden sei. Dass dies nur für ein Jahr geschah sowie die rasch fol-
genden nächsten Wechsel erwähnt Murer nicht. Die vielen Umplazierungen
mögen freilich auch damit zusammenhängen, dass Ittingen an der Grenze ver-
schiedener Provinzen und für jede von ihnen weitab des Zentrums lag (ein
Schicksal, das es mit dem Thurgau teilte).

Die vielen Probleme verzögerten eine rasche Fertigstellung der nötigen
Restaurierungen und Neubauten. Der unaufhörliche Baulärm störte die Kon-
templation. Sojedenfalls empfand es der Ittinger Klosterbruder Johannes Wag-
ner, der aus Riedlingen stammte und 1476 in Ittingen eintrat. Als über 10 Jahre
nach seinem Eintritt und mehr als 25 Jahre nach der Gründung keine Aussicht
auf baldige Stille bestand, entschloss er sich, wohl nicht ohne schwere
Gewissensnöte, Ittingen zu verlassen und Einsiedler zu werden. Er wurde wohl
ungebührlich oft und lange zu den Bauarbeiten beigezogen, da ihm ja nicht
wie den Zellenmönchen die Ruhe «garantiert» war. Als er die Erlaubnis des

Papstes und der Ordensoberen erlangt hatte, zog er 1489 in die Innerschweiz
und lebte fortan allein in einem weiten Forst namens Herrgottswald, dessen
Name sich im Lauf der Zeit zu Hergiswald abschliff. Die dort errichtete, mehr-
mals vergrösserte Kapelle blieb bis heute Wallfahrtsort. Die Bevölkerung, die
Bruder Hans verehrte, wusste ausser dem Vornamen nichts über ihn. Erst nach
seinem Tod fand man die päpstliche Bulle vom 16. Mai 1489, aus der sein Vor-
leben als Kartäuserbruder Ittingens hervorging.

In der Kartause aber wurde weiter gebaut. 1494 trug das Generalkapitel
den Visitatoren auf, den Neubauten ein Ende zu setzen, doch musste noch 1506
der Prior aufgefordert werden, von neuen Bauten abzusehen, bis die Visitato-
ren darüber befunden hätten. Überhaupt musste Ittingen auffällig oft visitiert
werden, was wohl auf dauernde Schwierigkeiten hinweist.

177



All diese zu bewältigenden Probleme blieben gewiss nicht ohne Einfluss
auf das innere Leben des Konvents, und es sind denn auch Zeichen von Un-
ruhe und Unzufriedenheit zu bemerken. 1495 musste der Visitator überprü-
fen, weshalb sich einige Mönche gegen Prior Heinrich Ganser schriftlich be-
schwert hatten. Dieser wurde zwar durch die Visitatoren nicht abgesetzt, doch
erlangte er vom nächsten Generalkapitel 1496 Misericordia «wegen seines
Alters». Interessanterweise hinderte dies das Kapitel nicht, ihn 1497 zum Prior
von Buxheim zu bestimmen, wo er zwei Jahre später wiederum wegen seines
Alters abgelöst wurde und 1501 starb. Sein Nachfolger Jacobus Sanier wurde
gemäss Generalkapitelsakten 1497 von einem seiner Mönche, P. Conradus,
trotz der üblichen Schweigepflicht zu unrecht vor weltlichen Personen übel
angeschwärzt, was diesem eine Disciplina generalis einbrachte. Der ange-
schwärzte Prior Jacobus aber wurde, siehe da, zwischen den Generalkapiteln
von 1499 und 1500 abgesetzt und musste zu Ruhe und Geduld ermahnt wer-
den! Wer war da wohl mehr im Recht? 1502 aber erfahrt man, dass auch wegen
des neuen Priors Nicolaus Bischof einige Mönche ans Generalkapitel gelang-
ten.

Als 1508 Heinrich Möslin zum Prior bestimmt wurde, forderte ihn das Ge-
neralkapitel auf, besonders gut zu regieren und dem Haus die nötige Reform
zu verschaffen. Doch schon 1511 starb er im Amt. Unter seinem Nachfolger
Petrus Thaler schienen zunächst ruhigere Zeiten zu kommen. Er brachte die
in seiner Professkartause Freiburg geübte Bücherliebe mit und korrespon-
dierte wie zuvor mit den Basler Druckern. Ja, er reiste gar persönlich auf die
Reichenau, um eine Handschrift mit den Hieronymusbriefen in die Hände zu
bekommen und das Buch nach Basel zu senden. «Man weiss dort nicht, dass

es zum Nachdrucken bestimmt ist, sonst hätte ich es nicht erhalten», schreibt
er 1515 an Amerbach. Er versuchte auch, den Verlag zu bewegen, ein Lobge-
dicht des Ittinger Procurators auf den heiligen Laurentius zu drucken, freilich
vergeblich. Fast schien Ittingen einen ähnlichen geistigen Aufschwung wie
Basel nehmen zu wollen, doch mit der Öffnung drangen bald auch die den
Ordensoberen durchaus unerwünschten Gedanken der Reformation in den
Konvent und vermochten einzelne Mönche mindestens zeitweise zu über-
zeugen. Als dann 1524 der Ittinger Sturm losbrach, versetzte er der Kartause
beinahe den Todesstoss. Doch diese Zeit ist schon zu weit vom Stichjahr 1492

entfernt, um hier noch behandelt zu werden.
Auch Ittingen weicht in der betrachteten Zeit erheblich von der Idealvor-

Stellung des stillen Kartäuserlebens ab. Die Schwierigkeiten der Gründungs-
zeit gingen scheinbar fast nahtlos in die zahlreichen unangenehmen Vor-
kommnisse und Probleme der hier besprochenen Zeitepoche über, die so viel
äussere und innere Unruhe mit sich brachten.

178



/// Rüc/csc/mu flu/eme wnrM/»ge Ze/f

Ausgangspunkt unserer Betrachtung der Schweizer Kartausen um 1500 war
das Jahr 1492, das Jahr der Entdeckung Amerikas. Ob die Kunde davon über-
haupt in alle Kartausen drang? Heinrich Murer, der Ittinger Chronist, schreibt
allerdings zum Jahr 1492, es sei «sehr berühmt wegen der Entdeckung Arne-
rikas oder der neuen Welt durch die Flotte, die Kolumbus in Fahrt gebracht
und geleitet» habe. Aber dies wurde über 100 Jahre später niedergeschrieben,
und der Satz steht eher zusammenhanglos zwischen der Aufzählung einzelner
Ereignisse in der Kartause und weiterer Daten zur europäischen Geschichte.
Sollten die zeitgenössischen Kartausen überhaupt von Kolumbus erfahren
haben, so hatte die Entdeckung Amerikas jedenfalls für den Orden keine
direkte Auswirkung, dehnte er sich doch erst im 20. Jahrhundert über die Gren-
zen Europas hinaus auch auf den amerikanischen Kontinent aus.

Dass aber die Zeit der Jahrzehnte vor und nach 1500 eine Periode des Um-
bruchs war, zeigt sich auch an den Schweizer Kartausen, die sich trotz ihrer
zurückgezogenen Lebensweise dem Zeitgeist nicht verschliessen konnten. Der
Wandel von der Geisteshaltung des Mittelalters zu jener der Renaissance er-
folgte nicht schlagartig, sondern brach sich nur allmählich Bahn, nicht ohne
die Menschen und damit auch die Kartäuser zu beunruhigen. Sonderbare Vor-
fälle haben sich denn auch in fast allen Kartausen unseres Landes abgespielt.
In vielen herrschte materielle Not, die aber doch kein einziges Kloster zur Auf-
gäbe bewog. Die Untertanen, die Bauern der Umgebung, begannen sich gegen
das Joch der Abgaben aufzulehnen, wollten nicht mehr mit ihren Zinsen und
Zehnten die Gebete der Mönche abgelten. Jene Prioren und Procuratoren, die
den Bauern nicht genau auf die Finger schauten, konnten leicht kleineren oder
grösseren Betrügereien zum Opfer fallen. Gegensätze brachen auf, die dann
in der Reformationszeit vielerorts zum offenen Konflikt anwuchsen. Aber auch
zwischen Prioren und Mönchen herrschte öfters ein ungutes Klima. Häufig
mussten einzelne Patres - trotz abgelegten Gelübdes - zum Gehorsam aufge-
fordert werden. Andere suchten um Versetzung nach, weil sie offenbar mein-
ten, in einem andern Haus besser aufgehoben zu sein, eine Hoffnung, die sich
oft nicht erfüllte. Da vielen der Umzug gestattet wurde, litten die Konvente
wohl unter der rasch wechselnden personellen Zusammensetzung. Auch die
Prioren blieben selten lang im Amt, wurden bei Visitationen oder auf eigenen
Wunsch abgelöst oder versetzt. Basel und Bern bildeten hierin die löblichen
Ausnahmen, indem ihre Prioren längere Zeit im Amt blieben, was auf geord-
nete Verhältnisse schliessen lässt.

Der Inhalt der Bibliotheken begann sich zu wandeln, neben rein theologi-
sehe und erbauliche Bücher traten moderne humanistische Texte. Auch die re-
formatorischen Ideen sollten später gegen 1530 einige Mönche überzeugen,
was ihnen nicht nur Gewissensnöte bereitet haben musste, sondern sie gar zum
Austritt aus ihrer Ordensgemeinschaft und zum Glaubenswechsel bewog.

179



Daneben spielte unvermutet in einzelnen Kartausen auch der Prunk keine
unwesentliche Rolle. Wenn einzelne Mönche, insbesondere Prioren, den Kon-
takt zu früheren Freunden aufrecht erhielten, sich nicht völlig von der Welt
lösen konnten, ihr Kloster prächtig ausstatten Hessen, brachte dies Schwierig-
keiten anderer Art, Hess die sonst dem Orden anhaftende Bescheidenheit
verschwinden und die Kartäuser unserer gewohnten Vorstellung zu «seltenen
Vögeln» werden.

Das Idealbild der stillen, in sich gekehrten Mönche, die ihre Gedanken al-
lein auf den Himmel richten, war wohl gerade zu dieser Zeit besonders weit
von der Wirklichkeit entfernt. Dass der Orden trotzdem diese schwierige Zeit
überwand, ja vielleicht gerade aus dieser Krise den inneren Schwung zu neuen
Höhen schöpfte, zum Vorbild der ersten Kartäuser zurückfand und bis heute
unbeirrt weiter seinen Weg ging, bleibt erstaunlich, zeugt von besonderer innc-
rer Stärke und erweckt unsere Bewunderung.

/V zlu/iöug

Stuft« r/er Mö/ic/ze /m /Cnrfü»,ve/'orr/er;

C/romiö/ic/re

- Bewohner der Mönchszellen
- Theologen mit höheren Weihen

- Verpflichtung zum Chor- und Altardienst

- //auvpro/ewe«
- Ordensgelübde (Professbindung) auf die jeweilige Kartause

- aktives und passives Wahlrecht sowie Mitsprache- und Abstimmungs-
befugnis im Konvent der Professkartause

- //ospfte.v

- Professbindung durch früheres Ordensgelübde an eine fremde Kar-
tause

- Versetzung erfolgt durch Ordensobere

- bis 1581 Professübertragung auf Aufenthaltskartause nach zwei Jah-
ren möglich (zweite Profess)

- falls nicht Amtsträger, kein aktives Wahlrecht und keine Mitspra-
chebefugnis im Konvent

- heute nach zwei Jahren den Hausprofessen gleichgestellt

180



Lrt/enfrraiier

- Mönche, aber nicht Priester

- nicht zur aktiven Teilnahme am Chorgebet und Altardienst verpflichtet
- kein Mitspracherecht im Konvent (heute den Chormönchen gleichgestellt)
- dem Prokurator unterstellt

- Pe<L7/7e« (nur bis 1581)

- mit Ordensgelübde, teils mit niederen Weihen

- Einsatz im Verkehr mit der Aussenwelt

- Ä'omw.ve«

- mit Ordensgelübde

- Dorcate«

- mit Promission (beidseitig kündbarer Vertrag)

P/nmtf/mr, Pra7?e«t7are (mir £>A 7587)

- Einkauf ins Kloster über eine Stiftung
- stellten dem Kloster ihre Dienste zur Verfügung
- erhielten dafür Versorgungsgarantie auf Lebenszeit

(Angaben nach F. Stöhlker, Personalschematismus der Kartause Ittingen, Masch.schritt 1979)

L/tera/wrverze/c/zms

Die Schweiz am Ende des 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts

- Dändliker/Bandle. Auszug aus der Schweizer Geschichte. Zürich 1977'.

Die damaligen Kartausen in der Schweiz

- Früh, Margrit. Die Kartausen in der Schweiz. In: Schriften des Vereins f. Gesch. des Bodensees
und seiner Umgebung 104, 1986, S. 43-65.

Oujon
- Courtray, D. Albert-Marie. Documents inedits sur la chartreuse Notre-Dame d'Oujon. In:

Memoires et documents publies par la societe d'histoire de la Suisse Romande. 2. serie, t. 5,1902,
S. 107-264.

La Valsainte

- Catalogue des Prieurs et Recteurs des chartreuses de la Valsainte et La Part-Dieu. In: Zs f.

Schweiz. Kirchengeschichte 7, 1913, S. 37-52, 91-95,191-217,248-281.
- Courtray, D. Albert-Marie. Histoire de la Valsainte. Fribourg 1914.

- Courtray, D. Albert-Marie. Essai de Catalogue des Chartreux de La Valsainte et de La Part-
Dieu. In: Zs f. Schweiz. Kirchengeschichte 27, 1933, S. 19-34; 28, 1934, S.40-50, 129-223,
272-283.

La Part-Dieu
- Catalogue des Prieurs et Recteurs des chartreuses de la Valsainte et La Part-Dieu. Vgl. La Val-

sainte.

181



- Courtray, D. Albert-Marie. Essai de Catalogue des Chartreux de La Valsainte et de La Part-
Dieu. Vgl. La Valsainte.

La Lance

- Gremaud, J. Necrologue de la chartreuse de la Lance, precede d'une notice historique et suivi
de documents. In: Memoires et documents publ. par la societe de la Suisse romande 34. Lau-
sänne 1879, S.467-604.

- Catalogue des prieurs et recteurs, suivi de mentions inedites sur le pcrsonnel et le necrologue
de La Lance. In: Zs f. Schweiz. Kirchengeschichte 2, 1908, S.241-265.

Basel

- Vischer, Wilhelm u. Alfred Stern. Basler Chroniken, hg. von der historischen Gesellschaft in
Basel, Bd 1, Leipzig 1872.

- Nickles, Christophe. La chartreuse du Val Ste Marguerite ä Bäle. Porrentruy 1903.

- Hossfeld, Max. Johannes Hevnlin aus Stein. In: Basler Zs. f. Geschichte u. Altertumskunde 6,

1907, S,309-356; 7, 1908, S.79-219, 235-422.
- Die Bedeutung Basels für die Buchkunst. Ausstellung Universitäts-Bibliothek Basel, XIV. Inter-

nat. Kunstgeschichtlicher Kongress 1936.

- Baer, C.H. Die Kartause in Klein-Basel. In: Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, 3,

1941, S.449-549.

- Hartmann, Alfred. Die Amerbachkorrespondenz, l.Bd 1481-1513, 2.Bd 1514-1524, Basel
1942, 1943.

- Burckhardt, Max. Die Inkunabeln aus der Bibliothek des Johannes de Lapide. In: Für Chri-
stoph Vischer, Dir. der Basler Universitätsbibliothek 1959-1973, Basel 1973, S. 15-76.

- Sexauer, Wolfram D. Frühneuhochdeutsche Schriften in Kartäuserbibliotheken. Europäische
Hochschulschriften Reihe 1 Serie 1 Bd 247, Frankfurt 1978.

- Burckhardt, Max. Klassiker der Weltliteratur als Quelle pro studio humanitatis: Der Testfall
der Basler Kartause. In: De captu lectoris, Berlin 1988.

Ittingen
- Hartmann, Alfred. Die Amerbachkorrespondenz. Vgl. Basel.

- (Herdi, Ernst). Ittinger Mönche in neuer Sicht. In: Sonntagsblatt derThurgauer Zeitung Nr. 305,
29. Dez. 1962.

- Früh, Margrit. Die Anfänge Ittingens als Kartause. In: Die Ausbreitung kartäusischen Lebens
und Geistes im Mittelalter, Bd. l,AnalectaCartusiana63: LS. 128-147undin:ThurgauerBeiträ-
ge zur Geschichte 127, S. 133-151.

- Ittingen zur Zeit des P. Procurator Josephus Wech, Ein Beitrag zur Geschichte der Kartause
Ittingen im 18. Jahrhundert. Ittingen 1986.

- Courtray, Albert. Catalogue des prieurs ou recteurs et des religieux de la chartreuse Saint-Lau-
rent d'Ittingen en Thurgovie. In: Zs f. Schweiz. Kirchengeschichte 13, 1919, S.33-54.

- Stöhlker, Friedrich. Die Kartause Buxheim, Folge 2, Buxheim 1975.

- Stöhlker, Friedrich. Der Personalschematismus der Kartause Ittingen in der Schweiz. Masch,
schrift 1979.

Ittingen, ungedruckte Quellen
- Murer, Heinrich. Breve Chronicon Ittingense, überliefert in zwei Abschriften: Zentralbiblio-

thek Luzern, Ms 16 und Zentralbibliothek Zürich Ms Rh 16 b, Masch.schrift durch Dr. F. Stöhl-
ker.

- Wech, Josephus. Urbar über die Gemeinde Hüttwilen, erhalten in zwei Exemplaren, beide im
thurgauischen Staatsarchiv Frauenfeld, das eine mit der Signatur 7'42'45, das andere als Besitz
der Stiftung Kartause Ittingen im Archiv deponiert.

182


	Die Kartausen in der Schweiz am Ende des 15. Jahrhunderts

