Zeitschrift: Thurgauische Beitrage zur vaterlandischen Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 112 (1974)

Heft: 112

Artikel: Ein spatgotischer Altarfligel mit Darstellungen aus dem Leben der
heiligen Ita

Autor: Hugelshofer, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-585257

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-585257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein spitgotischer Altarfliigel mit Darstellungen
aus dem Leben der heiligen Ita

Von Walter Hugelshofer

Im Friihling 1975 wurde auf einer Auktion von Kunstsachen in Deutsch-
land ein kleiner spitgotischer Altarfliigel zum Kauf angeboten. Die darauf zu
sehenden Legenden zu sechs Szenen aus dem Leben der heiligen Ita erregten
die Aufmerksamkeit eines Ziircher Kunsthidndlers. Er schlo3 daraus auf den
Zusammenhang mit dem fritheren Kloster Fischingen im hinteren Thurgau
und riskierte daraufhin den Ankauf. Ein erster Augenschein zeigte dann bald
das besondere Interesse, welches dieses von weither aufgetauchte Stiick fiir die
alte Heimat haben mulite.

Es ist eine doppelseitig bemalte Tafel, die noch in threm schlichten, ur-
spriinglichen Rahmen steckt. Die Mal3e betragen (mit Rahmen) 77:38 cm. In
geschlossenem Zustand maf der Altar also nur etwa 80 cm in der Breite innen
und (ohne Altarsteffel und Gespreng) etwa gleich viel in der Hohe. Diese ver-
gleichsweise eher knappen Proportionen lieBen das Altirchen fast als zierlich
erscheinen. Der Eindruck des Zierlichen wird durch die Aufteilung der an
Sonn- und Feiertagen sichtbaren Innenseiten in sechs etwa blattgroBBe Tafel-
chen (je zwel in drei Zeilen {ibereinander) in bestimmender Weise betont.

Auf der Innenseite des Altarfliigels ist der nach rechts gewandte jugendliche
Engel Gabriel zu sehen, der Maria die frohe Botschaft bringt: Ave (Maria)
Gracia plena. Dominus tecum. Daraus ist zu ersehen, dal} es sich (vom Be-
schauer aus gesehen) um den linken Altarfliigel handelt. Der Engel ist in ein
schweres, faltenreiches kirchliches Gewand gekleidet. Er steht mit gebeugten
Knien steingrau vor schwarzem Grund. Diese Grisaillenmanier, die von Arbeit
in Stein abgeleitet ist, haben die groBen niederlindischen Meister Van Eyck
und Van der Weyden in so groBartiger Weise aufgebracht, dafl man ihrem Vor-
bild weit herum wiahrend Jahrzehnten folgte.

Aus der Formulierung des Verkiindigungsengels (Finger, Haare, Gewand-
falten) 1aBt sich durch Vergleiche schlieBen, dal3 diese Malerei um 1520 ent-
standen sein diirfte, als die altdeutsche Malerei die Hohe ihrer Entwicklung

5



erreicht hatte. Dieser Eindruck wird durch die sechs individuelleren und aus-
sagekriftigeren Tafelchen auf der Vorderseite deutlich unterstitzt.

Die AuBenseite enthilt einen interessanten Hinweis auf die neuere Her-
kunft der Tafel. Oben rechts ist ein kleiner Zettel aufgeklebt: «succession
Emile Zola», daneben die Nummer 146. Beides bezieht sich auf die Vente apres
décés des zu seiner Zeit berithmten und so erfolgreichen wie angefochtenen
Romanschriftstellers Emile Zola (1840-1902), der in Paris ein groBes Haus mit
einem gerne besuchten «salon» fiihrte. Es ist nicht ohne aparten Reiz, diesem
Zettel entnehmen zu konnen, dal3 die [ta-Tafel in dem mit raffiniertem Eklek-
tizismus ausgestatteten Salon des arrivierten Agnostikers Aufnahme gefunden
hat. Im Laufe der Jahrhunderte bedeutete dieser Aufenthalt freilich nur eine
kurze Station. Wo sich die Tafel zuvor und danach befunden hat, ist nicht
bekannt.

Auf der Innenseite des Altarfliigels, der Haupt- und Festseite, auf die es
hier vor allem ankommt, sind sechs Szenen aus dem Leben der heiligen Ita zur
Darstellung gebracht, und bei jeder meldet eine gut lesbare Inschrift in romi-
schen Kapitalen weil} auf rot ihren Inhalt. Dadurch werden die Téfelchen zu
kostbaren Dokumenten ihrer nicht hidufig dargestellten Heiligenlegende. Sie
sind um so wertvoller, als es sich um die dlteste erhalten gebliebene bildliche
Darstellung der Sankt-Ita-Geschichte handelt — noch knapp vor dem Aus-
bruch der Reformationswirren, die, wie an vielen Orten auch im Kloster
Fischingen, zur Ausschaffung der Altdre und des iibrigen Kirchenschmuckes
aus Kirchen und Kapellen gefiihrt haben (die meistens Vernichtung bedeu-
tete).

Die Abfolge der Szenen mul3, wie ein Brief noch heute, von links nach rechts
gelesen werden, worauf nach dem Ende der Zeile darunter links vorne die neue
beginnt. Die Lesung der Bilderfolge, die das vorbildhafte Leben der Heiligen
recht anschaulich und lebendig machen sollte, ging vom erhalten gebliebenen
linken Altarfliigel iiber das verschollene Mittelstiick hinweg auf dem noch
nicht wieder zum Vorschein gekommenen rechten Fliigel iiber zwei Stationen
weiter, worauf wieder links eine Zeile tiefer weitergelesen werden konnte. Die
sechs Ita-Szenen vermogen also nur sprunghafte Ausschnitte des zur Darstel-
lung gelangten Ablaufs zu geben. Sie geniigen immerhin, zu zeigen, daB3 die
spateren Aufzeichnungen der Ita-Legende dieser fritheren folgen. Daraus 1463t
sich wenigstens vermuten, welche Darstellungen auf dem rechten Fliigel zu
sehen waren.

Halten wir uns an die wieder zum Vorschein gekommene Tafel und nennen
wir die darauf dargestellten Szenen. Dabei dienen uns die darunter stehenden
Legenden als verldBliche Fiihrer. Der knapp gefaite Wortlaut dieser erklaren-
den Bildlegenden ist in seiner oberalemannischen Mundart ein lebensvolles
Dokument der Ausdrucksweise unserer Vorfahren zur Zeit Huldrych Zwing-
lis.

6



Linker Fliigel des Altars der Sankt Ita um 1520

I
I
I
l
1 2 3 4 4
|
erhalten nicht erhalten | nicht
| erhalten
5 6 7 |8
- —— = — =
I
|
|
9 10 11 |12

Aufbau des ganzen Altars

] HIE WIRT-S-ITA- VERMEHLT -

2 HIE-SONET:-S:ITA:-IRE-KLAINET -
3 und 4 nicht erhalten.

5 HIE-SUCHT -S-ITA - IR NARUNG -

6 HIE FAND - AIN - IEGER-S-ITA ' BEI LEBEN
7 und 8 nicht erhalten.

9 HIE BAWET - ER IR - AIN- WONUNG

10 HIE FIERT - ER SI - IN IR - WONUNG
11 und 12 nicht erhalten.

Alle Photographien von Konrad Keller, Frauenfeld.



Aulenseite des Fliigels.



i Innenseite des Fliigels.



1. Bild. «Hie wirt S. Ita vermehlt.» Ein Geistlicher in reichem Ornat kopu-
liert die beiden jugendlichen Brautleute, einen Grafen von Toggenburg und
Ita von Kirchberg. Hinter beiden driangt ein stattliches Gefolge, alle mann-
lichen Geschlechts, heran. Darin fallen mehrere gut erfaite Charakterkopfe
auf. Der Brdutigam ist barhduptig. Er streckt der Braut die ge6ffneten Arme
zum Willkomm entgegen. Diese 143t ihr langes blondes Haar offen iiber den
Riicken hingen. Um die Stirn trdgt sie ein mit Perlen in zwei Reihen kostbar
geschmiicktes Diadem, das Stand und Rang anzeigt. Um den Hals hidngt eine
schwere goldene Spankette. Der Priester fiihrt die Hinde der beiden zur Ehe
entschlossenen Leute zum Gel6bnis zusammen. Bei den Trauzeugen fallen die
verschiedenartigen Kopfbedeckungen auf. Der Raum, in dem sich die Verméih-
lungsszene abspielt, ist offensichtlich nicht ein Kirchenraum, sondern ein von
einer holzernen Tonne iliberwolbtes Gemach in der viterlichen Burg. Seinem
komplizierten Grundrif} sieht man die Freude des Malers an, hier sein ent-
wickeltes Darstellungsvermogen zur Schau zu stellen. Itas Haupt ist schon von
einem Heiligenschein umgeben, obwohl sie noch weit weg 1st vom Stande einer
Heiligen.

2. Bild. Eine Heilige ist Ita auch in der zweiten Szene noch nicht: «Hie
sonet S. Ita ire Klainet.» Es 1st eine romantische, fast marchenhaft wirkende
Waldszene von besonderem Reiz. Auf einem Felsen iiber dem Wald erhebt
sich eine mehrgliedrige, auf wehrhafte Verteidigung eingerichtete Burg. Hoch
oben streckt die junge Frau ihren auch hier von einem Nimbus umgebenen
Kopf hinaus ans Licht und freut sich ihrer auf einer Stange aufgereihten Klein-
odien («Klainet»), als da sind: Ringe, Giirtel und schone Kleider. Man sieht
der unschuldsvollen Szene nicht an, da3 hier schon die Voraussetzungen lie-
gen, die bald danach zu dem zerstorenden Leidenschaftsdrama fiihren sollten.
Auf den folgenden zwei Szenen auf dem verschollenen rechten Fliigel mul zu
sehen gewesen sein, wie ein Rabe Itas Ehering von der Stange holt, um ihn
seinen Jungen zu bringen. Ein Jager findet ihn im Nest und steckt ihn an den
Finger. Als der Graf, darauf aufmerksam gemacht, den seiner Frau geschenk-
ten Ring an der Hand des Jagers sieht, betrachtet er das als Beweis des Ehe-
bruchs und wirft seine Frau in sinnloser Wut von der Burg in den Abgrund.
Gott erhorte deren Geliibde, ihm fortan dauernd dienen zu wollen, so daB sie
den tiefen Fall iberstand. Sie war gerettet und blieb als Klausnerin in der Ndhe
der Burg im dichten Wald.

(3. Bild, auf dem rechten Altarfliigel, fehit.)
(4. Bild, auf dem rechten Altarfliigel, fehlt.)

5. Bild. Das ist auf dem nichsten Bildtifelchen dargestellt: «Hie sucht
S. Ita ir Narung.» Die Grifin lebt von den Friichten und Wurzeln des Waldes
im Tobel am FuBe der Burg, die im Hintergrund zu sehen ist.

6. Bild. Dort sah sie ein Jager, der mit seinem Hund auf der Suche nach
10



jagdbarem Wild aus war. «Hie fand ein Jeger S. Ita bei Leben». Dargestellt
sind die Grifin, der Jiger, sein Hund und im Hintergrund wiederum die Burg.

(7. Bild, auf dem rechten Altarfliigel, fehlt.)

(8. Bild, auf dem rechten Altarfliigel, fehlt.)

9. Bild. «Hie bawet er ir ein Wonung». Ita erbat sich vom Grafen eine Be-
hausung. Man sieht, wie die Bauleute bei der Kirche ein Gebaude errichten,
wobei der Graf zuschaut.

10. Bild. «Hie fiert (fiihrt) er si in ir Wonung». Hier siecht man hinten einen
blockartig festen Burgturm und davor ein hoch- und steilgiebliges Bauernhaus.
Vorn steht ein neuer kirchlicher Bau, auf dessen Tire der Graf die als Bene-
diktinerin gekleidete Gattin hinfiihrt.

(11. Bild, auf dem rechten Altarfliigel, fehlt.)

(12. Bild, auf dem rechten Altarfliigel, fehlt.)

Die sechs Bilder auf dem rechten Altarfliigel sind nicht erhalten, doch lassen
sich die Motive nach dem Verlauf der Ita-Legende weitgehend bestimmen.
Auf dem dritten Bild diirfte der Jiger den Ehering gefunden haben, und auf
dem vierten wurde Ita vom SchloB hinuntergestiirzt. Bei Bild 7 benachrichtigt
der Jager den Grafen, daB Ita noch lebt, und bei Bild 8 verweigert Ita dem
Grafen die Riickkehr. Unsicher ist nur der Bildinhalt der beiden letzten Dar-
stellungen. Wahrscheinlich ist, da3 hier der Hirsch mit den zwolf brennenden
Kerzen auf dem Geweih beim Gang zur Mette und die Auferweckung des toten
Toggenburgers gemalt waren; doch wire es auch moglich, dal3 die Beisetzung
Itas vor dem Nikolaus-Altar und der Stifter abgebildet waren.

Wenn wir die sechs neu aufgetauchten Szenen aus dem Leben der heiligen
Ita als Ganzes zu verstehen trachten, sehen wir gleich ein, dal3 ein kundiger
Berater, wahrscheinlich ein gelehrter Geistlicher, sowohl dem Stifter bei der
Anlage des Altdrchens als im besonderen dem Maler bei der Umsetzung von
Wort in Bild helfend, maBgeblich zur Seite stand. Dieser unbekannte Mann
hat die Szenen festgelegt, die zum Verstdndnis der noch nicht oft zur Darstel-
lung gebrachten Ita-Legende gezeigt werden muBiten. Der Ita-Kult war in der
auf Albrecht von Bonstetten zuriickgehenden Form noch jung. Dem Maler
blieb die Aufgabe, den literarischen Stoff bildhaft zur Anschauung zu bringen
und sinnenhaft eingdnglich zu machen. Das war um so wichtiger, als die gei-
stige Kommunikation damals weitgehend durch das Auge vermittelt wurde.
Die abstrakte Fahigkeit des Lesens war noch wenig verbreitet. Daher ist es
verstandlich, daf3 die Bildszenen alle in sonst nicht tiblicher Weise von knap-
pen, aber ausreichenden, den Inhalt erkldrenden Texten unterstiitzt werden.
Das setzt voraus, da3 der des Lesens kundige Betrachter so nahe an die Bild-
tafelchen herangehen muBte, daB er die etwa 1 cm hohen Buchstaben im Halb-
dunkel des gotischen Kirchenraumes sehen und lesen konnte. Das wiirden wir
heute als indezent empfinden. Es zeigt auch, dal man damals ein direkteres und
ungezwungeneres Verhiltnis zu kultischen Gegenstdnden hatte.

11



g g

TR R 4 1 XL W WA

Tal

o e

Bild 1 und 2.




Bild 5 und 6.



o

Bild 9 und 10.



Das Altiarchen ist um das Jahr 1520 entstanden. Das 1Bt sich mit vieler
Wahrscheinlichkeit aus der Beobachtung der Formen erschlieBen, die einem
stindigen Wandel unterliegen. Der einfache, mennigrot gestrichene Rahmen
ist noch gotisch. Die Buchstaben der Bildlegenden zeigen zwar die modernen
lateinischen Kapitalen — aber man sieht ihren gotischen Schnérkeln die frii-
here gotische Ubung des Schreibers deutlich an. Dieser Ubergang von Gotik zu
Renaissance ging bei uns gegen 1520 vor sich. Ein weiteres Stil-Indiz: Die
Architekturformen auf den Hintergriinden der Tifelchen sind gotisch. Der
Maler prunkt nicht mit den neuesten, damals eben aufkommenden Renais-
sanceformen. Dagegen verraten die Bekleidung, besonders die langen, schwe-
ren Uberrocke der Minner und ihre stattlichen Kopfbedeckungen (die auch
bei der kultischen Handlung nicht abgenommen werden), und ihr festes und
selbstbewuBtes Auftreten die Zugehorigkeit zur Diirer-Zeit.

Der fiir uns heute noch namenlose Maler zeichnet sich durch mehrere be-
merkenswerte kiinstlerische Qualitiaten aus. Er zeigt iiberzeugende Vorstel-
lungs- und betrichtliche Darstellungskraft. Es ist zu bedenken, dal die Szenen
alle «aus dem Kopf», aus der inneren Vorstellung heraus, entwickelt werden
mubBten. Er war ein sicherer Zeichner und vermochte seine Bildgedanken klar
auszudriicken. Dazu hatte er lebhafte Farben. Es machte ihm Freude, zu zei-
gen, wessen er fahig war. Schwierigkeiten wich er nicht aus. Fast scheint es, er
hitte sie manchmal geradezu gesucht, wie zum Beispiel bei der Vermédhlungs-
szene. Drei der sechs Téfelchen spielen der Legende gemil3 im Wald unweit
der Burg. Das erste davon, «Hie sonet S. Ita ire Klainet», ist fast ein «reines»
Wald-und-Landschafts-Bild, was in dieser Zeit noch selten ist, und ithre roman-
tische Waldespoesie erinnert an dhnlich gerichtete kiinstlerische Wagnisse zur
selben Zeit bei Hans Leu in Ziirich und Albrecht Altdorfer in Regensburg. Da
stehen sturmzerzauste Baume in einem felsigen Wald, aus dem sich eine mehr-
gliedrige Burg ans Licht erhebt. Wolken ziehen voriiber. Und Ita, klein und ver-
loren in der weiten Waldeswelt, freut sich ihrer Kostbarkeiten, die sie zum
Fenster hinaus an die Sonne hélt. Das ist als Motiv einzigartig. Und dessen
Darstellung hier ist es in bemerkenswertem Grade auch. In den sechs Téfel-
chen wird man bei eingehender Betrachtung immer wieder erfreut durch reiz-
volle, gut erfal3te Beobachtungen menschlicher Tatigkeiten. Das macht sie zu
originellen Erweiterungen unserer Anschauung von oberdeutscher Malerei aus
einem ihrer weit zurlickliegenden gliicklichsten Entwicklungsabschnitte.

Die Antworten auf die Fragen: «An welchem Ort hat die Werkstatt des
Malers gestanden, und wie hat er geheiBBen ?», fallen weniger sicher aus. GewiB3
ist jedoch, daB das Altirchen fiir eine Kirche oder eine Kapelle bestimmt war,
die dem Kult der heiligen Ita zugetan war. Das trifft vor allem auf das alte
Benediktinerkloster Fischingen im hintern Thurgau und die von ihm abhéngi-
gen und beeinfluBten Gebiete zu. Es ist naheliegend, anzunehmen, das Altir-
chen habe im noch gotischen Kloster Fischingen gestanden, das im spiteren

15



16. Jahrhundert abgebrochen wurde, um dem heute stehenden Neubau Platz
zu machen.

Gemalt worden und hergestellt ist dieses Altdrchen wahrscheinlich in Kon-
stanz. Fischingen war ein bischofliches Kloster. Das heiB3t, es ging zurtick auf
eine Initiative des Konstanzer Bischofs Ulrich I1. im ersten Drittel des 12. Jahr-
hunderts. Konstanz war das Zentrum der Didzese und der Sitz des méichtigen
und einfluBreichen Bischofs. Und wo der sal3, gab es religiose und kiinstlerische
Impulse. Um ihn sammelten sich fihige und gebildete Médnner und entwickelte
sich geistiges Leben. Wenn man etwas so Ungewdhnliches und Besonderes wie
einen Altar haben wollte, wandte man sich in der Ostschweiz nach Konstanz.
Die Diodzese Konstanz war die grof3te oberdeutsche Didzese. Sie reichte siid-
lich von Bodensee und Rhein bis an die Aare hinunter und bis zum Gotthard
hinauf. Der Thurgau war das nihere Hinterland. Die Beziehungen zum Thur-
gau waren ungleich enger und bestimmender, als wir uns das heute vorzustellen
pflegen. In Konstanz gab es im ausgehenden Mittelalter mehrere fihige Maler,
Bildhauer in Holz und Stein, Goldschmiede und Sticker fiir Kirchengerite ver-
schiedener Art!.

Der neu aufgetauchte Altarfliigel gibt auf solche Fragen keine andere Aus-
kunft her auller der einen, freilich wichtigsten und erfreulichsten einer gewissen
gehobenen kiinstlerischen Aussagefiahigkeit und offensichtlichen Qualitat2.
Auller dem noch nicht aufgefundenen anderen Fliigel fehlt vom urspriinglichen
Altdarchen nicht nur das Gespreng, ein geschnitzter Aufsatz aus vergoldetem
Laubwerk, der den oberen Abschluf3 bildet, sondern auch die Altarstaffel, die
italienische Predella, die bei uns damals allgemein Sarg, in Mundart «sarch»
genannt wurde. Diese enthielt manchmal wichtige Hinweise auf den Stifter:
sein Wappen vielleicht, wie auch dasjenige seiner Frau, vielleicht gar deren
Bildnisse, oder ein Datum, sofern sie gemalt war und nicht Schnitzwerk ent-
hielt. Da solche Daten uns hier alle fehlen, konnen nur zuriickhaltende Aus-

1 Von heute aus gesehen, wire man vielleicht geneigt, den Sitz der Werkstatt, in der das Altdrchen
entstanden ist, zundchst in Ziirich zu suchen. In der Tat hatte sich im politischen Vorort der
Alten Eidgenossenschaft eine aktive und ausgreifende Handelstédtigkeit entwickelt. Diese starke
wirtschaftliche Stellung lieB mehrere beachtenswerte Kiinstler aufkommen und uns von «Ziir-
cher Malerei» sprechen (vergleiche Walter Hugelshofer, « Die Ziircher Malerei der Spatgotik»,
1928). Der fahigste Maler Ziirichs in der fraglichen Zeit war der jiingere Hans Leu (gegen
1490-1531), dessen von Diirer inspirierte Ausdrucksweise von der Bildsprache des Altarfliigels
recht verschieden ist. Bis zum Ausbruch der Reformation war Konstanz auf kiinstlerischem Ge-
biet in seiner Didzese fiihrend und bevorzugt. Die zunehmende politische Selbstindigkeit der
Eidgenossen sowie die Glaubenstrennung leiteten eine weitgehende Entfremdung ein, die be-
wirkte, daB wir uns heute die ehemaligen Verhiltnisse nur noch mit Miihe rekonstruieren
konnen.

2 Der Katharinen-Altar in der Kathedrale Chur mit Szenen aus dem Leben der Heiligen ist dhn-
lich angelegt wie der Ita-Altar — ohne die lehrhaft erklirenden Legenden einer wenig bekannten
Heiligen, die auf die Aufstellung in einer Wallfahrtskapelle deuten. Kdm. Graubiinden [,
Abb. 54.

16



sagen gemacht werden. Unter den in Urkunden in der in Frage kommenden
Zeit genannten Namen von Malern kommen als Urheber fiir das Altdrchen in
Frage: Rudolf Stachel, der in Konstanz von 1473 bis 1528 genannt wird, Lorenz
Roser (1501-1540), Matthdus Gutrecht der Jiingere (1505-1534), Christoph
Bockstorfer (1513-1553) und Andreas Haider (1522-1546). Unter diesen Mei-
stern diirfte einer der Maler des Ita-Altdrchens sein. Im Bildersturm wurde auch
in Konstanz 1529 in Kirchen und Kapellen so viel an Kirchengut hinausgetra-
gen und verbrannt, daB die wenigen diesem Wandel der Vorstellung entgange-
nen Kultobjekte uns heute nur mehr eine sehr unzulidngliche Anschauung von
dem einstigen Reichtum zu geben vermogen. Unter solchen Umstidnden gelingt
es nicht, andere Arbeiten des Malers nachzuweisen.

Verbreitete Auswiichse in den kirchlichen Lebensformen fithrten seit Be-
ginn des 16.Jahrhunderts zunehmend zu einer tiefgehenden Erregung unter
dem Kirchenvolk. Ein verdndertes Verhaltnis zum Gottesdienst war die Folge.
Er bewirkte einen deutlichen Rickgang der Auftrige an die Kiinstler, die ja
damals vor allem im Dienst der Kirche standen. Es ist aber bemerkenswert, daf}
bei der Aufnahme des Andreas Haider in das Konstanzer Biirgerrecht im Ja-
nuar 1522 noch vermerkt werden konnte: «hat gnugsame kuntschaft fir sich.»
Das war also offenbar nicht mehr allgemein der Fall und selbstverstindlich.
Die Spannung steigerte sich durch soziale Millstinde und breitete sich aus.
1529 kam es auch in Fischingen zu einem Bildersturm. «Die Bilder wurden aus-
geschafft», heillt es lakonisch in den Visitationsberichten. Viele Mdnche ver-
lieBen das Kloster. Der Abt heiratete eine Nonne, blieb aber im geschidndeten
Kirchenbau. Das Kloster schien fast verlassen und aufgegeben, bis es infolge
der Bestrebungen des Konzils zu Trient zu einem kraftigen Wiederaufschwung
des kirchlichen Lebens kam und schlieBlich im Barock zu einer neuen Bliite.

Unser Altarchen diirfte von diesen Vorgidngen nicht betroffen worden sein.
Seine aullergewohnlich gute Erhaltung 146t uns einen andern Weg vermuten.
Die Altire waren Eigentum ihrer Stifter, ob es private Personen oder religiose
Bruderschaftsvereinigungen waren3. Es ist daher wahrscheinlich, daB der
Stifter bei der jahrelangen Girung im Volk «sein» noch fast neues Altdrchen
rechtzeitig geflochnet und zu sich genommen hat. Da es bis 1540 dauerte, ehe
das verwaiste Kloster wieder aufgerichtet wurde, hat sich in den Jahren dazwi-
schen manches verdndert. Jedenfalls haben sich Zeitgeschmack und Stil so weit
verdndert, daB3 das Sankt-Ita-Altirchen bald fremdartig und altmodisch ge-
wirkt hatte. Es war abgeloste, iiberholte Vergangenheit.

Erst Jahrhunderte spiter war der unaufhaltsame Prozel3 der Sdkularisation
so weit fortgeschritten, dall das inzwischen demontierte, zwecklos gewordene

3 Beispiel: Hans Oberried, der beim alten Glauben gebliebene Biirgermeister von Basel, lieB vor
Ausbruch des Bildersturms von 1529 zwei groBe Fliigeltafeln des von ihm gestifteten, von Hans
Holbein gemalten Altarwerkes nach Freiburg im Breisgau schaffen, was bei den leidenschaftlich
erregten Zustinden mit groBer Lebensgefahr verbunden war.

17



Altdrchen nicht mehr als Gegenstand des Kultes, sondern als Objekt astheti-
scher Betrachtung verstanden werden konnte.

Fiir uns im Thurgau ist es dariiber hinaus noch ein seltenes Dokument
unseres geschichtlichen und geistigen Werdegangs.

Zum SchluB} sei der Versuch gewagt, die Entstehung des «neuen» Sankt-
[ta-Altdrchens aus den Zustinden seiner Zeit zu deuten.

Die sensationellen Siege der bis dahin als lose Haufen von Bauern einge-
schiatzten Eidgenossen iiber die stolzesten und miachtigsten Herren in Mittel-
europa, den reichen und prunkvollen Herzog von Burgund (1476), Kaiser
Maximilian (1499), die Feldziige in der Lombardei mit der Niederlage der Fran-
zosen bei Novara (1513) hatten die Eidgenossen kraftgeschwellt und iibermiitig
gemacht. Durch die Pensionen der Fiithrer und die Pliinderungen der Krieger
war viel Geld in das zuvor arme und anspruchslose Bauernland gekommen.
Man hatte fremde Lebensformen kennengelernt. Die Sitten verwilderten, wo-
von der extreme Kleideraufwand, wie er aus zeitgendssischen Darstellungen
uns entgegentritt, deutlich Zeugnis ablegt. Einerseits gab es noch immer Armut,
anderseits Luxus und Prasserei. Eine Reaktion auf solche unhaltbare Zustdande
war die Reformation der Glaubens- und Sittenformen mit ihrer scharfen Wen-
dung gegen Luxus und Verschwendung und ihrer puritanisch einfachen Lebens-
fiihrung.

Es gab aber auch mancherleir Reformbestrebungen innerhalb der Kirche,
welche dem gefiahrlichen Treiben der siegestrunkenen Kriegsleute und ihres
breiten Anhangs durch Verstarkung und Vertiefung der religidésen Gefiihle und
durch Appelle an das VerantwortlichkeitsbewuBtsein des Menschen entgegen-
zutreten strebten. Dahin gehorten die im Land umherziehenden Mahner und
BuBprediger in der Art des Niklaus von der Fliie. Und in diesem geistigen
Zusammenhang 1st vermutlich auch das inhaltlich ungewohnliche und eigen-
artige Sankt-Ita-Altdrchen zu sehen. Der aus guten Griinden besorgte Abt
Heinrich Schiichti von Fischingen mufl den mutigen Entschlull gefalit haben,
sich solchen gefidhrlichen Zeitstromungen zu stellen und etwas dagegen zu
unternehmen. Der bis dahin eher laue und wenig prizise Sankt-Ita-Kult, der in
der ndheren Umgebung des Klosters wurzelt, sollte zu neuem Leben gebracht
werden, um die Herzen der Glaubigen zu neuer Liebe zu entflammen und sie
damit von den iiblen Sitten abzuwenden. Albrecht von Bonstetten, Dekan des
Bruderstiftes Einsiedeln und ein gelehrter Frithhumanist, sollte die Sankt-Ita-
Legende in klarer und faBlicher Gestalt neu formulieren. Ein erster Entwurf
wurde gedndert, der zweite brachte dann die Gestalt, die uns noch heute be-
kannt ist. Unter seinem Nachfolger, dem Toggenburger Johannes Meili, wurde
ein Sankt-Ita-Altdrchen gestiftet, dessen nicht unerhebliche Kosten vielleicht
ein von dieser Idee entziindeter privater Stifter iibernahm. Das Altarchen ent-
hielt ein genaues, deutlich formuliertes Programm. Station fiir Station wurde
darauf das entsagungsvolle Leben der Heiligen sinnféllig, so dal3 man mit Herz

18



und Seele folgen konnte, zur Anschauung gebracht. Und unter jedem Téfelchen
stand in knapper, verstindlicher Sprache ein Text, der die Szene benennt.

Das wenig umfangreiche Altirchen muB in der Kirche gut sichtbar aufge-
stellt gewesen sein, so daB die kleinen Formen von Bild und Text abgelesen
werden konnten. Da nur wenige Menschen des Lesens kundig waren, mul3 an-
genommen werden, daB3 ein geistlicher Erklarer den Text vorlas und die Bilder
«erklarte» und diese Ubung zur Einprigung wiederholte. Diesen gut gesinn-
ten, den Glauben stirkenden Bemiihungen ist durch die bildersturmartige, fast
ganzliche Ausraumung der Kirchen nach dem Vorbild von Ziirich und Kon-
stanz schon 1529, nach wenigen Jahren, ein Ende gesetzt worden. Im Zuge der
energischen Gegenreformation wurde spiter der nun von einer Bruderschaft
getragene Sankt-Ita-Kult zu neuem Leben erweckt. Er wuchs zum Ziel einer
Wallfahrt auf und bildete eigentlich den Mittelpunkt der gegenreformatori-
schen Bestrebungen in Fischingen.

Literatur

Hans Rott, «Quellen und Forschungen zur siidwestdeutschen und schweizerischen Kunst-
geschichte im XV. und XVI. Jahrhundert», Stuttgart 1933.

Albert Knoepfli, «Die Kunstdenkmaéler des Kantons Thurgau», Bd. II: Der Bezirk Miinch-
wilen, Basel 1955, Das Kloster Fischingen, S. 65ff.

Albert Knoepfli, «Kunstgeschichte des Bodenseeraumes», 2 Binde, Konstanz und Lindau
1961 und 1969.

Ich danke Staatsarchivar Dr. Bruno Meyer fiir manche freundlich erteilte Auskiinfte aus
seinen Forschungen iiber die Sankt-Ita-Legende und deren Geschichte. Der Altarfliigel wurde
nach Abschluf3 dieser Arbeit vom Kanton Thurgau erworben und befindet sich heute in der Aus-
stellung des Historischen Museums im SchloB Frauenfeld.

19






	Ein spätgotischer Altarflügel mit Darstellungen aus dem Leben der heiligen Ita

