
Zeitschrift: Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 112 (1974)

Heft: 112

Artikel: Ein spätgotischer Altarflügel mit Darstellungen aus dem Leben der
heiligen Ita

Autor: Hugelshofer, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein spätgotischer Altarflügel mit Darstellungen
aus dem Leben der heiligen Ita

Ko« (Tu/rer //«ge/.s7?o/er

Im Frühling 1975 wurde auf einer Auktion von Kunstsachen in Deutsch-
land ein kleiner spätgotischer Altarflügel zum Kauf angeboten. Die darauf zu
sehenden Legenden zu sechs Szenen aus dem Leben der heiligen Ita erregten
die Aufmerksamkeit eines Zürcher Kunsthändlers. Er schloß daraus auf den

Zusammenhang mit dem früheren Kloster Fischingen im hinteren Thurgau
und riskierte daraufhin den Ankauf. Ein erster Augenschein zeigte dann bald
das besondere Interesse, welches dieses von weither aufgetauchte Stück für die
alte Heimat haben mußte.

Es ist eine doppelseitig bemalte Tafel, die noch in ihrem schlichten, ur-
sprünglichen Rahmen steckt. Die Maße betragen (mit Rahmen) 77:38 cm. In
geschlossenem Zustand maß der Altar also nur etwa 80 cm in der Breite innen
und (ohne Altarsteffel und Gespreng) etwa gleich viel in der Höhe. Diese ver-
gleichsweise eher knappen Proportionen ließen das Altärchen fast als zierlich
erscheinen. Der Eindruck des Zierlichen wird durch die Aufteilung der an
Sonn- und Feiertagen sichtbaren Innenseiten in sechs etwa blattgroße Täfel-
chen (je zwei in drei Zeilen übereinander) in bestimmender Weise betont.

Auf der Innenseite des Altarflügels ist der nach rechts gewandte jugendliche
Engel Gabriel zu sehen, der Maria die frohe Botschaft bringt: Ave (Maria)
Gracia plena. Dominus tecum. Daraus ist zu ersehen, daß es sich (vom Be-
schauer aus gesehen) um den linken Altarflügel handelt. Der Engel ist in ein
schweres, faltenreiches kirchliches Gewand gekleidet. Er steht mit gebeugten
Knien steingrau vor schwarzem Grund. Diese Grisaillenmanier, die von Arbeit
in Stein abgeleitet ist, haben die großen niederländischen Meister Van Eyck
und Van der Weyden in so großartiger Weise aufgebracht, daß man ihrem Vor-
bild weit herum während Jahrzehnten folgte.

Aus der Formulierung des Verkündigungsengels (Finger, Haare, Gewand-
falten) läßt sich durch Vergleiche schließen, daß diese Malerei um 1520 ent-
standen sein dürfte, als die altdeutsche Malerei die Höhe ihrer Entwicklung

5



erreicht hatte. Dieser Eindruck wird durch die sechs individuelleren und aus-

sagekräftigeren Täfelchen auf der Vorderseite deutlich unterstützt.
Die Außenseite enthält einen interessanten Hinweis auf die neuere Her-

kunft der Tafel. Oben rechts ist ein kleiner Zettel aufgeklebt: «succession
Emile Zola», daneben die Nummer 146. Beides bezieht sich auf die Vente apres
deces des zu seiner Zeit berühmten und so erfolgreichen wie angefochtenen
Romanschriftstellers Emile Zola (1840-1902), der in Paris ein großes Haus mit
einem gerne besuchten «salon» führte. Es ist nicht ohne aparten Reiz, diesem
Zettel entnehmen zu können, daß die Ita-Tafel in dem mit raffiniertem Eklek-
tizismus ausgestatteten Salon des arrivierten Agnostikers Aufnahme gefunden
hat. Im Laufe der Jahrhunderte bedeutete dieser Aufenthalt freilich nur eine

kurze Station. Wo sich die Tafel zuvor und danach befunden hat, ist nicht
bekannt.

Auf der Innenseite des Altarflügels, der Haupt- und Festseite, auf die es

hier vor allem ankommt, sind sechs Szenen aus dem Leben der heiligen Ita zur
Darstellung gebracht, und bei jeder meldet eine gut lesbare Inschrift in römi-
sehen Kapitalen weiß auf rot ihren Inhalt. Dadurch werden die Täfelchen zu
kostbaren Dokumenten ihrer nicht häufig dargestellten Heiligenlegende. Sie

sind um so wertvoller, als es sich um die älteste erhalten gebliebene bildliche
Darstellung der Sankt-Ita-Geschichte handelt - noch knapp vor dem Aus-
bruch der Reformationswirren, die, wie an vielen Orten auch im Kloster
Fischingen, zur Ausschaffung der Altäre und des übrigen Kirchenschmuckes
aus Kirchen und Kapellen geführt haben (die meistens Vernichtung bedeu-
tete).

Die Abfolge der Szenen muß, wie ein Brief noch heute, von links nach rechts
gelesen werden, worauf nach dem Ende der Zeile darunter links vorne die neue
beginnt. Die Lesung der Bilderfolge, die das vorbildhafte Leben der Heiligen
recht anschaulich und lebendig machen sollte, ging vom erhalten gebliebenen
linken Altarflügel über das verschollene Mittelstück hinweg auf dem noch
nicht wieder zum Vorschein gekommenen rechten Flügel über zwei Stationen
weiter, worauf wieder links eine Zeile tiefer weitergelesen werden konnte. Die
sechs Ita-Szenen vermögen also nur sprunghafte Ausschnitte des zur Darstel-
lung gelangten Ablaufs zu geben. Sie genügen immerhin, zu zeigen, daß die
späteren Aufzeichnungen der Ita-Legende dieser früheren folgen. Daraus läßt
sich wenigstens vermuten, welche Darstellungen auf dem rechten Flügel zu
sehen waren.

Halten wir uns an die wieder zum Vorschein gekommene Tafel und nennen
wir die darauf dargestellten Szenen. Dabei dienen uns die darunter stehenden
Legenden als verläßliche Führer. Der knapp gefaßte Wortlaut dieser erklären-
den Bildlegenden ist in seiner oberalemannischen Mundart ein lebensvolles
Dokument der Ausdrucksweise unserer Vorfahren zur Zeit Huldrych Zwing-
Iis.

6



Lzn/ter F/iige/ zfo ,4/tar.s rfer San/ct /tu «m 7520

erhalten

1 2

1

1

1

3

nicht erhalten

1

1

1

5 6 7 ,8

9 10

r ~7
i

i

l

11 112

nicht
erhalten

Aufbau des ganzen Altars

1 HIE WIRT • S ITA VERMEHLT •

2 HIE • SONET • S • ITA • IRE • KLAINET •

3 und 4 nicht erhalten.
5 HIE SUCHT • S • ITA • IR NARUNG •

6 HIE FAND • AIN • IEGER S • ITA • BEI LEBEN
7 und 8 nicht erhalten.

9 HIE BAWET ER IR AIN • WONUNG
10 HIE FIERT • ER SI • IN IR • WONUNG

11 und 12 nicht erhalten.

Alle Photographien von Konrad Keller, Frauenfeld

7



Außenseite des Flügels



Innenseite des Flügels.



1. Bild. «Hie wirt S. Ita vermehlt.» Ein Geistlicher in reichem Ornat kopu-
liert die beiden jugendlichen Brautleute, einen Grafen von Toggenburg und
Ita von Kirchberg. Hinter beiden drängt ein stattliches Gefolge, alle männ-
liehen Geschlechts, heran. Darin fallen mehrere gut erfaßte Charakterköpfe
auf. Der Bräutigam ist barhäuptig. Er streckt der Braut die geöffneten Arme
zum Willkomm entgegen. Diese läßt ihr langes blondes Haar offen über den
Rücken hängen. Um die Stirn trägt sie ein mit Perlen in zwei Reihen kostbar
geschmücktes Diadem, das Stand und Rang anzeigt. Um den Hals hängt eine
schwere goldene Spankette. Der Priester führt die Hände der beiden zur Ehe
entschlossenen Leute zum Gelöbnis zusammen. Bei den Trauzeugen fallen die
verschiedenartigen Kopfbedeckungen auf. Der Raum, in dem sich die Vermäh-
lungsszene abspielt, ist offensichtlich nicht ein Kirchenraum, sondern ein von
einer hölzernen Tonne überwölbtes Gemach in der väterlichen Burg. Seinem

komplizierten Grundriß sieht man die Freude des Malers an, hier sein ent-
wickeltes Darstellungsvermögen zur Schau zu stellen. Itas Haupt ist schon von
einem Heiligenschein umgeben, obwohl sie noch weit weg ist vom Stande einer
Heiligen.

2. Bild. Eine Heilige ist Ita auch in der zweiten Szene noch nicht: «Hie
sonet S. Ita ire Klainet.» Es ist eine romantische, fast märchenhaft wirkende
Waldszene von besonderem Reiz. Auf einem Felsen über dem Wald erhebt
sich eine mehrgliedrige, auf wehrhafte Verteidigung eingerichtete Burg. Hoch
oben streckt die junge Frau ihren auch hier von einem Nimbus umgebenen
Kopf hinaus ans Licht und freut sich ihrer auf einer Stange aufgereihten Klein-
odien («Klainet»), als da sind: Ringe, Gürtel und schöne Kleider. Man sieht
der unschuldsvollen Szene nicht an, daß hier schon die Voraussetzungen lie-

gen, die bald danach zu dem zerstörenden Leidenschaftsdrama führen sollten.
Auf den folgenden zwei Szenen auf dem verschollenen rechten Flügel muß zu
sehen gewesen sein, wie ein Rabe Itas Ehering von der Stange holt, um ihn
seinen Jungen zu bringen. Ein Jäger findet ihn im Nest und steckt ihn an den
Finger. Als der Graf, darauf aufmerksam gemacht, den seiner Frau geschenk-
ten Ring an der Hand des Jägers sieht, betrachtet er das als Beweis des Ehe-
bruchs und wirft seine Frau in sinnloser Wut von der Burg in den Abgrund.
Gott erhörte deren Gelübde, ihm fortan dauernd dienen zu wollen, so daß sie
den tiefen Fall überstand. Sie war gerettet und blieb als Klausnerin in der Nähe
der Burg im dichten Wald.

(3. Bild, auf dem rechten Altarflügel, fehlt.)
(4. Bild, auf dem rechten Altarflügel, fehlt.)
5. Bild. Das ist auf dem nächsten Bildtäfelchen dargestellt: «Hie sucht

S. Ita ir Narung.» Die Gräfin lebt von den Früchten und Wurzeln des Waldes
im Tobel am Fuße der Burg, die im Hintergrund zu sehen ist.

6. Bild. Dort sah sie ein Jäger, der mit seinem Hund auf der Suche nach

10



jagdbarem Wild aus war. «Hie fand ein Jeger S. Ita bei Leben». Dargestellt
sind die Gräfin, der Jäger, sein Hund und im Hintergrund wiederum die Burg.

(7. Bild, auf dem rechten Altarflügel, fehlt.)
(8. Bild, auf dem rechten Altarflügel, fehlt.)
9. Bild. «Hie bawet er ir ein Wonung». Ita erbat sich vom Grafen eine Be-

hausung. Man sieht, wie die Bauleute bei der Kirche ein Gebäude errichten,
wobei der Graf zuschaut.

10. Bild. «Hie fiert (führt) er si in ir Wonung». Hier sieht man hinten einen

blockartig festen Burgturm und davor ein hoch- und steilgiebliges Bauernhaus.

Vorn steht ein neuer kirchlicher Bau, auf dessen Türe der Graf die als Bene-

diktinerin gekleidete Gattin hinführt.
(11. Bild, auf dem rechten Altarflügel, fehlt.)
(12. Bild, auf dem rechten Altarflügel, fehlt.)
Die sechs Bilder auf dem rechten Altarflügel sind nicht erhalten, doch lassen

sich die Motive nach dem Verlauf der Ita-Legende weitgehend bestimmen.
Auf dem dritten Bild dürfte der Jäger den Ehering gefunden haben, und auf
dem vierten wurde Ita vom Schloß hinuntergestürzt. Bei Bild 7 benachrichtigt
der Jäger den Grafen, daß Ita noch lebt, und bei Bild 8 verweigert Ita dem
Grafen die Rückkehr. Unsicher ist nur der Bildinhalt der beiden letzten Dar-
Stellungen. Wahrscheinlich ist, daß hier der Hirsch mit den zwölf brennenden
Kerzen auf dem Geweih beim Gang zur Mette und die Auferweckung des toten
Toggenburgers gemalt waren; doch wäre es auch möglich, daß die Beisetzung
Itas vor dem Nikolaus-Altar und der Stifter abgebildet waren.

Wenn wir die sechs neu aufgetauchten Szenen aus dem Leben der heiligen
Ita als Ganzes zu verstehen trachten, sehen wir gleich ein, daß ein kundiger
Berater, wahrscheinlich ein gelehrter Geistlicher, sowohl dem Stifter bei der
Anlage des Altärchens als im besonderen dem Maler bei der Umsetzung von
Wort in Bild helfend, maßgeblich zur Seite stand. Dieser unbekannte Mann
hat die Szenen festgelegt, die zum Verständnis der noch nicht oft zur Darstel-
lung gebrachten Ita-Legende gezeigt werden mußten. Der Ita-Kult war in der
auf Albrecht von Bonstetten zurückgehenden Form noch jung. Dem Maler
blieb die Aufgabe, den literarischen Stoff" bildhaft zur Anschauung zu bringen
und sinnenhaft eingänglich zu machen. Das war um so wichtiger, als die gei-
stige Kommunikation damals weitgehend durch das Auge vermittelt wurde.
Die abstrakte Fähigkeit des Lesens war noch wenig verbreitet. Daher ist es

verständlich, daß die Bildszenen alle in sonst nicht üblicher Weise von knap-
pen, aber ausreichenden, den Inhalt erklärenden Texten unterstützt werden.
Das setzt voraus, daß der des Lesens kundige Betrachter so nahe an die Bild-
täfeichen herangehen mußte, daß er die etwa 1 cm hohen Buchstaben im Halb-
dunkel des gotischen Kirchenraumes sehen und lesen konnte. Das würden wir
heute als indezent empfinden. Es zeigt auch, daß man damals ein direkteres und
ungezwungeneres Verhältnis zu kultischen Gegenständen hatte.

11









Das Altärchen ist um das Jahr 1520 entstanden. Das läßt sich mit vieler
Wahrscheinlichkeit aus der Beobachtung der Formen erschließen, die einem

ständigen Wandel unterliegen. Der einfache, mennigrot gestrichene Rahmen

ist noch gotisch. Die Buchstaben der Bildlegenden zeigen zwar die modernen
lateinischen Kapitalen - aber man sieht ihren gotischen Schnörkeln die frü-
here gotische Übung des Schreibers deutlich an. Dieser Übergang von Gotik zu
Renaissance ging bei uns gegen 1520 vor sich. Ein weiteres Stil-Indiz: Die
Architekturformen auf den Hintergründen der Täfelchen sind gotisch. Der
Maler prunkt nicht mit den neuesten, damals eben aufkommenden Renais-
sanceformen. Dagegen verraten die Bekleidung, besonders die langen, schwe-

ren Überröcke der Männer und ihre stattlichen Kopfbedeckungen (die auch
bei der kultischen Handlung nicht abgenommen werden), und ihr festes und
selbstbewußtes Auftreten die Zugehörigkeit zur Dürer-Zeit.

Der für uns heute noch namenlose Maler zeichnet sich durch mehrere be-

merkenswerte künstlerische Qualitäten aus. Er zeigt überzeugende Vorstel-
lungs- und beträchtliche Darstellungskraft. Es ist zu bedenken, daß die Szenen

alle «aus dem Kopf», aus der inneren Vorstellung heraus, entwickelt werden
mußten. Er war ein sicherer Zeichner und vermochte seine Bildgedanken klar
auszudrücken. Dazu hatte er lebhafte Farben. Es machte ihm Freude, zu zei-

gen, wessen er fähig war. Schwierigkeiten wich er nicht aus. Fast scheint es, er
hätte sie manchmal geradezu gesucht, wie zum Beispiel bei der Vermählungs-
szene. Drei der sechs Täfelchen spielen der Legende gemäß im Wald unweit
der Burg. Das erste davon, «Hie sonet S. Ita ire Klainet», ist fast ein «reines»
Wald-und-Landschafts-Bild, was in dieser Zeit noch selten ist, und ihre roman-
tische Waldespoesie erinnert an ähnlich gerichtete künstlerische Wagnisse zur
selben Zeit bei Hans Leu in Zürich und Albrecht Altdorfer in Regensburg. Da
stehen sturmzerzauste Bäume in einem felsigen Wald, aus dem sich eine mehr-
gliedrige Burg ans Licht erhebt. Wolken ziehen vorüber. Und Ita, klein und ver-
loren in der weiten Waldeswelt, freut sich ihrer Kostbarkeiten, die sie zum
Fenster hinaus an die Sonne hält. Das ist als Motiv einzigartig. Und dessen

Darstellung hier ist es in bemerkenswertem Grade auch. In den sechs Täfel-
chen wird man bei eingehender Betrachtung immer wieder erfreut durch reiz-
volle, gut erfaßte Beobachtungen menschlicher Tätigkeiten. Das macht sie zu
originellen Erweiterungen unserer Anschauung von oberdeutscher Malerei aus
einem ihrer weit zurückliegenden glücklichsten Entwicklungsabschnitte.

Die Antworten auf die Fragen: «An welchem Ort hat die Werkstatt des
Malers gestanden, und wie hat er geheißen?», fallen weniger sicher aus. Gewiß
ist jedoch, daß das Altärchen für eine Kirche oder eine Kapelle bestimmt war,
die dem Kult der heiligen Ita zugetan war. Das trifft vor allem auf das alte
Benediktinerkloster Fischingen im hintern Thurgau und die von ihm abhängi-
gen und beeinflußten Gebiete zu. Es ist naheliegend, anzunehmen, das Altär-
chen habe im noch gotischen Kloster Fischingen gestanden, das im späteren

15



16. Jahrhundert abgebrochen wurde, um dem heute stehenden Neubau Platz

zu machen.
Gemalt worden und hergestellt ist dieses Altärchen wahrscheinlich in Kon-

stanz. Fischingen war ein bischöfliches Kloster. Das heißt, es ging zurück auf
eine Initiative des Konstanzer Bischofs Ulrich II. im ersten Drittel des 12. Jahr-
hunderts. Konstanz war das Zentrum der Diözese und der Sitz des mächtigen
und einflußreichen Bischofs. Und wo der saß, gab es religiöse und künstlerische
Impulse. Um ihn sammelten sich fähige und gebildete Männer und entwickelte
sich geistiges Leben. Wenn man etwas so Ungewöhnliches und Besonderes wie
einen Altar haben wollte, wandte man sich in der Ostschweiz nach Konstanz.
Die Diözese Konstanz war die größte oberdeutsche Diözese. Sie reichte siid-
lieh von Bodensee und Rhein bis an die Aare hinunter und bis zum Gotthard
hinauf. Der Thurgau war das nähere Hinterland. Die Beziehungen zum Thür-
gau waren ungleich enger und bestimmender, als wir uns das heute vorzustellen
pflegen. In Konstanz gab es im ausgehenden Mittelalter mehrere fähige Maler,
Bildhauer in Holz und Stein, Goldschmiede und Sticker für Kirchengeräte ver-
schiedener Arth

Der neu aufgetauchte Altarflügel gibt auf solche Fragen keine andere Aus-
kunft her außer der einen, freilich wichtigsten und erfreulichsten einer gewissen
gehobenen künstlerischen Aussagefähigkeit und offensichtlichen Qualität^.
Außer dem noch nicht aufgefundenen anderen Flügel fehlt vom ursprünglichen
Altärchen nicht nur das Gespreng, ein geschnitzter Aufsatz aus vergoldetem
Laubwerk, der den oberen Abschluß bildet, sondern auch die Altarstaffel, die
italienische Predella, die bei uns damals allgemein Sarg, in Mundart «sarch»

genannt wurde. Diese enthielt manchmal wichtige Hinweise auf den Stifter:
sein Wappen vielleicht, wie auch dasjenige seiner Frau, vielleicht gar deren

Bildnisse, oder ein Datum, sofern sie gemalt war und nicht Schnitzwerk ent-
hielt. Da solche Daten uns hier alle fehlen, können nur zurückhaltende Aus-

1 Von heute aus gesehen, wäre man vielleicht geneigt, den Sitz der Werkstatt, in der das Altärchen
entstanden ist, zunächst in Zürich zu suchen. In der Tat hatte sich im politischen Vorort der

Alten Eidgenossenschaft eine aktive und ausgreifende Handelstätigkeit entwickelt. Diese starke
wirtschaftliche Stellung ließ mehrere beachtenswerte Künstler aufkommen und uns von «Zür-
eher Malerei» sprechen (vergleiche Walter Hugelshofer, «Die Zürcher Malerei der Spätgotik»,
1928). Der fähigste Maler Zürichs in der fraglichen Zeit war der jüngere Hans Leu (gegen

1490-1531), dessen von Dürer inspirierte Ausdrucksweise von der Bildsprache des Altarflügels
recht verschieden ist. Bis zum Ausbruch der Reformation war Konstanz auf künstlerischem Ge-

biet in seiner Diözese führend und bevorzugt. Die zunehmende politische Selbständigkeit der

Eidgenossen sowie die Glaubenstrennung leiteten eine weitgehende Entfremdung ein, die be-

wirkte, daß wir uns heute die ehemaligen Verhältnisse nur noch mit Mühe rekonstruieren
können.

2 Der Katharinen-Altar in der Kathedrale Chur mit Szenen aus dem Leben der Heiligen ist ähn-
lieh angelegt wie der Ita-Altar - ohne die lehrhaft erklärenden Legenden einer wenig bekannten
Heiligen, die auf die Aufstellung in einer Wallfahrtskapelle deuten. Kdm. Graubünden I,

Abb. 54.

16



sagen gemacht werden. Unter den in Urkunden in der in Frage kommenden
Zeit genannten Namen von Malern kommen als Urheber für das Altärchen in

Frage: Rudolf Stachel, der in Konstanz von 1473 bis 1528 genannt wird, Lorenz
Röser (1501-1540), Matthäus Gutrecht der Jüngere (1505-1534), Christoph
Bockstorfer (1513-1553) und Andreas Haider (1522-1546). Unter diesen Mei-
stcrn dürfte einer der Maler des Ita-Altärchens sein. Im Bildersturm wurde auch

in Konstanz 1529 in Kirchen und Kapellen so viel an Kirchengut hinausgetra-

gen und verbrannt, daß die wenigen diesem Wandel der Vorstellung entgange-
nen Kultobjekte uns heute nur mehr eine sehr unzulängliche Anschauung von
dem einstigen Reichtum zu geben vermögen. Unter solchen Umständen gelingt
es nicht, andere Arbeiten des Malers nachzuweisen.

Verbreitete Auswüchse in den kirchlichen Lebensformen führten seit Be-

ginn des 16. Jahrhunderts zunehmend zu einer tiefgehenden Erregung unter
dem Kirchenvolk. Ein verändertes Verhältnis zum Gottesdienst war die Folge.
Er bewirkte einen deutlichen Rückgang der Aufträge an die Künstler, die ja
damals vor allem im Dienst der Kirche standen. Es ist aber bemerkenswert, daß
bei der Aufnahme des Andreas Haider in das Konstanzer Bürgerrecht im Ja-

nuar 1522 noch vermerkt werden konnte: «hat gnugsame kuntschaft für sich.»
Das war also offenbar nicht mehr allgemein der Fall und selbstverständlich.
Die Spannung steigerte sich durch soziale Mißstände und breitete sich aus.
1529 kam es auch in Fischingen zu einem Bildersturm. «Die Bilder wurden aus-
geschafft», heißt es lakonisch in den Visitationsberichten. Viele Mönche ver-
ließen das Kloster. Der Abt heiratete eine Nonne, blieb aber im geschändeten
Kirchenbau. Das Kloster schien fast verlassen und aufgegeben, bis es infolge
der Bestrebungen des Konzils zu Trient zu einem kräftigen Wiederaufschwung
des kirchlichen Lebens kam und schließlich im Barock zu einer neuen Blüte.

Unser Altärchen dürfte von diesen Vorgängen nicht betroffen worden sein.
Seine außergewöhnlich gute Erhaltung läßt uns einen andern Weg vermuten.
Die Altäre waren Eigentum ihrer Stifter, ob es private Personen oder religiöse
Bruderschaftsvereinigungen waren^. Es ist daher wahrscheinlich, daß der
Stifter bei der jahrelangen Gärung im Volk «sein» noch fast neues Altärchen
rechtzeitig geflöchnet und zu sich genommen hat. Da es bis 1540 dauerte, ehe
das verwaiste Kloster wieder aufgerichtet wurde, hat sich in den Jahren dazwi-
sehen manches verändert. Jedenfalls haben sich Zeitgeschmack und Stil so weit
verändert, daß das Sankt-Ita-Altärchen bald fremdartig und altmodisch ge-
wirkt hätte. Es war abgelöste, überholte Vergangenheit.

Erst Jahrhunderte später war der unaufhaltsame Prozeß der Säkularisation
so weit fortgeschritten, daß das inzwischen demontierte, zwecklos gewordene

3 Beispiel: Hans Oberried, der beim alten Glauben gebliebene Bürgermeister von Basel, ließ vor
Ausbruch des Bildersturms von 1529 zwei große Flügeltafeln des von ihm gestifteten, von Hans
Holbein gemalten Altarwerkes nach Freiburg im Breisgau schaffen, was bei den leidenschaftlich
erregten Zuständen mit großer Lebensgefahr verbunden war.

17



Altärchen nicht mehr als Gegenstand des Kultes, sondern als Objekt ästheti-
scher Betrachtung verstanden werden konnte.

Für uns im Thurgau ist es darüber hinaus noch ein seltenes Dokument
unseres geschichtlichen und geistigen Werdegangs.

Zum Schluß sei der Versuch gewagt, die Entstehung des «neuen» Sankt-
Ita-Altärchens aus den Zuständen seiner Zeit zu deuten.

Die sensationellen Siege der bis dahin als lose Haufen von Bauern einge-
schätzten Eidgenossen über die stolzesten und mächtigsten Herren in Mittel-
europa, den reichen und prunkvollen Herzog von Burgund (1476), Kaiser
Maximilian (1499), die Feldzüge in der Lombardei mit der Niederlage der Fran-
zosen bei Novara (1513) hatten die Eidgenossen kraftgeschwellt und übermütig
gemacht. Durch die Pensionen der Führer und die Plünderungen der Krieger
war viel Geld in das zuvor arme und anspruchslose Bauernland gekommen.
Man hatte fremde Lebensformen kennengelernt. Die Sitten verwilderten, wo-
von der extreme Kleideraufwand, wie er aus zeitgenössischen Darstellungen
uns entgegentritt, deutlich Zeugnis ablegt. Einerseits gab es noch immer Armut,
anderseits Luxus und Prasserei. Eine Reaktion auf solche unhaltbare Zustände
war die Reformation der Glaubens- und Sittenformen mit ihrer scharfen Wen-
dung gegen Luxus und Verschwendung und ihrer puritanisch einfachen Lebens-

führung.
Es gab aber auch mancherlei Reformbestrebungen innerhalb der Kirche,

welche dem gefährlichen Treiben der siegestrunkenen Kriegsleute und ihres
breiten Anhangs durch Verstärkung und Vertiefung der religiösen Gefühle und
durch Appelle an das Verantwortlichkeitsbewußtsein des Menschen entgegen-
zutreten strebten. Dahin gehörten die im Land umherziehenden Mahner und

Bußprediger in der Art des Nikiaus von der Flüe. Und in diesem geistigen
Zusammenhang ist vermutlich auch das inhaltlich ungewöhnliche und eigen-
artige Sankt-Ita-Altärchen zu sehen. Der aus guten Gründen besorgte Abt
Heinrich Schüchti von Fischingen muß den mutigen Entschluß gefaßt haben,
sich solchen gefährlichen Zeitströmungen zu stellen und etwas dagegen zu
unternehmen. Der bis dahin eher laue und wenig präzise Sankt-Ita-Kult, der in

der näheren Umgebung des Klosters wurzelt, sollte zu neuem Leben gebracht
werden, um die Herzen der Gläubigen zu neuer Liebe zu entflammen und sie

damit von den üblen Sitten abzuwenden. Albrecht von Bonstetten, Dekan des

Bruderstiftes Einsiedeln und ein gelehrter Frühhumanist, sollte die Sankt-Ita-
Legende in klarer und faßlicher Gestalt neu formulieren. Ein erster Entwurf
wurde geändert, der zweite brachte dann die Gestalt, die uns noch heute be-

kannt ist. Unter seinem Nachfolger, dem Toggenburger Johannes Meili, wurde
ein Sankt-Ita-Altärchen gestiftet, dessen nicht unerhebliche Kosten vielleicht
ein von dieser Idee entzündeter privater Stifter übernahm. Das Altärchen ent-
hielt ein genaues, deutlich formuliertes Programm. Station für Station wurde
darauf das entsagungsvolle Leben der Heiligen sinnfällig, so daß man mit Herz

18



und Seele folgen konnte, zur Anschauung gebracht. Und unter jedem Täfelchen
stand in knapper, verständlicher Sprache ein Text, der die Szene benennt.

Das wenig umfangreiche Altärchen muß in der Kirche gut sichtbar aufge-
stellt gewesen sein, so daß die kleinen Formen von Bild und Text abgelesen
werden konnten. Da nur wenige Menschen des Lesens kundig waren, muß an-

genommen werden, daß ein geistlicher Erklärer den Text vorlas und die Bilder
«erklärte» und diese Übung zur Einprägung wiederholte. Diesen gut gesinn-
ten, den Glauben stärkenden Bemühungen ist durch die bildersturmartige, fast

gänzliche Ausräumung der Kirchen nach dem Vorbild von Zürich und Kon-
stanz schon 1529, nach wenigen Jahren, ein Ende gesetzt worden. Im Zuge der
energischen Gegenreformation wurde später der nun von einer Bruderschaft
getragene Sankt-Ita-Kult zu neuem Leben erweckt. Er wuchs zum Ziel einer
Wallfahrt auf und bildete eigentlich den Mittelpunkt der gegenreformatori-
sehen Bestrebungen in Fischingen.

Li/era/ur

Hans Rott, «Quellen und Forschungen zur südwestdeutschen und schweizerischen Kunst-
geschichte im XV. und XVI. Jahrhundert», Stuttgart 1933.

Albert Knoepfli, «Die Kunstdenkmäler des Kantons Thurgau», Bd. II: Der Bezirk Münch-
wilen, Basel 1955, Das Kloster Fischingen, S. 65 ff.

Albert Knoepfli, «Kunstgeschichte des Bodenseeraumes», 2 Bände, Konstanz und Lindau
1961 und 1969.

Ich danke Staatsarchivar Dr. Bruno Meyer für manche freundlich erteilte Auskünfte aus
seinen Forschungen über die Sankt-Ita-Legende und deren Geschichte. Der Altarflügel wurde
nach Abschluß dieser Arbeit vom Kanton Thurgau erworben und befindet sich heute in der Aus-
Stellung des Historischen Museums im Schloß Frauenfeld.

19




	Ein spätgotischer Altarflügel mit Darstellungen aus dem Leben der heiligen Ita

