
Zeitschrift: Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 26 (1886)

Heft: 26

Artikel: Die Boxelnacht : ueber die Bedeutung der am Donnerstage vor
Weihnachten in Weinfelden alljährlich wiederkehrenden Feier

Autor: Stähelin, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Z)ie Moxetnacht.

Ueber die Lcdcuiuiig der am Donnerllage vor Weihnachten in

Weinstldcn alljährlich wiederkehrenden Feier.

Die Feier der Borelnacht, wie sie in Weinselden bekannt

ist, wurde meines Wissens in der Ostschweiz weder zur gleichen

Zeit noch in der gleichen Form gefeiert.
Ueber diese Feier herrschten bisher ganz verschiedene An-

sichten. 1610 bis 1612 grassierte die Pest in den größern

Orten der Ostschweiz; diese schreckliche Seuche raffte beinahe

über die Hälfte der Einwohner dahin, so auch in Weinselden.

Nach den Ueberlieferungen trat hier die Seuche schrecklich auf;
ganze Familien starben aus. Wie es aber im größten Unglücke

auch Leute gibt, die dasselbe als unverschuldet betrachten, so

trotzten sie auch damals dem Schicksal, oder veranstalteten, um

zu zeigen, daß sie dasselbe nicht zu fürchten hätten, einen Um-

zug durch den Ort, mit den damals üblichen Klappern (Schreck-

Mitteln gegen die Vögel im Herbste) sammt auf Stecken getra-

genen, inwendig ausgehöhlten, mit einem Talglichte beleuchteten

weißen Rüben, welche nach vorn durch ausgeschnitzte Augen,

Nasen und Mundlöcher ein Gesicht und bei anbrechender Nacht

mit der Beleuchtung eine abschreckende Fratze bildeten. Diese

ausgehöhlten Köpfe mit Beleuchtung, von einer großen Menge
durch den Ort getragen, hatten für einen nicht Eingeweihten

etwas Erschreckendes, um so mehr, als man damals glaubte,
den bösen Feind, die Pest, damit aus dem Felde zu schlagen.

Eine andere, ziemlich gleichbedeutende Ueberlieferung sagt

aus, daß bei der vorhin erwähnten Seuche sich eine Gesellschaft



116

in einer im Rebgelände liegenden Weinkelter festgesetzt habe, in
der Hoffnung, sich von der ansteckenden Krankheit frei zu hat-
ten. Und wirklich sollen diese Kumpane, mit allem Nöthigen
versehen, sich längere Zeit in ihrer befestigten Stellung gehalten

haben; aus Freude darüber hätten sie, heißt es, ihre Rückkehr
bei der Nacht bewerkstelligt, sich jener ausgehöhlten leuchtenden

Rüben als Laternen bedienend.

Diese beiden Ueberlieferungen sind insofern gleichbedeutend,

als nach der erstem eine größere Betheiligung stattfand, wäh-
rend nach der letztern sich nur eine kleinere Anzahl dieser Freude

hingab. Nun hat sich die Erinnerung an diese schreckliche Seuche

bis zu den heutigen Tagen nicht bloß im Andenken, fondern
auch in einem Brauche erhalten, mit dem Unterschiede, daß sich

nur unsere Jugend an dem Umzüge bei Beginn der Dümmer-

ung betheiligt, versehen theils mit den ausgehöhlten Rüben

und Kürbisen, denen sich in letzter Zeit Holz- und Pappen-
schachteln mit Fratzen, Zeichnungen, Initialen w., auch Papier-
laternen zugesellten. Der Zug mit diesen Gegenständen, ge-

bildet von gegen 166 Kindern, und mit Gesang begleitet, sieht

einem improvisierten Fackelzuge nicht unähnlich. Es scheint mir
nun dieses alljährlich an einem Donnerstage abgehaltene Fest

ältern Datums zu sein, und ich betone dabei die Eigenthum-

lichkeit, daß dasselbe je nur an dem Donnerstage vor Weih-
nachten gefeiert wird; letzteres scheint nun nach den oben an-

geführten Volkserklärungen mit der im Herbst 1616 herrschen-

den Seuche übereinzustimmen. Dagegen führt uns die Mytbo-
logie den Donnerstag in einer andern Bedeutung vor, nämlich

als einen, wie sein Name sagt, dem Gotte Donar geweihten Tag.
Donar, der Gott des LuftkreiseS und des Wetters, ver-

einigt die Kräfte des Himmels und der Erde; er ist der starke

Herr der ganzen Natur, der Fruchtspender, und darum auch

der Schützer der Ehe, des Ackerbaues und der Viehzucht. Un-

sere Altvordern sahen in dem Gewitter mit Donner und Blitz,



117

seinen Schrecknissen und Segnungen die Gegenwart eines Got-

tes, und dieser Gott war Donar, der volksthümlichste Gott der

alten Deutschen. Die deutsche Mythologie stellt denselben als
einen Riesen mit einem Donnerwagen oder auch als einen schönen

rothbärtigen Jüngling mit aufbrausender Jugendkraft vor. Der
Name Donnerstag lautete früher Donarestag, Donrestag. Im
germanischen Norden aber nannte man den Gott Donar Thür,
und danach den ihm geweihten Tag: Thorsdagr, Thunresdüg,
welcher Name als Thursday noch heute im Englischen voll-

ständig erhalten ist.

Als das Christenthum nach Deutschland kam, blieb der

heidnische Name des Wochentages ruhig bestehen und ebenso

blieben die alten heidnischen Gebräuche, welche mit dem Don-
nerstage verknüpft waren, wenn ihnen auch ein christliches Ge-

präge verliehen ward. Unter den heidnischen Donnerstagen

ragte besonders einer hervor, der nämlich, an welchem das

große Donarsfest im Frühjahre gefeiert wurde. Die christliche

Kirche verbot natürlich die Feier in diesem Sinne; aber sie

konnte die alten liebgewordenen Gebräuche nicht gänzlich unter-

drücken, sondern dieselben wurden auf christliche Feiertage über-

tragen, und zwar theils auf die beiden hohen Festdonnerstage
der christlichen Kirche, den grünen Donnerstag und den Him-
melsahrtstag, theils auf das Osterfest mit den Freudenfeuern.
Aber auch der nicht durch besondere Feste ausgezeichnete Don-
nerstag spielt noch immer in Sitte und Brauch eine große Rolle,
was aus folgendem Brauche hervorgeht. Warum nämlich in
der Regel die Heirathen am Donnerstage vollzogen werden,

dürfte manchem unbekannt sein; aber es geschah einst dem Gotte

Donar zu Ehren, als dein Schützer der Ehe. Dagegen ist es

eigenthümlich, daß in der brandenburgischen Mark dieser Tag
als besonders unglücklich für den Hochzeitstag noch heute ge-

halten wird, wogegen er in Hessen und Holstein wie bei uns

als sehr glückbringend gilt. Dieses findet seine Erklärung darin,



118

daß Donar zum Theil mit dem Teufel verwechselt wird. Aus
der heidnischen Vorzeit haben sich folgende Gebräuche erhalten;
ich führe nur einige in Deutschland und der Schweiz vorkam-
mende an. Man soll an diesem Tage Erbsen essen; denn diese

sollen das Lieblingsgericht Donars gewesen sein. Man sagte

auch: Hähne, ans einem Donnerstags-Ei geschloffen, gehören
dem Teufel. An diesen: Tage soll man sich nicht kämmen,

damit den Zwergen, welche mit Gott Donar befreundet waren,
das Ungeziefer nicht in die Schüssel füllt. In Holstein hat

man einen dieser Zwerge nach ihrem Herrn und Meister ge-

nannt; denn es heißt daselbst ein gewisser Zwerg „Hans Don-
nerstag," während ebendaselbst der Donnerstag auch zum Fluchen

dient, indem man sagt: „Hol' ihn der Donnerstag!"
Hinwiederum wird dieser Tag auch heilig gehalten; denn

es soll nicht gesponnen noch gedroschen werden; ebenso darf am

Donnerstag in der Altmark kein Mist ausgetragcn werden;
wer also drischt, haut oder dergleichen thut, wird vom Donner

erschlagen. Der Himmelfahrtstag fällt immer auf einen Don-

nerstag; er wurde daher auch sehr festlich gehalten. Besonders

Schwaben ist noch sehr reich an solch' heidnischen Gebräuchen:

an diesem Tage erwartet man ein Gewitter, und damit die

Häuser vor Donner und Blitz gefeit seien, werden dieselben

mit Jmmortellenkränzen stets vor Sonnenaufgang bekränzt; man
segnet die Felder und spricht den Wettersegen, indem man Häu-
ser und Felder mit Weihwasser besprengt. Alle Nähterinnen

sollen an diesen: Tage die Arbeit ruhen lassen; denn man sagt

im Harz: Wenn man arbeitet, schlägt ein Gewitter ein. Man
sucht auch an diesem Tage Kräuter gegen alle Krankheiten.

Gründonnerstagsflachs friert nicht ab. Am Rheine heißt es:

Wer am Gründonnerstag fastet, bekommt keinen Zahnschmerz.

Ferner: die Kohlpflanzen, welche unter dem Kirchenlüuten am

Gründonnerstag gesäet werden, gerathen am besten; überhaupt,

an das an diesem Tag Gesäete wagen sich die zerstörungslustigen



119

Erdflöhe nicht. Man bringe an diesem Tage seine Kleider an
die Luft; dann kommen keine Motten hinein. Endlich aber

geben Eier, die am Gründonnerstag gelegt worden sind, Hüh-

ner, welche alle Jahre die Farbe wechseln. Sieht nian an der

Kirche durch solch' ein Ei bei Sonnenschein, so erkennt man
die Hexen des Dorfes, da sie nämlich dem Altar den Rücken zu-
wenden. In Schorndorf existiert noch folgender Glaube: Man
mache sich einen runden Holzstuhl aus Tannenholz und sehe

während des Gottesdienstes durch eines der drei Löcher, in

welche die Beine des Stuhles hineingesteckt werden; man wird
sodann alle Heren verkehrt sitzen sehen. So lebt das Andenken

Donars noch immer lebendig in den Sitten, Gebräuchen und

Erinnerungen des Volkes, und so wird der Name des Gottes

nie verlöschen, so lange es einen Donnerstag gibt.

Im Frühling wurden früher je am Donnerstage Freuden-
sever angezündet, namentlich aber, wenn hohe Festtage auf den

Donnerstag fielen. Sollte daher das Herumtragen beleuchteter

hohler Gegenstände mit lärmenden Instrumenten an einem be-

stimmten Tage, also bei uns an dem Donnerstage der letzten

Woche des Jahres, nicht gleichbedeutend sein mit diesen Freu-
denfeuern, welche dem Gotte Donar zu Ehren angezündet

wurden?

In Weinfelden ist allgemein die Ansicht verbreitet, diese

Feier komme nur hier allein vor und rühre von einem ab-

schreckenden Thiere her, das an diesem Tage getödtet wurde.

Das kann nun nicht richtig sein; denn eine ähnliche Feier läßt
sich auch längs dem Rheine nachweisen, wo man ebenfalls Kür-
bise aushöhlt oder hinter große Eisstücke Lichter stellt. Diese

Bräuche sind bekannt in Steckborn, Rheinfelden, Stein, Dießen-
Hosen, ini Klettgan, sogar in Mannheim, wo ähnliche Umzüge

namentlich zu gleicher Zeit stattfinden. In manchen Gegenden

kommt auch etwas Aehnliches am Nikolaustage H6. Dezember)

vor; an diesem Abende klopfen maskierte Knaben, mit Laternen



120

versehen, bei hablichen Bauernhäusern an und werden in der

Regel mit dürrem Obst oder Nüssen beschenkt.

Es läßt sich mithin die hiesige Ueberlieferung, daß die Boxel-

nacht eine Erinnerung an die in der Ostschweiz 1610 aufge-

tretene Pest sei, nicht erweisen.

Die zweite Erklärung, daß der erste Zug von einem Tor-
kelgebäude ausgegangen sei, ist auch nicht wahrscheinlich. Dr.
Schade') sagt, daß der Gebrauch von den sogenannten „Son-
der-Siechen" aufgebracht worden sein könnte, welche das Recht

hatten, alle Monate an einem Donnerstage an die Häuser der

Bürger anzuklopfen, um milde Gaben einzusammeln, indem sie

sich hölzerner Klappern, Schellen w. bedienten, bis ihnen eine

Gabe aus dem Fenster zugeworfen wurde. Unter „Sonder-
Siechen" versteht mau aber abgesonderte Kranke, die an an-

steckenden Krankheiten litten und in eigenen, meist abgelegenen

Kranken- oder Siechenhäusern interniert waren, um Ansteckungen

zu verhüten.

Nun aber erzählt uns die hiesige Ueberlieferung von einer

Weinkelter oder mundartlich Torkel (lateinisch torcnUur), worin
sich einige Männer aus Furcht vor der Pest freiwillig abge-

schlössen aufhielten, bis die Seuche erlosch, so daß sie nachher

bei Nacht mit den erwähnten Fratzengestalten nach dem Dorfe
zurückkehrten. Diese Auffassung hätte viel Wahrscheinlichkeit für
sich, wenn diese Leute mit ansteckender Krankheit behaftet ge-

wesen wären; alsdann hätte sich aber auch im Volksmunde der

Name eines Siechenhauses erhalten müssen und sicherlich er-

halten; denn das Volk hielt von jeher an solch' abschreckenden

Namen wie „Siechenhaus," „Siechenkapelle," „Prestenhaus,"
„Galgenwies," „Galgentobel," „Schelmengäßli" w. sehr fest.

Die Stelle eines solchen Siechenhauses hätte sich also sicher im

Gedächtniß des Volkes nicht verloren; aber nirgends ist ans

') Weimarer Jahrb. 2, 121.



121

unserem Bann ein solcher Platz benannt noch bekannt. — Mag
sich nun eine solche Annahme im Sächsischen erhalten haben:

für uns ist dieselbe kaum zulässig; eher, daß der Zug aus

dem Torkel einem freudigen Ereignisse zuzuschreiben sei.

Nachdem sich nun anch diese zweite Anschauung nicht als

wahrscheinlich erweist, komme ich zurück, um an dem Vorkoni-

inen der heutigen Borelnacht als einer heidnischen Ueberliefer-

ung festzuhalten.

Wir werden das Abhalten der Borelnacht als einen alten

heidnischen germanischen Brauch ansehen müssen; diese Feier

ist noch an vielen Orten zn finden, jedoch in anderer Form
und Gestalt; die Zeit jedoch, nämlich der letzte Donnerstag

vor Weihnachten, ist beinahe überall gleich.

Was ich vom Gotte Donar angeführt habe, bestätigt sich

nach der ziemlich gleichen Auffassung der nordischen Völker.

Zur Zeit der Winter-Sonnenwende soll man Gott Donar mit
einem wilden Heer auf feurigem Wagen im Sturmeslauf und

Brausen durch die Lüste ziehen gesehen haben.

Man nimmt nun an, daß die Rübenlnternen eine Nach-

bildung jenes durch die Lüfte ziehenden Heeres mit seinen Schreck-

gestalten seien, wozu die christliche Anschauung sie umgestaltete,

als sie sich nllmälig von den alt-germanischen Vorstellungen

lossagte.

In Deutschland wird aber das Gleiche vom Gotte Wuotan

erzählt, der ebenfalls mit großem Gefolge durch die Lüfte zieht.

Da nun aber diese beiden Götter vielleicht verwechselt wurden,
ist Gott Donar der populärere geblieben, was wir aus dem

Wochentage Donnerstag am deutlichsten ersehen. Mit dem Er-
scheinen des Christenthums sind viele heidnische Bräuche aus-

gestorben, und ein Umzug, wie an unserer Boxelnacht, nur
noch vereinzelt zur Zeit der Winter-Sonnenwende verblieben.

Da die geschilderte Feier dieser Nacht durch alte Nachrichten

bezeugt wird, und zivar längst vor der Pestzeit von 1610, so



122

fällt die Annahme, als sei der Brauch eine Erinnerung an

diese, dahin.
Es bleibt mir nur noch übrig, über den Namen der Boxel-

nacht Einiges zu sagen. Hier findet man ein dankbareres Feld,
da dieses Wort im Mittelalter öfters vorkommt. „Boxelnacht,"
oder „bochseln gehen" kommt von pochen, häusigem Anschlagen

an harte Gegenstände. Die Bochselnächte kommen in Deutsch-

land noch hie und da vor; diese Sitte erstreckte sich früher
überall ans die letzten drei Donnerstage vor Weihnachten und

beschränkte sich allmälig auf den letzten derselben. Im Braun-
schweigischen ziehen die jungen Leute mit hölzernen Klappern
oder Hämmern in den Dörfern herum, pochen oder hämmern

an die Hausthüren und Fensterläden und fordern Geschenke.

In Schweden ist diese Sitte ebenfalls noch vorhanden und

heißt Julklap, d. i. Weihnachtsklopfen; daselbst sollen die Boxel-
nächte von Weihnachten bis Dreikönigstag dauern, während sie

in Süddeutschland und der Schweiz entschieden immer vor Weih-
nachten abgehalten werden.

In Württemberg und Bayern werden sie Klöpfleinsnächte

genannt, was den Sinn des Wortes „bochseln" noch deutlicher

ausdrückt. Ich führe nur einige von mehreren mir bekannten

Sprüchen an; in Bayern rufen die jungen Leute:

Holla, holla,
Klöpfleinsnacht ist da;
Guats Haus, guats Haus,

Kraut und Zwiebel
Ist auch nit übel.

B'hüt uns Gott
Vor'm Todtengrübcrl!

In Schwaben rufen die Knaben:

Klopf a, klopf a!
Die Bäuriu hat en schöne Ma;
Die Bäurin ist e schöne Frau,
Und was se hat, das pit's mer au.



123

Feriur :

Aepfel 'raus, Birnen 'raus,
Geh'mer in en ander Haus!

oder:

Klopfe, klopfe, Hämmerle,
's Brot liegt im Kämmerle,
's Messer liegt dernebe;
Sollt mer eppes gebe,

Gutthal, Gutthal,
Und mei'm G'selle au an Thal,

Diese Sprüche beziehen sich alle auf das Gleiche, nämlich

aus das Bitten oder Betteln um Nahrungsmittel. Nur am

Dreikönigstage sind die Bittstellenden maskiert. Bei uns hat
sich nun weder das frühere Klappern, Lärmen, Schellen, noch

das Betteln erhalten, wohl aber, wie man's vor alten Zeiten
machte, das Herumtragen ausgehöhlter Rüben, ausgeschnittener

Schachteln mit den Namensbuchstaben und farbiger Papierlam-
pen. Gerne führe ich noch eine Tradition an, die dem christ-

lichen Zeitalter entnommen ist, und unserer Jugend die Be-

deutung der Boxelnacht in diesem Sinne und der oben ange-

führten Sprüche beigebracht werden sollte.

Es soll dieses eine Erinnerung an die Eltern Jesu in
Bethlehem sein, wo sie vergeblich an die Thüren der hart-
herzigen Juden klopften spochten), bis sie in einem Stalle Her-
berge fanden.

Ich fasse meine Erörterung schließlich zusammen.

Fragt man sich, was die Feier der hier üblichen Borel-
nacht zu bedeuten habe, so fällt von vornherein die Annahme

von einer Erinnerung an die seinerzeit aufgetretene Pestseuche

dahin. Vielmehr ist sie auf einen heidnischen Ursprung zurück-

zuleiten.

Bei Einführung des Christenthums verlor sich die ursprüng-
liche Bedeutung selbstverständlich, und doch hat sich, allerdings

nach und nach in anderer Gestalt, eine Erinnerung daran fest-



124

gehalten, deren Fortbestand wir hauptsächlich der Jugend zu ver-

danken haben werden.

Wird nun diese Erinnerung an die Boxelnacht unter ver-

schiedenen Gestalten, Gebräuchen und Benennungen gefeiert, so

ist durch das Zutreffen des gleichen Zeitpunktes als sicher an-

zunehmen, daß diese noch in verschiedenen Ländern vorkommen-

den Sitten gleichbedeutend sind, ob die Benennung nun Bochsel-

oder Boxel-, Klepf- oder Kläpfleinsnacht heiße; alle diese Namen

haben die Bedeutung anklopfen, um Unterkunft bitten, früher

gegen Sturm, Unwetter, später aber zur Verabreichung von

Gaben. Letzteres hat sich nun im Laufe der Zeit in oben an-

geführtem Sinne verloren; die Jugend aber wußte sich diese

Ueberlieferung dennoch zu erhalten, indem sie diese altherge-

brachte Sitte nach heutigem Modus ausführte; somit ist das

Anklopfen, Bitten, Betteln bei uns verschwunden und hat einem

beliebteren Ausdrucke der Freude und dem Gesänge Platz gemacht.

Hermann Stähelin.

Eine kurze Weschreiöung des Wurgaus
von

Zivil; Icrcob von Anrvx>e, Wittev.

Andwyl heißen mehrere Orte im Kanton Thurgau: I.Ober-
und stAieder-) Andwhl in der Munizipalgemeinde Birwinken,
Kreis Bürgleu, Bezirk Weinfelden. Die St. Stephanskirche zu Kon-
stanz besaß von alter Zeit her das Patronat über die Dorfkirche
daselbst und ließ sich dieselbe Mittwoch nach Agatha H10. Februar)
1350 durch den Bischof Ulrich von Konstanz inkorporieren stKopial-
buch deZ Stiftes St. Stephan zu Karlsruhe, Fol. 19). Die Einkünfte
der Kirche wiesen Probst und Kapitel des Stifts am 1. Juli 1363
dem Kelleramte zu tinter der Bedingung, daß der Keller, der ein


	Die Boxelnacht : ueber die Bedeutung der am Donnerstage vor Weihnachten in Weinfelden alljährlich wiederkehrenden Feier

