
Zeitschrift: Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 26 (1886)

Heft: 26

Artikel: Die thurgauischen Synoden seit der Reformation

Autor: Sulzberger, H.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


86

Synode gewählter Dekan. Folgende Dekane wählte das Ka-

pitel: 1804 Balthasar Wafer in Neukirch-Egnach; 1817 Hans
Kaspar Däniker in Bischosszell; 18Z5 Hans Konrad Ammann

in Snlgen; 1840 Joh. Adain Pnpikofer, Helfer in Bischofs-

zellz 1862 Karl Friedrich Steiger in Egelshofen i resignierte

1875); 1875 Joh. Georg Kreis in Snlgen.

H. G. Sulzberger, Pfarrer.

Die tyurgauischen Synoden
seit der Reformation.

I. Mhmld der steforimitioiisjelt <1528 bis 1531».

Bei den für den Sieg der schweizerischen Reformation
wichtigen Religionsgesprüchen oder Disputationen, die im Jahr
15,22 in Zürich stattfanden, wurden nebst Abgeordneten der

Regierungen des betreffenden und anderer eidgenössischer Kan-

tone die Landesgeisttichen, sonne andere auswärtige Geistliche

und Vertreter des Landesbischofs eingeladen und unter den

geistlichen Gliedern die streitig gewordenen Kirchenlehren be-

sprachen und darüber disputiert. Erst nach dem Siege der

Reformation in Bern wagte Zwingli, um das Kirchenwesen

in der Lehre, Gottesdienst und Verfassung streng einheitlich ein-

zurichten und zu orduen und einen musterhaften geistlichen

Stand in Lehre und Leben zu haben, mit Bewilligung der

Zürcher Regierung das Institut der Synoden daselbst einzu-

führen, ein seither der reformierten Kirche eigenthümlich geblie-

benes Institut. Damals wurde es etwa noch Disputation oder

auch Kapitel genannt, letzteres, weil es den bisherigen Landes-

kapiteln nachgebildet war; nur wurden auch hauptsächlich wegen
der Zensur Gemeindeglieder zu den Synodalsitzungen berufen.

Die Verhandlungsgegenstände derselben waren: l.das Synodal-



87

getübde, 2. die Zensur und 3. andere kirchliche Geschäfte. Die

erste Zürcher Synode wurde Dienstag nach Ostern H8. April)
15,28 in Zürich gehalten, welcher eine zweite am Dienstag vor
Auffahrt (19. Mai) dieses Jahres für nicht mehr fungierende, pen-

signierte Priester, für Chorherren und Mönche mit ähnlichem Ge-

schäftsgange nachfolgte. ') Den 8.April 15)31 wurden vom Rathe

halbjährige Synoden bewilligt und 1532 von Bulliuger und

Leo Zudä nach den bisherigen Einrichtungen der Entwurf einer

Synodalordnnug gemacht, von der Synode angenommen und

nachher von den Räthen und Bürgern genehmigt. Mit geringen

Aenderungen blieb dieses Institut bis 1798 und nachher, zeit-

gemäß umgestaltet, bis heute.

Nach der Einführung der Reformation in der Stadt St.
Gatten, Appenzetl und in den eidgenössischen Herrschaften Rhein-

that, Thurgau und den äbtisch St. gallischen Gottshausteuten
der alten Landschaft und im Toggenburg wurde dieses Institut
nach zürcherischem Vorbilde in diese Gegenden verpflanzt und

sowohl regelmäßig als auch etwa außerordentlich gehalten, ferner

auch in kleinern oder größern Abtheilungen. Die Einführung ge-

schah entweder auf des Reformators und Zürichs Antrieb Hz. B.
im Thurgau) oder aus Anregung von Geistlichen der Herrschaft
ten (St. Gallen-Rheinthat, Appenzetl-Toggenburg). Größern
ostschweizerischen Synoden wohnten auch zürcherische Gelehrte
und Rathsglieder als Zürichs Abgeordnete bei. Bereits ist
oben berichtet worden, daß die große, über weite Strecken sich

ausdehnende St. Galler Synode im Interesse leichterer, öfterer

Zusammenkünfte sich in vier Sektionen theilte. Wegen der

dem Reformator angenehmen Beschlüsse von rheinthalisch-gotts-

9 Siehe Butlinger Ref.-Gesch. (Ausgabe von Hottinger-Vögeli)
2, 3; Egli, Aktensammlung; Mörikofer, Ulrich Zwingli, Seite 118 ff.
Ueber die Zürcher Synode siehe Wirz. Derselbe, das Zürcher Kirchen-
nnd Schulwesen, 1, 169 ff. und Seite 199. Finster, Statistik der
reformierten Schweiz, Seite 41 sf.



88

hansischen Geistlichen in Rheineck ^) (Mitte November 1529)
über den Bann veranstaltete Pfarrer Christoph von Breiten-

landenberg in Oberbüren Januar 15)39 in Bischofszell eine

Gegensynode von Geistlichen der Umgebung. Im April dieses

Jahres sollte eine Synode für die Umgegend von Wyl daselbst

gehalten werden. Den Geistlichen in der Stadt Bischofszell,
die damals dem Bischof von Konstanz gehörte, gestand die

zweite thurgauische Synode ein eigenes „Kollegium" zu; nur
wurde laut zürcherisch-bernischem Beschluß ebenfalls der Besuch

der thurgauischen Synode verlangt. Den 4. und 5. Februar
1529 waren die Glieder des bisherigen St. Galler Kapitels
in St. Gallen zum erstenmale als christlich evangelische Beruf-
ung (Synode) versammelt und machten eine Kirchenordnung;
wenige Tage nachher konstituierte sich die neu entstandene tog-
genburgische Synode in Lichtensteig (Samstag vor Jnvocavit,
13. Februar 1529). Eine auf Samstag nach Neujahr un-
ter dem Titel „Disputation" ausgeschriebene Fortsetzung der-

selben verbot Schwyz, weil die Disputation in Baden genüge;

dagegen wurde in Zwinglis und anderer Zürcher Abgeordneten

Gegenwart im Frühjahr 1531 wieder in Lichtensteig eine Sy-
node gehalten, die mehrere katholisch gesinnte toggenbnrgische

Geistliche absetzte. Seit dieser Zeit hielt sie regelmäßig jährliche
und außerordentliche Versammlungen bis 1893, deren Offizianten
Dekan und Kammerer genannt wurden. Mit Recht hieß sie

daher auch Kapitel, weil die toggenbnrgischen Geistlichen, bis-

herige Mitglieder des Kapitels St. Gallen und Lentmerken-

Betreffend Zeitbestimmung der Rheinecker Synode siehe Ge-
wölbe 1i, Band 724 des Stiftsarchivs St. Gallen, den Brief des

Generalvikars von Konstanz, <i. <l. 3. Dezember 1529 über Pfarrer Rösch

in Hagenwil, der von derselben abgesetzt wurde. Sicher berichtet in
seiner Chronik Seite 251 ausdrücklich, daß die Synode in Rheineck

um St. Othmarstag stattgefunden habe. — Die Vertheidigung der

rheinthalischen Pfarrer und Helfer in Zürich siehe Strickler, Akten-

sammlung 2, 789. — Landenbcrgers Brief siehe Zwinglis Briefe 2, 402.



89

Wyl, sich von denselben losgetrennt, um etwas Aehnliches in

ihrer Grafschaft zu gründen, si) Am 18. Dezember 1539 fand
auf die Veranlagung des Schutzhauptmanns Frei von Zürich

wegen der Zunahme der Wiedertäufer und ungleicher Lehre der

Geistlichen in Gegenwart anderer Zürcher Deputierten in St.
Gallen eine neue Spnode statt. Außer den Geistlichen und

Gemeindeausschüffen der Stadt und Landschaft St. Gallen und

aus dem Rheinthal wohnten ihr auch bei die thurgauischen

Geistlichen, die in den Gerichten und auf Kollaturen H der

Abtei St. Gallen waren sRomanshorn, Salmsach, Keßwil, Hei-

ligkreuz, Sitterdorf, Hagenwil, Rickenbach, Welfensperg, Wup-

penau und Schönholzerschwilen). Diese Synode ist besonders

wichtig wegen der Opposition, die Pfarrer Fortmüller in Alt-
stellen und Pfarrer Dominikns Ayli von St. Gallen gegen

den von Awingli eingeführten Synodaleid, als eine unbillige
und unapostolische Forderung, und gegen dessen Ansicht über

den von ihm mehr der weltlichen Obrigkeit überlassenen Baun
machten. Den 29. Dezember hielt Awingli eine Predigt. Die

Verhandlung mit den Wiedertäufern blieb resultatlos.
Vom Dezember 1529 bis Ende 1531 wurden nach dem

Vorbilde der Zürcher Synode auch drei gemischte thurgauische

Synoden in Frauenfeld gehalten, wovon die Protokolle der

zwei ersten sammt dem Einladungsschreiben zur ersten erst in
der letzten Zeit gesunden und mitgetheilt worden sind. Z Die

9 Siehe meine Arbeit über die toggenburgischen Gemeinden und

Geistlichen in den St. Galler Mittheilungen für vaterländische Ge-
schichte, 1866 Seite 16 ff.

9 Siehe mehr über diese Synode Keßlers Lndbntn. E. Götzingers

Ausgabe 2, 275 ff., und das Protokoll im St. Galler Stadtarchiv;
ferner Sammlung der eidgen. Abschiede 4. 16. Seite 87V.

9 Die zwei Protokolle sind nebst dem Einladungsschreiben in
den thurgauischen Beiträgen des historischen Vereins, Heft 17 und 18,

zum erstenmale von den Findern derselben mitgetheilt. Das Protokoll
der ersten thurgauischen Snnode ist in einem Notariatsmanuale des

»



UV

wichtigste unter diesen drei während der Reformationszeit ge-

haltenen Synoden war die erste, zn der nicht nur sämmtliche

thurgauische Geistliche mit Gemeindenbgeordneten aus ehemaligen

Theilen des alten Thurgaus, die nun andern Herren als den

sieben alten Orten angehörten (Arbon, Bischofszell — die zwei

bischöflich-konstanzischen Städte, — ferner Wyl und Rheinau),
sondern auch aus den benachbarten Herrschaften und Städten

eingeladen wurden. Trotz der zweimaligen Aufforderung von

Bürgermeister und Rath in Zürich an den Landvogt Zigerli
(von Zug), Namens der Obrigkeit „die von der thurganischen

Priesterschaft vorgenommene Versammlung und Kapitel zu Ver-

gleichung christlicher Dinge und guter, ehrbarer Ordnungen ein-

znberufen, weil auch er von Amtswegen schuldig sei, zu thun,
was zu Aeufnung der göttlichen Wahrheit und Züchtung eines

frommen christlichen Lebens diene," schlug er entschieden aus

(Samstag nach Andreas 152U), woraus Zürich den Franenfelder

alt-Schultheiß Hans Mörikofer aufforderte, dasselbe im Namen

der gemeinen Landschaft des obern und niedern Thurgaus zn

thun. Dieser lud in dem auf Samstag nach Andreas (4. De-

zember) erlassenen Mandat ein: „alle Geistlichen und Weltlichen,
Edle und Unedle, Gerichtsherren, Prälaten, Ordenslente, Lent-

priester, Psarrherren, Seelsorger, Kapläne, Vikare, Helfer,
Verkünder des Wortes Gottes und alle andern, in was stat,

würde und eeren sie syen, auf diese wie es steht von gemeiner

Landschaft Thurgan einhellig beschlossenen gemeinen Synodum,
Konvokation und Versammlung aller unser Prädikanten.'c. auf

gnoten tag (Mittwoch) der XII. tag Eristmonats nach Frauenseld
bei Verlust ihrer Pfründen, mit der weitern Weisung, daß von
jeder Gemeinde zwei oder drei Männer erscheinen und die

Mängel, betreffend Lehre und Leben ihrer Pfarrer und Kapläne,

Stadtarchivs Franenfeld, das der zweiten Synode in jüngern Ab-
schriften im Stiftsarchio St. Gallen und Einsiedeln. Siehe Heft 17

und 18 der thurganischen historischen Beiträge.



91

anzeigen; ebenso sollen widerspinige Personen, geistliche oder

weltliche, edle oder nnedle erscheinen, damit sie über ihren Irr-
thnm aus dein göttlichen Wort berichtet werden können oder

sie Bescheid geben können." Ferner wird im Mandat berichtet,

daß die Thurgauer durch geistliche und weltliche Gesandte die

lieben Herren und Obern in Zürich ersucht, in diesem Vor-
nehmen durch ihre Gelehrten ihnen beizustehen. Als Grund
dieses Vornehmens wird angeführt: die ungleichförmige Lehre

und Auslegung ihrer Geistlichen, die Zwietracht, Zerrüttung
und widerwärtige Meinung verursacht habe zu großem Schaden

von Leib und Seele und Ehre und Gut veranlaßt, und als

Zweck: diesem Zwiespalt mit Gottes Hülse zu wehren und den

rechten Grund göttlicher Wahrheit und christlichen Verstands

vorzubringen, damit die Leute demselben nachkommen können

im Leben, oder wie es auch heißt, damit Gottes Wort rein,

wahrhaft und einmüthig verkündet, die vermeinten Gottesdienst-
Zeremonien ansgereutet und also der gemeinen Reformation so

geordnet christlich gelebt werde.

Auf diese Einladung erschienen in der kleinen Unterthanen-
stadt Frauenfeld 599 Synodalen: von Zürich als geistliche Ab-

geordnete Ulrich Zwingli und die gelehrten Professoren Konrad

Pellikan und Rudolf Collin nebst dem Komthur Schmid in

Küßnacht fund wohl auch der edle Abt von Kappel, Joachim

Joner, genannt Rüppli von Frauenfeld); als weltliche Abge-
ordnete der Rathsherr Ulrich Stoll, ein Bruder des ebenfalls

anwesenden Abtes von Fischingen, Heinrich Stock, und Peter
Meyer; aus der Stadt St. Gallen: Pfarrer Dominikus Zyli
und Schappeler und Rathsherr Meinrad Weniger; von Kon-

stanz: der gelehrte Dr. Johann Zwick Zder vorher eine Zeit
lang Weinfelden und Bußnang versehen hatte); auch waren
anwesend Geistliche auS Appenzell, darunter der sogenannte

Reformator Appenzetls, Walter Klarer in Hnndwil und Pfar-
rer Keßler in Gais, sowie aus dem Rheinthal, Toggenburg



M

und aus der benachbarten Grafschaft Kyburg; Arbon sandte

Pfarrer Gregor Heer und Bischofszell den Pfarrer Jakob Feer

und seinen Reformator Ulrich Lieb (von Bischofszell), dessen

Gehülfen nebst dem Stadtschreiber; dagegen blieben die dortigen

Kapläne und die von Wyl, sowie die Mönche von Kreuzlingen

söhne Zweifel auch die Jttinger) aus, während der Komthur
Konrad Schwallbach von Tobel derselben beiwohnte.

Vermuthlich begann die Synode erst am Dienstag nach

Luciä (13. Dezember); sicher ist, daß sie noch am Freitag (1t>.

Dezember) gehalten wurde, damals wohl zum letztenmale. Ob

sie, wie die St. Galler Synode vom Dezember 1530, mit einem

Predigtgottesdienst eröffnet wurde oder nicht, ist unbekannt. °)

Mit der Wahl der Präsidenten (weltlicher und geistlicher, deren

Namen im Protokoll fehlen) und dem Schwören des Synodaleids
und der Zensur wurde begonnen. Der Synodaleid war der

seinerzeit von Zwingli für die erste Synode vorgeschlagene und

angenommene und auch bei andern ostschweizerischen Synoden

gebrauchte: 1. Das Evangelium und Wort Gottes nach altem

und neuem Testament getreu und wahr zu predigen, Sünden
und Laster nach der Bibel, so viel Gott Gnade gibt, zu strafen

und dagegen Zucht und Tugend zu lehren; 2. sich aller Mein-

ungen halb, die dermalen auf die Bahn kommen, in den Pre-
digten sich der Predigtweise der Herren von Zürich und an-
derer Städte, die mit ihnen im Burgrecht seien, gleichförmig zu

machen und keine neue Meinung, die noch nicht auf die Bahn
gekommen sei, wie sie auch einer ansehen möchte, früher her-

vorzuziehen und zu predigen, bevor fie auf einer ordentlichen

Keßler berichtet in seiner Lndkà 2, 233 und 234, daß die

thurgauische Synode am 20, Dezember begonnen (was unrichtig ist)
und am 24. geschlossen wurde; ersteres mit de» Worten: „Do ist nfs

bestimten tag in dem namen GotteS das gesprech friintlich nngangen
und jedermann fryhnit und platz nacb siner gewissne zu reden nach-

gelassen worden."



93

Synode vorgelegt und die gelehrten christlichen Brüder darüber

verhört worden seien; 3. soll jeder den Synodalbeschlüssen ge-

horchen; 4. ferner bei seinem Eid, was er für nöthig hält, der

Synode sagen; 5. soll jeder alle Heimlichkeiten der Synode,
die im Falle des Bekanntwerdens ihm schädlich und verletzlich

wären, bei seinem Eide verschweigen. H

Was die Verhandlungen dieser Synode betrifft, so wurden
bei der Zensur verschiedene Geistliche, Kloster- und Stiftsherren
wegen der gegen sie von ihren Gemeindsnbgeordneten vorge-
brachten Klagen über ihre Lehre oder ihr Leben zurechtgewiesen

und zur Besserung, zum Bibellesen, zur Mäßigkeit, auch zum

Eheschluß — unter Androhung der Absetzung — ermahnt, mehrere
bekannte Anhänger der katholischen Kirche abgesetzt sdie Pfarrer
Mangold in Aawangen, Sebastian Hofer in Gachnang, Nito-
laus Ueli in Bußnang, Buchmann in Wengi, H Ulrich Meyer
in Märstetten, Propst Steller in Wertbül, der Gugginsbuch) ;

ein ähnliches Loos drohte auch Pfarrer Jörg Gügis von und

in Langrickenbnch, weil er trotz seines langen Gesprächs mit

Dr. Zwick an der lutherischen Abendmahlslehre festhielt; er
wurde mit seiner Predigt abgestellt bis zu besserer Erkenntniß
der Sache, durfte aber inzwischen die Pfründe HSeelsorge) ver-

sehen; so bald er der Sache gründlich berichtet sei, soll er es

vor seinen Unterthanen an der Kanzel bekennen und wie an-
dere am nächsten Synodo schwören. Am Freitag bekannte er
jedoch, von Pellikan den nöthigen überzeugenden Unterricht er-

halten zu haben, so daß er nun den Eid leisten könne. Dieses
wurde sofort gestattet, aber unter der Bedingung, daß er seinen

U Siehe Zwiuglis Werke, 4. Theil der deutschen Schriften, die Ab-
äuderungen des Formulars für die thurgauische Synode, die Zwingli
vorschlug. — Der Synodaleid der Zürcher Synode blieb auch spater
fast derselbe. Siehe Wirz l. o. 17g und 177.

Sicher berichtet wahrscheinlich unrichtig, daß der Pfarrer in
Wengi, Bnchmann, damals ebenfalls abgesetzt worden sei.



94

Irrthum gestehe und dagegen seiue frühere (zwinglische) An-

ficht vom hl. Abendmahl bekenne, und daß er das auch in

Münsterlingen, seiner Filiale, in Gegenwart des Balz Nufer
thue. Einzelne Geistliche, die im Verdacht des Umgangs mit

„Widerwilligen" (geheimen Katholiken) standen, wurden gewarnt
und zum Gleichförmigmachen mit den andern Thurgauern ge-

mahnt, sowie ausgebliebene Geistliche zum Besuch der nächsten

Synoden ausgefordert. Die Klöster Knlchrain und Nollenberg
wurden durch geistliche und weltliche Synodalabgeordnete zur
Entfernung der Bilder und zum Predigtbesuch aufgefordert und

die Karthäuser in Jttingen und die Nonnen in Feldbach zur

Anstellung des Ioh. Schueewols (später evangelischer Pfarrer
in Steckborn).

Wie Keßler erzählt, waren auch die Wiedertäufer vor die

Synode zitiert worden, zur Verantwortung und zu ihrer Be-

lehruug. Er berichtet weiter: als Zwingli mit denselben an-

gefangen und nach den Gründen ihrer Lehre gefragt, habe sich

weiter zugetragen, daß Pfarrer Klarer und Keßler die Akten

mitgetheilt, die sie vor Wochen in einein Gespräch mit den

Wiedertäufern abgefaßt hatten. Laut Protokoll waren es sechs

Artikel, welche die Billigung der Synode fanden. Es wurden

auf derselben noch folgende Beschlüsse^ gefaßt:
1 > Der Bann wurde im Gegensaß zur Rheiuecker Synode

vom November l5W» im Sinne Zwinglis angenommen (zuerst

Ermahnung durch den Prädikanten aus dem göttlichen Worte
und dann Anzeige an die Obrigkeit zur Bestrafung wegen Hu-
rerei und anderer Laster und erst bei Versäumnis derselben

weitere Verhandlung zur Ausrottung des Bösen, nämlich durch

die kirchliche Behörde). Man bat die St. gallisch-rhcinthalischen

Synodalen, sich hierin nicht von den andern Synodalen abzu-

V Nach Sichers Chronik, Seite 251, disputierte Zwingli wegen
des BanneS, Tanzens und anderer Freuden (stehe die Beschlüsse» mit
Pfarrer Zyli in St. Gallen: dieser blieb aber bei seiner Ansicht.



95

sondern. Bereits ist der spätern Versammlung in Bischofszcll

gedacht worden.

2) Ver Sonntag soll gut gefeiert und die Feiertage nach

zürcherischem Mandat verkündet und mit hl. Ostern 1889 der

Tisch des Herrn begangen werden.

Sofern Lehenherren sKollatoren) ihre Pfarrer oder

Knpläne, wie diese meinen, ohne Grund absetzen wollen, sollen

beide Theile innerhalb sechs Wochen den Anstand dem Zürcher

Ehegericht zur Austragung mittheilen.

4) Nach Petri Ratb will man auf solche „unringe" Dinge
nicht zu hart oder zu viel auf Gebote und Verbote dringen

und den Tanz, sofern er „ring," d. h. mit Zucht und nicht

so unmäßig wie gewöhnlich stattfindet, nicht verbieten, damit

nicht ärgere Laster statt der „ringen unterschießen."

5> Den Landvogt wollte man ersuchen, daß er den Wei-
beln erlaube, Parteien wegen Ehesachen vor das Zürcher Ehe-

geeicht zu zitieren. Ueber die Kompetenzen hPfarreinkommen),
das Eramen und Ehegericht will man bei der nächsten Synode,
die auf Montag drei Wochen nach Ostern angesetzt wurde,
reden, unterdessen aber gestatten, dasjenige in Zürich oder an
einem andern Orte, aber nicht päpstlichen, zu besuchen.

Wegen des Besuchs dieser Sunode aus mehreren Herr-
schaften der Ostschweiz war dieselbe, wenn auch zunächst eine

thurgauische, zugleich eine ostschweizerische und daher so bedeu-

tend und wichtig. Wegen der großen Kosten, die für dieses

Gespräch oder Synodus den thurgauischeu Kapiteln auferlegt

worden, verlangten die früher zum Kapitel Wyl gehörenden

thurgauischeu Geistlichen, unterstützt von der thurgauischeu Lands-

gemeinde, die Herausgabe ihrer Kapitelsladc mit den Schuld-
und andern Schriften ohne Zweifel umsonst (28. Dezember

1529, siehe oben Seite 58h,

St Galler Stiftsarchiv. — Ueber die erste Synode siehe SicherS

Ehrouik 118—12t> und MI—252. Aon Frauenfeld gieng Zwingst auf



96

Die zwei folgenden Synoden, die in Franenfeld in Gegen-

wart Zwinglis und zürcherischer Gelehrten und einzelner Raths-
Herren in ähnlicher Weise gehalten wurden, waren nur thur-
ganische. Den 12. Mai 1530 begann die zweite Synode.
Präsidenten derselben waren: Zwingli, der Abt Joner-Rüppli
in Kappel, Rathsherr Ulrich psunk von Zürich und Jos Schmid,

Bürgermeister von Steckborn. Der kreuzlingische Dekan, Tschudi,

war anwesend; aber der Schaffner Jenni von Jttingen (der

Prior war flüchtig), sowie die Geistlichen und Kapläne aus

Bischosszell waren ausgeblieben. Wegen Anstünden in Lent-

merken, Mammern, Gachnang, sowie wegen Evangelisierung des

Klosters St. Katharinathal wurden Beschlüsse gefaßt und dem

ehemaligen Kaplan Arnold in Berg befohlen, zu einer den

Eltern der Kinder gelegenen Zeit, besonders im Winter, täglich
aber nicht mehr als eine Stunde, Schule zu halten, und dem

pensionierten Pfarrer Ber in Weinselden, mit theilweiser Bei-

hülfe der ehemaligen „Unterthanen" den Meßmerdienst zu ver-
sehen. Betreffend die Pfarrkompetenzen wurde damals be-

schlössen: „Die Kompetenzen sollen in Monatsfrist den Prädi-
kanten gegeben werden; geschieht das nicht in dieser Zeit, so

mag der Betreffende dem Zehentherrn seine Zehnten in Hast
und Verbot legen lassen, und sosern nicht innerhalb eines Mo-
nats vor dem Zürcher Ehcgericht das Recht gesucht wird, soll

der betreffende Pfarrer seine „gesprochenen" sammt aufgelaufenen

Kosten sich von dem verhafteten Gute bezahlen lassen. Der
Landvogt soll aber gebeten werden, den Haft durch seine Knechte

verrichten zu lassen. Die Zwölfer (eine Art thurgauischen Kir-
chenraths) erhielten zugleich den Befehl, bei den Zehentherren,

die Bitte Zwicks nach Konstanz, wo er mehrere Male predigte, von da

nach Stein, wo er am St. Thomastag dasselbe that, und endlich

nach Dießenhofen, von wo aus er die Nonnen in St. Katharinnthal
bereden wollte, evangelisch zu werden, was mislang. Siehe auch Pupi-
kofer, Thurgauische Geschichte 81 ff.



97

denen die Kompetenzen verhaftet worden waren, auszuwirken,
daß sie den Prädikanten diese Kompetenzen zukommen lassen

nnd den Rest des Haftes sondern lassen bis auf den Bescheid

derer, die den Hast haben anlegen lassen. ")
Für Abfassung des Entwurfs einer Kirchen- und Sitten-

ordnnng nach dem Muster der zürcherischen wurde aus Geist-
lichen und Weltlichen des obern und untern Thnrgaus (vom
obern Thurgan: die Pfarrer Jörg in Snlgen nnd Mathias
von Tettigkofen in Güttingen und Adam — wahrscheinlich dem

Ammann von Weinfelden; vom untern Thurgan: die Pfarrer
Aler. Schmutz in Leutmerken, Jak. Tencher in Pfyn, Nikl. Stein-
bock in Nennform und alt-Schultheiß Mörikofer) eine Kommission

ernannt, >2) und die Tagfahrt für die nächste, dritte Synode
auf den Tag nach der nächsten Synode in Zürich angesetzt.

Sie fand den 2. Mai 1531 in Frauenfeld in Zwinglis und

anderer Zürcher Delegierten nnd Gelehrten Gegenwart statt.
Bon ihren Beschlüssen ist nur bekannt, daß man beschloß, sechs

junge Thurganer, welche Prädikanten werden wollten, in Schu-
len zu schicken. Den 3. Mai schlugen aber Ausschüsse der drei

thurgauischen Kapitel vor, von diesen sechs Thurgauern für
einmal nur zivei nach Zürich oder andere evangelische Städte

") Vom November 1529 bis Ende September 1531 mußte das

Ehegericht in 23 Fallen entscheiden, s. Heft 19 der thnrganischen histori-
scheu Beitrage. — Mittwoch vor hl. drei Königen 1539 hatten beide

Räthe in Zürich beschlossen: „Den thurgauischen Prädikanten soll das

Zürcher Ehegericht (wie den zürcherischen) Kompetenzen ordnen, je zu
Zeiten und nach Gestalt nnd Gelegenheit der Sache — alles laut
Abredung jüngst zu Frauenfeld (bei der Synode) gethan." Siehe
Zürcher Staatsarchiv im Protokoll des Ehegerichts. — Ueber die Zwöl-
ser siehe Sammlung eidgen. Abschiede 4. 1, 497.

") Zm November 1530 wurde dnrch den Landvogt Brunner diese

Kirchen- und Sittenordnuug publiziert und trotz der Einwendungen
der Gerichtshcrren von Zürich genehmigt. Siehe Sammlung eidgen.

Abschiede, Band 4. Ib. Seite 849 und Zwinglis Briefe 2, 545.

Thurg. Beiträge XXVI. 7



98

auf Studien zu senden und die andern noch etwas Zeit einein

gelehrten Manne, z. B. einem in Zürich, oder dem gewesenen

Kaplan Peter Graf in Frauenfeld, oder anderswohin zu schicken.

Der Landvogt Brunner mußte deswegen Zwingli berathen und

ihn zugleich um eine Ordnung bitten, 'ch

Der Landvogt Brnnner hatte die letzte Synode ausge-

schrieben. Den 31. August 1531 schrieben die Thurgauer den

Gesandten der vier (evangelischen und paritätischen) Orte, die

sich damals ihrer annahmen, wegen der großen Synodaltosten:
Gottlob hätten sie nun eine jährliche Synode, die freilich ihnen

große Auslagen verursache, was sie um so mehr spürten, weil

man aus dem frühern Kapitelfond nichts erhalten. Sie bäten

daher, damit es einen kräftigen Schein und Autorität habe, die

Synodalauslagen für die nichtthurgauischen Gelehrten durch den

Landvogt aus den Landeseinnahmen bezahlen zu lassen; denn

das sei ihnen zu schwer, sowohl ihre Synodalauslagen zu be-

streiten, als auch noch überdies die Auslagen an die Fremden,

welche die Obrigkeit berufen habe, mit Anlag zu decken. ")

II. Von der Aufhebung der thurgauischen evangelischen Synode

und der Zntheilnng der thurgauischen evangelische» Geistlichen in
die Zürcher Synode <1582 bis 15S2j.

Mit der thurgauischen Synode wurden durch die Beschlüsse

der zehnörtlichen Tagsatzung in Frauenfeld (13. Januar 1532)
noch viele andere seit 1524 bis 1531 erworbene neue Rechte

und Freiheiten weggenommen. Stur die oberthurgauischeu Geist-
lichen blieben bei der St. Galler Synode. Die nachtheiligen

Folgen zeigten sich bald. Den 1. August 1532 klagten Aus-
schüsse der drei thurgauischen Kapitel beim neuen Landvogt Hans
Edlibach (von Zürich), daß etliche unordentliche Pradikanten

") Ueber die Zeitbestimmung siehe Zwinglis Briefe 2, 6l>(>.

") Siehe Sammlung eidgen. Abschiede 4. 1K, Seite 486.



W

îm Thurgau sich (in den Kapiteln bei der Zensur) nicht brü-

derlich wollten strafen lassen; weil man keine Synode mehr

halten könne, „gebentz niener um nüt." Durch die nnordent-

liche Lehre und Vorbild dieser Verkünder des göttlichen W ortes

komme es nach und nach so weit, daß man befürchten müsse,

dem Worte Gottes erfolge daraus großer Nachtheil. Im Gin-

Verständnis mit den Kapitelsabgeordneten fragte Edlibach Zürich

an, ob nicht ihre damals in Baden weilenden Gesandten ge-

meinsam mit denen von Bern die Tagsatznng der zehn Orte
bitten könnten, zu gestatten, daß die thurganischen Prädikanten

auf ihre Kosten in Gegenwart des Landvogts und Landammanns

ein „Gespräch" (Synode) mit einander hielten und diejenigen,
die unter ihnen unordentlich lehrten oder lebten, zu Handen der

zehn Orte strafen dürften. Edlibach empfahl dieses Gesuch in

Zürich sehr, indem er beifügte! geschehe das nicht, so sei zu

besorgen, daß nichts Gutes daraus hervorgehe.

Wie es scheint, wagte Zürich damals noch nicht, einen

solchen Wunsch bei der Tagsatzung vorzubringen, ohne Zweifel,
weil es nicht ohne Grund dachte, das soeben verbotene In-
stitut zum Besten der evangelischen Kirche werde bei den katho-

tischen Gesandten kaum so bald nach der Aufhebung wieder,

wenn auch in etwas veränderter Gestalt, gestattet werden.

Erst ans neue Klagen thurganischer Geistlichen, daß hie und

da Gemeinden mit elenden, hergelaufenen Prädikanten versehen

würden, theilten die Zürcher Gesandten sie ans einer Tagsatzung
im Oktober 1555 den Kollegen der andern Landesherren mit
und erreichten damals so viel, daß beschlossen wurde: es dürfen
im Thurgan nur solche Prädikanten angestellt werden, die vor-
her in Zürich examiniert und angenommen sind. Bei einer ba-

dischen Jahrrechnungs-Tagsatzung im Mai 1557 klagten die

Zürcher Gesandten über das unpriesterlichc Leben der meisten

"i Zürcher Staatsarchiv, landesfriedliche Sachen Bündel 2.



100

thurgauischen und rheinthalischen Priester und Prädikanten und

beantragten für die thurgauischen und rheinthalischen evangeli-
schen Geistlichen die Einrichtung eines gemeinsamen jährlichen

Kapitels oder Synodus in Gegenwart des Laudvogts, damit

unwürdige Prädikanten unter Androhung der Absetzung zur
Besserung ermahnt werden könnten. Etwas später beantragte

Zürich den andern Gesandten die Einverleibung der Prädikan-
ten des Frauenselder und Steckborner Kapitels in die Zürcher

Synode, jedoch mit Ausschluß der oberthurgauischen, die ferner
bei der St. Galler Synode bleiben sollten. Die Korrektion der

thurgauischen katholischen Geistlichen wollte es den katholischen

Landesherren überlassen. 1560 vernahm man in St. Galleu,

daß Zürich für die Einverleibung der rheinthalischen Prädikan-
ten in die dortige Synode bei den Eidgenossen Schritte thue.

Die St. Galler Geistlichen machten daher bei Autistes Bullinger
Gegenvorstellungen: werde der Knopf (Rheinthal) von ihrem Sy-
uodus abgeschnitten, so wisse man nicht, wie man die Kirchen
im Thurgan noch behalten möge; ihr Synodus werde zerfallen
und daraus Verkleinerung für den geistlichen Dienst erfolgen.
Sie baten dagegen, man solle dazu helfen, daß die regierenden

Stünde dieser Herrschaften ihnen beistünden, ungehorsame und

ärgerlich lebende Geistliche zu entfernen oder zum Gehorsam

zu bringen, sowie dazu, daß ihre Synodalen nicht mehr ohne

gute Gründe ausblieben und die Gemeinden keine ausgeschlossene

Kollegen mehr anstellen könnten (November 1566). Dem

Wunsche wurde darin entsprochen, daß die Synode in St. Gal-
len die rheinthalischen und thurgauischen Prädikanten behielt.

Zürich gelangte den 6. April 1567 zu dem, was es 1557 bean-

tragt hatte, wie es im Abschied heißt: „weil die Kapitaleren
im Steckborner und Frauenfelder Kapitel mit Ausnahme ihrer
Kapitel unter keiner Zensur steheu und manche derselben ärger-

lich leben." Nur wurde ausbedungen, daß dieselbe» wegen Ver-

schuldungen nicht dürften von der Zürcher Synode, sondern von



101

der weltlichen Obrigkeit gestraft werden. — Auf Zitation des

Landvogts erschienen die Geistlichen des Steckborner und Frauen-
felder Kapitels zuerst den 21. Oktober 1507 in der Zürcher

Synode und leisteten, wie es im Synodalprotokoll heißt, den

Synodaleid und wurden „zensiert." >°) Die oberthurgauischen

Geistlichen blieben noch bis 1588 bei der St. Galler Synode.
Die katholischen Orte bereuten schon 1570 die ertheilte Be-

willigung, nachdem bereits im Dezember 1568 mehrere thurgaui-
sche Kollatoren bei einer Tagsatzung wegen des Beschlusses vom

April 1567 sich beklagt hatten. Seit 1589 drangen sie darauf,
daß die rheinthalischen nud sämmtliche thurgauische Geistlichen mit
den oberthurgauischen zusammen einen Synodum bilden und an

einem besondern Orte halten sollen. Noch später wurde zwischen

den Gesandten der katholischen Orte und Zürich deswegen verhau-
delt und von erstern das frühere Verlangen von 1589 wiederholt.

Der Besuch der zwei jährlichen Zürcher Synoden durch

die evangelischen Geistlichen der zwei oben genannten Kapitel
wurde nicht nach Wunsch sortgesetzt. Einzelne katholische Kol-
latoren verboten den Pfarrern ihrer Kollaturen sogar den Be-

such derselben. Schon 1571 wurde über den geringen Syno-
dalbesuch von Seiten der thurgauischen Geistlichen geklagt. Als
Pfarrer Jäger in Müllbeim wegen seines ärgerlichen Lebens

aus der Snnodc ausgestoßen wurde, rächte er sich seit 1573

dadurch, daß er mit seinem Schwager, Pfarrer Joachim Herter
in Gachnang, viele Kollegen aufstistete, die weite mühsame Reise

nach Zürich nicht mehr zu macheu, was bei manchen nur zu

guten Eingang fand. Schon 1571 (Oktober) wurden die Pfar-
rer von Burg, Sirnnch, Hüttwilen nach Zürich zitiert, um
sie unter Androhung der Anzeige beim Landvogt zum fleißigen

Besuch der Synode zu ermähnen, und 1579 blieben die meisten

thurgauischen Pfarrer aus, und manche ohne genügende Ent-

Siebe Zürcher Synodalprotokoll von 1567, wo auch ein Ver-
zeichnis der Pfarrer der zwei obigen Kapitel beiliegt.



1<^

schuldigung, z. B. der Pfarrer und Helfer in Gachnang, die in

Aadorf, Märstetten, Pfyn, Müllheim, Steckborn und Neun-

foru, worunter einzelne von Anrieh -1U Gulden jährliches Sti-
pendium erhielten. Die Synode theilte das mit Bedauern dem

dortigen Rathe mit und fragte, weil man besorgte, daß der

Besuch ganz aufhören könnte, denselben an, ob er nicht für
passend halte, die Ausgebliebenen, besonders die, welche jähr-
liche Stipendien von Zürich erhielten, vor besondere Personen
und die Gelehrten und sonst zu beschicken und darüber zu era-

minieren. Den ZI. Oktober 1579 beschloß der Rath, die

Herren Gelehrten sammt den Deputierten des Rathes und der

Bürger bei der letzten Synode sollten gelegentlich alle thurgaui-
scheu Prädikanten, besonders die Stipendiaten, die früher und

noch jetzt unterstützten, die ohne genügende Entschuldigung aus-

geblieben seien, darüber in Zürich anfragen und gegen sie sonst

vornehmen, was sie für nöthig hielten. Ohne Zweifel wurden

sie ernstlich zum Gehorsam gemahnt.

Zn der nächsten Herbstsynode erschienen wieder fast keine

thurgauischen Synodalen, etliche ohne Urlaub und Entschuldig-

ung. Die Synode wollte sie nicht gerne beim thurgauischen

Itandvogt verklagen, beschloß aber, die Namen der Ansgeblie-
denen durch den Unterschreiber notieren und dem Rath mit-

theilen zu lassen. Was dieser damals beschloß, ist unbekannt.

1581 hatte es sich nicht gebessert. Bald nachher hörte diese

Klage auf; ohne Zweifel trug dazu bei, daß Jager auf seine

Abbitte und Besserung wieder in die Zürcher Synode aufge-

nommen wurde. 'H Später erlaubte man von Seiten der thur-
gauischen Kapitel, daß nur die Hälfte und nachher nur ein

Drittel sich in Zürich bei jeder der zwei Synoden einstellen

sollten und bestrafte ohne guten Grund Ausgebliebene. Die

Einrichtung der Zürcher Synode war ähnlich wie die früher

Siehe Zürcher Synodalprotokoll.



10:^

erwähnte thurganische. Seit 1636 mußten die Landgeistlichen,

auch thurganische, während der Synode in den vier Stadtkircheu

predigen. Später wurde zur Porberathung der Geschäfte die

Prosynode eingerichtet, die aus den Dekanen aller Kapitel zu-

sammengesetzt war und einen Tag vor der mit einer Anrede

des Autistes eröffneten Synode stattfand.
Wider Zürichs Willen kam es seit Ansang des letzten

Dezenniums des sechszehnten Jahrhunderts dazu, daß die ober-

thnrgauischen und rheinthalischen evangelischen Pfarrer nicht

mehr, wie bisher, die St. Galler Synode besuchen durften
und nun die Zürcher Synode besuchen mußten. Das Mandat
der evangelischen Pfarrer ini Rheinthal, wodurch, wie früher

berichtet, der Gebrauch katholischer Tauszeugen für evangelische

Kinder verboten wurde und welches der dortige Obervogt dem

Gerichtsherrn der meisten rheinthalischen Gemeinden im Kloster
St. Gallen anzeigte, veranlaßte denselben zur Klage bei der

Tagsatzung der Landesregenten gegen diese Prädikanten und

zum Antrag, diese wegen ihrer „widerlandsfriedlichen Neuer-

nng" zu bestrafen. Zürich wies Januar 1588 derselben nach,

daß katholische Geistliche ähnlich gefehlt hätten, und daß Zürich
in Hoffnung von Gegenrecht aus Klage verzichte. Die katho-

tischen Gesandten theilten ihren Obern nachher mit, daß die

thnrgauischen, rheinthalischen und appenzellischen evangelischen

Geistlichen sich in politische Händel mischten und Umtriebe gegen
den katholischen Glauben machten, und daß St. Gallen sowohl
die thnrgauischen als die rheinthalischen Prädikanten vor die

dortige Synode zitiere und examiniere (zensiere). Daraus er-

folgte bei der Jahrrechnungs-Tagsatzung 1588 der Beschluß
der katholischen Gesandten, wodurch den evangelischen Geistlichen

dieser zwei Bogteien für alle Zeiten der Besuch der St. Galler

Synode verboten wurde, bei den? es trotz aller Gegeilbemüh-

nngen der Räthe von St. Gallen und Zürich blieb. Alls Zürichs
Befehl mußten sie, wie vorher die Geistlichen des Jranenfelder



104

und Steckborner Kapitels, von nun an die Synode in Zürich
besuchen. Dieses geschah bis zur Befreiung dieser eidgenössi-

schen Herrschaften im Jahr 1798. Seit 1602 errichteten die

Appenzeller ein eigenes Kapitel, besuchten aber noch bis 1757
die St. Galler Synode. Wegen Streitigkeiten bei einer De-

kanatswahl trennten sie sich damals von der letztem Synode.
Die Rheinthaler wurden 1806 der neu gebildeten St. Galler

Synode einverleibt; Thurgau erhielt eine eigene Synode. Der
neu gewählte evangelische Kirchenrath ernannte auf eine An-

frage hin, ob eine thurgauische Synode beantragt werden solle,

zur Prüfung eine viergliedrige Kommission aus Autistes Sulz-
berger, Pfarrer Benker in Dießenhofen, Dekan Fries in Kirch-

berg und Kantonsrath Müller in Frauenfeld (7. Juni 1805).
Den 10. Juli 1805 entschied der Kirchenrath sich dafür, jedoch

solle sie der Kosten wegen nur alle zwei Jahre stattfinden.

Erst im Dezember dieses Jahres legte Pfarrer Benker einen

Entwurf für eine Synode vor, der einer Kommission übergeben

wurde. Nicht früher als im Juli 1810 übersandte der kleine

evangelische Rath das Synodalgesetz an den Kirchenrath, jedoch

mit der Einladung, für eine baldige Versammlung derselben zu

sorgen. Dieser, und wie es heißt, besonders der Antistes, war
gegen eine sofortige Ausführung des Gesetzes. Erst am 19. und

20. Mai 1813 war in Frauenfeld in Gegenwart der weltlichen

Kirchenräthe die erste Synode, die mit einer Synodalpredigt
durch Pfarrer und Notar Stumpf über 2. Tim. 2, 23—20,
d. h. mit einem Synodalgottesdienst eröffnet wurde. Die Ver-

Handlungen im Rathhause begannen mit Gebet des Antistes,

Vorlesen einer Arbeit durch einen Dekan als Proponenten über

die kirchlichen und sittlichen Zustünde mit Reflexionen darüber

von einem andern und weiterer Diskussion, besonders bei Vor-
läge anderer Geschäfte, und schloß mit dem Vorlesen von wissen-

schaftlich-praktischen Arbeiten von je einem Synodalen aus den

drei Kapiteln und mit Ermahnungen und Gebet des Antistes.



105

Bei dieser ersten Sitzung der Synode, in der verschiedene Aen-

dernngen und Perbesserungen (z. B. einheitliche Amtskleidnng

— Kirchenrock —) angeregt wurden, ward auch der Entwurf
des Kirchenrathes für Gründung eines thurgauischen Pfarr-
wittwenfonds einstimmig angenommen. Der Autistes erinnerte

in der Schlußrede dieser ersten Sitzung an die ersten thur-
gauischen Synoden von 1020 und 1530. In dieser Weise

wurden nachher, wegen der damaligen politischen Lage, nach

einem Verschub bis 1822, von da an bis 1830 noch vier Sitz-

ungen, meist alle zwei Jahre, gehalten. Die bürgerlichen Ver-

fassungsänderungen von 1830, 1849 und 1809 führten auch

Synodalveränderungcn herbei; die 1832 aufgehobene Synodal-
predigt wurde 1853 wieder eingeführt, um durch die durch die

letzte kirchliche Aenderung eingeführte gemischte Volkssyuode, die

nach dem Muster des Großen Rathes und mit ähnlichen Rechten

auf kirchlichem Gebiete eingerichtet wurde, mit dem Eingangs-
gebetc bei Eröffnung der Sitzung wieder entfernt zu werden.

Anhang.

Ergiimiliigt» m den Kotsten über die katholischen ihurgaiiischen Kapitel.

Nach Abschluß des zweiten Landfriedens von 1531 ent-

standen an verschiedenen Orten der Landgrafschaft Thnrgau
wieder katholische Gemeinden mit eigenen Geistlichen. Letztere

mehrten sich nach und nach bis in die Mitte des siebcuzehnten

Jahrhunderts (siehe meine Arbeit über die thurgauische Kontra-

reformation im 13. und 15. Hefte der thurgauischen historischen

Beitrügest Seit dieser Zeit blieb die Zahl der thurgauischen

katholischen Kirchgemeinden dieselbe; nur wurden später einzelne

Kapellorte theils von ihren Muttcrkircheu abgetrennt und selbst-



106

ständige Kirchgemeinden, ;. B. Steinebrunn, Warth, theils er-

hielten sie eigene Kaplàne, z. B. Mannenbach. Die Geistlichen

dieser seit 1532 entstandenen thnrgauischen katholischen Kirch-

gemeinden schlössen sich entweder den Kapiteln an, denen die-

selben vor der Reformation angehört hatten, oder sie gründeten

ein neues Kapitel, das die vorreformatorischen Namen trug.
Das erstere war der Fall bei den oberthurgauischen katholischen

Geistlichen, die früher zum Kapitel Arbon-St. Gallen gehört

hatten, welches nun Kapitel St. Gallen-Rorschach hieß. Letz-

term schloffen sich auch wieder die früheren österreichischen Kapitn-
laren an. Dasselbe thaten die Geistlichen derjenigen mittel- und

hinterthnrganischen Gemeinden, die früher Glieder des Kapitels

Wyl gewesen waren, welches nun noch meist diesen Namen

hatte, auch etwa Kapitel Lichtensteig hieß. Jedoch schloffen sich

einzelne derselben einem neuen thnrgauischen Kapitel an, das

sich ans Gliedern der ehemaligen Kapitel Frauenseld und Steck-

born bildete und den 'Namen Kapitel Frauenseld-Steckborn an-

»ahm und noch trägt. Dieses thaten die Pfarrer von Büß-
nang, Tobet, Lentmerken, und seitdem in Sirnach in Folge
eines Tausches des Klosters Fischingen mit dem Bischof von

Konstanz betreffend Moßnang Weltgeistliche statt Mönche an-

gestellt wurden, auch diese Pfarrei s 1701). Das neu konsti-
tuierte Kapitel Frauenfeld-Steckborn hatte seit der letztern Ver-

ändernng ^betreffend Sirnach) und der Wiederanstellnng eines

Kaplans in Mannenbach, ohne die Kapläne an den Psarrorten
und Beichtiger in einzelnen Klöstern des Kapitelskreises, die

auch etwa demselben beiwohnten, 23 Pfründen, deren Inhaber
dasselbe besuchen mußten. Die Geistlichen von Bußnang, Man-
»enbach und Wengi mußten laut Vertrag an den Kapitels-
kosten nichts beitragen, nur das Mahl bezahlen, hatten aber

mit dem Sitz auch Stimme.
Ueber die zwei anßerkantonalen, aber von vielen thur-

ganischen Geistlichen besuchten Kapitel, sowie über das thur-



107

gauische, aus drei frühern Kapiteln zusammengesetzte Kapitel

Franenfeld-Steckborn theilen mir Einzelnes mit. ')
Das älteste nachreformatorische Kapitel ist jedenfalls das

Kapitel Rorschach. Erst später, nach Mehrung von katholischen

Gemeinden in den Gebieten der Kapitel Wpl und Franenfeld-

Steckborn, rekonstitnierten sich wieder letztere Kapitel. Sicher

ist, daß das letztere Kapitel vor Mitte des sechzehnten Jahr-
Hunderts bereits wieder bestand, aber in viel kleinerer Zahl
der Mitglieder, weil mehrere in diesen Kapitelskreis gehörende

Gemeinden erst seit der Mitte des sechszehnten bis in die ersten

Dezennien des siebenzehnten Jahrhunderts wieder hergestellt wor-
den waren. Die Kapitel Rorschach und Wpl scheinen die vor-
reformatorischen Statuten beibehalten zu haben. Doch finden

sich von ersterm Kapitel Statuten für das Ruralkapitel von
161.? unter dem Titel: litzsr nnaanrmlis ruralis dnpitnli
8t. dalli ààw eck inoaptrrs àva 1616. ch Sie enthalten
26 Paragraphen; bei mehreren steht ausdrücklich, daß sie vor
der Reformation und bei einzelnen, daß sie vor 1613 beschlossen

wurden. Der größere Theil ist jedenfalls vorreformatorisch. Die
Statuten des Frauenfelder Kapitels wurden 1613 gemacht und

1647 erneuert; sie haben den Titel: 3tàà st 1«»'SK nni-
tornrn dnpituloruin Tirnnnitlckll -dckenlàorrm 1647 rsnn-
vàs snd Oveano dir. Xsllvr vxistaià. Sie enthalten elf

Paragraphen, denen seit Ende des siebenzehnten Jahrhunderts
noch acht beigefügt wurden, ch

') Es wurden benutzt 1. im St. Galler Stiftsarchiv zwei Fas-
zikcl Akten, 2. Akten und Protokolle aus dem nntertoggenburgischen
Kapitelsarchiv, sowie ans dem Franenfeld-Steckbornischen, und 3. das
bischöfliche Archiv in Solothurn.

0 1613 endete der langjährige geistliche Jurisdiktionalstreit zwischen
dem Bischof von Konstanz und dem Abte von St. Gallen. Siehe von
Arx, Geschichte des Kantons St. Gallen, Band 3, 296 ff. Er wurde
im achtzehnten Jahrhundert erneuert, ebendaselbst Seite 692.

ch Sie stehen vorn im ersten Protokoll des Frauenfeld-Steckborner



108

Alle obigen Kapitel hatten als Vorstand: Dekan, Kam-

merer und Sekretär, Deputaten oder Sextaren, und besaßen

einen Kapitelsfond. Ein Pedell war der Weibel des Dekans

und des Kapitels. Die obigen Beamten wurden vom Kapitel

gewühlt, der Dekan mußte vom Generalvikar in Konstanz be-

statigt werden, wofür das Frauenfeld-Steckborner Kapitel 8 Gul-
den und das Rorschacher dafür, sowie für damit verbundene

Kosten 40 Gulden bezahlte. Der Dekanswahl des letztern

Kapitels, die beim Kapitelsgottesdienste stattfand, wohnte der

Generalvikar bei oder ein Abgeordneter desselben. Wegen der

Wahl des Dekans vom Wpler und Rorschacher Kapitel gab es

init dem Offizial in St. Gallen, der nach Beendigung des geist-

lichen Zurisdiktionsstreites ernannt wurde, für Besorgung der

durch den Bertrag von 161.8 dem Abte in St. Gallen über-

lasseneu kirchlichen Sachen einen Anstand, indem 1651 der Ossi-

zial Maurer bei einer Dekanatswahl die Assistenz nicht nur des

konstanzischen Generalvikars, sondern auch die des St. gallischen

Ofsizials forderte und den Geistlichen der äbtisch St. gallischen

Kapitel mit Absetzung drohte, als sie das bisherige Recht fest-

hielten, und protestierte, als sie wirklich, wie früher, die Wahl
ohne seine Gegenwart vornahmen. Sowohl das Rorschacher

als das Wpler Kapitel mußten jedoch später in beides einwil-
ligen. Sie willigten später sogar noch dazu ei», daß vorher
die Genehmigung der festgesetzten Versammlungszeit, des Ver-

sammlungsortes und der Traktanden oder ein Vorschlag für
deren Vermehrung beim Offizial eingeholt werde. An andern

Anständen zwischen den St. gallischen Kapiteln und dem Ossi-

zial wegen Beschränkung oder Entzug bisheriger Rechte fehlte

es nicht. Den Dekanen wurde 1.695 untersagt, Geistliche we-

gen geringer Exzesse zu bestrafen, obschon nachgewiesen werden

Kapitels, das von 1641 bis 1726 geht und wie die zwei andern auch

die Liste der gestorbenen Kapitnlaren seit dem secbszehnten Jahrbun-
dert enthalt.



109

konnte, daß seit 1013, wie vorher, die Dekane und nicht der

Ofsizial dieses Recht ausgeübt haben. Bis 1671 hatten die

zwei obigen St. gallischen Dekane das Recht, beim Tode von
ihren Kapitularen (mit Einschluß von Kaplänen) die Beerdig-

nng, die Obsignatur und die Herausgabe ihrer Hinterlassen-
schaft an ihre Erben zu besorgen. Der Ofsizial wollte dieses

ferner nur gestatten, wenn es vom Generalvikar in Konstanz
und auch von ihm gestattet werde. Später (März 1762) gab
der Ofsizial deswegen beiden Dekanen dafür ein Reglement
und behielt sich vor, auch wegen Kollisionen mit den evan-

gelischen Kirchgenossen zu bestimmen, wo der betreffende Geist-
liche beerdigt werden solle, ob in oder außerhalb der Kirche,
bestimmte auch die Taren für den Dekan wegen seiner gottes-

dienstlichen und anderer Verrichtungen für die Mahlzeit. Die
erste Obsignatur mußte nach dem Tode eines Geistlichen sein

Rachbar in Gegenwart von zwei Zeugen sofort vornehmen und

nachher dem Dekane die Schlüssel übergeben mit der Anzeige

vom Tode dieses seines Nachbars. Der Dekan besorgte dann

die eigentliche Obsignatur der kirchlichen Schriften: Urbare, Re-

gister, Dokumente zc. 1773 erließ der Generalvikar Deuring
in Konstanz ebenfalls darüber eine Verordnung an das Kapitel
Rorschach mit Bestimmung der Taxen für diese Arbeit. Die
Klage der Kapitularen des Rorschacher Kapitels beim Abte,

daß sie ihm nun 2 Gulden Erbgebühr (spolinirr) statt nur
17 Batzen laut Vertrag von 1449 bezahlen müßten, fand kein

Gehör, „weil letztere heutzutage obigen Werth hätten" (1674).
In große Ungnade des Offizials in St. Gallen fiel 1772

der Dekan des Rorschacher Kapitels, Bürki, als er auf die

Klage mancher Kapitularen, daß sie keine wahre Notiz über

den Ursprung, den Zweck und die Rechte ihres Kapitels hätten,

und daher um Auskunft baten, die noch gültigen Kapitelssta-
tuten nach einer Synopsis von 1752, sowie der Kapitelsbe-

Müsse, zusammenstellte und der Ofsizial davon Kunde erhielt.



110

Ihre Bestätigung wurde versagt, weil dieselben gegen die Rechte

des Landesherrn im Kloster St. Gallen seien. 1775 kam je-

doch eine Einigung zu Stande. 1000 tadelte der St. gallische

Offiziell folgendes bei den toggenburgischen Kapitularen; 1. Die

Spitzen an den Krägen; ll. die Aermel der Röcke seien bei

den Ellenbogen ausgeschnitten und vorn mit Bendeln versehen;

0. sie trügen kurze Röcke, welche die Hosen nicht deckten, und

etliche trügen einen Gürtel und hätten hohe Söckli und Schnabel-

schuhe, sowie Meerrohrstöcke mit Silber und Messing beschlagen.

Die Kapitelsversammlungen wurden im sechszehnten und

siebenzehnten Jahrhundert im Kapitel Rorschach und Wpl meist

jährlich zweimal gehalten, im Frauenfeld-Steckborner Kapitel
jedoch nur einmal, am Mittwoch nach Eraudi hetwa auch spä-

ter) und sogar seit 1601 mit Bewilligung des Generalvikars

von Konstanz nur alle zwei Jahre; im andern Jahr war dann

Visitation dnrch den Dekan und Kammerer, die hie und da

eine allgemeine war durch Abgeordnete des Bischofs, welche

Geschenke aus dem Kapitelsond erhielten. Alle Kapitel fanden

fast immer in einem Pfarrhause statt. Im achtzehnten Jahr-
hundert hielten die Wyler Kapitularen nur alle zwei bis drei

Jahre Kapitel, daher Oktober 177ll der Osfizial sich veranlaßt
sah, dieses zu rügen, sowie den Ungehorsam gegen den Dekan und

1791 die Konversation mit den Weltlichen, besonders im Wirths-
Hause, und besonders zu ermähnen, sich nicht in weltliche Händel

zu mischen. Das Rorschacher Kapitel versammelte sich fast immer

in Rorschach, das Wyler fast immer nur in Lichtensteig und spä-

ter hier und in Wyl, und das Frauenfeld-Steckborner machte die

Runde in den Pfarrhäusern, wo auch das Mittagsmahl gehalten

wurde. Letzteres wurde aus den Beiträgen der Geistlichen, auch

der abwesenden, bezahlt. In Lichtensteig war eine besondere Stift-
nng für dieses Mahl gemacht worden; als daher das Kapitel
begann, auch in Wyl sich zu versammeln, drohte man mit deni

Entzug der Zinsen dieses Fonds. Es kam aber Juli 1050 eine



Ill
Einigung zu Stande. Das Wyler und Frauenfeld-Steckboruer

Kapitel erhielt für das Gastmahl, das nach dem Befehl der

geistlichen Obern einfach sein sollte, von den Behörden einzelner

Kapitelsorte Weingeschente, lud dagegen weltliche und geistliche

Angesehene der betreffenden Orte oder der Umgebung (obrig-
keitliche Personen, Statthalter von Klöstern aus dessen Besitz-

ungen, Beichtiger) dazu ein. Wegen der Entfernung kamen

manche Geistliche schon am Abend vor dem Sitzungstage am

Kapitelsorte an, allein oder mit Knechten. Das Kapitel be-

gann mit Predigt und Messe; seit 1682 unterließ man im

Frauenfeld-Steckboruer Kapitel erstere, um für die Geschäfte

mehr Zeit zu gewinnen. Bei Dekanatswahlen war reicherer

Gottesdienst. Ebenso fanden bei Kapitelsversammlungen immer

bestimmte Messen für verstorbene Brüder und Wohlthäter des

Kapitels statt. Im Wpler Kapitel war wenigstens später

nach dem Gottesdienste folgender Geschäftsgang im Pfarrhause:
l. eine Anrede des Dekans, 2. Aufnahme neuer Mitglieder
mit Eid — auf Anmeldung und Empfehlung eines Deputaten,
6. allfällige Kapitelswahlen des Kammerers w., 4. Verlesen
des Protokolls und der Statuten, 6. Bertheilung der von neu

Eingetretenen und Ausgetretenen geforderten Taxen (erstere er-

hielten von diesen Taren nichts), 6. Klagen, Anfragen und

7. Schluß mit Gebet, 8. Kapitelsmähl, bei dem die Kapitels-
rechnung abgelegt wurde, 6. Dank für den Ehrenwein. Für
den Eintritt in's Kapitel mußten die Kapitularen von Frauen-
seld-Steckborn nach der Größe ihres Einkommens eine Taxe,
früher von 1 bis 2 Gulden und später von l bis 2'I Gut-
den, bezahlen, im Wyler 2 Gulden und für das Mortuarinm
-> Gulden. Im Rorschacher Kapitel war die Ingreßtaxe früher
ebenfalls nach dem Einkommen bestimmt worden, z. B. bei einem

Maximumeinkommen von 16 Mark und darüber 1 Pfund De-

nare, gleich 17 Batzen, bei geringerem Einkommen 16 Schilling
(zirka 16 Batzen); ein Indnciatus mußte nur 4 Batzen geben.



112

Später wurde bestimmt, daß im ersten Jahre jeder Leutpriester
ein rheinisches Pfund, gleich 17 Batzen, und 2 Denare als

Jngreßgeld geben müsse, und später von '/z bis 4 Gulden

als Mortuarium. In Rechnungen ans dem achtzehnten Jahr-
hundert kommen für Eintritt und Mortuarium höhere Taren

vor; für ersteres 5 Gulden und für letzteres bis 11 Gulden.
Der dortige Kapitelsdekan bezog ein Jahrgeld von 3 Gulden
36 Kreuzer; für den Dekan und Kammerer im Frauenfelder

Kapitel bezahlte der Kapitelsond das Mittagmahl. Der Fond
des ehemaligen St. Galler Kapitels wurde im Jahr 1534
nach einem Spruche des Laudvogtes Hessi im Rheinthal zwischen

dem katholischen Kapitel Rorschach und dem evangelischen Ka-
pitel (oder Synode) St. Gallen getheilt. 1752 war das Ber-

mögen des Kapitels Rorschach 2833 Gulden; es stieg bis Ende

des Jahres bis auf 3675 Gulden und 1868 bei der Theilung
mit den davon getrennten nnd zu neuen Kapiteln vereinigten

ehemaligen Kollegen 4923 Gulden, wovon die thurgauischeu

366 Gulden als Auslösung erhielten. In allen drei Kapiteln
war der Kämmerer Pfleger des Kapitelfonds; im Wyler Ka-

pitel waren noch zwei weltliche Pfleger, wovon der eine in

Wyl war, der andere in Lichtensteig, die über die von ihnen

ohne Zweifel in ihrer Umgegend eingezogenen Zinsen dem Kam-

merer Rechnung ablegten. Wie im Wyler Kapitel legten die

Kammerer der zwei andern Kapitel sie in einer der Jahres-
sitzungen ab. Wyl behielt den vorreformatorischen Kapitelfond
ohne Abchurung mit den betreffenden thurganischen jetzigen Ka-

piteln, in denen nun frühere evangelisch gewordene Glieder

sich befanden. Die Rechnung, des Wyler Kapitels vom Sep-
tember 1732 zeigte 131 Gulden Einnahmen und 119 Gulden

Ausgaben.

Der Fond des Frauenfeld-Steckborner Kapitels hatte 1761

ein Vermögen von 216 Gulden nnd zwei Mütt Kernen (viel-
leicht diejenigen, die von der adelichen Familie der Münch von



113

Gachnang und ihren Erben, den Herren von Rhiner, gegen
Ende des vierzehnten oder im Anfang des fünfzehnten Jahr-
Hunderts für das Kapitel geschenkt worden waren). 1710 be-

schloß das letztere Kapitel, daß zur Aeufnung des kleinen Ka-

pitelfonds jedes Mitglied 10 Gulden nach Bequemlichkeit ent-

weder während seines Lebens oder dnrch seine Erben nach seinem

Tode bezahlen solle. Die 23 Kapitularen thaten es sofort, weil

für diesen Fall nicht nur das Darbringen einer Messe j^nvruin),
sondern auch die Berechnung von nur der Hälfte der Taxe

für das Mittagessen in Aussicht gestellt wurde. Ein Versuch

dieser Kapitularen, im Anfang des siebenzehnten Jahrhunderts
dnrch Beihülfe des (katholischen) Landvogtes zu einer Abchur-

ung mit dem evangelischen Steckborner Kapitel zu gelange»,

mislang. Sowohl dieses als das Wpler Kapitel erhielt noch

immer sowohl von Geistlichen als von Weltlichen Geschenke,

für deren Geber am Kapitclstnge Messen gelesen wurden, ersteres

im siebenzehnten Jahrhundert fünfmal, letzteres z. B. von den

Dekanen Konrad Keller in Homburg und Christoph Keller in
Lentmerken (15 Gulden), den Dekanen Blättler in Frauenseld

(10 Gulden) und seinen spätern Nachfolgern, Kaspar Lang
i 18 Gulden), Dr. tlrsol. Stadler (20 Gulden). Die Kapitel
bezahlten hie und da an den Bischof Steuern, z. B. gab 1648

wegen seiner Kosten (46,000 Gulden), die er nach Abschluß

dieses Friedens bezahlen sollte, das Rorschacher Kapitel auf
seine Bitte seinem Dekan dafür eine freiwillige Steuer. 1717

verlangte der damalige Konstanzer Bischof für eine Türken-

stener ein Zehntel des jährlichen Einkommens der Geistlichen.

1757 gab ihm das Wpler Kapitel 100 Gulden und das Ror-
schacher 490 Gulden Bischofstrost (siehe früher), jedoch mit
der Bitte, daß nicht so bald wieder eine ähnliche Steuer ge-

fordert werde.

Während der Stürme der schweizerischen Revolution und

der nächsten Jahre versammelten sich obige drei Kapitel nicht,
Th'.lrg. Beiträge XXVI. H



114

und 1808 verloren das Rorschacher und Wyler Kapitel die

bisherigen thurgauischen „Brüder," die fast alle Glieder des

neu kreierten Kapitels Arbon wurden.

Zum Schluß theilen wir noch die bekannten ersten Dekane

des nachreformatorischen katholischen Kapitels Franenfeld-Steck-
born mit:

Pfarrer Fäßli in Frauenfeld (erwählt 1579). — Pfarrer
Geng in Pfpn (st 1612 nach 27jährigem Dekanat). — Pfar-
rer Stüdlin in Herdern (st 1632). — Pfarrer Döldin (st 1636).
— Pfarrer Konrad Keller in Homburg (Chorherr in Bischofs-

zell, st 1638). — Pfarrer Wolfgang Blättle in Frauenfeld

(st 1646). — 1647 Pfarrer Christoph Keller in Leutmerken,

vorher Kammerer (st 1682). — 13. Mai 1682 Pfarrer Kaspar

Lang in Frauenfeld, Kammerer (st 1691). — 25. September

1691 Johann Georg Locher, Kammerer, bisher in Leutmerken

und 1691 Pfarrer in Frauenfeld (st 1694). — 1. Dezember

1694 Johann Kaspar Stadler, Tlreol. Or. si ?rotoQotnriu8

npost. (st 1699). — Dezember 1699 Pfarrer Markus Oswald
in Steckborn, Deputat (st 1710 als Pfarrer in Dießenhofen).

— 16. Juli 1710 Pfarrer Jakob Gartner, 3. 3. tlrsvl. Cînirà.

in Frauenfeld (er bewirthete dafür unentgeltlich, die ihn in

seinem Pfarrhause einstimmig gewählt. Die bischöflichen Ab-

geordneten: der Generalvikar Konr. Ferdin. Geist von Wildegg
und Fiskal I. G. Leiner, Kanonikus bei St. Johann in Kon-

stanz, erhielten je 3 Thaler).

H. G, Sulzberger, Pfarrer.


	Die thurgauischen Synoden seit der Reformation

