
Zeitschrift: Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 15 (1875)

Heft: 15: Die Sage von der Thurbrücke zu Bischofszell

Artikel: Geschichte der Gegenreformation der Landgrafschaft Thurgau
[Fortsetzung]

Autor: Sulzberger, H.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte

der

Oegmreformtion à ànckgraWafi Tlmrgau.

II. Theil:

Vom 17. öis >9. Jahrhundert.

Von

H. G. Sulzberger,

Pfarrer in Sevelen, Kt. St. Gallen.

Zortsetzung aus Heft XIV. der thurgauischen Beiträge.





Dritte Periode.

M Vollendung der thurgauifchen Hegenreformation,

(Von 1600-1712.*)

Allgemeine Bemerkungen.

Die zwei früheren Abschnitte, welche im 14. Heft der Bei-

träge des thurgauifchen historischen Vereins mitgetheilt worden

sind, berichteten über die Anfänge der Gegenreformation in der

Landgrafschaft Thurgau im 16. Jahrhundert. Die folgenden
Blätter sollen noch über den Fortgang und Schluß derselben im
17. und 18. Jahrhundert Kunde geben.

Die Aussichten für die Fortsetzung der im 16. Jahrhundert
begonnenen Arbeit waren im 17. Jahrhundert sehr günstig, denn

es war:

*) Für diese Arbeit wurden solgende Archive benutzt:

1) Das thurgauische Staatsarchiv (Th. A.) ; 2) das zürcherische Staats-
archiv (Z. A.) ; 3) das Stiftsarchiv in St. Gallen (St, A.); 4) das bischöflich-

constanzische Archiv in Solothurn (B. A.); 5) die Sammlung der eidgen.

Abschiede (8, L.,) ; ferner meine Beschreibung der thurgauifchen Kirch-
gemeinden in der Kantonsbibliothek in Frauenfeld (k, d,), sowie mein

biographisches Verzeichniß der thurgauifchen Geistlichen (Heft 4 und S der

thurgauischen historischen Beiträge sL, V,s),



38

Aie SiegtsM der katholische« Kirche.

Die Lage des römischen Katholizismus war nicht nur in
andern Ländern Europa's, sondern auch in der Schweiz so

förderlich, wie sie seit der Reformation nie mehr gewesen war.

Oesterreichs und Spaniens Waffen waren, besonders im Anfange
des dreißigjährigen Krieges, so glücklich, daß es schien, als habe

die Todesstunde für die evangelische Kirche geschlagen. Die

Hülfe, die der schwedische König Gustav Adolf seinen Glaubens-

genoffen bot, brachte jedoch eine unerwartete bessere Wendung

für die evangelische Sache. Auch nach seinem Tode gelang es

seinen Heeren, manche Siege zu erringen. Die endliche schöne

Frucht derselben war, daß der westphälische Friede, der dem

dreißigjährigen Kriege ein Ende machte, den deutschen Prote-
stanten die nämlichen Rechte wie den Katholiken zusicherte (1648).
Aber kaum war derselbe abgeschlossen, so erhob der damalige

Papst seine verurtheilende Stimme dagegen. Bald genug be-

wiesen seine Freunde, daß sie der Stimme ihres geistlichen

Hauptes mehr gehorchen, als den weltlichen Obrigkeiten, welche

den edeln Frieden nach so langer Schreckenszeit abgeschlossen

hatten. Ueberdieß waren viele und große Länderstriche, die

früher evangelisch gewesen waren, während dieses Krieges zum
Rücktritt in die katholische Kirche genöthigt worden und durften
nach 1648 nicht mehr zur evangelischen Kirche zurückkehren. —
Auch in den letzten Jahrzehnden des 17. Jahrhunderts wurde
das Ansehen der römisch-katholischen Kirche durch die Siege der

Heere des französischen Königs Ludwig XIV. und die Ver-

folgung seiner evangelischen Unterthanen noch erhöht. Weder

diese für die römisch-katholische Kirche günstigen Zeitereignisse,
noch die ungünstigen, wie die Siege der schwedischen Waffen
und der Abschluß des westphälischen Friedens, der die staatliche

Anerkennung der deutschen evangelischen Kirche garantirte, waren
geeignet, die Lenker der katholischen Kirche auf andere Gedanken



39

zu bringen, vielmehr versuchten sie mit neuer Macht und Eifer die

alten Gedanken auszuführen, und sich als Glieder der allein selig

machenden Kirche geltend zu machen. Die katholische Kirche wagte
es daher, das Bekehrungsnetz auch über die während des Krieges
verlorenen und bisher noch nicht gewonneneu Gegenden auszu-
werfen. Bei den Häuptern der Staaten und ihren Gliedern fand
sie dafür ein nur allzu geneigtes und williges Entgegenkommen
und Gehorsam. Dieses war besonders in der Schweiz der Fall
und führt uns dazu, zu berichten:

Wer die Stellung der eidgenössischen Ober- nnd Gerichts-

Herren in der Landgrasschast Thnrgan zu ihren evangelischen

und katholischen Unterthanen.

Im 17. Jahrhundert nahmen die kirchlichen Dinge die

weltlichen Herren sehr in Anspruch. Sowohl die katholischen als die

evangelischen Regenten beschäftigten sich besonders mit der Er-
Haltung und Förderung der Kirche ihrer besondern Konfession.

Soweit war es nämlich im vorhergehenden Jahrhundert nicht

gekommen, daß beide Kirchengemeinschaften das Recht der gegen-
seitigen Existenz anerkannten, oder sich dazu neigten, es anzu-
erkennen. Die alte Kirche hoffte vielmehr, die neue allmälig
wieder auflösen zu können nnd wieder wie vor der Reformation
die alleinherrschende Kirche zu werden. Bekehrungen von einer

zur andern Kirche mit Gewalt oder mit andern Mitteln zu
Stande zu bringen, war daher das Hauptbcstreben sowohl der

geistlichen als weltlichen katholischen Regenten.

Dieser Geist des Jahrhunderts wurde in der Schweiz durch
die gegenseitige Eifersucht der Kantone noch verschärft. Der
von Rom aus gehende Einfluß fand bei den schweizerischen

katholischen Regenten, den weltlichen und den geistlichen, sowie
bei den andern Gliedern der katholischen Kirche einen nur zu

guten Eingang. Die Stellung derselben wurde im 17. Jahr-



40

hundert eine schroffere, exklusivere, als sie seit der Reformation
gewesen war. Die Thätigkeit, die evangelische Kirche zu bekämpfen,

ihre Glieder in den Schooß der katholischen Kirche zurückzuführen,

trotz des Landfriedens von 1531 eine freie Existenz und Ent-
faltung derselben zu hindern, wurde eine noch vielseitigere und

eifrigere. Da die meisten deutschen Herrschaften der Eidgenossen-

schaft ganz oder wie das Rheinthal zur Hälfte seit 1531 wieder

katholisch geworden waren, in der Landgrafschaft Thurgau aber

die Zahl der Katholiken immer noch eine kleine war, warf sich

die Hauptthütigkeit der Beförderer und Beschützer der katholischen

Kirche hauptsächlich auf diesen Theil des eidgenössischen Gebietes.

Besonders wegen der Thurgauer entstanden daher im 17. Jahr-
hundert im Schooße der Tagsatzungen die längsten und gefähr-
lichsten Verhandlungen, die hie und da zu Kriegsdrohungen führten.
Dieses hatte die weitere Folge, daß auch die Glieder der evan-

gelischen Kirche entgegen ihrem Geiste und zu ihrem Schaden nur
-zu sehr in ähnliche Fußstapfen traten. Zürich, als der fast

einzige Beschützer der ostschweizerischen Evangelischen, hatte daher
eine reiche, mühevolle und große Opfer erfordernde Arbeit,
welche es aus Liebe zum evangelischen Glauben, sowie als eines

der mitregierenden Orte übernahm, indem es zn seiner Recht-

fertigung sich darauf berief, daß es den mit ihm geschlossenen

Landsrieden von 1531 aufrecht erhalten müffe. Dieses zog

ihm bei den katholischen Orten den Namen des protestantischen

Rom und den Vorwurf zu, daß es (wie das freilich auch bei

ihnen der Fall war) alle auch mehr weltlichen Fragen bald in's
religiöse Gebiet hinüberziehe, nur um wie in den Reformations-
fahren seine Alleinmacht im Osten der Schweiz wieder geltend

zu machen. Daher entstand hie und da unter den erstem der

Plan, im Interesse des eidgenössischen Friedens eine Theilung
der gemeinsamen Vogteien iu's Werk zu setzen. Dazu kam es

zwar nicht; dagegen beschützten die katholischen Oberherrn und

ihre Landvögte die Bestrebungen und Thätigkeiten der inländischen



41

thurgauischen Gehülfen zur Förderung und Verbreitung der

katholischen, sowie zur Beschränkung der evangelischen Kirche.
Man unternahm daher im 17. Jahrhundert in der Landgraf-
schaft Thurgau in kirchlichen, bürgerlichen und gesellschaftlichen

Dingen, was man bisher nicht gewagt hatte. In bisher un-
benützten Kapellen, deren Fonds von beiden oder sogar nur von
der evangelischen Konfession verwaltet worden waren, wurde für
wenige Katholiken katholischer Gottesdienst eingerichtet und ihre
Fonds den Evangelischen entzogen; in Pfarrkirchen, in denen

bisher nur evangelischer Gottesdienst stattfand, mußten für
wenige Katholiken die Altäre wieder hergestellt, katholische Geist-

liche angestellt und ein Theil der Pfrund-, sowie die Jahr-
zeitenfonds ganz den Katholiken abgetreten werden. Die Evan-
gelischen wurden an den meisten Orten aus den Chören und

Sakristeien verwiesen und erstere mit Gitter versehen. Ueber die

gemeinsamen Kirchenfonds wurden auch in überwiegend evan-

gelischen Gemeinden mehr katholische als evangelische Pfleger ge-

setzt und das Einkommen dieser Fonds fast nur für den katholi-
schen Kultus verwendet. An vielen Orten erlaubte man den

Evangelischen nicht, eigene Meßmer anzustellen. Die in den

vorigen zwei Perioden angeführten evangelischen Kirchgemeinden *)
thaten, von Zürich unterstützt, bei ihren Kollatoren und Ober-

Herrn vergebliche Schritte und erboten sich zu schönen Opfern,

um wieder eigene Geistliche und Gottesdienst in ihren Pfarr-
kirchen zu erhalten. Man gestattete ihnen endlich nur ungern
und nicht ohne Hindernisse den Besuch benachbarter evangelischer

Kirchen; den Katholischen wurde dagegen gerne erlaubt, neue

Kapellen zu bauen. Frauenfeld gelangte trotz der Einwilligung
seiner katholischen Mitbürger nur nach langen Kämpfen dazu,

in den Mauern der Stadt eine eigene Kirche bauen zu dürfen,

während die nur wenige Minuten davon entfernt wohnenden

Siehe Heft XIV., S. 110.



42

Kapuziner ihr kleines Kloster erweitern durften. Die katholischen

Orte gaben den Landvögten den Befehl, zu hindern, daß Ka-

tholiken zur evangelischen Kirche übertreten; nicht nur Zürich,

sondern auch die evangelische Stadt St. Gallen sollte verhindert

werden, niedere Gerichte im Thurgau zu kaufen, dagegen gaben

sie, damit die feil gebotenen thurgauischen und rheinthalischen Herr-

schaften nicht in unkatholische Hände kommen, dem Prälaten in

St. Gallen durch glimpfliche Mittel den Anlaß, dieselben zu kaufen

und in denselben katholische Geistliche anzustellen. Während die ka-

tholischen Orte die Wiedereinführung des katholischen Gottesdienstes

für wenige Katholiken verlangten, gestatteten sie in Wengi und

Ueßlingen den dortigen großen evangelischen Gemeinden wohl
die Wiederherstellung eines regelmäßigen Gottesdienstes, aber nur
durch benachbarte Geistliche.

Ebenso willigten die katholischen Orte nur nach längern

Verhandlungen dazu ein, daß die evangelischen Thurgauer und

Rheinthaler nicht mehr, wie der Bischof von Konstanz verlangte,
das dortige Ehegericht, sondern dasjenige in Zürich bei Ehe-

streitigkeiten besuchen durften (1637).
Um eher Proselyten zu erhalten, wurden die Oberamts-

und Gemeindestellen (Ammann, Richter, Weibel, Zehenteinzieher)

wo immer möglich mit Katholiken besetzt; evangelische Waisen

erhielten katholische Vögte oder wurden in katholischen Haus-

Haltungen untergebracht. Die katholischen Landvögte schenkten

oder milderten die Strafe, wenn die Verbrecher oder auch zu-

gleich ihre Verwandten sich zum Uebertritt bereit erklärten. Die

katholischen Güterbesitzer forderten von ihren Lehensleuten oder

Arbeitern, daß sie ihre Religion annehmen. Aehnliches geschah

besonders von Klöstern bei Bettlern. Ebenso verlangten manche

katholische Gerichtsherren für Bürgerrechtsaufnahmen besonders

von evangelischen Gemeinden das halbe Mehr für sich, d. h. die

Hälfte der Stimmen bei Gemeindsversammlungen, um eher die

Aufnahme von Katholiken in solche Gemeinden durchsetzen zu



43

können. Gestützt auf den Schutz der Eidgenossen wagten be-

sonders die Aebte von St. Gallen verschiedene Eingriffe in die

religiösen Rechte ihrer niedern thurgauischen fund auch rhein-

thalischen) evangelischen Gerichtsgenossen. Sie geboten ihnen

z. B. das Hutabziehen beim Läuten der Glocken am Morgen,

Mittag und Abend, die Beerdigung ungetaufter Kinder ohne

Geläute und an einem besondern Platze auf dem Friedhofe; sie

verboten den evangelischen Geistlichen bei Hochzeitsmahlen laut

zu beten und in der Advents- und Fastenzeit zu kopuliren. Sie

verlangten auch, daß die evangelischen Geistlichen von ihrem

Official visitirt werden und von ihm Befehle in kirchlichen

Dingen annehmen sollten.*) Auf der andern Seite bestürmten die

thurgauischen Evangelischen oft Zürich mit Klagen, die bei

weniger Gereiztheit wohl sonst hätten beseitigt werden können;

auch unbedeutende Neuerungen der Katholiken wurden meist von

den Evangelischen ebensowenig geduldet, als umgekehrt; noch viel

weniger wollten die Evangelischen katholische Symbole, wenn sie

auch schöne christliche waren, z. B. das Aufstellen von Kreuzen

auf Gräben und Thürmen, gebrauchen. Das geschah freilich

auch deßwegen, weil die Katholiken darin ein Zeichen der An-

erkennung ihres Glaubens und sogar Annahme desselben sahen,

sowie eine Verurtheilung des evangelischen. Wie eigenthümlich

die gegenseitige Stimmung war, möge aus vielen ähnlichen ein

Beispiel zeigen. Im Jahre 1685 (den 17. Oktober) sprang im Thurme

zu Gachnang, unmittelbar nach der Beerdigung des dortigen evan-

gelischen Pfarrers, des Resignaten Dekan Lavater, das sogenannte

Pfrienzenglöcklein**). Die Katholiken betrachteten dies als ein

*) Siehe 8. 5, 1. S. 133S u. ff.

**) Es soll dies das Meßglöcklein gewesen sein, das s. Z. verstummte,
als der fromme Hirte Heinrich Pfrienz von Gerlikon den wegen übler
Witterung ausgerissenen Rebstccken nicht mehr an seinen frühern Platz stellte.

Ebenso hieß es, daß seine Gebeine unter einem der drei früheren Grabsteine
in der Kirche zu Gachnang ruhen. S. Kuhn's IRurx. suera, I., S. 162.



44

Zeichen, daß der evangelische Glaube bald wie dieses Glöcklein

zerspringen werde. Die dortigen Evangelischen deuteten es aber,

sobald sie diese katholische Version vernahmen, gerade umgekehrt:
es solle von nun an der Aberglaube von H. Pfrienz und seinem

Glöcklein ab und todt sein und man solle künftig nur der h.

Schrift glauben.

Unter diesen Verhältnissen war die Arbeit des Beschützers

der Evangelischen im Thurgau in Zürich eine schwierige und

oft fruchtlose. Die alten und neuen Beschwerden der evangeli-
schen Thurgauer wurden oft durch besondere Zürcher Gesandt-

schaften, Korrespondenzen und auf Tagsatzungen besprochen,

dauerten aber bis 1712 größtentheils fort. Einzelnes wurde

aber doch erreicht; ebenso konnte einzelnes den Evangelischen

Schädliche oder Anstößige verhindert werden. So wurden z. B.
durch Aufnahme von Kindern der Proselyten in's Zürcher

Waisenhaus, durch Anleihen an bedrängte Debitoren Uebertritte

verhindert und durch Vertrüge mit katholischen Kollatoren über

evangelische Pfründen die Anstellung würdiger (meist Zürcher)

Geistlicher, sowie durch jährliche Stipendien die bessere Existenz

derselben bewirkt. Ferner war es für die thurgauische Kirche

wichtig, daß die dortigen Geistlichen von 1567, die oberthur-
gauischen von 1589 an der Züricher Synode einverleibt worden

waren und Zürich dadurch sowie als mitregierender Ort landes-

bischöfliche Rechte in derselben ausüben konnte. Die thurgauischen

evangelischen Gemeinden, sowie Abordnungen derselben fanden
bei den dortigen Staats- und Kirchen-Behörden immer offene

Ohren, Rath und Hülfe. Auch der evangelische Rath in Glarus
trat in Tagsatzungen den Zürcher Gesandten zur Seite. — Nach

diesen allgemeinen Bemerkungen über die religiösen Kämpfe
beider Parteien im Thurgau gehen wir nun dazu über, genauer
über das Einzelne zu berichten.



45

I. Gründung neuer katholischer Kirchgemeinden.

1) Einführung des katholischen Gottesdienstes
in Müllheim (16074

In der Kirchgemeinde Müllheim verließen seit 1532 nur
ein paar Bürger den evangelischen Glauben z. B. gegen das
Ende des 16. Jahrhunderts ein Bridler, der bald nachher die

Stiftsverwalterstelle und das Bürgerrecht in Bischvfszell erhielt.

Einzelne Bürger von Müllheim, die auf auswärtigen Lehen

unter katholischen Herren saßen, nahmen daselbst den katholischen

Glauben an und blieben daselbst. So Kleinhans Kcstler in
Uri, Hans Keller in Herdern, Enderli Schirmer in Homburg.

Ein anderer katholisch gewordener Bürger, Oettli, war als

Knabe in's Schwabenland gezogen und verließ daselbst seine

Kirche, nahm aber später nach seiner Heimkehr in seine Heimat
eine evangelische Frau. Fast alle auswärtigen Bürger, die ka-

tholisch geworden waren, verkauften ihr Eigenthum in ihrer
Bürgergemeinde. Keiner derselben, nicht einmal Oettli, that

Schritte zur Einführung der Messe. Dieses Verdienst erwarb

sich dagegen der Amtmann des Gerichtsherren und Kollators
von Müllheim, Ludwig Locher von Frauenfeld. Er forderte

nicht nur die auswärts wohnenden katholischen Müllheimer, sowie

Oettli dazu auf, die Einführung der Messe in ihrem Bürger-
orte zu verlangen, sondern forderte auch einzelne bisher evan-

gelisch gebliebene Bewohner des Ortes mit Versprechungen und

Drohungen auf, zur katholischen Kirche überzutreten und die

Wiederherstellung der Messe in ihrer Pfarrkirche zu verlangen.

Bei einzelnen derselben, deren Leumund nicht der beste war,
konnte er das mit Erfolg thun, nämlich bei den Brüdern

Heinrich und Kleinjakob Schneider und Joachim Mentzi,
Schreiner. Einen andern Müllheimer,'Heinrich Senn, Decker,

ließ er sogar gebunden nach Frauenfeld führen und durch die



46

Kapuziner bearbeiten; er blieb aber standhaft. Dieses geschah

erst im Anfange des Jahres 1607. Locher bewog nun die-

jenigen, die ihm zugesagt hatten, sich bei ihrem Gerichtsherrn

und Kollator (Bischof von Konstanz,*) für Einführung des ka-

tholischen Gottesdienstes zu melden. Dieser nahm ihr Gesuch

mit Freuden auf und ersuchte die katholischen Orte, ihm dazu

zu helfen, indem er ihnen vorgab, daß mehrere Personen diesen

Wunsch haben. Auch diese gingen in das Gesuch des Bischofs

sogleich ein und beauftragten den damaligen Landvogt Schmid,
die evangelische Gemeinde, die von den geheimen Verhandlungen
bisher nichts erfahren hatte, in Kenntniß zu setzen. Schmid

theilte den Befehl der katholischen Eidgenossen einzelnen Aus-
schlissen der evangelischen Gemeinde, die er nach Frauenfeld
kommen ließ, mit. Diese fragten die Gemeindsgenossen darüber

an und diese beschlossen in einer Kirchgemeindeversammlung,

diejenigen, die im Verdacht waren, dieses verlangt zu haben,

öffentlich darüber zur Rede zu stellen, nämlich Schreiner Mentzi,
den armen Hausvater Oettli, den nur einen kleinen Theil des

Jahres in seiner Heimat wohnte und dessen Kinder dem Almosen

nachgingen, sowie die ökonomisch zerrütteten Gebrüder Schneider.

Diese und noch andere, von denen gemeldet wurde, daß sie

die Einführung der Messe verlangten, wurden aufgefordert, in's
Chor zu stehen. Mentzi und Oettli erklärten: sie werden, wenn

der katholische Gottesdienst in Müllheim eingeführt werde, den-

selben besuchen, sie verlangen aber keine Neuerung. Heinrich

Schneider wollte sich gar nicht erklären; sein Bruder erschien

nicht einmal vor der Gemeinde (17. Februar 1607). Nach

diesen Verhandlungen klagte die Gemeinde bei der zürcherischen

Regierung und bat sie um ihre Hülfe. Diese fand: der Land-

friede sei zwar für dieses Gesuch, aber wegen der Gestalt der

*) Der Bischof von Konstanz besaß beide Rechte in Folge der Ueber-

gäbe des Klosters Reichenau an ihn.



47

Sachen und bedenklicher Konsequenzen und Praktiken, welche

wider den Landfrieden seien, ferner deßwegen, weil die betreffen-

den Personen das nicht aus eigenem Antrieb verlangt und keinen

guten Leumund haben, sowie wegen ihrer (oben mitgetheilten)

Erklärungen vor der Gemeinde und weil der Bischof von Kon-

stanz weder als Bischof noch als Gerichtsherr ein Recht habe,

das zu verlangen, habe Zürich als ein Theil der regierenden

Orte das Recht und die Pflicht, dieses Unternehmen zu ver-
eiteln. Sie beschloß daher, durch Gesandte den thurgauischen

Landvogt ersuchen zu lassen, er möge zur Verhütung von Un-

friede und Streit unter den regierenden Orten den Amtmann

Locher, sowie andere, die sich dieser Sache annehmen, abmahnen

und zur Ruhe weisen. Sofern aber der Landvogt wegen des

Befehls der katholischen Orte sich dazu nicht verstehen wolle,

sollen sie ihm dann bemerken, daß die fünf katholischen Orte nicht

Macht haben, dergleichen Sachen nur aus sich zu befehlen und

ferner verlangen, daß wenigstens Nichts vorgenommen werde,

bis Zürich bei der nächsten Tagsatzung mit den Gesandten der-

selben darüber geredet habe (25. Februar). Der Landvogt ent-

schuldigte sich bei den zürcherischen Gesandten (Hauptmann Leon-

hard Holz haeb und Joh. Jakob Hirzel) und zeigte ihnen an,
daß etwa 10—11 Personen die Einführung der Messe ver-

langen, versprach aber den katholischen Ständen, über den Wunsch

Zürichs*) zu berichten und sofern dieselben dazu einwilligen, die

Sache bis auf weitern Bericht ruhen zu lassen. Zürich entschloß

sich auf diese Erklärung hin, bis auf neuen Bericht in dieser

Sache keine weitern Schritte mehr zu thun. Bald darauf zeigte
aber der thurgauische Landvogt dem zürcherischen Rathe an, daß

seine Obern in den fünf Orten keinen Verschub zulassen, viel-
mehr hoffen, daß Zürich zur beförderlichen Ausführung dieses

Werkes, das dem Landfrieden gemäß sei, um so eher mithelfe,

*) S. Heft XIV, S. 110.



48

weil sie den Evangelischen in Wängi die Pastoration von Aadorf
aus erlaubt haben. Sowohl Locher in Frauenfeld als seine

Gegner in Müllheim (Dekan Jäger und seine Cötualen) blieben

in der Zwischenzeit nicht unthätig. Locher befestigte nicht nur
die wenigen katholischen Müllheimer mit Ermahnungen, sondern

auch mit Geschenken an Geld und Viktualien, sowie dadurch,

daß er bei Anleihen Bürgschaft für sie leistete. Diese klagten

ihm nämlich, daß ihre evangelischen Mitbürger sie grob be-

handeln und ihnen die Mühle, Bäckereien und anders, was sie

zur Nahrung bedürfen, abschlagen. Der Landvogt ließ ihnen

daher unmittelbar nach der Abreise der Zürcher Gesandten den

1. März den „Landfrieden gebieten", wornach jeder, der sich

mit Wort oder That gegen ein Glied der andern Kirche ver-

fehlte, schwere Strafe, sogar den Tod zu erwarten hatte. Locher

glaubte dadurch sein Ziel um so eher erreichen zu können, daß

er auch die auswärts wohnenden katholischen Müllheimer auf-
forderte, ihre Bitten mit ihren einheimischen Mitbürgern zu

vereinigen. Am leichtesten gelang ihm dies beim Stiftsverwalter
Bridler in Bischofszell und seinem Bruder, dem Pfarrer in
Steinach. Durch seinen Eifer und Geschenke in Müllheim konnte

Locher die Zahl der dortigen Konvertirten sogar noch um eine

Haushaltung, die des Klaus Forster Talpis, vermehren. Forster

war zweimal von der Obrigkeit ehrlos erklärt und wegen einer

Schuld von 30 Gulden in Acht gethan worden. Locher erlöste

ihn dadurch, daß er für ihn als Bürge eintrat und ihm über-

dieß Viktualien schenkte Nicht so leicht änderten andere ihre

Gedanken, auch der nicht, den er gebunden nach Frauenfeld

führen und durch die Kapuziner bearbeiten ließ (Heinrich Senn,

Decker). Bei einer katholischen Konferenz, die in Luzern den

16. März stattfand, klagte der thurgauische Landvogt wegen des

Benehmens von Zürich und einzelner evangelischer Müllheimer gegen

einige dort zum katholischen Glauben übergetretene Bürger. Darauf
wurde beschlossen, durch Gesandte von Luzern und Uri Zürich



49

über sein Benehmen wider den Landfrieden Borwürfe machen zu

lassen. Ebenso erhielt der Landvogt Auftrag, wie er sich gegen
die evangelischen Müllheimer, die gegen den Landfrieden ge-

handelt, verhalten solle. Trotz der neuen Mahnungen der ka-

tholischen Orte an den Landvogt, gelang es doch Zürich, die

Sache bis zur nächsten Tagsatzung, welche in Baden vom 17.
bis 27. April 1697 sich versammelte, zu verschieben. Bei diesem

Anlaß verlangte Zürich zuerst ein Berzeichniß derjenigen, welche

in Müllheim die Messe verlangen und Aufschub bis zur nächsten

Jahrrechnung. Eine genauere Untersuchung, bemerkte ihr Ge-

sandier, sei um so nöthiger, weil, so viel man vernommen, die

wenigen Leute, die die Einführung der Messe verlangt, nur von
Amtmann Locher dazu überredet und bestochen worden seien und

diese Petenten überdieß „ausgeklagte Leute" seien, die man nicht
einmal im Dorfe dulden sollte. Die Gesandten der fünf Orte
gaben zwar zu, daß Locher „etwas gethan habe", nur sei es

nicht von der Art, daß er wider den Landfrieden gehandelt habe.

Es müsse daher jedenfalls dem Begehren entsprochen werden.

Ihre Obern verlangen, daß das Werk schnell ausgeführt werde

und werden daher in der nächsten Zeit Gesandte nach Müllheim
schicken, die an Ort und Stelle untersuchen, wie und wie groß
die Zahl derjenigen sei, die daselbst katholischen Gottesdienst

wünschen. Sie bitten daher Zürich, ebenfalls dahin eine Ab-

ordnung zu senden. Die Zürcher und Glarncr Gesandten ver-

sprachen, diesen Wunsch ihren Obern mitzutheilen und nachher

der Luzerner Regierung deren Ansicht zu eröffnen. Die fünf
Orte drängten. Sie berichteten den 5. Mai Zürich, daß die

üble Behandlung und die Drohungen, die ihre Glaubensgenossen

vom Pfarrer in Müllheim und seinen Eötualen erfahren müssen,

sie bewegen, bis zum 29. des Monats ihre Gesandten nach

Müllheim zu senden, um die Sache in Ordnung zu bringen
und die dortigen Unruhstifter zu strafen und baten Zürich, sich

bei diesem Anlaße vertreten zu lassen. Zürich erkundigte sich



50

über diese Klagen beim Pfarrer in Müllheim und ersuchte die

fünf Orte, die Angelegenheit bis zur nächsten Jahrrechnung in
Baden zu verschieben und ihnen die Namen der Petenten mitzu-
theilen. Zur nämlichen Zeit theilte es dieses auch dem evan-

gelischen Rathe in Glarus mit. Die fünf Orte wollten von

Aufschub nichts mehr hören. Auf einer Konferenz, die in Gersau

den 11. Mai stattfand, beschlossen sie, dieses Gesuch von der

Hand zu weisen, weil sonst zu besorgen sei, daß inzwischen die

guten Leute in Müllheim von ihrem gottseligen Vorhaben

möchten abwendig gemacht werden und den zu Baden eröffneten

Beschluß sofort auszuführen, daher auf den 20. Mai Gesandte

nach Frauenfeld abzuordnen und den thurgauischen Landvogt
nebst dem Landschreiber anzuweisen, daß sie alles bereit halten;
der Collator von Müllheim wurde zugleich ersucht, auf diese Zeit
ebenfalls eine Abordnung nach Frauenfeld zu schicken. In einem

bitter geschriebenen Briefe theilte Luzern diesen Beschluß Zürich

mit, mit dem Bemerken: Zürich werde wohl schon vom Prädi-
kanten in Müllheim die Namen der Petenten kennen oder sie

jedenfalls den 20. Mai inne werden können. Der thurgauische

Landvogt theilte den Beschluß vom 11. Mai X. IO dem Pfarrer
Jäger und andern Ausschüssen von Müllheim mit: daß er Be-

fehl erhalten, bis nächsten Sonntag den Altar sammt Zubehörde

in Müllheim aufzurichten und fragte sie, ob sie das annehmen

wollen oder nicht. Sie erklärten ihm, die Gemeinde werde sich

nicht wider die Obrigkeit setzen und nicht mit Gewalt wehren.

Natürlich theilte die bedrohte Gemeinde dieses sogleich Zürich mit.
Dieses bedauerte, daß die Lage der Dinge von der Art sei, daß

man nicht mehr hindern könne und wählte für diese Konferenz
als Gesandte: Hans Kambli, Seckelmeister, Hans Heinrich
von Schönau und Hans Ulrich Wolf, Landvogt von Kyburg.
Von Luzern traf Hans Helmli, gewesener Landvogt im Thur-
gau ein. Auch Glarus sandte einen Gesandten. Montag vor
Auffahrt den 21. Mai 1607 itil. Xat. fand nun die Konferenz



51

der sieben regierenden Orte in Frauenfeld in Anwesenheit der

eidgenössischen Gesandten und der Gemeinde statt. Mehrere
Personen baten bei diesem Anlaß wirklich die anwesenden eidge-

nössischen Boten um Einführung des katholischen Gottesdienstes
in der Kirche zu Müllheim. Die katholischen Gesandten erklärten,

es seien das Ehrenleute; sie seien daher dazu gekommen, um

sofort ihrem Gesuch zu entsprechen. Die Gesandten von Zürich
und Glarus gaben nach, verlangten nur, daß gegen die andern

thurgauischen Evangelischen auch laut Landsrieden gehandelt, und

daß den Evangelischen in Müllheim gehörige Zeit zur Ver-
richtung ihres Gottesdienstes gegeben werde. Man einigte sich

daher zu folgendem Vertrag:

1) Der katholische Gottesdienst soll im Sommer bis 8 und

im Winter bis 9 Uhr dauern, doch ohne Gefahr für beide

Theile, wenn derselbe etwa eine halbe Stunde länger währe.

2) Der Altar soll zwar mit einem Gitter versehen werden,

das Chor aber offen bleiben.

3) Die Katholischen sollen ihre Ceremonien, wie es an
andern Orten gebräuchlich ist, ausüben und ihre Paramente auf-
stellen.

4) Die Sakristei kann von beiden Theilen benutzt werden;
es erhält daher jeder Theil dazu Schlüssel, um ihre Gewahrsame

(Lade) daselbst zu behalten. Sofern die Evangelischen einen

eigenen Behälter wünschen, soll ihnen derselbe aus dem Kirchen-

gut gemacht werden.

5) Die Katholischen sollen ihren Taufstein auf der andern

Seite bei den Weiberstühlen aufstellen.

6) Wachs und Oel sollen ans dem Kirchenfond angeschafft

werden.

Betreffend Bestrafung derjenigen evangelischen Müllheimer
die trotz der landvögtlichen Warnung den gebotenen Landfrieden
übertreten haben sollten, wurde der Landvogt beauftragt, sich



52

genauer zu erkundigen und das, was er erfahren, seinen Herrn
und Oberen mitzutheilen.

Der Bischof von Konstanz stellte für die kleine Gemeinde

in Müllheim, die noch 1630 nur aus einem Manne und zwei

Weibern bestand, sogleich einen Geistlichen auf seine Kosten an.

Er dachte aber schon damals daran, denselben aus dem Pfrund-
vermögen von Müllhcim zu besolden. Er drang daher bald

auf eine Theilung desselben. Um dieselbe besser zu Stande zu

bringen und für die kleine Schaar der dortigen Katholiken besser

wirken zu können, wünschte er die Entfernung des evangelischen

Pfarrers. Dieser war nach Einführung der Messe wohl einen

Augenblick geneigt, eine andere Stelle zu suchen und bat einzelne

Beamte des Bischofs um ein Empfehlungsschreiben. Die Rück-

ficht auf seine Gemeinde bewog ihn aber, zu bleiben. Der Ge-

richtsherr benutzte dieses, kündete ihm mit Erlaubniß der ka-

tholischen Orte, bei denen sich sein Amtmann (Ludwig Locher)

über dessen rebellisches Wesen beklagte, seine Stelle aus und

befahl ihm, das evangelische Pfarrhaus, das vor 70 Jahren
nach einem großen Brande im Dorfe die evangelische Gemeinde

auf ihre Kosten gebaut hatte, dem katholischen Geistlichen zu

überlassen. Als seinen Nachfolger ernannte er den Pfarrer
Werner in Kirchberg bei Wyl. Obschon die katholischen Orte
den Bischof unterstützten, wußte doch Zürich, bei dem Pfarrer
Jäger Schutz suchte, die Vollziehung dieses Befehls und die ver-

langte Abchurung bis zum Tode Jäger's (lö.HDezember 1611)

zu verschieben. Unterdeß mußte der Kollator den katholischen

Geistlichen immer aus seinen Mitteln unterhalten. Als aber

beim Hinschied Jäger's die erwünschte Gelegenheit gekommen war,
benutzte sie derselbe bald. Er willigte damals wohl aus Furcht

vor Zürich und der evangelischen Gemeinde zur Wiederbesetzung

der vakanten evangelischen Pfarre, verlangte aber zu gleicher

Zeit, daß vorher oder zugleich die Abchurung des Pfrundver-
mögens stattfinde und zwar in der Weise, daß die Hälfte des-



53

selben dem katholischen Geistlichen überlassen werde. Zürich und

der Kollator ließen ein Verzeichnis desselben aufnehmen. Bei

der Jahrrechnungstagsatzung im Juli 1612 verlangte der Kol-
lator die Abchurung von Neuem. Die Zürcher Gesandten wider-

setzten sich oder verlangten wenigstens einen Vortheil für den

evangelischen Pfarrer; geschehe letzteres nicht, so werde Zürich
dessen Verlust aus den im zürcherischen Gebiete liegenden Ge-

fällen des Kollators ihm ersetzen. Nach dem Wunsche des Kol-
lators wurde die Abchurung damals nicht in Baden vorge-

nommen, sondern beschlossen, dieselbe durch einen Abgeordneten

von Luzern (Sonnenderg) und den thurgauischen Landvogt
ausführen zu lassen, immerhin mit dem Auftrage, hierin Billig-
keit walten und dem Prädikanten die für ihn seit 1529 ge-

Brachten Schenkungen zukommen zu lassen. Gesandte von Luzern
mnd Zürich trafen in Müllheim ein und einigten sich betreffend

die Abchurung den 21. November 1612 zu folgendem Vergleich:

1) Der Prädikant behält alles bisherige Einkommen der

Pfründe, doch muß er dafür jährlich dem dortigen Priester 6V

Gulden, einen Wagen Heu und Stroh und das, was das

Jahrzeitbuch vermag, geben. Es wurde aber auch dem Kollator

freigestellt, alles Pfrundeinkommen zu übernehmen und dann

dem evangelischen Pfarrer zu geben, was die Eidgenossen be-

schließen werden.

2) Für den katholischen Meßmer bezahlt das Kirchengut

jährlich Beiträge von 8 Gulden oder die Evangelischen sollen

den Katholischen sonst einen Mann besolden, der diese Verrich-

tungen besorgt.

Die Nachkommen der ersten katholischen Convertiten in Müll-
heim starben bald aus. Die katholischen Landvögte versuchten

daher das Dorf Langenhart, *) wo mehrere katholische Haus-

*) Das Dorf Langenhart, h» Stunde von Müllheim entfernt, foll nach
der Sage früher nach Franenfeld kirchgenössig gewesen sein. Später waren
«uch die evangelischen Bewohner dieses Dorfes Kirchgenossen von MUllheim.



54

Haltungen wohnten, der Kirchgemeinde Müllheim einzuverleiben.

Dieses verordnete der Generalvikar von Konstanz den 2. März

1620, „weil sie hirtenlos seien, bis vom Bischof eine andere

Verfügung getroffen werde." Später (zwischen 1661—90) wur-
den 4 evangelische Müllheimer, meistens im Schwabenlande ka-

tholisch, die nachher im Dorfe die katholische Gemeinde fort-
pflanzten. Hans Kaspar Enderli, Vater von zwei Söhnen
und einer Tochter, that das nach seiner Rückkehr aus Vivis, wo

er sein Brod mit Rasiren gesucht, circa 1677, um wieder das

Bürgerrecht von Müllheim zu erhalten. Er wurde dann Ge-

richts- und Gemeindsweibel und behielt diese Stellung später,

obschon er in Frauenfeld von einer evangelischen Mitbürgerin
als Ehebrecher angeklagt worden war. — Im evangelischen

Pfarrbericht vom Fahr 1695 wird bemerkt: der Gerichtsherr
und seine Beamten fördern, seitdem die Gemeinde ihm das halbe

Mehr habe überlassen müssen, die Uebertritte zur katholischen

Kirche mit fetten Stellen; der eine der Konvertiten werde

Kirchenpfleger, ein anderer Weibel und ein dritter Förster. Im
Jahre 1695 wohnten in Müllheim 4 katholische Haushaltungen
mit 10 und in Langenhart 5 Haushaltungen mit 26 Seelen. *)

II. Der Gerichtsherr in Grießcnberg wird katholisch
und führt nachher in seiner Schloß- sowie in der

Pfarrkirche Leutmerken wieder den katholischen
Gottesdienst ein. (1607—1612.)

Es ist früher bemerkt worden, daß die mit der Familie
des Reformators Ambrosius Blarer von Konstanz so nahe ver-
wandten Schloßbesitzer von Grießenberg, die zugleich Kollatoren
in Leutmerken und Gerichtsherren daselbst, sowie in der Umgebung

waren, zu den wenigen thurgauischen Adelichen gehörten, die nach

Z. A. (Bdl. I, bci Müllheim) — und 8. 4.. 5. 1362 und ff.



1531 der evangelischen Kirche tren blieben und deßwegen das

Bürgerrecht in Zürich erhielten. (Heinrich von Ulm, der 1528

mit seinen Unterthanen und dem damaligen Pfarrer Alexander

Schmutz evangelisch wurde, war Ehemann der Barbara Blarer von

Konstanz, einer Schwester des Reformators Ambrosius Blarer.

Heinrich lebte noch im Jahr 1514; im Jahr 1551 war er schon

gestorben.) Sonntäglich wurde auch in der Schloßkapelle vom

Pfarrer in Leutmerken evangelischer Gottesdienst gehalten. Bei

der Zürcher Synode im Mai 1597 wurde angezeigt: der Land-

Vogt Lab sammt dem Landschreiber und Landweibel haben, als

sie damals einen Vertrag mit dem Schloßbesitzer Heinrich von

Ulm und seiner Bauersame haben machen wollen, versucht, in
Leutmerken einen Altar aufzurichten. Beim Tode des Heinrich

von Ulm überließen seine nächsten Verwandten (seine Wittwe
nebst ihren Töchtern) seinem Sohne Max von Ulm die schönen

Besitzungen in Grießenberg nebst allen Rechten und Gerechtig-

leiten um sehr billigen Preis, damit er eher nach dem Vorbild
seiner Eltern und Großeltern „ein Stecken und ein Stab" der

thurgauischen Evangelischen sein und bleiben könne. Mutter
und Schwester zogen nach Zürich. Die Wahl seiner Lebens-

geführtin, zu der auch sein damaliger Seelsorger und früherer
Lehrer (Säemann) beigetragen zu haben scheint, wurde ihm leider

ein Fallstrick. Es siel dieselbe auf eine Tochter des katholischen.

Besitzers von Liebburg, Namens Barbara Reich lin von

Meldegg. Für Verehelichung derselben mit dem angesehenen

und reichen Besitzer von Grießenberg wurde zwar von der

Tochter, sowie von ihren Eltern die Einwilligung ertheilt, aber

nur gegen das Versprechen, daß sie bei ihrem katholischen
Glauben bleiben und im Schlosse ihren Gottesdienst feiern dürfe.

Sowohl die Braut als ihre Verwandten und Bekannten ließen

es jedoch nach stattgefundener Verlobung an keinen Bemühungen
fehlen, um den Bräutigam für den katholischen Glauben zu ge-

winnen. Diese Einwirkungen trugen nur zu bald ihre Frucht



56

Seine in Zurich lebenden Verwandten ließen es, sobald sie von

der Gefahr etwas vernahmen, nicht an Gegenbemühungen und

Vorstellungen fehlen. Sie baten den Zürcher Antistes Stucki,
ihn von dem drohenden Abfall abzumahnen und zum Festhalten

am väterlichen Glauben aufzufordern. Max von Ulm gab zwar
die besten Versicherungen. Nur zu bald mußten sie aber er-

fahren, daß die Liebe zu seiner Braut mehr vermöge, als die

Liebe zu seiner verwittweten Mutter und seinen GesAwistern,
die doch vor Kurzem aus eine so wohlwollende Weise gegen ihn

gehandelt hatten. Schon vor dem Eintritt in die Ehe erfolgte

sein Uebertritt in die katholische Kirche (1667). — Bei der Zürcher

Synode im Herbst 1667 wurde Pfarrer Säemann getadelt, weil

er an der Hochzeit seines Junkers (Max) in Grießenberg, der

doch vom Glauben abgefallen, erschienen sei. — Der junge Proselit

störte im Anfang die evangelische Gemeinde nicht; nur entzog er

ihrem Pfarrer den bisherigen Beitrag aus dem Kapellfond. Für
sich und seine katholischen Hausgenossen ließ er in der Schloß-
kapelle Gotttesdienst halten und stellte dafür einen Priester an,
dem er im Schlosse Kost und Logis und nebst Holz noch per

Woche 2 fl. Besoldung gab. Der Priester verließ 1669 diese

Wohnung und richtete, wahrscheinlich im ehemaligen Kaplanei-
Hause, eine eigene Haushaltung ein. Ohne Zweifel that er das

auf den Wunsch des Schloßherrn.
Dieser verlangte schon im August 1668 vom evangelischen

Pfarrer in Leutmerken (Säemann) Theilung der Pfarrpfründe
und von der Gemeinde, die größtentheils aus seinen Unterthanen
und Lehenleuten, *) sowie aus evangelischen Dienstboten bestand,

das Abtreten einzelner Glocken aus dem Kirchthurme der Pfarr-
kirche, damit er dieselben in seiner Schloßkapelle benutzen könne.

Bald ging er noch weiter und forderte dieselben theils mit

Die evangelische Kirchgemeinde zählte damals 24 Häuser, darunter
3 Lehenhöse.



57

Drohungen, theils mit schönen Worten zum Uebertritt auf.

Diese blieben aber fest. Nur 9 katholische Haushaltungen mit
Einschluß derjenigen des Schloßherrn wohnten damals in der

Gemeinde. Pfarrer Säemann theilte diese Vorgänge der Zürcher

Regierung mit und rief sie um Schutz und Hülfe an. Diese

lud den Kollator zu einer Konfernz ein. Sie kam erst den 17.

Mai 1609 in Winterthur zu Stande. Außer dem Pfarrer und

Abgeordneten der evangelischen Gemeinde wohnten derselben auch

zürcherische Gesandte bei. Ulm verlangte bei dieser VerHand-

lung, daß ihm das Pfrundvermögen entweder überlassen oder

daß dasselbe getheilt werde, damit er nach seinem Belieben den

evangelischen und katholischen Pfarrer daraus besolden könne;

ferner, daß ihm erlaubt werde, in der Pfarrkirche für die Feier
der Jahrzeiten einen Altar aufzurichten, ein ewiges Licht in der-

selben aufzuhängen und aus dem Kirchengut zu erhalten. Ebenso

verlangte er Theilung des Friedhofes. Dagegen versprach er,

den katholischen Gottesdienst für seine Familie und seine wenigen

Glaubensgenossen wie bisher in der Schloßkapelle verrichten zu
lassen. *) Es kam damals wirklich ein Vertrag zu Stande, wo-
durch ihm die Todtenkapelle bei der Kirche in Leutmerken, in
der die frühern Schloßbesitzer beerdigt worden waren, überlassen

und seinem Priester gestattet wurde, bei Leichenanlüssen in der

dortigen Kirche zu predigen. Der evangelische Pfarrer behielt
aber das Pfrundeinkommen, mit Ausnahme desjenigen Theiles,
den er bisher von den Schloßgütern bezogen hatte.

Ueberdieß mußte er dem Priester jährlich 10 Mütt Kernen

und Hafer, 2 he Saum Wein und ein Fuder Heu geben. Für

*) Bei der Zerstörung des Schlosses Gricßenberg durch die Appenzeller
und Wyler im Jahre 1444 traf die dortige Kapelle dasselbe Schicksal. Die
Gräfin Kunigunde don Schwarzenbach, damalige Besitzerin des Schlosses,

ließ sie aber 1490 wieder aufbauen. Schon 1466 hatte sie darin eine Ka-
planeistiftung gemacht, welche im Jahre 1472 die bischöfliche Bestätigung
«rhiel t.



58

den Bau eines katholischen Pfarrhauses in Grießenberg wurde
ein Beitrag von 200 fl. aus dem Kirchengut bewilligt. Zürich

nahm diesen Vertrag an, dagegen gefiel er dem Kollator nicht.

Dieser wandte sich nun an die Beschützer des katholischen

Glaubens in den fünf regierenden katholischen Kantonen, um

günstigere Vertragsbestimmungen und mehr Geld erhalten zu
können. Zugleich zeigten die Ausfälle des Schloßgeistlichen gegen

die Evangelischen, daß noch mehr werde unternommen werden.

Der Schloßherr rüstete sich dazu im Stillen, nachdem er

sich der Hülfe der fünf katholischen Orte versichert hatte. Auf
der Jahrrechnungstagsatzung vom Jahr 1609 legte der luzernische

Gesandte den zürcherischen Kollegen einen andern Vertragsent-
wurs vor. Diese traten aber in denselben nicht ein, indem sie

erklärten, die Zürcher Regierung erwarte nicht aus Luzern, son-

dem zuerst von Grießenberg eine definitive Erklärung über die

Annahme oder Verwerfung des Vertrages vom Mai 1609, weil

damals der Kollator sich für denselben ausgesprochen habe. Seine

Freunde in den katholischen Kantonen nahmen sich aber ihres
adelichen Freundes ebenso warm an, als die Zürcher Regierung

ihrer bedrängten Unterthauen in Leutmerken. Auch der Bischof

von Konstanz und der Abt von St. Gallen ehrten ihn wegen
seines Uebertrittes, letzterer dadurch, daß er ihn zu seinem Hof-
meister ernannte. Was schon lange befürchtet wurde, traf nun
wirklich ein. Die Magistraten der katholischen Kantone gestatteten

ihm sowohl die Einführung der Messe in der Pfarrkirche zu

Leutmerken, wie die Theilung des dortigen Pfarrgutes. Im
Januar 1610 zeigte Ulm diesen Entschluß dem evangelischen

Pfarrer in Leutmerken an, mit der Weisung, daß Alles, was
im Chor stehe sKanzel, Taufstein u, s. w.) und die Aufstellung
eines Altars hindere, sofort daraus zu entfernen sei. Die evan-

gelische Gemeinde, die damals sogar die Freude erlebte, daß

trotz der Lockungen und Drohungen ihres Gerichtsherrn mehrere

seiner Dienstboten, sowie die andern Cötualen treu beim evan-



öS

gelischen Glauben blieben, bat auf diese traurige Nachricht hin
die Zürcher Regierung, von ihrem Herrn eine endliche Erklärung
über den Vertrags-Entwurf vom Mai 1609 zu verlangen.

Dieser ertheilte eine ausweichende Antwort, unterließ aber

doch einstweilen die Ausführung seines Planes. Er hoffte,

daß sich dazu bald die günstige Gelegenheit zeigen werde. Es

ging freilich damals etwas anders, als er im Stillen dachte

und planirte. Was die Zürcher Regierung damals nicht leicht

hätte hindern können, vereitelte die höhere Hand dessen, welcher

die Geschicke der Menschen leitet, wenigstens für eine kurze Zeit.
Diese sandte im Jahre 1611 die Pest in den Thurgau. Ihre
Verwüstungen bewogen den eifrigen Werber für den Katholizismus,
die Heimat zu verlassen, bis keine Gefahr mehr für sein Leben

vorhanden war. Er blieb in seinem Asyl von dieser Geißel

verschont, die beinahe die Hälfte der Unterthanen in seiner

Kirchgemeinde (von 24 Häusern 10) dem Tode überlieferte.

Nach dem Abzug derselben kehrte Ulm wieder in sein Schloß

zurück, um das angefangene Werk zu vollenden. Das Unglück,
das seine Gerichtsunterthancn getroffen, wußte er zu seinem Vor-
theil zu benutzen. Er zog die leeren Wohnungen an sich und

besetzte dieselben mit Katholiken, die er aus Schwaben und dem

Gebiete des Abtes von St. Gallen hatte kommen lassen. Auf
diesem Wege gelang es ihm, die Mehrheit der Kirchgemcinde

katholisch zu machen. Als Ansaßen hatten diese freilich nach

dem Landfrieden kein Recht, die Ausübung des katholischen

Gottesdienstes zu verlangen. Ihr Lehensherr suchte aber auf
dem Wege gütlicher Unterhandlung, ihnen dieses Recht zu er-
werben. Er berief in seine Wohnung die acht noch lebenden

evangelischen Hausväter und versprach ihnen, sofern sie ihm die

Erlaubniß der Einführung eines Altars in ihrer Pfarrkirche er-

theilen, sie bei ihrem Glauben bleiben zu lassen. Da diese sich

zu schwach fühlten, ihrem Gerichtsherrn zu widerstehen, nahmen



60

sie seinen Vorschlag an. Dieser zögerte nun nicht mehr, seinen

Plan auszuführen.
Unmittelbar nachher, in den ersten Tagen des Monats

Mai 1612, erschien er in Abwesenheit des evangelischen Geist-

lichen in Leutmerken mit den nöthigen Arbeitern und Material,
um den Altar in der Kirche zu Leutmerken aufrichten zu lassen.

Es wurde derselbe an die Stelle des Taufsteines gesetzt. Am

folgenden Tage erschien auch der thurgauische Landvogt, aber

nur, um sich davon zu überzeugen, ob die Ausführung des

Projektes keine Hindernisse gefunden habe und seine Freude

über das Gelingen des Werkes auszusprechen. Die Zürcher

Regierung wurde sogleich (den 4. Mai 1612) durch den evan-

gelischen Pfarrer von diesem Ereigniß in Kenntniß gesetzt und

gebeten, wenigstens dafür zu sorgen, daß der evangelischen Kirch-

gemeinde betreffend Pfrundeinkommen, Kirchengut und Besetzung

der Pfarrei nichts weiter mehr zugemuthet werde. Zürich be-

dauerte, diese Neuerung nicht auf rechtlichem Wege hindern zu

können, doch versuchte es durch eine Abordnung zu Gunsten der

evangelischen Kirchgemeinde noch zu thun, was möglich war.
Sie hoffte Ulm dadurch für Ertheilung von günstigen Beding-

ungen williger zu machen, daß sie ihm sein zürcherisches Bürger-
recht aufkünden ließ. Die zürcherischen Gesandten, die hierauf
in Grießenberg erschienen, zeigten ihm das öffentlich in der

Kirche zu Leutmerken an und verlangten, mit ihm über die

zukünftigen Verhältnisse der evangelischen Gemeinde zu reden.

Er entschuldigte sich bei ihnen wegen dieser ohne Zürichs Wissen

und Willen durchgeführten Altareinsetzung: Er habe das darum

gethan, damit seine katholischen Lehensleute da, wo sie ihre

Todten beerdigen müssen, auch für sie Seelenmessen lesen lassen

können; ferner deßwegen, weil auch er in der Nähe seiner Ge-

richtsgenossen zu ruhen wünsche. Er versprach aber, den Evan-

gelischen an einem bequemen Orte einen andern Taufstein und

Abcndmahlstisch errichten zu lassen und ihrem Prediger einen



61

guten Ort für Trauungen anzuweisen. Er bat daher die Zürcher

Abgeordneten, bei ihren Obern dahin zu wirken, daß ihm das

dortige Bürgerrecht gelassen werde. Der Erfolg dieser Mission

war aber so, daß Zürich keine Lust hatte, seinen Beschluß zu
ändern. Vom 17. bis 27. November 1614 kam unter Mit-
Wirkung zürcherischer Gesandten auf einer Konferenz in Frauen-
feld, welcher auch der Kollator und luzernische Gesandte bei-

wohnten, ein Vertrag zu Stande, betreffend Theilung des

Pfrundvermögens. Der evangelische Pfarrer behielt nach dem-

selben sein Pfarrhaus nebst Kraut- und Baumgarten, eine

Mannsmad guten Heuboden; der kleine und große Zehenten

mußte zwischen beiden Geistlichen, dem katholischen und evan-

gelischen, getheilt werden. Für den Bau des katholischen Pfarr-
Hauses mußte das Kirchengut einen Betrag von 266 Gulden

leisten. — Unter 26 Häusern söhne das Schloß) waren im

Jahre 1614 15 von Evangelischen und 11 von Katholiken be-

wohnt. Auf den Lehenhöfen des Gerichtsherrn wohnten mit
Ausnahme von 3 nur die im Jahre 1611 eingewanderten Ka-

tholiken. Der evangelische Pfarrer tröstete sich damals damit,
daß ein allfälliger Tod des Kollators diese traurige Lage wieder

ändern könne. Diese Hoffnung ging aber nicht in Erfüllung.
Ebensowenig gelang es aber dem Kollator während seines langen
Lebens aus der kleinen Zahl der Evangelischen Mehrere für
seine Kirche zu gewinnen. Nur Einen bewog die Aussicht auf
einen Lehenhof, den katholischen Glauben anzunehmen. Dagegen
bereitete ihm die Ernte, die die Pest im Jahre 1629 wieder in
dieser Kirchgemeinde machte, neue erwünschte Gelegenheit, einzelne

Wohnungen den Waisen zu entziehen und für sich zu erwerben.

Natürlich erhielten dann dieselben katholische Einwohner. Im
Jahre 1695 zählte die katholische Kirchgemeinde mit Einschluß

der Schloßbewohner 137 Seelen, die größtentheils Ansaßen

waren; die evangelische 54 Seelen in acht meist armen Haus-
Haltungen, welche außerhalb des Pfarrdorfes wohnten und längere



62

Zeit hie und da von Zürich unterstützt werden mußten. Der

katholische Pfarrer wohnte nach 1616 noch längere Zeit in Grießen-

berg und hielt auch später nur alle 14 Tage an Sonntagen in
der 1639 neu geweihten und mit einem katholischen Taufstein
versehenen Pfarrkirche Gottesdienst. Erst 1641 mußte das evan-

gelische Pfarrhaus dem katholischen Pfarrer überlassen werden.*)

III. Der katholische Gottesdienst wird in Gachnang
eingeführt (1605—1613).

Die katholischen Gerichtsherren des Pfarrdorfes Gachnang
und Besitzer des dortigen Schlosses, nach Kaspar Ludwig von

Heidenheim sein Tochtermann Hektor von Beroldingen
von llri, vergaßen die Wiederaufnahme des Lieblingsplanes nicht,

(Heft XIV., puZ. 56) den der erstere ohne Zweifel aus Rück-

sichten auf den mächtigen Stand Zürich im Jahre 1583 hatte

aufgeben müssen. Die thurgauisch-zürcherische Kirchgemeinde blieb

evangelisch, nur im Pfnrrdorf hielten sich immer einzelne wenige

fremde Katholiken als Taglöhner auf und eine aus fünf Gliedern

bestehende Familie wohnte in Hungerspul, einem Lehengute des

Klosters Dänikon. Zu den ersteren gehörte z. B. Hans Kempf,
Rebmann, der durch das Aufpflanzen eines Kreuzes auf das

Grab seiner Frau und seine Gespräche bei einem zürcherischen

Hochzeitmahle in Gachnang am Pfingstsonntage des Jahres 1616,
wie die evangelischen Gachnanger und andere aussagten, eine

Hauptveranlassung des sogenannten Gachnangerhandels wurde.**)
Im Jahre 1616 wurden zwei Bürger im Pfarrorte katholisch,

nämlich Jakob Zit, Schneider, als er die Köchin des Gerichts-

*) Z. A. (Bdl. I Leutmerken). Ueber die Kapelle in Grießenberg siehe

mehr bei K. G. und über das Treiben des Max von Ulm in der Kirch-
gemeinde Lustdorf siehe später.

**) Ueber denselben siehe Pupikofer, thurganische Geschichte, Band
II, S. 157.



63

Herrn heirathete, und Thias Ritz, letzterer mit zwei Söhnen,
weil er durch Verwendung des Gerichtsherrn beim thurgauischen

Landvogte wegen eines Meineides straflos ausging; später schloß

sich denselben auch des erstem Konvertiten Bruder, Heinrich, an.

Nach der Angabe des dortigen evangelischen Pfarrers waren im

Jahre 1612 in der ganzen Kirchgemeinde nur zwölf katholische

Personen; er fügt aber betreffend das große Gesinde des Junkers

hinzu: es bestehe aus allerlei Handwerkern, Rebleuten und Dienst-

boten, da keiner wisse, was für eine Religion sie haben, nur
gehen einzelne in die evangelische Kirche. Beroldingen behauptete

dagegen im Jahre 1613, es seien noch 4V Kommunikanten, ob-

schon die Pest vor zwei Jahren 40 Personen weggerafft habe.

Schon im Jahre 1605 hatte der Schloßbesitzer mit Bewilligung
der katholischen Eidgenossen für sich und seine katholischen Dienst-
boten und Arbeiter im Schloßhofe eine Kapelle erbaut, welche

erst in der neuesten Zeit Eigenthum der katholischen Kirchgemeinde

wurde; ohne Zweifel wurde dieselbe von Frauenfeld aus hie

und da Versehen und ebenso funktionirte bei Beerdigungen von

Katholiken, die auf dem evangelischen Friedhofe stattfanden, ein

Priester aus der Residenz. Nur nach heftigen Verhandlungen
wurde letzteres von den Evangelischen zugegeben, jedoch den Ka-

tholiken nicht gestattet, bei diesem Anlaße in der Pfarrkirche
Gottesdienst zu halten und nachher die auf die Gräber gesteckten

Kreuze herausgerissen. Noch vor der Beendigung der VerHand-

lungen wegen des Gachnanger Sturmes (1610) bat Beroldingen
die fünf katholischen Stünde, ihm dazu zu helfen, daß ein Altar
in der Pfarrkirche (der sogenannten obern Kirche) in Gachnang

aufgerichtet und den dortigen Katholiken ungehinderter katholischer

Gottesdienst gestattet werden müsse; ferner verlangte er aus den

Fonds der evangelischen Kirchgemeinde den Bau eines katholischen

Pfarrhaufes, wozu er den Boden geben wollte, eine Abchurung

für Besoldung eines katholischen Pfarrers, genug Platz aus dem

evangelischen Friedhof für die katholischen Leichen, und endlich



64

Wiederaustheilung der Armenspende, die seit einigen Jahren nie oder

nur unter die zürcherischeu Kirchgcnossen stattgefunden habe und

Beisitz bei der Kirchenrechnung, weil es bei derselben unordentlich

hergehe. Zugleich bat er, die dortigen Katholiken sowie andere

dortige erst Evangelische, welche geneigt wären, zur katholischen

Kirche überzutreten, vor den Beschimpfungen und Drohungen ihrer
evangelischen Mitbürger zu schützen, weil sonst wegen dieser

drohenden Lage Niemand den Uebertritt wage (Juni 1611).
Die Gesandten der katholischen Orte wollten aber nach Bezahlung
der Bußen, welche wegen des Gachnanger Handels gesprochen

worden waren, in die Hauptsache eintreten; sie beschlossen aber

dennoch später wegen größerer Kundlichkeit und friedliebender

Einigkeit zunächst nur eine Abtheilung des Friedhofes in zwei

gleiche Theile durch den thurgauischen Landvogt Würz und den

zürcherischen Obervogt Holzhalb in Kyburg in Gachnang vor-
nehmen zu lassen; sie sollten durch eine Mauer von einander

geschieden werden. Nach einigem Zögern Zürich's kam das

erstere zu Stande (Dezember 1611), letzteres aber erst später.

Als aber Zürich vernahm, daß der thurgauische Landvogt in

Verbindung mit einem Abgeordneten des Kollators der cvan-

gelischen Pfründe, des Bischofs von Konstanz, im Auftrage der

katholischen Orte für die Besoldung eines katholischen Geistlichen

eine Abchurung des evangelischen Pfrundfonds vornehmen wolle,

ließ es dem erstem das Recht anbieten und drohen, daß es in

diesem Falle entschlossen sei, den Verlust des evangelischen

Pfarrers in Gachnang durch Sequester auf die Einkünfte von

Prälaten und Klöstern, die in seinem Gebiete liegen, zu ersetzen.

Es ersuchte auch Bern und evangelisch Glarus, ihm zur Seite

zu treten (9. Juni 1612). Dennoch wurde bald nachher von

den vorher Genannten in Gachnang eine Abchurung vorge-
nommen, der aber für einmal wegen der zürcherischen Einsprache

keine Folge gegeben wurde. Beroldingen suchte indessen sowohl
beim Kollator als bei den katholischen Orten Hülse, indem er



65

auf die großen Kosten, die er wegen diese» guten Werkes bisher

gehabt habe (ca. st. 1660), hinwies, und mit dem Perkauf

seiner dortigen Herrschaft, die dann dielleicht in evangelische

Hände käme, drohte. Dieses half. Ein Abgeordneter der ka-

tholischen Orte (Alt-Landammann Hans Heinrich Schwarz von

Glarus) und Zürichs (Hans Ulrich W olf, Statthalter) nahmen
eine neue Abchurung der evangelischen Pfründe in Gachnang

vor (Juni 1613), die nachher die Genehmigung der Tagsatzung

der sieben Orte erhielt (16. Juli 1613; s. Kühn, PIrui'K. s.,

Bd. I, 168). Den 15. Juli 1613 verpflichtete sich Beroldingen

für sich und seinen Sohn schriftlich, sich lebenslänglich mit der

Schloßkapelle zu begnügen und der Pfarrkirche ganz müßig zu

gehen.

Bald nachher wurde für die katholische Gemeinde ein Pfarrer
angestellt; der Bischof von Konstanz besetzte als Kollator der

evangelischen Pfarrgemeinde auch die katholische; die Gerichte

nebst dem Schlosse gingen 1624 in die Hände des Klosters Ein-
siedeln über, das sie bis 1798 behielt. Die katholische Ge-

meinde blieb aber klein, obschon der Gerichtsherr auf einzelne

Lehengüter toggenburgischer Katholiken (Bürgi) setzte und in's
Gericht wählte. Nur zwei evangelische Kirchbürgerinnen verließen

wegen ihrer Verheirathung mit Katholiken ihre Kirche und

ein dem Trunke ergebener Mann. Dagegen trat von Seite
der Katholiken nur einer, ihr Pfarrer Simon Albert, im

Jahr 1667 zur evangelischen Kirche. Im Jahr 1639 waren

fünf katholische Familien mit 13 Seelen, im Jahr 1695 sieben

Haushaltungen mit 36 Seelen; 1740 wohnten 45 Katholiken
in dieser Kirchgemeinde, aber nur im Pfarrdorfe. Wegen der

dürftigen Lage der katholischen Gemeinde und weil die Schloß-
kapelle Privatkapelle war, verwendeten sich sowohl der Kollator
als die katholischen Orte auf Bitte der Katholiken in Gachnang
bei Zürich theils wegen neuer Zuschüsse aus den dortigen Kirchen-
fonds, theils wegen Mitbenutzung der obern Kirche; nur einmal

5



66

wurde eine Zulage von 15 Gulden bewilligt (1640). Ebenso

wenig gelang es den Petenten so bald, für den katholischen

Pfarrer, der zuerst in einem Nebengebäude des Schlosses und

später eine Zeit lang sogar bei andern Leuten in einem Bauern-

Hause wohnen mußte, ein eigenes Haus zu erhalten; erst 1701

kam das durch Hülfe des Obervogtes Rüppli in Frauenfeld

zu Stande.*)

IV. In Mammern wird die Messe wieder eingeführt.
(1618-1619).

Die Kirche in Mammern wie diejenigen in Berlingen und

Burg (bei Stein) waren am Untersee die einzigen thurgauischen

Kirchen geblieben, in denen seit der Reformation der katholische

Gottesdienst nicht wieder eingeführt wurde. Es wurde das

zwar in Mammern schon im 8. Dezennium des vorigen Jahr-

Hunderts von einem Vogt der evangelischen Herrschaft und 1602

von dem Lehenherrn der Gerichtsherrlichkeit und Kollatur

Mammern, dem Abte von St. Gallen, versucht. Beide Mal
mußte aber der Versuch wieder aufgegeben werden, das letzte

Mal wegen der Opposition sowohl des evangelischen Gerichts-

Herrn, Friedrich von Thumb, Erbmarschall des Herzog-

thums Württemberg, als der zürcherischen Regierung. Die

wenigen Katholiken, die in der Kirchgemeinde**) wohnten, be-

*) Eine versprochene Stiftung von 2690 fl. für die katholische Psarr-
besoldung von einer Schwägerin Bcroldingens wurde nie bezahlt. — Z. A.

(Bdl. 2, Gachnang); Th. A. (Meersburger Archiv á. VI. Amt Reichenau);
S. H.. 5. Band. — In der Pfarrkirche Gachnang waren früher drei Grab-

steine, zwei mit Wappen im Schiffe und einer beim Choreingange; in den

Fenstern des schönen Chores waren neun gemalte Glasscheiben, wovon nur
noch zwei ältere vorhanden sind.

**) Nach einem evangelischen Pfarrbericht von 1695 waren seit der

Reformation nur zwei Haushaltungen in Mammern immer katholisch ge-

blieben, wovon damals die eine ausgestorben war, die andere aber, .Namens

Martini, noch daselbst wohnte.



67

suchten den Gottesdienst in benachbarten katholischen Kirchen,

nämlich Eschenz, Wangen und Oehningen, besonders aber in
dem ganz nahen Klingenzell. Diese wenigen Katholiken wagten

um so weniger, die früher angeführten Forderungen angesehener

Manner zu wiederholen, weil sie größtentheils nur Einzüglinge

(Ansaßen) waren und die Niederlassung nur gegen das Ver-

sprechen erhalten hatten, in kirchlichen Dingen keine Neuerung

verlangen zu wollen. Erst seit Mitte 1618 wagten sie mehr

und erhoben sich, um für Einführung des katholischen Gottes-

dienstes in der Kirche zu Mammern Schritte zu thun. Sie sollen

dazu durch Versprechungen und Aufforderungen katholischer

Geistlicher der Nachbarschaft, die bei einer Versammlung in
Herdern sich dazu entschlossen hatten, zerstreuten Katholiken in
evangelischen Gemeinden zum katholischen Gottesdienst verhelfen

zu wollen, ermuntert worden sein*). Im September 1618,
wandten sich die Katholiken in Mammern im Geheimen an
den thurgauischen Landvogt Sonnenberg, der durch seinen

Eifer für die katholische Kirche bekannt war, indem sie vorgaben,

ihre Zahl sei dreißig. Als Beweggrund für dieses Begehren

gaben sie ihm an: die Noth, in der sie beim letzten großen

Sterbet (1611) gewesen, ferner, weil man sie in andern ka-

tholischen Kirchen nicht dulden wolle. Damals wohnten in der

Kirchgemeinde etwa fünf katholische Hausväter, unter denen sich

besonders Kleinhans Frey, ein Ansäße, durch seinen Eifer in
dieser Sache auszeichnete. Zwei seiner Glaubensgenossen, die

*) Nach einem Bericht des evangelischen Psarrers von '1695 erzählte

im Jahre 1688 der Stadtschreiber von Stein (Koch) demselben Folgendes:
„Wenige Bewohner von Mammern haben sich vor 1619 gegen den damaligen

Gerichtsherrn aufgelassen und ihm nicht standesgebllhr begegnen wollen.

Sie seien von den Papisten, denen sie hie und da, besonders dem Landvogt
Sonnenberg in Frauenfeld nachgelaufen, in ihrem Widerstand gesteifft, ge-

schirmt und letzlich gar zum Obsig deswegen nämlich befördert worden,
weil sie den zugemutheten Abfall versprochen und leider bald gehalten."



68

im Pfarrdorfe wohnten, waren vorher wegen Diebstahl gestraft

worden. Der Leumund von zwei andern war auch nicht viel

besser.

Seitdem sie in Frauenfeld gute Auskunft erhalten, traten

sie auch in ihrer Heimatgemeinde offener auf und ließen sich

verlauten, man werde bald neue Zeitung hören; sie seien lange

genug von den Evangelischen geschmäht und verachtet worden.

Die Evangelischen merkten bald, nm was es sich handle. Die

Zürcher Regierung und Synode, sowie der abwesende Gerichts-

Herr, Friedrich von Thumb, wurden durch den evangelischen

Pfarrer Held*) von dieser Gefahr in Kenntniß gesetzt. Zürich

rieth dem evangelischen Ortspfarrer, ein wachsames Auge zu

haben und, sofern etwas unternommen werden wolle, zu be-

richten. Einzelne der Einwohner, von denen man glaubte, daß

sie die Einführung der Messe verlangt haben, wurden darauf

vor der Gemeinde deswegen zur Rede gestellt. Sie gaben das

zu, erklärten aber, sie haben das nicht aus sich verlangt; sie

seien nach Frauenfeld zitirt worden und haben daselbst aus

Furcht vor Strafe zu einer solchen Forderung eingewilliget.

Uebrigens seien sie bereit, wie ihre Eltern den katholischen

Gottesdienst in Klingenzell zu besuchen. Bald darauf zeigte der

thurgauische Landvogt dem Gerichtsherrn Friedrich von Thumb,
der aber damals noch landesabwesend war, dieses Begehren

einzelner seiner Unterthanen mit und forderte ihn auf, dem-

selben zu entsprechen. Sobald die Zürcher Regierung davon

etwas erfuhr, ließ sie durch einen seiner Verwandten mit dem

Gerichtsherrn unterhandeln und ihn anfragen, was er in dieser

Sache thun wolle und könne (9. Januar 1619); zugleich gab

*) Seine nicht immer würdigen Vorgänger seit 1567 waren: Lux
Niklaus aus Württemberg, Lukas Gebhart (1583 abgesetzt), Andreas Jberger
(bis 1583 in Dußnang und Lipperswilen), Michael Bräu (seit 1531),
Heinrich Molgis (1598?) und Jakob Böschenstein; siehe L, V.



69

sie dem Ortspfarrer Vollmacht, sofern der Landvogt ohne ihren
und des Gerichtsherrn Willen den Altar aufrichten lassen wolle,

in ihrem Namen zu erklären, daß sie ohne Recht nichts vor-
nehmen lasse. Der Gerichtsherr ersuchte den Landvogt, für ein-

mal die Sache ruhen zu lassen, bis es ihm wegen seiner Ge-

schäfte, die er wegen des württembergischen Herzogs besorgen

müsse, möglich sei, in's Thurgau zu kommen und bat zugleich

die Zürcher Regierung, ihm in diesem gefährlichen Werke zur
Seite zu stehen (19. Februar 1619). Der Landvogt entsprach

diesem Wunsche. Bald darauf kehrte Thumb nach seinem Schlosse

Neuenburg (bei Mammern) zurück und fragte nun selber seine

katholischen Unterthanen in einer Gemeindsversammlung über

ihre Wünsche an. Sie erklärten sich aber damals nur unbe-

stimmt: sie wollen beim Landfrieden bleiben, bitten aber, ihnen

zu erlauben, ihm später ihren Entschluß mitzutheilen. Die

Zürcher Regierung benutzte die Zwischenzeit, um über die recht-

lichen Verhältnisse der Gemeinde und den Charakter derjenigen

Cötualen, welche die Messe verlangten, Bericht einzuziehen. Es

wurde daher Pfarrer Held beauftragt, mit den nöthigen Schriften
nach Zürich zu kommen. Nachdem er einer Kommission aus

ihrer Mitte darüber den nöthigen Aufschluß ertheilt hatte, be-

schloß sie, es sei für den Fall, daß der Landvogt vorwärts
fahren wolle, das Beste, wenn der Gerichtsherr oder ein Ab-
gesandter desselben nebst einem Beistand der Zürcher Regierung

zum Landvogt gehen, um ihn dafür zu ersuchen, daß er die

Evangelischen in Mammern beim alten Herkommen bleiben lasse.

Auch die Katholiken in Mammern blieben nicht unthätig. Sie
baten den Landvogt, für Ausführung des Werkes zu sorgen.

Dieser zitirte daher den Gerichtsherrn auf den 23. Februar 1619

nach Frauenfeld, um von ihm zu vernehmen, ob er dem Gesuch

seiner katholischen Unterthanen entsprechen wolle oder nicht. Dieser

erschien daselbst mit einem Zürcher Beistand (Georg von Grebel),
ferner mit seinem Schwager Dietrich von Breitenlanden-



70

berg auf Salenstein und Hans Kesselring. Der Landvogt

zeigte ihnen bei diesem Anlasse die Bittschrift, die ihm die Ka-

tholiken in Mammern wegen Einführung der Messe eingegeben

hatten, und erklärte ihm: er müsse diesem Begehren entsprechen,

weil es laut Landfrieden sei, und ihn daher die Petenten, so-

fern er ihnen nicht helfen würde, bei der Mehrheit der Ober-

Herren im Thurgau verklagen würden. Er versicherte aber den

Kollator, daß dem Prädikanten sein bisheriges Einkommen un-

geschmälert bleiben werde. Der Gerichtsherr suchte dennoch die

Ausführung des Planes dadurch zu hindern, daß er dem Land-

Vogt verschiedene Urkunden vorwies und ihm bemerkte, er werde

im Chor der Kirche, wo sein Vater begraben liege, keinen Altar
aufrichten lassen.*) Das gehe auch darum nicht an, weil die

Kirche zu eng und kein Kirchengut für Besoldung eines katholi-

schen Geistlichen vorhanden sei, indem eine geistliche Stiftung,
die bei der Herrschaft Neuenburg gelegen, von Geistlichen ver-

kauft worden sei. Alle diese Vorstellungen halfen aber nichts;

endlich verstand sich aber doch der Landvogt dazu, seine vom

Zürcher Gesandten unterstützte Erklärung den katholischen Orten

mitzutheilen. Die damaligen Kriegsunruhen nöthigten den

Erbmarschall Thumb, bald nachher wieder nach Deutschland zu-

rückzukehren. Er übergab seinem Verwalter Junker Franz Ziegler
von Schaffhausen **) und seinem Schwager Dietrich von Breiten-

landenberg, in Verbindung mit der zürcherischen Regierung alles

zu thun, damit das Projekt nicht ausgeführt werde. Er glaubte
dieses Ziel dadurch am Besten erreichen zu können, daß er seine

*) Vielleicht war es Konrad Thumb von Neuenburg zu »Stetten Erb-
marschall von Württemberg, von dem ein Schild mit dieser Inschrift und
der Jahrzahl 1558 im alten Wirthshause bei der obern Schmiede im Fenster

war. Dem damaligen Gerichtsherrn wurden 1615 und 1616 Kinder in
Mammern getauft.

") Zieglers geheime Vorliebe für den Katholizismus war ohne Zweifel
Thumb nicht bekannt.



71

Herrschaft Neuenburg, mit der die Gerichtsherrlichkeit und Kollatur
Mammern verbunden war, an Zürich verkaufe. Dieses bedauerte

aber, dieses Anerbieten darum nicht annehmen zu können, weil es

die Wiederkehr der Streitigkeiten befürchtete, die es nicht lange

vorher mit den katholischen Orten wegen des Ankaufs von zwei

andern thurgauischen Gerichtsherrlichkeiten (Pfyn und Weinfelden)
gehabt hatte. Dagegen lud es die von Thumb bestellten Sach-
Walter nach Zürich, um sich mit ihnen über die weitern Schritte,
die in dieser wichtigen Sache zu thun seien, berathen zu können.

Zürich verwendete sich darauf sowohl beim Landvogt als bei

den katholischen Mitständen für Aufgeben ihres Planes. Diese ließen

ihm aber auf einer Tagsatzung in Baden (Mai 1619) anzeigen,

daß sie dem thurgauischen Landvogt bereits den Auftrag ertheilt
haben, das Werk auszuführen. Zürich bedauerte eine solche Un-

Nachgiebigkeit und Rücksichtslosigkeit und bat zugleich, nur noch

bis zur Rückkehr des Gerichtsherrn die Ausführung zu verschieben.

Die katholischen Mitstände beschlossen jedoch auf einer katholischen

Tagsatzung in Wäggis noch vor der nächsten Jahrrechnungs-

tagsatzung, ihre Gesandten nach Mammern zu schicken, um den

dortigen Katholiken zum katholischen Gottesdienst zu verhelfen. Sie
zeigten das Zürich mit dem Bemerken an, daß sie das aus-

führen werden, auch wenn Zürich keine Gesandten dahin senden

werde. Bald nachher ließen sie Zürich noch davon in Kenntniß

setzen, daß ihre Gesandten den 9./19. Juni 1619 in Mammern

eintreffen werden. Die Zürcher Gesandten erschienen an

diesem Tage daselbst (Seckelmeister Hans Ulrich Wolf und

alt-Schultheiß Junker Konrad von G rebel). Erst am folgenden

Tage (10./20 Juni) erschien zuerst um 8 Uhr der thurgauische

Landammann Rüppli nebst dem Scharfrichter und Wasenmeister;

um 9 Uhr folgten ihm die Gesandten der fünf katholischen

Orte nebst dem thurgauischen Landvogt auf 21 Rossen nach.

Im Namen des abwesenden Kollators nahm sein Schwager und

Vogt an den Verhandlungen, die nun wegen der Aufrichtung



72

eines Altars in Mammern gehalten wurden, Antheil. Diese

fanden auf einer Sommerlaube im Schlosse Neuenburg statt.

Die fünförtlichen Gesandten eröffneten dieselben mit der be-

stimmten Erklärung, daß sie den Ort nicht mehr verlassen, bis

der Altar in der Kirche zu Mammern stehe. Vor den an-

wesenden Gesandten erschienen dann folgende katholische Haus-
Väter aus der Kirchgemeinde Mammern, und baten für sie und

die Ihrigen (die circa 32 Personen ausmachen) den katholischen

Gottesdienst einzuführen: Kleinhans Frey, Heinrich Geuggis,
Weber, Quirin Martin, Heinrich Geuggis jünger, Hieronymus

Geuggis, Hans Geuggis jünger und Joh. Jakob Schwarz,
genannt Pali; nur des letztern Sohn, Schreiber in Wolfegg,

hatte sich nicht eingefunden.

Nachdem hierauf die Gesandten die Kirche in Mammern

besichtigt, wurden die Verhandlungen an obigem Orte wieder

sortgesetzt. Die zürcherischen Gesandten verlangten auch jetzt

noch, aber vergeblich, Aufschub bis zur nächsten Jahrrechnung;

nur das wurde auf ihren Wunsch bewilligt, daß die Katholiken

in Mammern noch einmal angefragt werden sollen, ob sie bei

ihrem frühern Begehren bleiben und nicht ferner mit der nur
1/4 Stunde entfernten Kirche und Gottesdienst in Klingenzell sich

begnügen wollen. Natürlich wollten sie davon nichts mehr

hören. Die Sachwalter des Gerichtsherrn wurden von den Ge-

sandten darauf über dessen Meinung gefragt. Sie zeigten an,

daß der Gerichtsherr zwar seinen katholischen Unterthanen nicht

wehren wolle, eine eigene katholische Kapelle im Pfarrdorfe zu

bauen, aber er verlange, daß den Evangelischen ihre bisherige

Kirche, sowie ihrem Seelsorger das bisher bezogene Einkommen

bleibe. Auch die zürcherischen Gesandten besprachen den letztern

Punkt und wünschten zu wissen, woher man die Besoldung für
einen katholischen Geistlichen nehmen wolle. Ihre katholischen
Kollegen bemerkten ihnen, es seien früher für zwei katholische

Pfründen Stiftungen da gewesen; der evangelische Pfarrer beziehe



73

davon nur einen kleinen Theil, wahrend dagegen der Gerichts-

Herr den Rest für sich benutze. Dieser Rest könne und werde

nun für einen katholischen Geistlichen verwendet werden. Eben-

falls versprachen sie, nur einen kleinen Altar in die kleine Kirche

stellen zu lassen und zwar einen Schuh entfernt von dem Grabe

des alten Junkers Thumb; nur verlangte man ferner, daß der-

selbe mit einem Brustgitter versehen werde. Weitere Veränder-

ungen innerhalb der Kirche werde man nicht vornehmen; nur
müsse die bisher von den Evangelischen benutzte Sakristei dem

Priester überlassen werden. Die Katholiken müssen die Kirche
den Evangelischen im Sommer um 8 und im Winter um 9 Uhr

zur Verrichtung ihres Gottesdienstes überlassen. Die zürcherischen

Gesandten probirten es noch einmal, die Aufrichtung des Altars
zu verhindern, bis sie ihre Obern über die heutigen VerHand-

langen in Kenntniß gesetzt und von ihnen neue Weisung er-

halten. Ihre katholischen Kollegen schlugen diese Bitte ab. Sie
schritten sogleich zur Ausführung des Werkes und ließen durch

Priester vom benachbarten Oehningcn den ersten katholischen

Gottesdienst halten. Diese thaten es (wie es in einem gleich-

zeitigen evangelischen Berichte heißt) mit Freuden und Froh-
locken. —

(In den ersten Jahren versahen Mönche aus Oehningen

(bei Stein), sowie Kapuziner von Frauenfeld den Gottesdienst an
Sonn- und Festtagen in Mammern. Erst seit 1639 wurden

eigene katholische Geistliche, die im Dorfe wohnten, angestellt.)

Dann bestimmten obige Gesandte als zukünftige Besoldung des

evangelischen Pfarrers: das Pfarrhaus bei der Kirche, 18 Malter
Kornvesen, 6 Malter Hafer, 1 Malter Roggen und Schmalsaat, 1

Fuder Wein, 69 Gulden an Geld und 39 Gulden für Benutzung
einer Wiese. Nach Vollendung der Geschäfte wurde zum
Mittagsmahl geschritten. Die Gesandten der katholischen Orte
und diejenigen von Zürich aßen getrennt von einander;
letztere verließen noch am nämlichen Tage traurig Mammern.



74

Ihre Obern beschlossen den 12./22 Juni, nachdem sie ihren Be-
richt vernommen hatten: weil einmal die Sache nicht anders zu

thun gewesen, noch habe begegnet werden können, so lasse man
es dabei bleiben; daneben soll man den evangelischen Pfarrer
in Mammern und den dortigen Vogt wegen der dortigen evan-

gelischen Kirchgemeinde ermähnen und ein Trostschreiben zu-
senden. In diesem Trostschreiben an den evangelischen Pfarrer
(datirt 12./22. Juni 1619) sprach die zürcherische Regierung ihr
Bedauern darüber aus, daß sie diese Neuerung habe zugeben

müssen und fährt dann also fort: „Wir versehen uns aber zu

den evangelischen Kilchgenossen in Mammern gemeinlich und

sonderlich, daß sy sich ein solches, weil es einmal anders nit
syn khönen, nit Irren lassen, dann das sy sich von der erkhandten

Evangelischen Göttlichen Lehr und Wahrheit nit abwenden, son-

ders by derselben nüt destweniger wie bisher beständig und

thrüwlich verharren und blyben und dasjenige, was zu Jrer
seelen heil und wolfahrt dienet, betrachten und thun werdent."

Schließlich anerbot sie der Gemeinde, sofern es nöthig sei,

ihren fernern Beistand und Schutz. Pfarrer Held verlas dieses

Trostschreiben auf der Kanzel und ermähnte zugleich seine Pfarr-
kinder, ihrem Glauben treu zu bleiben. Einhellig entschloß sich

diese damals dazu.

So lange die Herrschaft in den Händen der evangelischen

Familie Thumb blieb, hatte sich die evangelische Gemeinde nicht

zu beklagen. Schon 1620 verkaufte aber Friedrich Thumb seine

Besitzungen in Mammern und Neuenburg an die katholische Fa-
milie Roll von Uri, von der damals ein Glied (Walther),
Comthur in Tobel*) und ein anderes thurgauischer Landvogt

war, verpflichtete aber den Käufer, die evangelische Gemeinde bei

ihren bisherigen Rechten bleiben zu lassen und immer ihren

*) Er wurde seiner Zeit in der Kirche in Mammern beerdigt und ihm
darin ein Grabmal errichtet.



75

Geistlichen aus den vier evangelischen Stadien der Schweiz zu

wählen. Nach einer Angabe eines evangelischen Geistlichen aus
dem Anfang des 18. Jahrhunderts „habe man im Jahr 1620
die Stadt Stein dazu bewegen wollen, die Herrschaft Neuen-

bürg zu kaufen und Thumb habe das sehr gewünscht und sie

derselben um st. 4000 wohlfeiler überlassen wollen. Sein Ver-
Walter, Junker Ziegler von Schaffhausen, habe sich aber be-

stechen lassen und sie hinter der Hand an die Herren von Roll
verkauft." Seit dieser Zeit blieb die Herrschaft und Kollatur bis
in die neuere Zeit in katholischen Händen und zwar seit 1690
bis in's 19. Jahrhundert in Besitz des Klosters Rheinau. Diese

Besitzer, besonders aber und zuerst die Glieder der Familie Roll
gaben sich bald große Mühe, die kleine katholische Gemeinde zu

vermehren. Sie konnten um so leichter dazu gelangen, weil die

meisten Güter in der Kirchgemeinde zum Schlosse gehörten und
die meisten Einwohner der dortigen Herrschaft schuldig waren.
Die neuen Besitzer der Herrschaft und Kollatur (Roll) hielten
das Versprechen, das sie s. Z. dem evangelischen Verkäufer geben

mußten, nicht. Bald nachdem sie dieselbe erworben, wirkten sie

zum Nachtheil der evangelischen und zum Vortheil der katholischen

Kirchgemeinde. Schon 1621 klagte der damalige neue evan-

gelische Pfarrer über verschiedene projektirte Eingriffe des neuen

Gerichtsherren in ihre Rechte (Wahl eines katholischen statt eines

evangelischen Meßmers, Vergitterung des Chores, in dem der

evangelische Taufstein, der zugleich als Abendmahlstisch diente,

stand). Der Kollator von Mammern bewarb sich beim Kollator
von Lippersweilen für die Versetzung des evangelischen Pfarrers
von Mammern, damit er in Mammern den evangelischen Pfarrer
ganz abschaffen und die Gemeinde von einem benachbarten Geist-

lichen versehen lassen könne. Er that dies, um nach Entfernung
des Hirten die Heerde für die katholische Kirche bearbeiten zu
können. Was er schon damals beabsichtigte, gelang ihm nach

dreijährigen Anstrengungen wirklich 1629 für ein paar Jahre.

l



76

Die Gemeinde bewilligte es ihm, aber nur aus Furcht wegen seiner

damaligen Drohungen. 1625 entzog der Kollator dem evan-

gelischen Pfarrer das Pfarrhaus, obschon bisher nur benach-

barte katholische Geistliche den katholischen Gottesdienst versahen,

und gab ihm dafür eine schlechte Wohnung. Damals klagte

auch der evangelische Pfarrer von Mammern in Zürich: Der

Herrschastsverwalter von Roll und einer seiner Beamten (Ru-
dolf H eß) suche die Leute zu converiiren; die Herrschaft habe

360 Gulden geboten, sofern alle katholisch werden; ferner drohe

sie mit Einzug der Schulden und habe daher noch keine Ver-

theilung der Lehengüter vorgenommen. Die Gemeinde fürchte sich

vor der Herrschaft, weil sie bei derselben gar tief in der Dinte stecke.

Gewiß sei, daß etliche in Kürze entweder abfallen oder ihre Lehen-

güter verlassen müssen; der Gerichtsherr werde dann dieselben

mit Katholiken besetzen. Bis 1629 fiel aber nur Ein Evangelischer

ab (Jakob De brun ner). Dieser wurde von dem neuen Ge-

richtsherrn dafür mit einem Lehengute belohnt, das er ihm aber

später wieder entzog. *) Um so erwünschter waren ihm die

Lücken, die der „schwarze Tod" im Jahre 1629 in der Gemeinde

machte. Der Gerichtsherr besetzte nachher seine ledigen Lehen-

Höfe mit fremden Katholiken und verkaufte als Schutzvogt der

Wittwen und Waisen auch solche Güter, die frei und ledig

waren, an Katholiken um einen geringen Kaufpreis als Manns-
lehen. Seit 1629 hatte nämlich Walther von Roll, Comthur
in Tobel, die Gerichtsherrlichkeit übernommen. Seit dieser Zeit
klagten besonders die Evangelischen von Mammern in Zürich

theils über die Entfernung des evangelischen Geistlichen (von
1630—32 wurden die Evangelischen von Burg aus versehen),

*) Nach einem evangelischen Pfarrbericht von 1K35 wurden bis zum
Tode des Pfarrers Held (1620) auf einmal fünf Personen in Mammern
katholisch. — Das Verzeichniß der Konvertiten von Kühn ist nur betreffend
die Zeitangabe nicht ganz richtig. (DlmrK. snvrn I, 244.)



77

theils über den Proselyteneifer des Gerichtsherrn, der seine Früchte

getragen habe und seine Feindschaft gegen evangelische Unter-

thanen. Im Jahr 1622 waren noch 136 evangelische Ein-

wohner und zwei katholische Haushaltungen, im Jahr 1631 war
bereits der größere Theil der Einwohner in der Kirchgemeinde

katholisch. Im Pfarrdorfe waren im Jahre 1631 die meisten

Bewohner saus den Familien Zeller, Debrunner, Kap-
peler, Straßer, Engel, Wehrli, Graber, Karrer)
noch evangelisch; die Lehenhöfe in der Kirchgemeinde waren da-

gegen meistens mit Katholiken besetzt. Die Zahl der erstem betrug
damals 42 Personen, darunter 26—22 Erwachsene. Unter Pfarrer
Reuter (1632—41) wurden zwei evangelische Personen katholisch,

nämlich der Kuhhirt Melchior Straßer und KasparSteiger; unter

seinem Nachfolger Pfarrer Hottinger (1641—51) convertirten

zwei Frauen, welche katholische Männer heiratheten *) und der

Bücker Georg Siegwart, der drei Söhne hinterließ und sowohl

durch den Wirth Dietrich Bosch als durch seine katholische

Frau (eine Schwäbin) dazu verleitet wurde. Während der letzten

Zeit der Pastoration des Pfarrers Frei (1651—1683) ver-

ließen viele evangelische Cötualen aus den Familien Felder
und Wehrli **) (aus dieser 17 Glieder auf einmal) ihre Kirche,

theils wegen Heirath, Begünstigung bei Berbrechen, Arbeitsver-

dienst und Armuth. Im Jahre 1695 wohnten 42 katholische

Haushaltungen (28 verbürgerte und 14 fremde) mit 171 Seelen

in der Gemeinde und nur vier evangelische.

*) Die eine war eine Enghauser, die andere war die Wittwe Anna

Karrer.

*") Aus der Familie Wehrli convertirten: Weber Georg Wehrli
mit zwei Söhnen und zwei Töchtern, Sebastian W. und seine Frau Re-

gula Karrer; Hans W. Schneider und eine Schwester, Hans W. Metzger

sammt seinem Sohne, Tochter, Sohnssrau, Tochtermann, sämmtliche mit
verschiedenen Kindern. Eines derselben wurde im Jahre lögl wieder

evangelisch.



78

Pfarrer Ringgli schrieb 1711 nach Zürich: „Zur Ver-

breitung des Katholizismus solle gedient haben, daß die ka-

tholischen Gerichtsherrn die Katholiken in Dienst und Aemtern

begünstigten. Die Katholiken haben zu den zwei alten kleinen

Glocken zwei neue größere erhalten, welche aber die Evangelischen

nicht benutzen dürfen; bei namhaften Prozessionen werde da-

gegen den Katholischen mit 7 Glocken geläutet; die Katholischen

seien den katholischen Gerichtsherren eben lieb; ferner seien mo-

natliche und jährliche Andachten, darunter die sogenannte

Rollische Jahrzeit und das Scapulierfest, wobei großer Zu-
lauf und zum Theil auch annehmlicher Genuß und beliebtes

Wohlleben stattfinde. Die Evangelischen seien dagegen meist

mangelbar, verachtet, ja sogar verhaßt und haben im Schlosse

fast nichts zu verdienen. Man locke sie zum Abfall und ver-

hindere und verspäte sie am Kirchgang." Die evangelische Ge-

meinde nahm in der Folgezeit zwar etwas zu, die katholische

Gemeinde ist aber bis heute die weit zahlreichere geblieben. *)

IV. Das Kloster Tänikon führt die Messe in der Kirche
zu Aadorf ein. (1626—1627.)

In der vorhergehenden Periode (s. Heft 14, S. 78) ist

erzählt worden, wie die erste Aebtissin von Tänikon, **) Sophie,
bei ihren Gerichtsgenossen in der Umgegend für Ausbreitung des

katholischen Glaubens gewirkt hat. Dieses Kloster besaß auch

in dem benachbarten Dorfe Aadorf die niedere Gerichtsbarkeit

nebst vielen Lehenhöfen, die zürcherische Regierung dagegen als

Erbe des Klosters Rüti die Kollatur. Ein Theil der evan-

gelischen Kirchgenossen, die zu Aadorf gehörten, waren zugleich

ihre Unterthanen. Bis zum Anfang den 17. Jahrhunderts

*) 2. L>.. (bei Mammern).
**) Im Jahre 1530 wohnte außer dem frühern Kaplan noch ein

Priidikant in Tänikon. Beide besoldete das Kloster.



79

ließen die Gerichtsherren in Tänikon ihre Lehensleute in Aadorf

unangefochten. Diese, sowie die andern Einwohner der Kirch-

gemeinde blieben daher wie ihre Nachbarn in Elgg evangelisch.

Dieses änderte sich aber, als eine Verwandte der Aebtissin Sophie

ihr in dieser Würde nachfolgte. Diese (Veronika von Greut)

wünschte das von derselben in ihrer nächsten Umgebung mit
Erfolg getriebene Bekehrungswerk bei andern Lehensleuten des

Klosters fortzusetzen. Sie stellte daher vier Wochen nach ihrem

Amtsantritt an die Bewohner chrer Lehengüter im Dorfe Aadorf
die Forderung, ihre Lehen von ihr zu empfangen und stellte

dafür die Bedingung, daß sie mit ihr in Tänikon zur Kirche

gehen müssen, d. h. nicht mehr den evangelischen Gottesdienst

in Aadorf, sondern den katholischen in der Klosterkirche Tänikon

zu besuchen haben. Die Aadorfer Lehensleute weigerten sich

nicht, die Lehen von ihr zu empfangen, nur baten sie, ihre Ge-

wissen nicht mit Forderungen, die sie nicht erfüllen können, zu

beschweren. Die Aebtissin beharrte aber dennoch bei der ge-

stellten Bedingung, indem sie ihnen erklärte: Es sei ihre Pflicht,
für sie zu sorgen und sie recht zu weiden. Dieses machte all-

mälig einige wankend; es gelang aber dem Besitzer des Kein-
Hofes, Joachim Baltis, alle zu dem Beschluß zu bewegen, ihre

Noth durch Gesandte der zürcherischen Regierung mittheilen und

dieselbe um Hülfe und Schutz anrufen zu lassen. Diese schickte

zwei Gesandte, Hauptmann Holz halb nebst dem Amt-
mann von Winterthur in's Kloster Tänikon, um die Aebtissin

dazu zu bewegen, daß sie ihren Unterthanen keine Neuerung in
Sachen des Glaubens zumuthe. Aber alle Vorstellungen, die

ihr die zürcherischen Gesandten machten, blieben fruchtlos. Sie
erklärte ihnen, sie sei das ihrem Gewissen und ihrer Verwandten,
der ehemaligen Aebtissin Sophie von Greut, welche das schon

im Sinne gehabt habe, aber nur auf die Vorstellungen ihres
Visitators sowie des thurgauischen Laudvogts davon abge-

standen, schuldig. Die zürcherische Regierung klagte das, nach-

l



80

dem dieser Versuch zur Umstimmung der Aebtisfin fehlgeschlagen

hatte, auf einer evangelischen Tagsatzung in Aarau den Ge-

sandten der evangelischen Orte (September 1009); die Aebtissin

rief dagegen die katholischen Orte um ihre Hülfe an, damit sie

den Bewohner ihres Kelnhofes und die fünf von ihm verleiteten

Lehenmänner von ihren Gütern entfernen könne. Da eine noch-

malige Verwendung, die die Zürcher Regierung bei der Aebtissin

Versuchte, erfolglos blieb und auch die katholischen Gesandten

auf einer Tagsatzung in Baden (Januar 1610) dem Wunsche

Zürichs nicht entsprechen wollten, gab Zürich nach, weil das

Versprechen gegeben wurde, daß allfällige Katholiken in Aadorf
die Kirche im Kloster Tänikon und nicht diejenige in Aadorf

besuchen müssen. Die Aebtissin erreichte ihre Absicht. Es ge-

lang ihr und ihrer Nachfolgerin, in Aadorf eine kleine katholische

Gemeinde zu gründen, die bis 1626 in Tänikon zur Kirche

ging. Damals waren in Aadorf acht Lehenhöfe von Tänikon

von Katholiken bewohnt. Schon 1615 verließ der Bruder
des Kelnhöfers Joachim Baltis den evangelischen Glauben

und erhielt dafür die Weibelstelle in Aadorf. *) Die Aebtissin

Anna von Wellenberg versuchte seit Juni 1626, nicht nur
für die Katholiken in Aadorf, sondern auch für diejenigen in
Maischhausen, Guntershausen und Horden, die bis zur Refor-
mation zur Kirchgemeinde Elgg gehört hatten, den katholischen

Gottesdienst in der Kirche zu Aadorf einzuführen. Sie ließ

dieselben in's Kloster kommen und eröffnete ihnen ihre Absichten,

verbot ihnen aber, davon etwas ihren evangelischen Mitcötualen

zu sagen. Diese erfuhren es aber durch eine der Frauen dieser

Lehensleute. Als bald darauf einzelne Klosterfrauen von Tänikon

*) Nach der Klosterchronik von Tänikon war damals in Aadorf kein

anderer Katholik, obschon die Aebtissin Sophie sagte, sie hoffe mit Hülfe
ihrer Väter Aadorf katholisch zu machen, sonst seien die katholischen Orte
nicht mehr Meister, sondern Zürich.



81

an einem Werktage bei einem Besuche in Aadorf in die dortige
Kirche gingen, und darin ihre Klostergesange anstimmten, schien

es ihnen nun Zeit zu sein, Zürich von dem, was sie vernommen

hatten, in Kenntniß zu setzen und um Hülfe und Schutz zu

bitten (Juni 1626). Dieses theilte die Klage sogleich seinen

Gesandten bei einer Tagsatzung in Baden mit, welche aber den

9. Juli beruhigend berichteten: es sei bisher tein derartiger An-

zug gemacht worden. Bevor aber die damalige Jahrrechnungs-

tagsatzung geschlossen wurde, erschienen auf Antrieb der Aebtissin
Benedikt Harder, Gerichtsherr von Wittenwyl mit zwei andern

Abgeordneten aus Aadorf in Baden, welche vorgeblich im Namen

von 16 katholischen Haushaltungen mit 162 Seelen in Aadorf
und in der Umgebung des Klosters Tänikon die eidgenössischen

Gesandten ersuchen sollten, die Einführung des katholischen Gottes-

dienstes in Aadorf zu gestatten (18. Juli). Sie mußten aber

wieder heimkehren, ohne daß sie diesen Wunsch denselben vortragen
konnten. Die Aebtissin ließ sich dadurch nicht irre machen; sie

suchte auf einem andern Wege Gehör zu finden. Sie betete

nicht bloß oft um Gelingen ihres Planes, sondern ersuchte die

Kapuziner im Kloster zu Frauenfeld, den Regenten in den ka-

tholischen Kantonen dieses Werk zu empfehlen. Um besser zu

diesem Ziele gelangen zu können, that sie alles im Stillen, da-

mit die zürcherische Regierung für einmal von diesem Plane
nichts erfahre. Als diese daher im November 1626 sie über

dieses Gerücht anfragen ließ, erklärte sie, daß sie keine derartigen

Neuerungen im Sinne habe. Zürich glaubte dem Wort der

frommen Klostervorsteherin und beschloß daher, für einmal in
dieser Sache nichts mehr zu thun. Als es aber unmittelbar
nachher vernahm, daß der thurgauische Landvogt sich habe ver-
lauten lassen, er werde bald nach Aadorf kommen, um sich die

dortige Kirche öffnen zu lassen, gab er seinem Amtmann in
Winterthur den Auftrag, ein wachsames Auge zu haben und

den evangelischen Pfarrer in Aadorf (Wirz), sowie die dortigen
k



82

Vorgesetzten zu ermähnen, daß sie sich gegen die Aebtissin und

die Katholiken freundlich und bescheiden betragen (15. Nov. 1626).

Zwar hatte der Landvogt schon im November 1626 von den

katholischen Orten den Befehl erhalten, den Glaubensgenossen

in Aadorf zur Erfüllung ihres Wunsches zu helfen. Aus un-

bekannten Gründen blieb aber derselbe in seiner Tasche. Eine

neue Mahnung seiner katholischen Oberherren (14. April 1627)
bewog ihn aber, denselben auszuführen. Er begab sich bald nachher

mit seinem Landschreiber und andern Amtleuten nach Aadorf
und verlangte die Oeffnung der Kirche vom Pfarrer und andern

Vorgesetzten. Diese weigerten sich aber, seinem Wunsche zu ent-

sprechen, bis Zürich davon Kenntniß habe, und verlangten von

ihm einen Aufschub, den er ihnen für 10 bis 14 Tage be-

willigte. Pfarrer Wirz und Kirchenpfleger Joachim Baltis
zeigten dieses zuerst dem Amtmann in Winterthur, und darauf

nach seinem Rathe der zürcherischen Regierung an. Diese ver-

langte von den katholischen Orten, daß die Angelegenheit bis

zur bevorstehenden Jahrrechnungstagsatzung verschoben werde

und forderte den thurgauischen Landvogt auf, bis auf weitern

Befehl von Zürich oder den andern Obern nichts vorzunehmen.

Die katholischen Orte entsprachen dem zürcherischen Wunsche.

Bei der Jahrrechnungstagsatzung in Baden besprachen sich die

Gesandten von Zürich mit denjenigen der fünf katholischen Orte
und gaben sich alle Mühe, dieses Unternehmen zu verhindern,
indem sie ihre katholischen Mitgesandten nicht nur an das im

Jahre 1610 gegebene Versprechen erinnerten, sondern darauf
hinwiesen, daß ein großer Theil der evangelischen Cötualen so-

wie fast alle Pfarreinkünfte dem zürcherischen Gebiete angehören,
daß ferner auch der Chor Eigenthum der zürcherischen Regierung
und außerhalb desselben keine Gelegenheit sei, einen Altar auf-
zustellen. Ebenso widerlegten sie die Behauptung, daß auch die

Bewohner der Dörfer um Tättikon Cötualen von Aadorf seien

und verlangten, daß die Katholiken in diesen Ortschaften wie



83

bisher den katholischen Gottesdienst in der Klosterkirche besuchen.*)

Die Tagsatzung beschloß damals, diesen Gegenstand auf die

Konferenz, die im August wegen der Beschwerden einzelner thur-
gauischer evangelischer Gemeinden in Frauenfeld gehalten werden

sollte, zu verschieben.

Die zürcherische Regierung benutzte die Zwischenzeit, um
diese sowie die andern Beschwerden der evangelischen Thurgauer,
die bei dieser Konferenz besprochen und erledigt werden sollten,

genau untersuchen zu lassen. Sie beauftragte eine aus ihrer
Mitte gewählte Kommission, zu berathen, mit welchen Gründen

dem Begehren der katholischen Orte wegen Aadorf am Besten

begegnet werden könne. Diese gab den 2. August ihr Gutachten

auf folgende Weise ab: Es sei nicht zu rathen, gütlich nachzu-

geben, aber ebenso wenig dazu, den Rechtsweg einzuschlagen,

weil der Landfriede für die Gegenpartei spreche. Willige man

gütlich ein, so werden die Gegner, wie man bereits vernehme,

dasselbe noch an andern Orten im Thurgau verlangen. Am

Besten könne man vielleicht die Neuerung dadurch verhindern,

daß man von zürcherischer Seite sowohl auf diejenigen thur-
.gauischen evangelischen Gemeinden hinweise, die bis heute nicht

mehr zu ihrem Verlornen evangelischen Gottesdienst gelangt
seien, als darauf, daß leicht in Aadorf Unruhen entstehen könnten

von Seite der zürcherischen Cötualen, die an die katholischen

Ceremonien nicht gewohnt seien. Man solle ferner bemerken,

daß Zürich den Landfrieden beobachten werde, ebenso aber auch

verlange, daß die katholischen Orte denselben ihren thurgauischen

evangelischen Unterthanen zu Theil werden lassen und ihnen die

Ausübung ihres evangelischen Glaubens in ihren Pfarrkirchen

bewilligen. Sofern aber die Gegenpartei auf diese Borstellungen

nicht hören wolle, sollen die zürcherischen Gesandten Aufschub

*) Tiiniion und die umliegenden Dörfer waren seit alten Zeiten Kirch-
genossen von Elgg: siehe Kühn, Dkur^. s. I., S. 306 u. ff.



84

verlangen, bis sich die Regierung die höhere Gewalt (der große

Rath der 200) über diesen Anstand berathen habe. Die Re-

gierung nahm diese Vorschläge an und gab ihren Gesandten,
die sie auf die Konferenz nach Frauenfeld schickte, diese In-
struktion. Ein Schreiben, welches die katholischen Kantone vor
deren Zusammentritt an die zürcherische Regierung richteten,

zeigte derselben, daß wenig Hoffnung auf Nachgeben vorhanden

sei. Sie forderten nämlich die zürcherische Regierung darin auf,

zur Fortpflanzung guter eidgenössischer Verständnisse und Ver-

hütung von beschwerlicher Weiterung und Angelegenheit die

Altareinsetzung in Aadorf zu bewilligen. Die Aebtissin in
Tänikon ließen sie den 9. August durch den Landschreiber Wirz
in Frauenfeld davon in Kenntniß setzen, daß ihre Gesandten,

die sie an die Frauenfelder Konferenz senden werden, den be-

stimmten Auftrag erhalten haben, während ihres dortigen Auf-
entHaltes das Werk auszuführen. Sie ersuchten daher die

Aebtissin zugleich, vorher alles dazu Nöthige in aller Stille on-

zuordnen und bereit zu halten. Diese that nicht nur das, sondern

noch mehr. Sie befahl allen Katholiken*), während der be-

treffenden Konferenz selber nach Frauenfeld zu ziehen und da-

selbst bei den Gesandten der regierenden Orte ihr früheres Ge-

such zu wiederholen. Als dieselben Mitte August daselbst ein-

getroffen und in diesen Berathungsgegenstand eingetreten waren,

erschienen die Katholiken von Aadorf und Umgegend wirklich daselbst

mit ihrer Bitte. In ihrem Namen trug der Gerichtsherr von

Wittenwyl, der Convertit Benedikt Harder, ihren Wunsch den

eidgenössischen Gesandten vor (12.'22. August). Die Freunde der

Aebtissin in den katholischen Orten waren daher, als der Gegen-

stand in einer der Konferenzsitzungen zur Sprache kam, um so

weniger zum Nachgeben bereit, doch bewilligten sie noch den

*) Nach der Angabe der Klosterchronik von Tänikon waren es 102 :

Personen.



85

zürcherischen Abgeordneten, dem dortigen Rathe der 209 von dem

Stande der Dinge vor dem Entscheid Mittheilung zu machen.

Sie ersuchten dieselben zugleich, daselbst die Bewilligung zu

diesem Werke, weil es der Landfriede erlaube, auszuwirken und

anerboten sich, dagegen dazu Hand zu bieten, daß diejenigen

thurgauischen Evangelischen, die bisher aus ihren Pfarrkirchen

verdrängt worden waren, wieder in denselben evangelischen Gottes-

dienst erhalten*). Den 15. August 1627 bewilligte der zur-
cherische Große Rath die Aufrichtung eines Altars in der Kirche

zu Aadorf und beauftragte zugleich den Landvogt in Kyburg,
dafür zu sorgen, daß wegen derselben die benachbarten zürcherischen

Gemeinden nichts Unfriedliches und Störendes vornehmen. Er
rieth ihm daher, sich selber an Ort und Stelle zu begeben und

bis zum Schlüsse dieses Werkes im dortigen Pfarrhause zu
bleiben. Erst nach fünftägiger Abwesenheit kehrten die zürcheri-

schen Gesandten mit der Erlaubniß zur Ausführung des pro-
jektirten Werkes nach Frauenfeld zurück (26. August). Während

dieser Zeit betete die Aebtissin beim Altar der heiligen Maria
für das Gelingen desselben.

Schon Freitag den 27. August 1627 wurde in der Kirche

zu Aadorf ein Altar aufgerichtet. Die nöthigen Baumaterialien
sowie andere Sachen, die man für den ersten katholischen Gottes-

dienst gebrauchen mußte, wurden aus dem Kloster Tänikon

dahingeführt. Die Aebtissin sammt 22 Klosterfrauen, der thur-
gauische Landvogt Brand en berg und seine Mitbeamten: der

Landschreiber Wirz, der Landammann Joh. Ludwig Ion er
genannt Rüppli, ferner die Gesandten der katholischen Orte
und andere weltliche und geistliche Herren wohnten der Altar-
aufrichtung bei, sowie dem ersten katholischen Gottesdienst, der

von zwei Kapuzinern in Frauenfeld Pius von Kastelmur,
Quardian und Pascal zum Brunnen von Uri) gehalten

*) Dieses Versprechen wurde nicht gehalten.



86

wurde. Nach Vollendung desselben fand im Kloster eine stattliche

Mahlzeit statt, zu der nicht nur die Gesandten der fünf ka-

tholischen Orte, sondern auch andere angesehene Personen, die

bei diesem Unternehmen geholfen hatten, eingeladen wurden. Die

Aebtissin erfreute jeden ihrer Gäste mit einem Dukaten, den sie

auf den obern Teller legen ließ. Ihre Auslagen, die sie für
dieses Werk hatte, betrugen fl. 111. 8 Batzen. Ueberdieß trug
sie im Anfang die Auslagen für den katholischen Gottesdienst

in Aadorf; ferner schenkte sie der katholischen Kirchgemeinde einen

Kelch mit dem Wappen der Aebtissinen Sophie von Greut und

der Barbara Hertenstein nebst einer Altartafel und vermachte 166

Gülden an die Besoldung eines Geistlichen. Dem Kelnhofbesitzer

Joachim Baltis entzog das Kloster wegen seines Eifers für den

evangelischen Glauben sein bisheriges Lehen. — Im August 1627

wurden aber die kirchlichen Verhältnisse der katholischen Ge--

meinde noch nicht geordnet. Ueber Besoldung des katholischen

Geistlichen, Zeit des Gottesdienstes und so manches andere wurde
damals nichts beschlossen. Die katholischen Orte ließen das
aber nicht aus ihren Augen und luden daher den Kollator ein,

sich mit ihnen darüber zu verständigen. Es fand den 21. No-
vember 1627 wieder in Frauenfeld eine Konferenz statt, bei der

folgender Vertrag abgeschlossen wurde:

1) Erst später soll über die Besoldung eines katholischen

Geistlichen und Meßmers das Nähere verabredet werden.

2) Die Sakristei soll dem Priester überlassen werden.

3) Der Kirchhof soll von der Mitte des Chores bis an
die Ringmauern, wo an beiden Orten rothe Kreuze als Mark-
zeichen gemacht sind, abgetheilt werden; der Hintere Theil gehört
den Katholiken.

4) Das Sakramenthäuschen, sowie das ewige Licht soll

restaurirt und der Chor mit einem Gitter eingeschlossen werden

über dem Loche, das in den Boden gemacht ist.



87

5) Wachs, Oel, Taufstein und anderes zum katholischen

Gottesdienst Nothwendige bestreitet das Kirchengut, für dessen

Verwaltung beide Konfessionen Kirchenpfleger wählen.

6) Der evangelische Gottesdienst soll im Sommer um 8,
im Winter um 9 Uhr vollendet sein und dann die Kirche den

Katholischen überlassen werden.*)
7) Das Beinhaus soll auf den Friedhof der Katholiken

an die Hintere Ecke der Kirche transferirt, ferner eine Thüre

durch den Kehlhofgarten auf den hintern Friedhof gemacht und

das kleine Thürlcin verbessert werden. Die Kanzel soll laut

Zeichnung besser auf die Seite zum Fenster gestellt werden.

Auch dießmal wurde über die Beiträge des Kollators an die

Besoldung des katholischen Geistlichen noch nichts ausgemacht;

die Anstellung eines solchen unterblieb daher damals. Die ka-

tholische Gemeinde und ihr Gottesdienst wurden unterdessen theils
von dem Beichtiger in Tünikon, theils von den Kapuzinern in
Frauenfeld besorgt. Die katholischen Orte gaben sich aber alle

Mühe, einen eigenen Priester zu erhalten und ersuchten die

Aebtissin, denselben für einstweilen zu besolden. Obschon ihr
Bruder Lust zur Annahme dieser Stelle hatte, hielt es doch seine

Schwester wegen „des bekannten Humors des Kollators" (Zürich)
für besser, wenn ein anderer gewählt werde. Durch Beihülfe der

Kapuziner fand sich ein solcher bereit, die Stelle anzunehmen.

Die fünf katholischen Orte beauftragten den thurgauischen Land-
schreiber, denselben in ihrem Namen dem Kollator zu empfehlen.

Der zürcherische Rath nahm den Vorgeschlagenen, Joh. Jakob

Andermatt von Zug, an (24. Januar 1828), erklärte ihm
aber bei seiner Belehnung, daß er ihm vom Einkommen der

Pfarrpfründe so lange nichts zukommen lasse, bis die katholischen

*) Weil der evangelische Pfarrer in Aadorf seit 1SV2 auch in Wängi
predigen mußte, wurde in diesem Vertrage für den evangelischen Gottesdienst
in Aadorf der Vortrilt ausbedungen.



Kantone sich mit ihm wegen der bekannten Beschwerden der

evangelischen Thurgauer, welchen man ihre Pfarrkirche und

Prädikanten geraubt, verständiget haben. Bis Mai 1628 mußte
die Aebtissin demselben Wohnung und Lebensunterhalt zukommen

lassen, weil der Kollator (Zürcher Regierung) über diese Frage

nicht eintreten wollte. Erst, als die katholischen Orte drohten,
daß sie, sofern Zürich nicht entspreche, die Besoldung für den

katholischen Geistlichen an einem andern Orte suchen werden,

willigte Zürich zu einer Konferenz, die den 14. Mai 1628 in
Frauenfeld stattfand. Die zürcherischen Gesandten anerboten

den Bau eines katholischen Pfarrhauses sammt Kraut- und

Baumgarten und vom Kollaturzehnden 26 Mütt Kernen, 2

Malter Hafer und 7 Saum Wein, sowie den kleinen Zehnden

von den Gütern der katholischen Cötualen. Sie verlangten

ferner, daß sowohl den Evangelischen als den Katholiken ein

eigener Meßmer erlaubt werde. Die katholischen Gesandten

waren mit dem Anerbieten nicht zufrieden, nahmen aber das-

selbe endlich doch in Abschied, weil sie sahen, daß die zürcheri-

schen Gesandten nicht geneigt seien, einen höhern Beitrag zu be-

willigen. Ihre Obern nahmen die eben erwähnten Anerbietungen

an. Das katholische Pfarrhaus wurde dann auf einem Platze,

der zum Kelnhof gehörte, gebaut. Das Kloster Tänikon hatte

jedoch auch nach 1628 noch einen großen Theil der Auslagen

für den katholischen Gottesdienst in Aadorf zu bestreiten. Neue

Verwendungen bei Zürich (1644—1653) um größere Beiträge

für die Besoldung des katholischen Geistlichen und den katholischen

Gottesdienst waren meistens fruchtlos. Dagegen gelang es dem

Kloster Tänikon, auch später die Zahl der katholischen Lehen-

leute in der Kirchgemeinde Aadorf zu vermehren. So traten

bis 1641 die Familien des Kelnhofbesitzers Jaggli, (Jakob)

Engeler (von Ellikon), sowie des Heinrich Künzli, Oswald
und Zehnd er zur katholischen Kirche über. Während im Jahre

1627 nur 47 Katholiken und im Jahre 1644 noch 46 evan-



89

gelische und 18 katholische Haushaltungen im Pfarrdorfe wohnten,

waren im Jahre 1695 daselbst 184 Katholiken unter nur 171

Evangelischen. Ferner wohnten nur noch 22 Katholiken in Winters-
Hausen. Die evangelische Filiale Wengi zählte damals 188 Haus-
Haltungen mit 1606 Seelen und die dortige katholische Kirch-

gemeinde 45 Familien mit 279 Seelen.'")

II. Uttiiàrung in kiilztlnrn thurMWen Kapellen.^)

Gegen Ende des 16. Jährhunderts gingen die Schlösser

Biirglen und Altenkliligen in evangelische Hände über und

blieben es bis in's 19. Jährhundert. Der katholische Gottes-

dienst hörte in denselben seit diesem Wechsel der Besitzer auf. ***)
Der Besitzer von Altenklingen kaufte 1590 von Junker Georg
Gabriel Schenk von Castell in Oettlishausen das dortige Schloß

nebst aller Zubehörde. Der Verkäufer hatte, obschon er währ-
scheinlich immer katholisch geblieben war, seit ca. 1550 in der

neben dem Schloßhofe liegenden Kapelle den katholischen Gottes-

dienst eingehen lassen. Der neue evangelische Käufer wollte da-

her nicht gestatten, daß die früher übliche und wieder verlangte

jährliche Prozession aus der Stiftskirche Bischofszell wieder statt-

finden dürfe. Als der Berkauf von Oettlishausen von der

Tagsatzung genehmigt werden sollte, wehrte sich das Chorherren-

stift Bischofszell als Kollator der dortigen Kirche so lange gegen

dessen Ratifikation, bis ihr altes Recht, eine jährliche Prozession

in diese Schloßkapelle zu machen und daselbst Gottesdienst zu

halten, ebenfalls bestätigt sei. Die Tagsatzung entsprach dieser

*) Z. A. (Bdl. Aadorf) und Th. A. (Tänikoner Archiv).

"*) Siehe auch über die folgenden Kapellen mehr bei Kühn IllurK.
snorn an den betreffenden Orten.

***) Siehe Heft 14, 64. In Bürgten geschah es 1585 und in
Altenklingen feit 1585, wo Junker Laurenz Zollikofer von St. Gallen dieses

Schloß kaufte.



90

Forderung (1591). Dieses Recht blieb bis circa 1853, wo es

nach Aufhebung des Chorherrenstiftes richterlich annullirt wurde.*)

Dagegen stellten der Bischof von Konstanz und sein Dom-
kapitel zwei sehr baufällige und seit der Reformation unbenutzt

gebliebene Kapellen im 17. Jahrhundert wieder her und führten

in dieselben den katholischen Gottesdienst ein. Das Domstift in
Konstanz als Kollator der Kirche Altnau that das mit der

Kapelle in Landschlacht und traf dafür im Jahre 1041 An-

stalten, nachdem ihm dafür eine schöne Schenkung**) zu Handen

gestellt worden war, und im großen, bisher ganz evangelischen

Dorfe drei Bürger den katholischen Glauben angenommen hatten.
Die Evangelischen in der Kirchgemeinde Altnau waren wegen

dieses Planes für ihre evangelische Pfründe besorgt, indem sie

befürchteten, daß der katholische Gottesdienst daraus werde be-

zahlt werden müssen. Sie wollten die Reparatur der Kapelle

nur dann gestatten, wenn ihnen dieselbe für evangelischen Gottes-

dienst abgetreten werde. Auf ihre Klage unterhandelte Zürich in
Konstanz. Das Domstift blieb aber fest. Endlich kam den

18./28. Juli 1642 zwischen letzteren und Zürich ein Bertrag zu

Stande, wornach die Reparatur der Kapelle in Landschlacht be-

willigt wurde, jedoch mit der weitern Bestimmung, daß sie keine

Filiale oder eine eigene Pfründe werde, sondern nur eine De^
Votions- oder Straßenkapelle bleibe und der evangelischen Kirch-
gemeinde Altnau und ihrem Pfarrer dadurch nie in Nichts Ab-
bruch geschehe. Nach der Vollendung der Reparatur der Kapelle
weihte sie der Weihbischof von Konstanz ein (1644). Der ka-

tholische Pfarrer von Altnau mußte darin monatlich eine Messe

lesen, wofür er jährlich 10 st. erhielt. Dem Gerichtsherrn von

*) Die Prozession fand im 17. Jahrhundert im Mai statt. — Siehe
S. A.. Band 5 und Th. A. (Bischosszell. A.)

**) Nach Kühn (?k. s. 2., 4.) sollen die Eltern eines Ammanns
des Domstistes in Altnau, Vogel, diese Schenkung sltiv fl.) gemacht haben.



91

Landschlacht dem nahen Kloster Münsterlingen gelang es, be-

sonders gegen das Ende des 17. Jahrhunderts die Zahl der

Katholiken in Landschlacht durch Uebertritte dortiger evangelischer

Einwohner, die dafür Verdienst ans dem Kloster erhielten, zu

vermehren. Seit circa 1679 wurde nicht mehr gestattet, die

dortigen Glocken für die Versammlung von Gemeinden oder

beim Austragen von Leichen aus diesem Dorfe zu benutzen.

Im Jahre 1695 wohnten daselbst 12 bürgerliche und 2 katholische

Ansaßen-Familien.*)

Um die nämliche Zeit, als in Landschlacht diese Aenderung

vorgenommen wurde, vernahm man im beinahe ganz evangeli-
scheu Egnach, Kirchgemeinde Arbon, daß der Bischof von Kon-

stanz, ihr Gerichtsherr, mit der Kapelle in dem ganz evangelischen

Dorfe Steiucbnillll dasselbe vorhabe (1614) und klagte deß-

halb in Zürich. Ohne Zweifel wurde der Bischof dadurch auf
diese Kapelle aufmerksam gemacht, daß die Arbonischen evan-

gelischen Kirchgenossen damals durch zürcherische Vermittlung
bei ihm mit dem Gesuche einkamen, daß aus dem schönen

Steinebrunner Kapellfonde (circa fl. 2600) das Einkommen ihres

gering besoldeten Pfarrers verbessert werden dürfe. Dieses

wurde abgeschlagen, dagegen seit 1648 Anstalt für die so noth-
wendige Reparatur dieser Kapelle getroffen. Dazu kam bald

nachher, daß der bisher von evangelischen Pflegern verwaltete

Kapellfond der evangelischen Gemeinde entzogen, als Eigenthum
des Bischofs erklärt und einem Katholiken, dem Adam Sager
aus dem Kanton Luzern, dem gewesenen Diener des bischöflichen

Obervogtes in Arbon, zur Verwaltung übergeben wurde. Alle

Verwendungen Zürichs für die Erhaltung des bisherigen Zu-
standes der Dinge waren fruchtlos. Der Bischof behauptete,

daß er für diese Aenderung das Recht habe und daß er nichts

Z> A. Mdl. Altnau und Psarrberichte.)



92

anderes wolle, als das so übel dastehende Gotteshaus*) in seinem

Gerichte und in seinem Sprengel wieder herzustellen. Noch viel

weniger wollte er aber dem Wunsche der evangelischen Egnacher

entsprechen, nachher dasselbe für evangelische Gottesdienste zu

benutzen. Im Jahre 1653 war die Reparatur der Kapelle voll-
endet. Erst den 29. Juni 1674 wurde auf Befehl des Bischofs
ein Altar in derselben aufgerichtet und den 21. d. M. durch

Pfarrer G. Grabheer von Arbon darin die erste Messe gelesen.

Derselben wohnten bei: Georg Christian Schultheiß im Schlosse

Mammertshofen, Junker Wilh. v. Bernhausen in Hagenwyl,
Obervogt Wirz in Romanshorn nebst Stadtammann Schlapritzi
von Arbon und dem dortigen Stadtschreiber.

Schon im Jahre 1695 hielt der Kaplan in Arbon alle

14 Tage (am Mittwoch) in dieser Kapelle Messe und an den

Nachmittagen der Sonntage eine Vesper. Dafür erhielt er 50

Gulden per Jahr. Da sowohl in Steinebrunn als in den

andern Theilen im Egnach die Zahl der Katholiken sich allmälig

mehrte,**) verlangten und erhielten sie 1743 die Anstellung
eines Venefiziaten und im Jahre 1872 die Lostrennung von
der alten Mutterkirche Arbon und die Erhebung zu einem selbst-

ständigen katholischen Kirchspiel.***)
Etwas später unternahm das Chorherrenstift in Bischofszell

als Kollator der dortigen Kirche und als Gerichtsherr im Gotts-
Haus, einem Theile der Kirchgemeinde Bischofszell, dasselbe wie

in Steinebrunn mit der Kapelle auf dem Pelagienberge. Der

Kapellfond war seit der Reformation in den Händen der Ge-

meinde; nach einem Bericht des evangelischen Pfarrers AnHorn

*) Da die Kapelle in einer Wiese stand, wurde das darin weidende

Vieh zeitweise darin untergebracht.

**) Im Jahre 169S waren im Egnach 21 katholische bürgerliche und

1 Ansaßen-Familie mit 115 Seelen unter 3741 Evangelischen.

*") Z. A. (Bdl., Arbon) und Th. A. (Meersburger A., Amt Arbon.)



93

in Bischofszell soll bis zu dieser Veränderung der Ertrag des-

selben zwischen dem Stifte und seinen Unterthanen im Gatts-
Haus zu gleichen Theilen getheilt und nach spätern Berichten
in der Kapelle hie und da evangelische Kinderlehre gehalten
worden sein. Beides entzog im Jahre 1663 der Gerichtsherr,
der schon vorher seine Antipathie gegen die Evangelischen da-

durch an den Tag gelegt, daß er die dortige Ammannstelle nur
Katholiken übergab und ebenfalls seine dortigen Lehengüter

meistens nur solchen zukommen ließ, der Gemeinde. Der Ge-

richtsherr ließ nun entweder durch einen Chorherrn oder einen

seiner Kaplane in der Kapelle Gottesdienst halten. Ein Legat
des Chorherrn Büler (1760) machte es möglich, daß täglich

mehr Messen darin gelesen werden konnten, was um so er-

wünschter war, weil seit 1663 dieselbe ein Wallfahrtsort ge-

worden war, der aus der nahen alten Landschaft St. Gallen,
dem Toggenburg und dem Thurgau viele Besucher herbeizog.

Ein dort wohnender Waldbruder gab aus diesem Legat jedem

der Messe lesenden Priester per Messe 9 Batzen. Der Gerichts-

Herr sorgte in den letzten Dezennien des 17. Jahrhunderts durch

Versetzung von Katholiken besonders aus der alten Landschaft

St. Gallen für Vermehrung der Katholiken im Gottshaus, sowie

durch ihre Begünstigung in Aemtern. So wurden damals in's
Gericht nur 2 evangelische und 10 katholische Richter gewählt,
obschon die Evangelischen im Gottshaus an Zahl bedeutend

stärker waren als die Katholiken. Erst in neuerer Zeit, nach

Aufhebung des Stiftes Bischofszell, wurde ein Benefiziat an

diesem Orte errichtet (1851 *).
In Mannenbach, Kirchgemeinde Ermatingen, wurde seit

1528 längere Zeit kein katholischer Gottesdienst mehr gehalten.

Der Bischof von Konstanz, welcher auch Besitzer des Klosters

Reichenau, das die Kollatur der Pfarrkirche und dieser Filiale

*) Z. A. (Pfarrberichte über Bischofszell, Gestell 6. 80).



94

besaß, geworden war, incorporate demselben mit Genehmigung
des Papstes den Kapellfond (1559), stellte aber vor 1631 in
der Kapelle Mannenbach den katholischen Gottesdienst wieder her

und ließ daselbst durch den Pfarrer in Ermatingen wöchentlich

eine Messe lesen, wofür er eine jährliche Entschädigung von 29

Gulden aus Reichen«» bezog. Im Laufe der Zeit hatten sich

in Mannenbach durch Uebertritte von Evangelischen die Ka-

tholiken gemehrt*), so daß schon im Jahre 1631 ebensoviel

katholische als evangelische Haushaltungen (15) daselbst wohnten.
Seit dem achten Dezennium des 17. Jahrhunderts wünschten die

dortigen Katholiken die Wiederanstellung eines Kaplans wie vor
der Reformation in ihrem Dorfe. Die fünf katholischen Orte

unterstützten bis 1692 dieses Gesuch zu verschiedenen Zeiten beim

Bischof. Die dortigen Evangelischen suchten es dagegen mit

.zürcherischer Beihülfe zu verhindern, theilweise deßwegen, weil

sie mit Grund befürchteten, daß sie in diesem Falle wieder zur
Mgabe des kleinen Zehndens, den sie seit der Reformation nicht

mehr hatten geben müssen, werden genöthigt werden**); jeden-

falls glaubten sie ebensogut fordern zu können, daß ihnen diese

Kapelle für den evangelischen Gottesdienst müsse geöffnet werden;

dazu war freilich keine Hoffnung vorhanden. Wegen der vorhandenen

Heringen kirchlichen Fonds der Gemeinde hatte aber der Bischof

trotz der Bezeugung seines katholischen Eifers gegenüber den ka-

tholischenPetenten Bedenken, denselben zu entsprechen und noch viel

weniger Geneigtheit, dafür die nöthigen fehlenden Mittel zu geben.

Daher fanden dieselben erst nach neuen Mahnungen ihrer eidge-

nössischen Fürsprecher im November 1692 Gehör. Damals wählte

*) Von diesen Uebertritten machte besonders derjenige des Besitzers
einer Mühle den Evangelischen Besorgnisse, indem sie fürchteten, daß er

noch andere Bürger nachziehen werde. Es war das aber nicht der Fall,
indem im Jahr 1K55 nur 1K katholische Haushaltungen mit 69 Personen
daselbst waren.

**) Dieses geschah bald nach der Wiederherstellung der Kaplanei.



der Kollator den vom thurgauischen Landvogt, Heinrich Fr. Re-

ding, ihm vorgeschlagenen Lizentiaten Büler, einem Vetter

Redings als ersten Kaplan. Seit dieser Zeit waren mit kurzem

Unterbruch immer Kaplane in Mannenbach. Im Jahr 1694
wurde die Kapelle und 1707 der Thurm mit kleinen freiwilligen
Beitrügen des Kollators reparirt. *)

In Tridoktillgeil, Kirchgcmeinde Ermatingen, wo ebenfalls

schon vor der Reformation eine Kapelle stand, waren im Jahre
1631 noch keine Katholiken. Erst nach der Mitte des 17. Jahr-
Hunderts verließen daselbst ein paar dortige Bürger die evan-

gelische Kirche. Als sie im Jahre 1679 an ihre evangelischen

Mitbürger die Forderung stellten, ihnen die dortige Kapelle zur
Einführung des katholischen Gottesdienstes abzutreten, schlugen

ihnen dieselben das Recht vor, indem sie zugleich ihnen bewiesen,

daß sie seit der Reformation Eigenthum der Gemeinde gewesen

sei. Zu einem Prozesse hatten die wenigen Katholiken keine

Lust und wie es scheint, auch keine höhere, mächtigere Unter-

stützung. Bis heute wurde in dieser Kapelle weder katholischer

noch evangelischer Gottesdienst gehalten, dieselbe vielmehr für
Gemeindezwecke verwendet.

Der katholische Gerichtsherr und Kollator der Kapelle in

Bießenhosen auf dem benachbarten Schlosse Eppishausen, Freiherr
von Bernhausen, führte schon um 1645**) in dieser Filiale der

Kirche Sommeri den katholischen Gottesdienst wieder ein. Wie
der Kollator im Jahr 1681 mittheilt, war aber nachher bis
1681 („seit Menschengedenken") kein Kaplan mehr in Bießen-

*) Z. A. (Bdl. Ermatingen) und Th. A. (Meersburger Archiv, Amt
Ermatingen.)

**) Im Jahre 1645 war Kaplan: Bernhard Kaiser (oder Keusser), der,
um sein Auskommen zu finden, nebst Bießenhosen noch die Kaplanei
Gilttingen versah. Ebenso mußte er laut Stiftung im Schlosse Eppis-
Hausen und in Sommeri Messe lesen.



96

Höfen. Für die wenigen Katholiken an diesem Orte las nach

1645 der Pfarrer von Sommeri und andere Nachbarn in der

dortigen Kapelle Messe, wofür sie aus dem Kapellfonde *) ent-

schädigt wurden; den Rest von dessen Einkommen verwendete

der Kollator für Privatzwecke. Ein neuer Pfarrer in Sommeri,

Herr Waldspüel, drang auf Wiederanstellung eines Kaplans
und fand beim Domstifte von Konstanz, dem Kollator der Pfarr-
kirche, Gehör. Ohne Zweifel auf dessen Verwendung erließ der

dortige Generalvikar den 29. März 1681 ein Dekret an den

Kollator der Kaplanei Bießenhofen, worin derselbe aufgefordert

wurde, ihm innert zwei Monaten für dieselbe einen daselbst

wohnenden Geistlichen zu Präsentiren. Dieser erklärte ihm zwar
seine Zustimmung, theilte aber zugleich noch neun Wünsche mit,

z. B. daß der Kaplan für Leute, die an Sonn- und Feiertagen

wegen hohen Alters oder Übeln Wetters die Pfarrkirche nicht

besuchen können, in Bießenhofen oder Eppishausen Messe lesen

und für die Kinder in ersterm Orte Schule halten dürfe, „damit
sie nicht die „calvinische" (evangelische) Schule besuchen müssen",

ferner daß derselbe wie früher angehalten werde, für Wachs,

Paramente u. A. selbst zu sorgen. Ebenso wünschte er, daß der

Kaplan nur den Befehlen des Kollators der Pfarrkirche und

nicht des dortigen Pfarrers unterworfen werde und auch bei

des letztern unnöthigen längern Abwesenheiten nicht zu Diensten

stehen müsse. Den 19. Juni bewilligte der Generalvikar theil-
weise diese Wünsche, z. B. betreffend der Schule und die gottes-

dienstlichen Anschaffungen; betreffend den Gottesdienst an Sonn-
und Feiertagen wollte er dem Kaplan erlauben, nur an den

Nachmittagen in Bießenhofen oder Eppishausen Kinderlehre zu

halten, weil er an den Vormittagen laut Stiftung in der

*) Der Kapellfond hatte gegen Ende des 16. Jahrhunderts sl. 3666
in Kapitalien und überdieß Zehnden besonders in Schochersweil, Amris-
weil u. s. w.



97

Pfarrkirche Messe lesen müsse. Uebrigens, bemerkte er ihm, sei der

Kaplan seiner geistlichen Obrigkeit unterworfen und nicht für den

Wink, sondern für die Hülfe des Ortspfarrers da. Den 16. Juli 1682
kam zwischen dem Domstift und Franz Jakob, Freiherrn von Bern-
Hausen zu Eppishausen, Herlingen und Klingenstein folgender Ver-

trag zu Stande: 1) Der jeweilige Kaplan hat die Kapelle in Bießen-
Hosen laut Stiftung und Weisung des Ordinariats vom 29. März
1681 zu versehen und erhält dafür als Jahresbesoldung den Zins
von fl. 3090 Kapital des Kaplaneifonds nebst dem Schachers-

wiler Zehnden. 2) Er bezieht ferner aus demselben jährlich fl. 5

40 kr. nebst fl. 3, welch letztere er jedoch für Kirchweihauslagen
in Bießenhofen mit dem Pfarrer von Sommeri zu theilen hat.

3) Für den Bezug der übrigen Kaplaneigefälle wird ein Pfleger
ernannt, welcher dem Kollator der Kaplanei jährlich Rechnung

geben, aber dieselbe auch dem Kollator der Pfarrkirche zur Einsicht

mittheilen muß. — Bald nachher wurde Karl Joseph Fels von

Konstanz als erster Kaplan nach Bießenhofen gewählt und nach

seiner nur mehrmonatlichen Wirksamkeit (Ende 1682°") Jakob

Mathis, unter dem nach längern Verhandlungen ein Kaplanei-
Haus gebaut wurde. Seit 1682 ist die Kaplanei in Bießen-
Hosen immer besetzt gewesen.*)

III. Mißlungene Angriffe gegen zwei evangelische Gemeinden.

1) Der Bischof Andreas von Konstanz will seine evan-
gelischen Unterthanen in Arbon und Horn nöthigen,

katholisch zu werden. (1S92—1600).

Seit dem Vertrag von 1537 (s. Heft 14, S. 23) genoßen

die evangelischen Kirchgenossen von Arbon, sowohl die bischöflich-

konstanzischen in Arbon und Horn als die thurgauischen im Egnach

*) Th. A, (Mcersburger Archiv, bei Eppishausen. Nr. 1—15.)
Ursula Bnrglenn verklagte die Gret Ammännin, Haushälterin des Ka-

Plans in Bießenhofen, beim Landvogt Brunner (1529—31), weil letztere

gesagt, sie sei eine Kindsverderberin (Stadtarchiv Frauenfeld).



98

und Roggwyl Religionsfreiheit. Nur zeitweise gab es Anstünde.
Als aber der österreichische Prinz Andreas *) den bischöflichen

Stuhl von Konstanz erhalten, verlangte er, daß die Unterthanen
in Arbon und Horn katholisch werden. Schon im Jahre 1592
redete der Landesherr sellier mit seinen Unterthanen in Arbon
und Horn und befahl denselben, daß sie in Zukunft nur den

katholischen Gottesdienst besuchen dürfen, und daß er weder in
der Stadt Arbon, noch in Horn in Zukunft die evangelische

Konfession mehr dulden werde; ferner erklärte er ihnen, daß er

dazu Recht habe, weil er an beiden Orten alleiniger Herr und

Meister sei und der eidgenössische Landfriede, der die Religions-
freiheit für Katholiken und Evangelische gewährleiste, weder von

ihm, noch von seinen Vorfahren jemals anerkannt worden und

daher für ihn nicht bindend sei; er anerbot ihnen zugleich, sie

im katholischen Glauben unterrichten zu lassen. Dasselbe ließ er

ihnen nachher durch seine Räche wiederholen. Da aber die

Unterthanen nicht entsprechen wollten, ließ er sie nach fast ein-

jährigen vergeblichen Bemühungen durch seine Beamten unter

Androhung von Strafe und Ungnade zum Gehorsam mahnen.

Dieses geschah den 22. Juli 1593 zuerst in Horn. Vergeblich

beriefen sich die dortigen Evangelischen auf die Rechte, die ihnen
der eidgenössische Landfriede von 1531 gebe und baten, sie bei

ihrem väterlichen Glauben bleiben zu lassen. In Arbon waren
damals 189 evangelische und 15 katholische Haushaltungen; in

Horn wohnten nur Evangelische. Die bedrohten Evangelischen

von Horn klagten ihre Noth durch Gesandte zuerst dem Dekan des

oberthurgauischen Kapitels (Sebastian Steffan in Keßweil) und

*) Andreas war ein Sohn des Erzherzogs Ferdinand von Oesterreich

und der evangelischen Philippine Welser; er wurde Erzbischos von Toledo

(Spanien) und Bischof von Brixen und seit 1589 Bischof von Konstanz,

seit 1598 auch Verwalter der Niederlande (bis 1599). Während des In-
biläums in Rom starb er daselbst (12. Nov. 1600).



99

baten ihn um Ruth. Dieser wies sie mit einem Schreiben an
die zürcherische Regierung, die eifrige Beschützerin der thurgani-
schen Evangelischen. Die dortige Regierung verwendete sich so-

gleich bei den weltlichen Räthen des Bischofs in Konstanz

^30. Juli) für Zurücknahme dieses Befehls, indem sie ihnen be-

merkte: „es sei ein Unerhörtes, christlichen lüthen dergestalt den

Kirchgang und das Gebätt zu verbieten." Sofern daher diese

Neuerung und dieser Eingriff in die landsfriedlichen Rechte der

Horner nicht zurückgenommen und aufgehoben werde, müsse Zürich,

wozu es als mitregierender Ort des Thurgau befugt sei, sehen,

was es vornehmen müsse. Die bischöflichen Räthe erklärten nach-

her Zürich, daß ihr Oberherr zu dieser Handlung berechtigt sei

und daher erwarten dürfe, daß die Zürcher Regierung unruhig
herumlaufende Unterthanen zum Gehorsam weise f12. Dez. 1593).

Gerade damals ließ der Oberherr durch einzelne seiner Be-
amten auch den evangelischen Bewohnern von Arbon befehlen,

mit den nämlichen ernsten Drohungen wie in Horn fl I.August
1593), die katholisch allein selig machende Lehre anzunehmen
und von ihrem leidigen Irrthum, darin sie bisher mit unge-
gründeten, unbedachten Lehren verführt worden, auf den rechten

Weg der Seligkeit zu treten. Jedoch versicherten sie zugleich

diejenigen Rathsherren von Arbon, denen sie dieses Mandat
mittheilten, daß diese Forderung keinen Einfluß auf ihre bürger-
lichen Gerechtigkeiten und Freiheiten habe und daß hiemit noch

Viel weniger den andern evangelischen Kirchgenossen ein Abbruch
geschehen solle. Nur Ungehorsame in Arbon, die dem Willen
ihres Herrn widerstreben, werde großer Schaden treffen.

Die Rathsherren in Arbon baten wegen der dermaligen
Erntegeschäfte um einen Aufschub für die Antwort der Ge-

meinde. Es wurden ihnen drei Wochen bewilligt, nur wurde

verlangt, daß sie während dieser Zeit im katholischen Gottes-
dienst sich Anfinden. Nach dem Weggang der bischöflichen Ge-

sandten reisten Gesandte von Arbon nach Zürich, um beim



100

dortigen Rath Hülfe zu suchen. Dieser rieth ihnen, zuerst so-

wohl beim Obervogt in Arbon Diethelm Blarer*), als bei den

Räthen des Obervogts in Konstanz die Gründe anzugeben,

warum sie nicht gehorchen können und müssen; sofern sie kein

Gehör finden, sollen sie es ihnen anzeigen, damit diese Sache

nach bisherigem Brauche und Rechte den sieben den Thurgau re-
gierenden Orten zum Entscheide übergeben werden könne. Zürich
anerbot ihnen zugleich, sofern sie es verlangen, an den Bischof

Gesandte zu schicken, um ihn um Zurücknahme des Befehls zu
bitten und ihm Vorstellungen machen zu lassen. Es befahl ihnen
aber auch, sich gegen den Obervogt freundlich zu benehmen und

überdieß sich still zu verhalten. Die Arboner versuchten zuerst,

ob der erstere von diesen zwei Wegen zum Ziele führe. Aber
weder der Vogt noch die Räthe des Bischofs versprachen ihnen

Hülfe, vielmehr warnten sie die arbonischen Abgeordneten, ferner

ihrem Oberherrn zu widerstreben, besonders aber auswärts

Hülse zu suchen. Auf die Bitte der Arboner schickte Zürich zwei

Gesandte, Pannerherr Joh. Keller und Rathsherr Gerold

Escher, zum Bischof nach Meersburg, um sich für beide Orte

zu verwenden, oder im Falle der Abweisung ihres Gesuchs zu

verlangen, daß der Bischof die ganze Handlung bis zur Er-
läuterung auf der nächsten eidgenössischen Tagsatzung ruhen
lasse; werde dieses verweigert, so sollen sie darüber ihr höchstes

Befremden aussprechen und bemerken: Zürich werde sehen, wie

zu helfen sei; der Bischof möge aber den Schaden, der daraus

auch für Klöster und Geistliche entstehen werde, beherzigen.**)

*) Blarer war wahrend dieses Handels Obervogt in Arbon und un-
mittelbar vorher Herr Mettler.

"*) Damals hatten die fünf katholischen Orte Anstünde mit dem Bi-
fchof wegen der Geistlichen und Klöster, Zürich mit beiden Theilen wegen der

Synode für die thurgauischen und rheinthalischen evangelischen Pfarrer und

wegen Besuchs des zürcherischcn evangelischen Ehegcrichtes für die dortigen
Evangelischen statt des katholischen Chorgcrichts in Konstanz.



101

Alle Bitten waren bei demselben fruchtlos. Der Bischof

erklärte den Zürcher Gesandten, daß er nur dann von seinem Be-

fehl abstehen werde, wenn die sieben eidgenössischen Orte ihn von

seinem Unrecht überführen und ihm gehörig nachgewiesen werden

könne, daß Arbon und Horn unter dem Landfrieden stehen; doch

versprach er endlich, jedoch nur aus Freundschaft gegen Zürich
und ohne Verzichtleistung auf seine Rechte, daß er die Evan-

gelischen an beiden Orten bis zur nächsten Tagsatzung der sieben

Orte nicht zum Besuch des katholischen Gottesdienstes zwingen
werde (9. September 1593). Unerwarteter Weise ließ der Bischof
die zwei Orte noch zwei Jahre in Ruhe; nur sein Obervogt in
Arbon verlangte in dieser Zeit von den Metzgern in Arbon,
daß sie während der Fastenzeit keine Kälber schlachten, und

von den Ansaßen, daß sie den Leibfall bezahlen. Der Bischof

benutzte nämlich diese Zeit, um die Magistraten in den fünf
katholischen Kantonen sowohl in diesem als dem Matrimonial-
streite für sich zu gewinnen. In Luzern gewann er den ein-

slußreichen Stadtschreiber, Rennwart Cysat, Ritter*), der seit

dieser Zeit oft wegen dieser Angelegenheit, theils mit bischöf-

lichen Räthen, theils mit Luzerner Magistraten unterhandelte.
Der Bischof Andreas beklagte sich unnüttelbar nach den ersten

Unterhandlungen mit Zürich bei einer katholischen Tagsatzung

(7. September 1593) durch ein Schreiben über den Ungehorsam

seiner Unterthanen in Arbon und Horn, sowie über den Schutz,

welchen ihnen Zürich zu Theil werden lasse, so daß er das,

was er aus Eifer für die katholische Religion ausführen wolle.

*) Die Korrespondenz von Cysat siehe L. ; sie geht von 1594 bis
1597. Er dankte dem bischöflichen Kanzler Brändli ^September 1594> sür

ein Geschenk und gab ihm Kenntniß von der nächstens stattfindenden Tag-
satzung. Ueber Cysat siehe Lebensbild von Dr. Hidber im Archiv der

allgemeinen geschichtforschenden Gesellschaft für schweizerische Geschichte,

13. Band, S. 161 u. ff.



102

wegen der mündlichen und schriftlichen Drohungen der dortigen

Regierung nicht durchsetzen könne und bat sie, ihm zur Seite

zu stehen. Die katholischen Gesandten wünschten zuerst genaue

Auskunft über die Verhältnisse und Rechte, auf welche sich der

Bischof in diesem Streite stützen könne, zu erhalten, und ver-

sprachen in einer spätern Versammlung darüber den mündlichen

Bericht von bischöflichen Gesandten zu vernehmen. Sie beauf-

tragten damals sowohl den thurgauischen Landvogt als auch

den Landschreiber, die sachbezüglichen Aktenstücke zu sammeln.

Auf einer Tagsatzung der fünf katholischen Orte in Luzern

(2/12. Oktober 1593) erschienen Gesandte des Bischofs, die über

diese und die matrimoniellen Anstünde mit Zürich klagten und

baten, ihren Herrn sowie seiner Zeit den Abt von St. Gallen

gegen seine widerspenstigen Evangelischen im Rheinthal und an
andern Orten bei seinen Rechten zu schützen. Diese antworteten:

es komme in diesem Streite Alles darauf an, ob Arbou und

Horn zur Landgrafschaft Thurgau gehöre oder nicht. Sofern
Zürich von seinen Behauptungen wegen dieser Sache sowie des

Chorgerichtes (Ehegerichtes) nicht sonst zurücktrete, soll der Bischof
die streitigen Sachen an die nächste Tagsatzung in Baden ziehen

und Zürich dahin zitiren lassen. Nur wenn der Bischof seine

Behauptung, daß diese zwei Orte nicht im Landfrieden begriffen

seien, beweisen könne, werden ihre Obern ihm helfen können.

Der Bischof ließ nun durch Or. Johann Pistorius*), einen

seiner gewandtesten Beamten das nöthige Material zusammen-

*) Pistorius war ein Sohn des Superintendenten Joh. Pistorius aus
Nidda sOberhessen), früher Lutheraner, dann Reformirter und endlich ein

eifriger katholischer Proselyt ff. Hottingers helvetische Kirchcngrschichte, Band
2963 und Herzogs Realencyklopädie Band XI. 696. — Nach der Behaup-

tung des Domherrn Georg von Werdenstein soll Pistorius den Bischof
Andreas zu der Verfolgung der evangelischen Arboner und Hörner, sowie
anderer thurgauischer Unterthanen angestachelt haben fs. Metzger, Leben

Rlleggers, S. 42.)



103

stellen. Der Bischof übergab seinen Gesandten, welche die Jahr-
rechnungstagsatzung in Baden (Juli 1594) besuchten, nicht bloß
die von Pistorius über den vorliegenden Streit gesammelten

Dokumente und Beweismittel mit, sondern ertheilte ihnen noch

andere Befehle über die Art und Weise, wie sie daselbst für den

Sieg seiner Sache wirken sollen. Er warnte sie, die evangeli-
schen Cötualen im Egnach nicht in diesen Streit hinein flicken

zu lassen und so seine Sache zu verderben; sie sollen vielmehr
erklären, daß sie denselben nicht wehren, einen Prädikanten zu

halten, sondern nur darauf dringen, daß derselbe an einem

andern Orte als in Arbon wohne. Um so entschiedener sollen

sie aber verlangen, daß die Pfarrkirche zu Arbon nebst den

dortigen Kapellen, sogar mit Einschluß derjenigen in Erdhausen,

nicht zu dem evangelischen Gottesdienste oder für Besoldung
des evangelischen Geistlichen, sondern nur für katholische Zwecke

verwendet werden dürfe. Das Verlangen wegen Erdhausen sei

freilich wider den Vertrag von 1537; sie sollen es aber doch

Probiren, den dortigen Kirchenfond als Eigenthum der katholi-
schen Kirchgemeinde Arbon zu erhalten, indem sie erklären: es

sei besser, wenn die Egnacher und die andern thurgauischen evan-

gelischen Cötualen eine eigene Kirche außerhalb der Stadt Arbon
besitzen. Dieses sei auch für sie wegen der größern Mühe, be-

sonders im Winter, bequemer, sowie darum, weil sie dann nicht

erst die Beendigung des katholischen Gottesdienstes abwarten

müssen. Weil aber letzteres wider Verträge sei, sollen sie diese

Forderung nur glimpflich treiben und sie nur als ein freund-
nachbarliches Begehren stellen. Der Bischof erkannte ferner,

daß manche andere Verträge aus alter und neuerer Zeit, die

seine Beamten mit Arbon und Horn geschlossen hatten, wider

ihn und dagegen für die von ihm befehdeten Orte sprachen.

Dazu kam noch betreffend diesen Religionsstreit, daß beide Orte

ohne Hindernisse seit 1529 dieselbe Religionsfreiheit wie die andern

Thurgauer genossen hatten. Er rieth daher seinen Gesandten,



104

diese für ihn so ungünstigen Verträge zu verheimlichen oder sofern
die Gegner sich darauf berufen, zu erklären, daß die damaligen
Bischöfe nichts davon gewußt, noch viel weniger zum Abschluß

derselben Vollmacht ertheilt haben und daß dieselben jedenfalls
wider die Vernunft seien, indem sie andern Urkunden wider-
sprechen. Ebenso trug er ihnen auf, nur sehr bescheiden zu be-

Häupten, daß Arbon und Horn nicht zum Thurgau gehören
und den Eidgenossen mit keinem Eid oder auf andere Weise

außer wegen gemeiner Landesrettung verpflichtet gewesen seien;

jedenfalls sei das nur unter gewissen Konditionen und mit
Währung der Rechte ihres Oberherrn gestattet worden. Er
empfahl ihnen auch, den katholischen Gesandten an's Herz zu

legen, wie viel ihnen an Vermehrung der katholischen Einwohner
im Thurgau gelegen sein müsse und was für einen Ruhm und

Verdienst sie durch Beihülfe in diesem Werke bei Gott und dem

Papste erhalten. In allen Fällen haben sie dann aus diesen

Grenzgegenden mehr Hülfe zu erwarten, wenn die dortigen Ein-
wohner ganz katholisch seien. Die Hauptsache sollen sie aber

ja nicht vergessen: Versprechung von stattlichen Geschenken an
die katholischen Gesandten, sofern durch ihre Beihülfe diese Sache

gelinge. Um in diesem Streite eher dieselben zu gewinnen,

sollen sie den Anstand des Bischofs mit den katholischen Orten

wegen der Visitation der katholischen Geistlichen nicht berühren

und sofern sie etwa darüber reden müssen, nur auf eine ka-

tholische Tagsatzung dringen. Um keine Mißstimmung bei den

katholischen Gesandten hervorzurufen, sollen sie, sofern eidge-

nössische Sachen, auch wenn sie den Bischof betreffen, in Be-

rathung kommen würden, erklären, daß sie hierüber keine In-
struktionen haben. -— Bald nachher that der kluge Bischof noch

mehr, damit er eher den Sieg erhalten könne. Die evangelische

Stadt Bischofszell stand nämlich in demselben Verhältnisse zum

Bisthum Konstanz wie Arbon und Horn. Im August 1594

schickte er seinen Obervogt in Bischofszell, Johann Büeler (aus



105

Schwyz) in die fünf katholischen Kantone und ließ die dortigen
Magistraten ersuchen, daß sie ihm dazu helfen, daß er seine

zwei evangelischen thurgauischen Vogteien, in denen er absoluter

Herr sei (Arbon, Horn und die Stadt Bischofszell), reformiren
d. h. nöthigen könne, wieder katholisch zu werden. Diese er-

klärten, daß sie über diesen Plan besser nachdenken und dann

ihre Gesandten für eine der nächsten badischen Tagsatzungen mit
den nöthigen Instruktionen versehen werden, damit dann eine

gemeinsame Berathung der Abgeordneten der katholischen Kan-
tone darüber stattfinden könne. Die fünf katholischen Kantone

gaben nachher wegen dieses neuen Petitums verschiedene In-
struktionen für eine Separattagsatzung in Baden. Unterwalden

(nid dem Wald) rieth dem Bischof, zuerst sowohl mit seinem

Vater als mit dem heiligen Vater über diesen Plan zu unter-

handeln, damit nicht die letzten Dinge ärger werden als die

ersten. Es hielt für das allerbeste, wenn der Bischof in diesen

beiden Vogteien alle evangelischen Beamten und Lehenlcute ent-

setze und dafür Katholiken nehme. Dadurch werde der katholische

Eifer vermehrt. Schwyz äußerte sich dahin: es sei besser, wenn

zuerst der Streit mit Arbon-Horn ausgekämpft werde. Wolle

man vieles auf einmal, so risquire man Alles. — Nach einer

spätern Berathung der katholischen Orte während einer badischen

Tagsatznng schrieben sie dem Bischof: sofern es mit den Rechten

des Bischofs über Arbon und Horn so gut stehe, wie er be-

Haupte, sei ein gnter Ausgang zu erwarten. Doch müsse man
der Sache mit etwas Mitteln begegnen, die den Gegnern und

ihren Gegnern nur pro kvi-mu einen Schein machen und doch

dem Bischof nichts nehmen. Es soll das bei sicherer Gelegen-

heit mitgetheilt werden und dann soll dem klebrigen, was zu

diesem Werke diene und in Baden besprochen worden, auch Recht

geschehen. Was aber Bischofszell betreffe, soll man damit inne

halten, bis man wegen Arbon und der Verhandlungen der

thurgauischen evangelischen Synode fertig sei. Diesen Rath be-



106

folgte der Bischof. Es war ihm nur daran gelegen, den mit
Arbon-Horn angefangenen Handel nicht sitzen zu lassen, weil

das sonst zu großer Verkleinerung der Obrigkeiten und Abbruch
des katholischen Glaubens dienen würde. Seit 1595 bis 1600

nahmen sich wirklich die katholischen Orte sowohl auf ihren

Separattagsatzungen als den allgemeinen Tagsatzungen des Bi-
schofs sehr an. Häufige Verhandlungen fanden geheim und

öffentlich vor den Gesandten der andern Orte deßwegen statt.

Aus eine Anregung des bischöflichen Sekretärs wegen der früher

erwähnten streitigen Punkte wurde von den katholischen Ge-

sandten bei einer Jahrrechnungstagsatzung versprochen, auf die

nächste Konferenz der katholischen Orte (1. August) den Bischof

einzuladen. Dieses geschah. Er schickte wieder Gesandte mit
verschiedenen Urkunden, welche diesen Streit betrafen, auf eine

katholische Tagsatzung, die unmittelbar vor Bartholomäus 1595

in Luzern (22. August) stattfand und ließ dieselbe um Rath an-

fragen, wie der bewußte Religionshandel zum Ausgang zu

bringen sei. Die katholischen Gesandten benutzten jedoch diese

Gelegenheit, um mit den bischöflichen Abgeordneten wegen der

andern streitigen Gegenstände betreffend die Besetzung der bischöf-

lichen Vogteien mit ihren Landsleuten und wegen des Streites
über die Visitation der katholischen Geistlichen zu reden und

drangen auf einen endlichen Entscheid, sowie wegen einzelner

Vorgänge auf eine Ermahnung an die katholischen Geistlichen

im schweizerischen Theile des Bisthums Konstanz, daß sie sich

in ihren Predigten und Reden laut Landfrieden behutsam ver-

halten; sie verlangten ferner, daß ihren Obern die nöthigen
Auszüge aus den ihnen eben niitgetheilten Urkunden über Arbon
und Horn zum Zweck gehöriger Orientirung und Instruktion
für den Fall, daß der Streit vor die Tagsatzung komme, zu-
gestellt werden. Das Beste sei dann, wenn der Bischof diesen

Handel selbst als Ansprecher betreibe und fünf Tage vor der

nächsten Tagsatzung über den Stand der Dinge relatiren lasse.



107

Unterdessen solle jedes Ort die mitgetheilten Urkunden einsehen

und dann seine Instruktionen ertheilen.

Von diesen in Luzern gepflogenen geheimen Verhandlungen,
vernahmen weder Zürich noch seine Schützlinge in Arbon-Horn
etwas. Letztere konnten wie bisher ungestört den evangelischen

Gottesdienst besuchen. Dennoch rüstete sich Zürich und gab

seinen Gesandten schon für die Jahrrechnung van 1594 folgende

Instruktionen: sie sollen die Gesandten der sechs andern eidgenössi-

schen Orte so bald als möglich zusammenberusen und dieselben

über die Stellung von Arbou und Horn zur Eidgenossenschaft

aufklären, sowie über das, was Zürich bisher in dieser Sache

gethan habe; sie sollen ferner daraus hinweisen, wie nachtheilig
es nicht nur den sieben regierenden Orten, sondern allen Eid-
genossen sei, wenn dieser Platz nicht mehr als ein Theil der

Eidgenossenschaft betrachtet, sondern dem Bisthum und somit

auch dem Hause Oesterreich überlassen werde. Widerstehe man
in diesem Fall dem Bischof nichl, so werde er bald mit andern

ähnlichen schädlichen Neuerungen den Eidgenossen Unruhe machen.

Sie beauftragten zugleich diese Gesandten, für den Fall, daß

die andern Gesandten auf der Seite des Bischofs stünden, da-

für zu sorgen, daß ein Urtheil derselben verhindert werde und

darauf zu dringen, daß die Sache in Abschied und Auf-
zug genommen und die beiden bedrängten Orte unterdessen in
Glaubenssachen ruhig gelassen werden. Würden sie ferner
sehen, daß man sogar zum Zwang schreiten wolle, so sollen sie

beantragen, den Bischof im Namen der zwei Orte zu er-

suchen, damit noch bis zu der folgenden Versammlung der sieben

Orte inne zu halten. Es war gut, daß der Beschützer der zwei

Orte gerüstet dastand. Bei einer Tagsatzung der dreizehn Orte
in Baden (den 21. Januar 1596) kam dieser Anstand in Gegen-

wart von Abgeordneten von Arbon und Horn zum ersten Male
im Schooße der Tagsatzuag zur Verhandlung. Die Gesandten
des Bischofs baten diejenigen der sieben Orte, daß sie beschließen.



108

daß die Arboner und Horner ihrem Oberherrn gehorchen und

von ihrem Vorhaben abstehen, indem sie nicht beweisen können,

daß sie zum Thurgau und in den Landfrieden gehören. Die

Abgeordneten der zwei Orte bedauerten, daß solche Behauptungen

ausgesprochen werden, indem auch ihr neuer Oberherr bei der

Huldigung ihnen gelobt, sie bei ihren bisherigen Rechten und

Freiheiten bleiben zu lassen. Da ihnen bei der Zitation der

Grund derselben nicht mitgetheilt worden und sie daher keine

Instruktionen haben, baten sie um Mittheilung der Klageschrift
und um einen Aufschub. Es wurde ein solcher bis auf die

nächste Tagsatzung bewilligt, und beiden Theilen befohlen, dann

ihre Rechtstitel mitzubringen, damit gütlich oder rechtlich ent-

schieden werden könne. Ebenso wurde der Wunsch gegen die

Amtleute des Bischofs ausgesprochen, daß sie indessen in Arbon
und Horn nichts Gewaltthätiges vornehmen. Seit Anfang
dieses Jahres korrespondirten die bischöflichen Räthe fleißig mit
dem Stadtschreiber Cysat in Luzern und dieser versuchte die

dortigen Magistraten Pfyffer und Krebsinger für das Ein-
treten in die Arbonische Sache zu Gunsten des Bischofs zu ge-

winnen und ihre Mißstimmung wegen der langjährigen Ver-

Hinderung in der Visitationssache zu heben. Im Mai konnte

er die freudige Botschaft nach Konstanz schreiben: Pfyffer sei

nun guten Willens, er hoffe nun, daß die Sache wohl und

erwünschlich abgethan werde; nur solle man es nicht wieder

mit der Visitationssache verderben. Da der Bischof wahr-
scheinlich wegen dieser ermunternden Zusicherungen seines luzerni-
schen Unterhändlers trotz des eben mitgetheilten Wunsches der

Tagsatzung seinen frühern Befehl an Arbon und Horn wieder-

holte, so baten diese beiden Gemeinden den Obervogt Blarer
und die Gesandten des Oberherrn, welche im Namen des Bi-
schofs sie zum Gehorsam aufforderten, die Sache ruhen zu lassen

oder sofern das nicht bewilligt werde, verlangten sie rechtliche
oder gütliche Erläuterung dieses Anstandes. Diese Aufforderung



109

an die zwei Orte wurde damals wiederholt, weil bald eine Tag-
satzung in Baden gehalten wurde. Der Bischof wollte bei diesem

Anlaße diesen Anstand wieder in Anregung bringen. Er ließ

daher schon vor der Zusammenkunft die in Luzern versammelten

Gesandten der fünf katholischen Orte ersuchen, sich bei dieser

Gelegenheit seiner Sache anzunehmen. Diese versprachen es

ihm zwar; die Gesandten von Ob und Nid dem Wald wünschten

und riethen aber zugleich in dieser Handlung und deren Exekution
die möglichste Gütigkeit und Bescheidenheit zu gebrauchen und

den bequemsten Weg zu wählen, damit dadurch größere Weit-
läufigkeiten vermieden werden. Dann könne man auch hoffen,

daß ähnliche Plane sicherer und leichter ausgeführt werden

können. Als die Arboner das Begehren des Bischofs auch dies-

mal von der Hand wiesen, zeigten ihnen die bischöflichen Boten

an, daß sie auf nächsten Montag Gesandte an die Tagsatzung

von Baden schicken sollten. Sogleich berichteten sie das ihren

Schutzherren in Zürich und ersuchten dieselben, sie in dieser

kritischen Lage mit ihrer Macht zu schützen. Das Unangenehmste

für den Fürst-Bischof war, daß den 28. Mai die Katholischen

und Evangelischen in Arbon sich zum Schutze ihrer Rechte und

Freiheiten mit einander verbunden hatten. Erst auf der Jähr-
rechnungstagsatzung in Baden (Juli 1596) wurde dieser Streit
weitläufiger erörtert. Damals erschienen daselbst auch Gesandte

aus den andern Theilen der evangelischen Gemeinde Arbon. Die

Gesandten der sieben Orte verlangten, daß bei den VerHand-

lungen auch die Gesandten der drei andern Orte, die mit ihnen

am thurgauischen Landgerichte Antheil haben, beigezogen werden,

damit wo möglich der Anstand auf gütlichem Wege erledigt
werden könne. Die Abgeordneten des Bischofs erklärten zwar,
daß sie von ihrem Fürsten keine Vollmacht haben, zu gütlichen

Vorschlägen mitzuwirken, doch wollen sie die Abfassung solcher

Mittel nicht hindern und dieselben anhören. Die sieben katholi-
schen Orte schlugen nun folgende gütliche Mittel vor: 1) Da



110

seit Eroberung des Thurgau durch die Eidgenossen das Schloß

und die Stadt Arbon sammt Zugehör in den Bezirk der Land-

grafschaft Thurgau und also von Schirms- und Landsobrigkeit

wegen die Mannschaft der Enden den zehn regierenden Orten

des Thurgau ohne alles Mittel zugehörig gewesen, so soll es

auch unter Wahrung der Rechte sowohl des Bischofs als seiner

dortigen Unterthanen in Zukunft so bleiben und zwar so, daß

sie bei einem Krieg der regierenden Orte die von Arbon und

Horn so gut wie ihre andern thurgauischen Unterthanen brauchen

können, wie das seit alten Zeiten Brauch gewesen. Die von

Arbon und Horn sollen aber ebenfalls dem Stift Konstanz helfen

laut Spruch von 1435, sofern es mit Krieg überzogen würde.

Bei Kriegen der Eidgenossen untereinander bleiben sie neutral.

Der evangelische Pfarrer in Arbon darf nur noch ein halbes Jahr,
bis nächste Weihnachten, in Arbon bleiben. Dann sollen die

Arboner und Horner die katholische Predigt, aber noch nicht die

Messe besuchen. Nach zwei Jahren, von Juli 1596 an gerechnet,

sollen sie sich aber entscheiden, ob sie katholisch werden oder nach

Ordnung ihrer Angelegenheiten und Verkauf ihrer Güter u. s. w.

ihren Wohnort verlassen wollen. In der Zwischenzeit sollen beide

Konfessionsgenossen friedlich bei einander wohnen und obrigkeitlichen

Schirm genießen. Für die Egnacher und Roggwyler soll der

Bischof entweder in Erdhausen oder Steinebrunn eine Kirche

nebst Friedhof auf seine Kosten bauen. Die Evangelischen haben

jedoch dieselben zu unterhalten und ihren Prädikanten zu besolden.

Dagegen bleibt zukünftigen evangelischen Konvertiten und Ka-

tholiken aus diesen Gemeinden die Pfarrkirche nebst dem Be-

erdigungsrecht in Arbon vorbehalten. Alle während dieses Handels
vorgekommenen Reden und erlaufenen Kosten sollen hiemit aufge-

hoben sein. (12. Juli 1596). Nach Anhörung dieser Artikel er-

klärten die zürcherischen Gesandten, daß sie, sofern nicht anerkannt

werde, daß Arbon und Horn gemäß ihren Briefen und Urkunden

im Landfrieden begriffen seien, das Recht verlangen; sie werden



f

111

einwilligen, sofern dieses zugegeben werde. Ihre Kollegen von
Bern und Glarus erklärten, daß sie zwar für rechtlichen Ent--

scheid keine Bollinacht haben, sondern nur für eine gütliche

Lösung dieses Auslandes, baten aber zu beherzigen, daß oft aus
einem kleinen Feuer ein großes entstehe, wofür sie Namens ihrer
Obern die Verantwortung von sich ablehnten. Die Gesandten

der sieben katholischen Orte bemerkten schließlich, daß Zürich mit
den Rechten nichts erhalte, weil man nicht beweisen könne, daß

Arbon und Horn im Landfrieden seien; man solle damit zu-
frieden sein, daß der Bischof sich dahin entschlossen, daß die

dortige Mannschaft den regierenden Orten im Kriege zugehörig

sein solle. Natürlich verwarfen auch die evangelischen Gemeinds-

genossen van Arbon diese Vorschläge. Zürich rief nun die

andern eidgenössischen evangelischen Orte zu Hülfe. Es schlug

ihnen vor, sich auf einer evangelischen Tagsatzung über die

paffenden kräftigen Mittel, durch welche den bedrängten evan-

gelischen Glaubensgenossen und besonders den zwei thurgauischen

Gemeinden geholfen werden könne, zu berathen (I I. August 1596).
Diese stimmten dem Zürcher Vorschlag freudig bei, Bern mit
der Bemerkung: schon wegen des Beispiels müsse man wehren;

man sehe das ja beim Bischof in Basel. Zürich berief hierauf
die Gesandten der evangelischen Mitftände nebst Glarus auf den

6/16. September nach Aarau. Hier beschloßen sie, durch eine

gemeinsame ansehnliche Abordnung von je zwei Gesandten aus

jedem Stande sowohl beim Bischof und seinen Räthen nach der

Rückkehr desselben sich für die bedrohten Glaubensgenossen zu

verwenden, als zugleich das Domkapitel in Konstanz zu ersuchen,

ihre Wünsche beim Bischof zu unterstützen.*) Wie sehr den evan-

*) Schon den 14/24. Oktober zeigte Eysat diesen Beschluß dem bischös-

lichen Rathe Weerli in Konstanz an. Ebenso wurde bei einer Konferenz
der sieben katholischen Orte in Staus (5. September 1596) mitgetheilt,
daß Zürich vier Fähnchen mit 1c! Feldgeschützen und 2909 Mann rüste,



112

gelischen Orten die Noth dieser zwei Gemeinden und die Hülfe
der evangelischen Stände am Herzen lag, beweist ein Schreiben
des Rathes von Basel, wodurch er denjenigen in Zürich un-
mittelbar nach Beendigung der Sitzung in Aarau Folgendes

mittheilte: Der Vetter des Bischofs in Konstanz, Erzherzog

Mathias, reise in diesen Tagen durch ihre Stadt, um in
Konstanz die Erbhuldigung entgegenzunehmen. Man könnte ihn
bitten, daselbst bei seinem Verwandten zu vermitteln (13. Sep-
tember). Zürich billigte diesen Vorschlag. Basel ließ ihn durch

einen einflußreichen Freund des Erzherzogs, Freiherr Rudolph
von Salis in Basel, dafür ersuchen. Mathias versprach seinen

Vetter umzustimmen. Basel rieth gleichzeitig, damit der Erz-
Herzog zu noch kräftigerem Auftreten genöthigt werde, daß die

fünf evangelischen Stände entweder durch ein Schreiben oder

durch eine Abordnung ihn über den Stand der Sache genauer

unterrichten und um sein Fürwort ersuchen Ob dieser Vor-
schlag wirklich ausgeführt wurde, ist nicht bekannt. Bisher
hatte Arbon und Horn beim Bischof sich noch nicht erklärt, ob

sie die obigen Vorschläge annehmen oder verwerfen. Bevor
dieses geschah, sandte Arbon den 17/27. November 1596 den

Zunftmeister Zacharias Bürger nach Zürich, um dort Rath zu

holen. Bald nachher trafen die Gesandten der evangelischen Städte,
sowie diejenigen von Glarus in Konstanz ein, um laut Beschluß

der Aarauer evangelischen Tagsatzung den Räthen des Bischofs
die Gründe mitzutheilen, warum sie auf die Verwerfung der güt-
lichen Mittel der sieben katholischen Orte dringen und ver-

langen müssen, daß die evangelischen Kirchgenossen von Arbon
bei ihren bisherigen Rechten und Freiheiten gelassen werden

um sie nach Arbon zu senden. Luzern schrieb deßwegen nach Zürich, das

bald darauf bei der dortigen Anwesenheit Pfyffer's sich entschuldigte: es sei

dieser Auszug wegen des Mangels vieler Verstorbener nöthig geworden.

Man denke an nichts Unleidliches.



113

(23. bis 25. November 1596 ^1. Xal.). Sie zeigten zugleich

an, daß sie auf Erfüllung dieser Wünsche beim Domkapitel dringen.
Nach der vorher vom Bischof empfangenen Weisung antworteten
dessen Räthe: der Bischof werde nach seiner Heimkehr antworten
und inzwischen mit dem Werke nicht eilend vorfahren. Das Dom-
kapitel versprach beim Bischof zu intervenireu. Es zweifle nicht
daran, daß er so handeln werde, daß Niemand sich über ihn
beklagen könne.

Wie wenig jedoch der Bischof geneigt war, den Wünschen
der evangelischen Orte zu entsprechen, sollten sie noch vor dem

Jahresschluß erfahren. Er ließ nämlich Arbon und Horn durch

seinen dortigen Obervogt und zwei andere Beamten aus seiner

Umgebung anfragen, ob sie die gütlichen Mittel annehmen wollen
oder nicht. Ihre Antwort war: sie haben Zürich ihre Erklärung
mitgetheilt und dasselbe gebeten, der Sache auf andere Weise

zu begegnen. Diese werden nun statt ihnen unterhandeln. Jene

bewilligten ihnen jedoch damals für die Abgabe einer definitiven
Erklärung noch einen Monat Aufschub. Die beiden Gemeinden

setzten Zürich von diesem Vorfalle sogleich in Kenntniß. Dieses

schrieb den 31. Dezember an das Domkapitel und die Räthe
des Bischofs und bat dieselben, den Bischof dazu zu bewegen,

daß er mit allen weitern Handlungen bis auf weitern Bescheid

und eidgenössische Entscheidung stille stehe, welche aus der in den

nächsten Tagen zusammentretenden Tagsatzung erfolgen werde.

Zürich setzte ferner von diesen neuen „beschwerlichen" Schritten
des Bischofs auch die andern evangelischen Stände in Kenntniß
und ersuchte sie, für die bevorstehende Tagsatzung ihre Gesandten

zu instruiren; ein kräftiges Auftreten sei um so mehr nöthig,
weil man sehe, daß die katholischen Orte auf der Seite des

Bischofs stehen und daher zu fürchten sei, daß auch andere evan-

gelische Gemeinden im Thurgau darunter werden leiden müssen.

Vielleicht sei es nicht unpassend, bei der nächsten Tagsatzung den

fünf oder sieben katholischen Orten vorzustellen, daß Oesterreich

8



114

unter dem Schein der Religion nur auf Zertrennung der Eid-
genossen ausgehe, und sie zu fragen, was sie, sofern in dieser

Sache Gewalt gegen Horn und Arbon werde angewendet werden,

thun wollen und wessen sich die evangelischen Mitstände dann zu

ihnen zu versehen haben. Die evangelischen Stände waren

damit einverstanden. Zürich erreichte wirklich auf diesem Wege

bei der nächsten Tagsatzung so viel, daß die gütlichen Mittel
vom 12. Juli 1596 verändert werden mußten und daß für ein-

mal keine Aenderung in der Kirchgemeinde Arbon vorgenommen
werden dürfte. Erst bei einer Tagsatzung, die den 9/19. Januar
1597 von den dreizehn Orten in Baden gehalten wurde, ließ

der Bischof den evangelischen Gesandten, die im November v. I. auf

ihre Vorstellung versprochene Antwort geben und sein Benehmen

gegen die zwei Gemeinden mit seiner Stellung als ihr Landes-

Herr vertheidigen und versichern, daß er nicht im Sinne habe,

ein österreichisches Regiment in die Eidgenossenschaft einzuführen.

Zugleich bat er, daß die Eidgenossen diesen ungehorsamen Ge-

mcinden sich nicht mehr annehmen, sondern sie zum Gehorsam

weisen. Auch die Arboner zeigten damals der Tagsatzung

die Gründe an, warum sie nebst den andern evangelischen

Kirchgenossen die gütlichen Mittel von Juli 1596 nicht an-

nehmen können und baten dieselbe, sie in ihren Schutz zu

nehmen und dafür zu sorgen, daß sie bei ihren von den Vor-
eltern ererbten Rechten und Freiheiten bleiben können. Sie er-

suchten damals zugleich die zürcherischen Rathsboten, sich wegen

dieses Abschlages bei den Gesandten der sieben katholischen Orte

zu entschuldigen. Nachdem die evangelischen Gesandten mit

Einschluß derjenigen von evangelisch Glarus die Antwort des

Bischofs vernommen hatten, baten sie nach der Abreise der

Boten von Solothurn und Freiburg die Gesandten der fünf
katholischen Orte, ihnen im Hinblick auf die unruhigen Zeiten

dazu zu helfen, daß die beiden Gemeinden beim Lands-

frieden bleiben können, jedenfalls bis zur nächsten Tagsatzung,



115

die nach Ostern stattfinde, alles in bisherigem Stande gelassen

werde, indem sie versicherten, daß sie nichts anderes begehren,

als Frieden und Einigkeit im Vaterlande. Diese wollten zu
Hause darüber referiren und auch noch, weil sie nichts als
vaterländische Einigkeit und Ruhe wünschen, mit den Abge-
ordneten des Bischofs in letzterm Sinne reden.*) Die evan-

gelischen Gesandten verwendeten sich ebenfalls bei letztern dafür,
vernahmen aber von ihnen, daß ihr Herr einen Rechtsspruch

verlange. Auf den Wunsch der evangelischen Gesandten ver-

standen sich aber endlich die katholischen dazu, an den Bischof zu

schreiben, daß er gegen die Arboner und Horner einstweilen nicht

weiter vorfahre. Sie sprachen aber gegenüber den evangelischen

Gesandten die Ansicht aus, daß sie nicht einsehen, daß aus einer

so unbedeutenden Sache Unruhen erfolgen können. Sie haben

daher dieselbe dem Rechte anheimgesetzt. Auf ein Schreiben,
das der Obervogt in Arbon kurz vor der oberwahnten Tagsatzung

an Schultheiß Pfhffer in Luzern gerichtet hatte, schrieb letzterer

ernstlich an den Stadtschreiber in Arbon. Bei Uebersendung

dieses Briefes an den Obervogt bedauerte er, daß die Sache

nicht besser gehe. Der Fehler sei, daß der Bischof eine Dilation
wegen der Borschläge vom vorigen Jahre verlangt. Dadurch

habe er seinen unruhigen Unterthanen Gelegenheit gegeben, ihre

Praktiken, bei denen sie Rath gesucht, desto geflissentlicher zu
treiben und ungehorsam zn bleiben. Wäre nicht damals Dilation

*) Auf einer den 4./14. Januar 1ö97 gehaltenen Konferenz der fünf
katholischen Orte sammt katholisch Appenzell lobte der päpstliche Nuntius
Namens seines Herrn den Eiser der katholischen Orte in dem Handel gegen

Arbon zum Besten der katholischen Religion und bat sie zugleich, bei der

nächsten Tagsatzung es bei ihren nichtkatholischen Kollegen dahin zu bringen,
daß die frommen Kapuziner, die zur Belehrung der Mißgläubigen so

viel wirken, in ihrem Gebiet wandeln können; dagegen sollen sie dafiir
sorgen, daß keine lutherischen Bitcher in den katholischen Kantonen und Ge-

bieten gelesen werden.



116

vom Bischof verlangt worden, so hätten damals die Sätze diesen

Handel leicht zu einem Endspruch gebracht. Gebrauche aber der

Bischof ihre Autorität, so werden etliche Rathgeber, welche dem

Ungehorsam anhängig, viel kaltblütiger sein, als bisher. Nur

solle man nicht meinen, daß die katholischen Orte strenger gegen

solche, die den Arbonern Gestand geben, sein sollen; es würde

das kümmerlich geschehen, weil bisher diejenigen, welche es näher

betroffen, ziemlich lau und langsam mit den Sachen umgegangen

seien. Den Stadtschreiber in Arbon habe man bisher viel zu

viel machen lassen. Er gedenke ihm mit dem beigelegten Schreiben

den Zaun kürzer zu machen. Er (der Obervogt) könne auch

versichert sein, daß überall ein guter Wille sei, dem Bischof zu

dienen (24. Januar 1597). — Zürich sandte die Antwort sowie

das Memorial des Bischofs den andern evangelischen Ständen,
mit der Bitte, daß sie ferner mit ihnen zur Aufrechthaltung
der evangelischen Religionsfreiheit wirken möchten (26. Februar).
Um diesem Wunsche zu entsprechen, beriethen sie sich wieder auf
einer Konferenz der fünf evangelischen Orte in Aarau über die

Art und Weise, wie sie bei der nächsten Verhandlung in Baden

diese Angelegenheit an Hand nehmen wollen. Zürich verlangte,

daß auch die vier zu Arbon gehörenden Gemeinden nebst den

dortigen Katholiken, welche noch immer gemeinsame Sache mit

ihren evangelischen Miteinwohnern machten, Gesandte nach Baden

schicken, damit sie gemeinsam mit ihnen dafür bitten, daß man
sie beim Landfrieden und ihren alten Freiheiten lasse. Man
fand damals rathsam, auf der nächsten Tagsatzung in Baden

den übrigen Gesandten vor Allem den Auszug der Freiheiten
und Rechte von Arbon vorzulegen und sie zu bitten, daß sie

gemeinsam mit ihnen in diesem Sinne beim Bischof wirken. Es

soll ihnen vorgestellt werden, ob sie nicht, wenn Arbon in evan-

gelische Hände käme und die katholischen Arboner dann evan-

gelisch gemacht werden wollten, glaubten, es müsse beim Land-

frieden bleiben und dabei geschützt werden. Sie sollen es auch



117

daher im gegenwärtigen Falle gelten lassen (18./28. April 1597).
Auf der Tagsatzung der dreizehn Orte, welche den 11. Mai
1597 Wieder in Baden gehalten wurde, überreichten die evan-

gelischen Gesandten ihren katholischen Kollegen das nrbonische

Memorial, in dem der Beweis geleistet werden sollte, daß sie zum

Thurgau und unter den Landfrieden gehören und wiederholten

ihre frühern Forderungen, jedoch mit dem Verdeuten, daß nun
nicht mehr Arbon und Horn, sondern die eidgenössischen evan-

gelischen Orte die Sache dieser zwei Gemeinden weiter führen
werden. Auch die anwesenden Abgesandten der vier Gemeinden

von Arbon baten diese ebenfalls, sie beim Landfrieden bleiben

zu lassen. Dieses hatte wenigstens die gute Wirkung, daß die

katholischen Gesandten sich anerboten, die frühern gütlichen

Mittel zu verbessern. Die bischöflichen Gesandten verlangten
aber zuerst, daß das Recht gesprochen werde, erklärten sich jedoch

später auch bereit, neue gütliche Mittel zu vernehmen, aber nur
ml ràreiàm. Es kamen damals folgende neue Bermittlungs-
Vorschläge zu Stande: Den Evangelischen in Horn und Arbon
ist es erlaubt, die Kirche in Erdhausen zu besuchen; dagegen

soll kein Prädikant mehr in Arbon wohnen und daselbst nicht

mehr evangelischer Gottesdienst gehalten werden dürfen. Die

evangelischen Gesandten gaben nach stattgefundener Berathung
über den verbesserten Vergleich folgende ernste Erklärung ab: sie

werden nicht zulassen, daß die zwei Gemeinden von den Eid-

genossen mit dem Bischof in das Recht gewiesen werden; man
werde sie beim Thurgau und dem Landfrieden schützen und

werde erwarten, ob der Bischof Gewalt brauche; im letztern Falle
werden sie ihre bedrängten thurgauischen Glaubensgenossen nicht
im Stiche lassen. Sie hoffen in diesem Falle zugleich, daß sie

laut eidgenössischen Bünden auch befugt seien, einander zu Hülfe

zu rufen. Diese ernste Erklärung wirkte auf die katholischen

Mitgesandten so, daß sie sich dazu verstanden, folgende neue

gütliche Mittel auszuarbeiten: den vier arbonischen evangelischen



118

Gemeinden soll die St. Johanneskapelle in Arbon abgetreten, die

dortige Pfarrkirche aber den Katholiken allein überlassen werden.

Sofern aber der Bischof keinen evangelischen Gottesdienst in
Arbon dulden wolle, soll er ihnen außerhalb der Stadt an

einem bequemen Orte auf seine Kosten eine neue Kirche sammt

Zubehörde bauen. Bis zur nächsten Tagsatzung soll er sich über

Annahme oder Verwerfung dieses Vorschlages aussprechen.

Die albanischen Gemeinden waren geneigt, diese neuen Vor-
schlüge anzunehmen. Dem Bischof gefielen sie nicht. Er sah

aber ein, daß er sie nicht so leicht verwerfen könne. Nicht nur
die feste drohende Erklärung Zürichs, sondern auch das fort-
dauernde Zusammenhalten der Katholiken und Evangelischen in

der Stadt Arbon machten am bischöflichen Hofe sehr großes

Aufsehen und Schwierigkeiten. Er beschloß daher, sowohl nach

Zürich als in die katholischen Kantone Gesandte zu schicken.

Diese trafen aber erst ein, als bereits die Jahrrechnungstag-

satzung begonnen, auf welcher der Bischof über Annahme oder

Verwerfung der letzten gütlichen Mittel vom Mai dieses Jahres
Antwort ertheilen sollte. Die bischöflichen Abgeordneten wurden

zwar von den Zürcher Magistraten höflich behandelt, erhielten
aber keine andere Antwort als diejenige, welche bei der letzten

Maisitzung in Baden die zürcherischen Gesandten Namens der

evangelischen Gesandten abgegeben hatten. Die vom dortigen
Rathe zur Besprechung mit den bischöflichen Gesandten gewählte

Deputation erklärte ihnen auch dießmal: sofern der Bischof
die alten Rechte der beiden angefochtenen Gemeinden, nämlich

daß sie Thurgauer seien und daher die vom Landfrieden ge-

währte Religionsfreiheit genießen können, nicht anerkennen,

ja sogar deßwegen sie und ihre Mithaften anfechten werde,

werde Zürich sammt andern Eidgenossen, die zu ihm stehen,

diese zwei Orte dabei schützen. Es sei ihnen das zwar nicht lieb;
sie werden aber nicht bloß so reden, sondern auch handeln,

wenn sie dazu gezwungen werden. Diese Instruktion fügten sie



119

hinzu, tragen auch die dermaligen Zürcher Gesandten in Baden

im Sacke. Sie werden dieselbe auch den andern evangelischen Ge-

sandten mittheilen.

In Baden erschienen bei der Jahrrechnungstagsatzung (6. und

7. Juli) außer den bischöflichen und arbonischen Abgeordneten auch

diejenigen der drei Gemeinden Egnach, Roggwyl und Horn, nebst

Ausschüssen der Einwohner beider Konfessionen aus der Stadt
Arbon. Mit Bedauern und Verwundern vernahm man damals in
Baden, daß nicht nur der Bischof die letzten gütlichen Mittel vom

Mai dieses Jahres verwerfe, sondern daß auch die katholischen

Gesandten, ohne Zweifel in Folge von dessen Vorstellungen bei

ihren Obern, nicht mehr dafür wirken wollten, daß sie von ihm

angenommen werden, ferner, daß die Gesandten des Bischofs
wieder das bereits verlangte Recht fordern laut Abschieden von

1535 und 1536. Die katholischen Gesandten antworteten den

Gesandten der fünf evangelischen Orte: der Wille ihrer Obern

sei, daß der Streit diesmal entweder rechtlich oder gütlich ausge-

tragen werde. Hierauf verlangten dieLetztern entweder Anerkennung
der bisherigen Rechte und Freiheiten der vier evangelischen Gemein-
den von Arbon oder Annahme der letzten Vermittlungsvorschläge.
Die feste Sprache der evangelischen Gesandten bewog die Freunde
des Bischofs, das Anerbieten zu machen, daß sie andere gütliche

Mittel ausarbeiten lassen wollen. Die evangelischen Gesandten

willigten dazu ein. Die neuen Vermittlungsvorschläge für die

evangelische Kirchgemeinde Arbon fielen diesmal nicht besser aus

als die frühern. Es wurde der erste Paragraph der Mittel von
1596 bestätigt, ferner die Abschiede von 1535 und 1536 und

der Revers Krum's von 1537 außer denjenigen Punkten, die nun
verändert werden. Ferner wurde wieder beschlossen, daß in
Arbon nur der katholische Gottesdienst geübt und von den

dortigen Anhängern der neuen Lehre sowie denen in Horn be-

sucht werden müsse; jedoch können sie, sofern sie eine andere

Religionsübung später wünschen, ihre Begräbnisse oder Taufen



120

in Erdhausen oder Steinebrunn vornehmen. Ebenso sollen die

Lutherischen in Arbon und Horn die katholischen Fasten, Feie»
tage und äußere Ceremonien beobachten. Für die Evangelischen
in Egnach und Roggwyl soll die Kirche, sofern sie nicht groß

genug ist, mit einem Beitrag des Bischofs erweitert oder auf

ihren Wunsch eine neue Kirche erbaut werden. Die Gesandten

der fünf evangelischen Orte, sowie die Ausschüsse der vier evan-

gelischen Gemeinden wie ihre Beschützer verwarfen diesen Ber-

gleich. Als erstere sich endlich nach langer Verhandlung davon

überzeugten, daß ihre katholischen Kollegen auf keinen bessern

Gedanken zu bringen seien, schlugen sie das Recht vor; sie baten

aber die Gesandten der sieben katholischen Orte, in diesen trüben

Zeiten zu bedenken, wie man alles thun sollte, um beim Frieden

zu bleiben. Diese erklärten, sie werden die Sache in Abschied

nehmen und zu Hause fragen. Die Gesandten der evangelischen

Orte nahmen diese Erklärung an; nur verlangten sie, daß sie

jetzt dahin wirken, daß unterdessen in Arbon und Horn alles

beim Alten bleibe und nichts weiteres daselbst vorgenommen
werde. Zürich versuchte noch einmal durch einen Freund des

Bischofs bei ihm auf Zurücknahme seines Befehls an Arbon

und Horn hinzuwirken. Es war das der Obervogt Tschudi in

Kaiserstuhl, der seiner Zeit bei der Tagsatzung sich für die An-

erkennung der Wahl des österreichischen Prinzen Andreas auf

den bischöflichen Stuhl von Konstanz mit dem Versprechen ver-

wandt hatte, daß dieser nie etwas zum Schaden der Eidgenossen

thun werde. Tschudi versprach wirklich dem Zürcher Rathe,

daß er sowohl bei dem Bischof und seinen Räthen als beim

Domkapitel den Wunsch der evangelischen Orte unterstützen und

den Bischof daran erinnern werde, welche Unannehmlichkeiten er

(Tschudi) mit seinen Kindern im Falle des Nichtentsprechens

wegen dieser Versprechungen zu erwarten hätte. Aber auch diese

Verwendung war fruchtlos. Der Bischof wußte, daß seine eid-

genössischen Schutzherren ihm in dieser Religionssache fest zur



121

Seite stehen. Bald nach dem Schluß der Jahrrechnungstag-

satzung bat ein Abgeordneter des Bischofs bei einer Konferenz

der sieben katholischen Orte in Luzern die Gesandten derselben,

bei ihren Obern dahin zu wirken, daß diese Sache bei der

nächsten Tagsatzung in Baden rechtlich erledigt werde; er werde

zu Unruhen keinen Anlaß geben und in der Ausführung so

milde verfahren, daß Niemand Grund zu klagen haben werde.

Die bisherigen Verhandlungen haben gezeigt, daß keine gütliche

Austragung möglich sei. Die Gesandten fanden damals, der

katholische Glaube und die Reputation der katholischen Orte er-

fordern, in diesem Geschäft fest gegen Zürich zusammen zu halten
und ihm solche unbefugte Gewalt nicht einzuräumen. Es soll

daher durch ein Schreiben ernstlich aufgefordert werden, von

seiner Mahnung abzustehen (2/12. August 1597). In diesem

Schreiben vom 26. August an Zürich bemerkten sie: daß sie

nach Prüfung der neu eingelegten Urkunden (der Abschiede von

1535 und 36), welche der Bischof bei der Jahrrechnung vor-

gelegt, sich von der Rechtmäßigkeit seiner Forderung gegen seine

thurgauischen Unterthanen, daß nämlich die beiden Orte keinen

Anspruch auf den Landfrieden haben, überzeugt. Sie machten

sogar Zürich darüber Vorwürfe, daß es in diesem Handel zu

viel gethan und mehr auf Fremde (Arbon und Horn) als auf
sie, ihre Miteidgenossen, gehört. Zürich theilte dieses Schreiben

sofort Bern mit. Dieses rieth ihm, sämmtliche evangelische

Stände nebst evangelisch Glarus wieder zu einer Konferenz nach

Aarau einzuladen, damit man sich dort über die weitern Schritte,
welche man nun thun müsse, berathen könne. Diese fand den

19/29. September daselbst statt.

Die zürcherischen Gesandten theilten ihr die Antwort ihrer
Obern auf das Schreiben der sieben katholischen Orte mit der

Bitte mit, ihnen später mitzutheilen, ob sie dasselbe billigen.
Diese stimmte nicht nur dafür, sondern beschloß, „es sollen auch

die andern vier evangelischen Orte noch gemeinsam wegen dieses



122

scharfen Schreibens an die sieben Orte schreiben, Zürichs Schreiben

billigen und zugleich darauf dringen, daß auf der nächsten badi-

scheu Tagsatzung die badischen Mittel vom Mai wieder auf die

Bahn genommen werden; sie hoffe, Zürich und seine Schützlinge
in Arbon auch dazu bestimmen zu können. Werde wider Ver-

hoffen nicht entsprochen, so ermähne man die sieben Orte, die

Sache einzustellen und den ganzen Handel zu einem gleichen

unparteiischen Rechte zwischen Zürich und ihnen kommen zu

lassen. Glarus, Basel und Schaffhausen sollen bald deswegen nach

Bern berichten. Der Vertrag von 1537 hebe die zitirten Abschiede

auf." Nicht Zürich, fügte man in obigem Schreiben hinzu, sondern

eher sie, die katholischen Orte, treffe der Norwurf des Hörens auf

fremde Orte, das allerdings böse Gewohnheit und Zertrennung
der Eidgenossen bewirken könne. Wenn die Arboner die neuen un-

günstigen Vorschläge verwerfen, müsse man es so wenig zürnen,

als wenn der Bischof früher dasselbe gethan habe. Zürich wolle

mit seiner Unterstützung, die es den Arbonern und Hörnern zu

Theil werden lasse, nicht Fremden, sondern nur seinen Gaubens-

genossen besonders in diesen Zeiten, in denen immer mehr

gegen dieselben zur Unterdrückung da und dort unternommen

werde, die Hand bieten und den Landfrieden handhaben helfen.

Es glaube, daß das auch die Absicht seiner katholischen Mit-
eidgenossen sei, damit beide Theile im Vaterland in Frieden
leben können. Das werde um so mehr geschehen, wenn man

Zürich mehr als den Ausländischen das Ohr leihe und die-

selben von solchen Neuerungen abweisen werde. Wolle der Bi-
schof nach seinem Versprechen beim Antritt seiner Regierung
keine Neuerungen vornehmen, so werde auch Zürich ihn wie

seine Vorfahren bei seinen Rechten schirmen. Geschehe das nicht

in Arbon und Horn, so werde Zürich seinen Miteidgenossen das

Recht anbieten (22. Oktober). Auch die andern evangelischen

Orte unterstützten in einem besondern Schreiben vom 25. Oktober

die Forderungen und Wünsche Zürichs und warnten vor solchen



123

scharfen Zuschriften, durch welche der vaterländische Friede leicht

zerstört werden könnte. Diese ernsten Zuschriften an die ka-

tholischen Orte blieben nicht ohne Wirkung. Mit großer Angst

vernahm das der einflußreiche Rathgeber des Bischofs Pistorius
und drang daher bei demselben darauf, daß er an die nächste

badische Tagsatzung Gesandte schicke, um die katholischen Ge-

sandten wieder umzustimmen. Pistorius reiste deßwegen selber

nach Baden. Er hatte jedoch große Mühe und auch viele Aus-

lagen, bis er nur mit denselben reden konnte. Besonders

schwierig fand er die Stimmung bei den luzernischen Gesandten.

Ebenso bedauerte er ferner, daß Zug und Solothurn, sowie

Luzern dießmal neue Gesandte geschickt, welche in dieser Sache

ganz unerfahren seien und daß Schultheiß Krebsinger wunderlich
und wegen des Schreibens von Zürich voll Furcht sei. Dennoch

gelang es ihm endlich, besonders durch Gastmähler, die er den

Gesandten gab, Gehör zu erhalten. Um in Luzern wieder Muth
zu machen, schrieb er an einzelne dortige Magistraten, welche

der Sache seines Herrn sehr ergeben waren. Den katholischen

Gesandten theilte er eine von ihm verfaßte Antwort auf das

Schreiben Zürichs und der evangelischen Orte mit, in der er

auf gewandte Weise das Recht des Bischofs zu vertheidigen
suchte. Mit beredten und warmen Worten sprach er überdies
bei diesem Anlaße für die Sache seines Herrn und über dessen

Friedensliebe. Um die katholischen Orte dazu williger zu machen,

daß sie nach seinem Wunsche diese Sache befördern, zeigte er

zugleich an, daß der Bischof ihren seit vielen Jahren ausge-
sprochenen Wünschen betreffend Beiwohnung des Landvogtes in
den Bogteien bei der Visitation der Geistlichen und besonders
der Klöster nun entsprechen wolle. Den 16. November berichtete

er darüber dem Bischof und konnte ihm mittheilen, daß die

Stimmung sich allmählig wieder bessere. Immerhin sei es

nöthig, daß er, um das angefangene gute Werk zum guten
Ziele zu führen, auf die nächste katholische Tagsatzung Gesandte



124

schicke. *) — Von dieser Zeit bis zur Versammlung der badischen

Jahrrechnung 1598 wurden keine weitern Verhandlungen über

diese Angelegenheit geführt. Die arbonischen evangelischen Kirch-

genossen genoßen wie bisher die frühere Religionsfreiheit; nur
verbot 1598 der Vogt den Metzgern in Arbon, am Samstag
zu schlachten. Da sie ihn vergeblich gebeten, dieses Verbot zurück-

zunehmen, klagten sie deßwegen in Zürich und baten zugleich

die Hauptsache, ihren Religionshandel zu befördern. Auch der

Bischof ließ denselben nicht aus dem Auge. Damit seine Freunde

ihn ferner unterstützen, sandte er auf eine Separatversammlung
der katholischen Orte, welche in Luzern vor der allgemeinen

Jahrrechnungstagsatzung stattfand (16. Juni 1598), Gesandte,

um ihnen an's Herz zu legen, daß die Wiederaufnahme und

Erledigung der frühern Verhandlungen und Rechtssprüche wegen

Arbon und Horn im Interesse ihres Regiments und der ka-

tholischen Religion sei. Aus dem Beschluß, welche diese damals

faßte, sieht man, daß die Aussaat des Pistorius in Baden

seinem Herrn eine schöne Ernte gebracht hatte. Die katholischen

Gesandten versprachen nämlich den bischöflichen bei ihren Obern

dahin zu arbeiten, daß sie ihre Bevollmächtigten für die nächste

Jahrrechnung dahin instruiren, daß der langjährige Streit dies-

mal jedenfalls entweder durch gütliche Mittel oder durch einen

Rechtsspruch ausgemacht werde und daß man daher auch mit
den Gesandten von Bern, unter dessen Landvogtssiegel die dem

Bischof günstigen Abschiede von 1535 und 1536 ausgegangen

seien, reden solle. Ebenso sei ferner nöthig, die Gesandten von

Basel und Schaffhausen daran zu erinnern, daß sie in diese

Sache nicht zu reden haben, sondern vielmehr schuldig seien, die

Zürcher abzumahnen und dazu zu helfen, daß die Urtheile der

*) Pistorius anerbot 1593 Zürich eine Disputation zur Widerlegung
der „calvinischen und zwinglischen" Irrthümer; siehe Hottinger, helvetische

Kirchengeschichte 2, 964.



125

zehn Orte vollzogen werden können. Der Bischof wurde daher

beauftragt, die Arboner und Horner nach Baden zu zitiren mit
der Erklärung, daß auch im Falle des Nichterscheinens ein Rechts-

spruch erfolgen und daß sie die Kosten zu tragen haben werden.

So wolle man Zürich zeigen, daß es nicht so eigenmächtig in
Angelegenheiten der katholischen Religion sich zu mischen habe.

Bei Vollziehung des Urtheils soll aber der Bischof umsichtig und

nicht ohne Vorwissen der katholischen Orte handeln. Von mildern

Maßregeln wollte daher der Oberherr der Arboner und Horner
auch jetzt nichts hören. Der Bischof gab zwar seinen Gesandten

nach Baden Vollmacht, gütliche Mittel anzuhören, aber nur, um
dieselben ihm zur Prüfung vorzulegen; er beharrte aber darauf,
daß in Zukunft diese beiden Orte ganz katholisch werden; nur
soviel wollte er zugeben, daß für einmal bei den Erwachsenen

kein Zwang zum Uebertritt angewendet werde, jedoch sollen sie

einstweilen die katholische Predigt besuchen, dann wolle er zu-
warten, bis diese oder jene sich selber zur katholischen Religion
bekehren; wer aber evangelisch bleiben wolle, dem solle die

Auswanderung und zwar ohne Schaden für seine Rechte und

Eigenthum erlaubt sein. Ebenso verlangte er, daß in Zukunft
an beiden Orten alle Kinder katholisch getauft, alle Ehen nach

katholischem Ritus eingesegnet werden, und daß er den dermaligen
evangelischen Pfarrer Bertschinger für seine Exzesse mit Ab-
setzung bestrafen dürfe.*) Den evangelischen Kirchgenossen in
Egnach und Roggwyl wollte er, sofern sie den katholischen Gottes-

dienst nicht besuchen wollen, die Kapelle in Erdhausen oder

Steinebrunn erweitern und ihnen laut Vertrag von 1537 das

Einkommen der dortigen Kapelle für Besoldung eines Prädi-
kanten überlassen oder ihnen für den Neubau einer Kirche an

*) Zürich berief denselben damals ab. Im nämlichen Jahre wurde

der katholische Psarrer in Arbon wegen Uebertretung des siebenten Gebotes

in St. Gallen verklagt, aber serner vom Bischof geduldet.



126

einem andern gelegenen Orte ein Geschenk geben. Ebenso forderte

er, daß seine ungehorsamen Unterthanen in Arbon und Horn zur

Tragung aller Unkosten, die er wegen dieses Streites gehabt habe,

angehalten werden. Den katholischen Gesandten verhieß er schöne

Geschenke, sofern ihr Urtheil ganz nach seinem Wunsche ausfalle.

Die Verhandlungen auf der Jahrrechnungs-Tagsatzung in
Baden (Juli 1598) verliefen anders als der Bischof wünschte. Der

Bischof verlangte, daß daselbst nur Ausschüsse von Arbon und Horn
erscheinen sollen. Auf Zürichs Rath kamen aber solche aus allen

Theilen der Kirchgemeinde. Der Bischof wünschte ersteres, damit

sie daselbst den Prozeß gegen ihn führen; diese erklärten jedoch:

sie werden nur anhören, was man an sie bringe, aber nicht

in das Recht sich einlassen. Zürch rieth ihnen das nämlich nicht

nur, sondern befahl ihnen auch in Baden immer nach der Wei-

sung seiner dortigen Gesandten zu handeln. Dem Wunsche der

bischöflichen Gesandten wegen Entfernung des Pfarrers Bert-

schinger setzten weder Zürich noch seine albanischen Pfarrkinder
Schwierigkeiten entgegen, indem schon vorher von beiden Theilen

Anstalten zu seiner Versetzung getroffen worden waren. Auch

jetzt waren die katholischen Gesandten noch nicht geneigt, den

zwei gefährdeten Orten die Religionsfreiheit zu entziehen, nur

sollen sie den evangelischen Gottesdienst außerhalb der Thore von

Arbon ausüben. Statt eines Rechtsspruchs zu Gunsten der

bischöflichen Forderungen wurden in Baden wieder folgende güt-
liche Mittel vorgeschlagen: Da die Egnacher und Roggwyler den in
Erdhausen und Steinebrunn bezeichneten Platz für ihre neue Kirche

nicht annehmen wollen, sollen sie sammt den Evangelischen von

Arbon und Horn an einen andern Orte bauen, aber immerhin ^/z

von Arbon entfernt; der Bischof gibt dafür einen Beitrag, die

Stunde Evangelischen haben dagegen den dortigen Pfarrhof zu bauen,

wozu sie aber den Erlös des Pfarrhauses in Arbon verwenden

dürfen. Der Bischof soll in Luzern und die vier Gemeinden in Zürich

Gesandte ernennen, welche den 14. September N. L. in Arbon



127

sich einfinden und den Platz, sowie den bischöflichen Beitrag für
die neue Kirche zu bezeichnen haben werden. Die Evangelischen

sollen dieselbe später allein unterhalten. In Arbon soll in Zukunft

nur katholischer Gottesdienst stattfinden, dagegen dürfen die dor-

tigen und Hornischen Evangelischen die neue Kirche der Egnacher

besuchen, ohne daß der Bischof sie daran hindern darf. Jede

Konfession darf einen eignen Meßmer haben.

Beide Theile nahmen diese Vorschlüge in Abschied. Auch

die bischöflichen Gesandten mußten sich gern oder ungern dazu

verstehen, ihrem Herrn diese Vorschläge zur Prüfung zu über-

bringen. Dieser bessere Ausgang ist den vereinten Bemühungen
der evangelischen Orte zu verdanken. Bei einer Konferenz der

sieben katholischen Orte in Luzern (28. Juli 1598) wurde der

Beschluß der letzten badischen Tagsatzung bestätigt und wegen der

bischöflichen Gesandten über einige mißbeliebige Ausdrücke im.Vor-
trag des Schultheiß Pfyffer beschlossen, zu antworten: Pfyffer
habe nur gemäß Instruktion gehandelt, daher halte man ihr
Schreiben für unnöthig.

Nicht nur den evangelischen sondern auch den katholischen

Orten war es daran gelegen, daß der Bischof seine Zustimmung

zu den Beschlüssen, die auf der letzten Jahrrechuungstagsatzung

von den Gesandten der zehn Orte gefaßt worden waren, gebe.

Die Magistraten der katholischen Orte ersuchten ihn daher un-
mittelbar nachher schriftlich, dieselben ihnen zu Ehren und zu Ge-

fallen anzunehmen. Sie bedauerten, daß sie keine günstigere Vor-
schlage haben auswirken können; sie haben aus Rücksichten gegen
die zerstreuten Katholiken im Kanton Appenzell A.-Rh. sich zu

solchen Konzessionen verstehen müssen. Zürich habe ihnen für den

Fall des Entgegenkommens in diesem Streite versprochen, bei

dep evangelischen Behörden von Außerrhoden dahin zu wirken,

daß sie dieselben noch in ihrem Landestheile dulden, wozu diese

sonst nicht geneigt gewesen wären. Durch fromme und gelehrte

Priester in Arbon und durch Freundlichkeit seines dortigen Ober-



128

Vogtes, fügten sie hinzu, erreiche er übrigens mit Gottes Hülfe
bald das, was er verlange. Der Vifchof antwortete ihnen erst

den 1. September: wegen der Wichtigkeit der Sache könne er sich

erst bei der nächsten Tngsatzung durch seine Gesandten über An-
nähme oder Verwerfung der letzten Vorschläge, die nicht nach

seinem Wunsche ausgefallen seien, aussprechen. Seine Freunde

mahnten ihn daher noch einmal, die Sache zu befördern, indem

sie ihm bemerkten: Wolle man mit ernsthafter und gebührender

Bescheidenheit eifrig sein, so könne man in kurzer Zeit Mel Gutes

schaffen. Der Bischof zögerte dennoch längere Zeit mit einer Antwort,

wozu freilich auch die Uebernahme der niederländischen Statthalter-
würde, die bald nachher erfolgte, beitrug. Jedoch ließ er (15. Nov.)
bei einer Tagsatzung der zwölf ennetbirgischen Orte in Baden

den Arboner Handel durch seinen Gesandten wieder anziehen.

Die zwei bedrohten Gemeinden sowie Zürich drangen dagegen auf

Beförderung, als beim Beginn des neuen Jahres noch keine Er-
Wrung des Bischofs eingegangen war. Seine Beamten in Arbon

nahmen sich zwar in der Zwischenzeit in Acht und erlaubten sich

nur selten Eingriffe in die bisherigen Freiheiten und Gewöhn-

heiten dieser Stadt. So klagte Arbon im Dezember 1598 in

Zürich, daß der Obervogt im Eiuverständniß mit den Räthen
des Fürsten ihrem neuen Pfarrer verboten habe, Schule zu halten

und daß er alles thue, um ihre katholischen Mitbürger, die bis-

her mit ihnen für Aufrechthaltung ihrer Rechte zusammengehalten,

von ihnen zu trennen. Die Horner bestrafte er im Jahre 1598,
weil sie am Feste des Kirchenpatrones der Pfarrkirche (St. Martin)
gearbeitet hatten. Der Obervogt ließ aber auch seinerseits durch einen

ungenannten Schreiber bei den Beamten seines Herrn über das un-
ruhige Betragen der evangelischen Arboner klagen, z. B. daß sie sich

untereinander verglichen, daß in Zukunft die Annahme der Bürger
und Ansaßen ihnen und nicht mehr dem Rathe zustehe, damit, sofern

die katholischen Bürger aussterben, nur Evangelische im Rathe sitzen.

Er machte die bischöflichen Räthe darauf aufmerksam, welche



129

bedenkliche Folgen es habe, wenn die Geltung des Landfriedens auch

für diese zwei Orte anerkannt werde ; aus Furcht werden dann die

katholischen St. Gallischen Cötualen (zirka 6—79V) sich von Arbon
lostrennen, wodurch der Bischof, als Kollator von Arbon, sehr

geschädigt werde. Er klagte ferner: die evangelischen Arbvner ver-

langen, daß ihre katholischen Dienstboten den evangelischen Gottes-

dienst besuchen und schmähen dortige Eonvertiten. Auch mit dem

Halten des neuen und alten Kalenders und der Festtage verhalten
sie sich so unbescheiden, daß die (katholischen) Nachbarn keine

große Lust mehr haben, nach Arbon zu kommen.

Sowohl die evangelischen Arboner als ihre Schutzherren

in Zürich drangen, als der Bischof mit seiner Antwort wegen
der letzten badischcn Beschlüsse*) immer zögerte, auf Beförderung
der Sache. Die Arboner sandten nach Zürich und Luzern zwei Ge-

sandte (wie ein Ungenannter nach Meersburg schrieb: zwei

rechte Demokraten und Rädelsführer**), theils um daselbst auf

Beförderung der Sache zu dringen, theils wegen Neuerungen ihres

Obervogts und des katholischen Pfarrers in Arbon zu klagen, z. B.
daß die Prozessionen durch die Stadt, statt nur um die Kirche

ziehen, und daß dagegen dem evangelischen Pfarrer das Schul-

*) Nach zwei Eingaben des Bischoss beharrte derselbe damals darauf,
dab Arbon ganz katholisch werde; nur aus Milde wollte er den dortigen
Evangelischen noch ein Jahr evangelischen Gottesdienst, jedoch auswärts und
bei gutem Betragen gestatten, dann aber sollten sie katholisch werden oder

auswandern. Wegen dieser drohenden Lage besonders betreffend dieEvangelischen

in Arbon, Horn und Toggenburg rüstete sich Zürich dennoch ss. S. Ill) zum
Kriege, weil es vernahm, daß die katholischen Orte dasselbe thun. Es bat

auch auf einer evangelischen Tagsatzung llE. April 1593) die andern evan-

gelischen Stände, ihm, sofern es nöthig werde, beizustehen. Die Gesandten

nahmen es in Abschied ; f. 8.

") Derselbe berichtete damals nach Meersburg: die in Baden gewesenen

Ausschüsse von Arbon haben öffentlich dem Rathe gesagt: Schultheiß Psysfer

habe ihnen selber gesagt, die Eidgenossen haben im letzten Abschied gegen

die Gesandten des Bischoss etwas thun müssen, damit sie ihn abkommen.

S



130

halten und den Evangelischen das Psalmensingen eingeschränkt

werde; ferner, daß der Obervogt die bisherige Vereinigung der

Katholiken und Evangelischen in Arbon zur Vertheidigung ihrer
Stadtrechte aufzulösen suche. Bei einer Tagsatzung der dreizehn Orte
in Baden den 14. Februar 1599 beklagten sich Abgeordnete des

Bischofs über die neuen Vorschläge, besonders weil er in seiner Herr-
schaft in Arbon die Ausübung der andern Religion gestatten und

für eine neue Kirche ansehnliche Unterstützung geben sollte und bat

daher um Abäunderng dieses Artikels. Es wurde aber beschlossen:

die bischöflichen Gesandten sollen neue Vollmachten einholen und

dann mit Schultheiß Pfyffer und Bürgermeister Keller und den

von beiden Parteien zu bezeichnenden Abgeordneten von Zürich
und Luzern sobald als möglich nach Arbon sich verfügen und

dort beider Ansichten vernehmen und einen gütlichen Vergleich

versuchen; gelinge das nicht, so sollen sie den Handel vor die

nächste badische Jahrrechnung bringen. Unterdessen soll aber

Arbon sich friedlich Verhalten, gut Gericht und Recht halten

gegen Jedermann; Uebertretungen werden die Eidgenossen strafen.

Im Mai einigten sich die Gesandten der sieben katholischen Orte,
im Interesse der katholischen Religion und des vaterländischen

Friedens zusammen zu halten und den Bischof zu schirmen. Erst

Ende Mai 1599 erklärte sich der Bischof für den Vorschlag der

letzten Jahrrechnung von 1598 und bestellte für die Konferenz
als seine Abgeordneten: Domdekan I. Georg Hallwil, seinen

Nachfolger auf dem Bischofsstuhle, Dr. Brändli. Dr. Götz,
Obervogt Blarer in Arbon, sowie die Obervögte Bühler in

Bischofszell und Zweyer in Klingnau. Es trafen auch die

von Zürich und Luzern ernannten Vermittler ein, von ersterm

Orte Bürgermeister Johann Keller und Pannerherr Heinrich

Bräm von Luzern, Ritter Jost Pfyffer, Schultheiß und

Stadtschreiber Rennwart Eys at. Die Abgeordneten der vier

evangelischen Gemeinden verlangten zuerst von den anwesenden

Boten, bei ihrer Pfarrkirche zu bleiben und wollten nur dann



131

darauf verzichten, wenn ihnen die Kapelle entweder in der Stadt
oder beim Spital für den evangelischen Gottesdienst überlassen

und sie eine gehörige Entschädigung, sei's aus der Pfarrpfründe
oder von anderer Seite erhalten. Die bischöflichen Gesandten

erklärten auch diesmal zuerst den Vermittlern, daß diese Ver-

Handlung eigentlich nur die Arboner und Horner angehe, aber

nicht die andern Theile der Kirchgemcinde, wünschten jedoch zu

vernehmen, was für Vorschläge ihnen von den eidgenössischen

Vermittlern gemacht werden, besonders, was man von Seite
der evangelischen Kirchgemeinde für den Fall, daß sie sich mit
Erdhaufen und Steinebrunn nicht begnüge, sondern den Bau
einer neuen Kirche und eines Friedhofs außerhalb der Gerichte

von Arbon verlange, vom Bischof als Entschädigung fordere. Die
Vermittler erlaubten den Abgeordneten der vier Gemeinden, sich

über diese wichtige Frage mit ihren Gemeinden zu besprechen

und ihnen ihre Forderungen mitzutheilen. Es geschah dies.*)
Die vier eidgenössischen Vermittler einigten sich den 18.

August 1599 nach Besichtigung eines Platzes zu folgendem Vor-
schlag: 1) Die Kirche soll außerhalb der Marken der Stadt
Arbon beim sogenannten Thonisteg zwischen Egnach und Rogg-
wyl gebaut werden, entweder auf den Acker des Hans Leng-
wiler oder demjenigen des Spitals. 2) Weil diese vier evan-

gelischen Gemeinden auf die Pfarrkirche verzichten, hat der Bischof

ihnen auf seine Kosten die neue Kirche in demselben Umfang,
den ihre bisherige Pfarrkirche hat, bauen zu lassen; ferner einen

geräumigen und eingemauerten Friedhof nebst Thurm mit drei

Glocken im Gewicht von 35 Zentner (20, 10 und 5). Aus

gutem Willen sollen die Cötualen beim Aufbau Frohnen leisten,

aber dabei mit Suppe und Trank erquickt werden. Innerhalb

*) Damit die Egnacher und Roggwyler ferner zu ihnen in dieser Sache

stehen, bewilligten ihnen die Arboner regelmäßigen 14tägigen Sonntagsgottes-
dienst in Erdhausenz bisher geschah dies dort nur selten.



132

dreier Jahre soll der Bau vollendet sein. 3) Das evangelische

Pfarrhaus zu Arbon wird den evangelischen Cötualen über-

lassen; diese haben dagegen außerhalb der Gerichte von Arbon
entweder bei der Kirche oder beim nächsten Hofe oder Dorfe auf

ihre Kosten ein anderes zu bauen. Beide Theile haben ihre

Kirchen selber aus ihren Mitteln und ohne Beiträge des Stadt-
gutes von Arbon zu unterhalten. 4) Die evangelische Kirch-

gemeinde darf ihren Meßmer selber wählen; dieser kann in Arbon

oder anderswo wohnen. 5) Der Prädikant bezieht wie bisher
den Ertrag der 1537 überlassenen Kaplanei von Erdhausen,

ferner die 32 fl. aus dem Spital und das Wochengeld der

Kirchgenossen. 6) In Arbon darf nur katholischer Gottesdienst

stattfinden, aber um Friedens und anderer wichtigen Gründe

willen erhalten die Evangelischen in Arbon und Horn Religions-
sreiheit, so daß sie die neue Kirche und den evangelischen Pfarrer
der Kirchgemeinde Arbon wie bisher benutzen dürfen. Dieser

kann auch ohne Hinderniß bei ihnen Seelsorge ausüben, ebenso

dürfen die evangelischen Arboner und Horner Bibeln und andere

evangelische Bücher halten. — Wegen der Bewilligung der Re-

ligionsfreiheit für dieselben konnten sich die Vermittler nicht ganz

einigen. Die luzernischen Gesandten schlugen vor: Diese Er-

laubniß gelte noch für 28 Jahre, dann sollen die Gesandten der

dreizehn Orte wieder darüber eintreten. Die Zürcher wollten

diese Bewilligung bis auf eine allgemeine Reformation der Eid-

genossen ausdehnen; dagegen wollten sämmtliche eidgenössische

Vermittler bewilligen, daß die evangelischen Arboner ihre
Kinder zum Prädikanten oder einem andern evangelischen Schul-
meister, der aber nicht in des Bischofs Gerichten wohnen dürfe,

in die Schule schicken und daß bei Wahlen in Arbon keine

Parteilichkeit oder Rücksicht auf Religion stattfinden dürfe. Die

arbonischen Gemeinden erklärten sich bald für Annahme dieses

neuen Vorschlags, obschon auch ihnen einzelne Punkte nicht ge-

fielen. Am bischöflichen Hofe war man aber gegen denselben,



133

weil gerade über den Hauptpunkt nicht nach Wunsch entschieden

worden war. Man hoffte daselbst auf dem Wege neuer Ver-

Handlungen Günstigeres erzielen zu können. Der Bischof suchte

zuerst die arbonischencvangelischenKirchgenossendurchVersprechungen

an den thurgauischen Theil zu trennen. Dieses mißlang. Die weitern

Verwendungen bei seinen bisherigen Freunden und Helfern hatten
auch nur theilweisen Erfolg. Der Bischof unterhandelte seit An-

fang des Jahres 1600 mit den katholischen Orten, um günstigere

Vorschläge zu erhalten, z. B. wünschte er, daß den Arbonern
und Hornern nicht für immer der Besuch der neuen Kirche er-

laubt werde; und daß, sofern keine Einigkeit möglich sei, recht-

lich gesprochen werde.*) Er vernahm aber von seinen Gesandten,

daß man die Nichtannahme der gütlichen Mittel sehr bedaure,

und daß zur fernern Hülfe wenig Aussicht vorhanden sei. Dieses

bewog ihn, zu erklären, daß er dazu willige, daß die evangeli-

scheu Kinder in Arbon und Horn den Gottesdienst in einer ihren
Eltern gefälligen Kirche besuchen können. Die Gesandten der

regierenden Orte änderten auf diese neuen Vorstellungen die

Vorschläge vom August 1599 auf der badischen Jahrrechnung

von 1600 dahin, daß die evangelische Kirche bei Steineloh ge-

baut und statt drei nur zwei Glocken angeschafft werden sollen. Die
Evangelischen von Arbon und Horn sollen nach dem Bau dieser

Kirche die Freiheit der Religion haben, so daß sie sammt ihren
Kindern und Dienstboten dieselbe frei besuchen können. Auch die ab-

geänderten Vorschläge mißfielen dem Bischof und seinen Räthen,**)
indem man fand: die bischöflichen Unterthanen in Arbon und

Horn haben erlangt, was sie gewollt, der Bischof dagegen alle

*) Der Bischof stellte den katholischen Orten auch vor. daß er bereits

sl. 4666 Kosten wegen dieses Handels gehabt habe und anerbot circa st. 366

Beitrag flir die neue Kirche, sosern sie wenigstens eine Stunde von Arbon
entfernt gebaut und die Erlaubniß des Besuchs derselben für seine evan-

gelischen Unterthanen in Arbon und Horn nicht aus ewig ertheilt werde.

"> Nur einer derselben war für die Annahme der letzten Mittel.



134

Hoffnung verloren. Weil seinen evangelischen Unterthanen der

Ungehorsam in Ewigkeit gestattet und ihrem Prädikanten der

Zugang zu ihnen und ihren Kindern sowie eine evangelische Schule

erlaubt werde, habe der Bischof keine Hoffnung mehr, die ge-

ringe Zahl der katholischen Haushaltungen in Arbon (kaum 30)

zu vermehren, wenn er auch noch andere Mittel anwende. Der

Prädikant werde das durch seine Winkelpredigten verhindern, ja

sogar die dortigen Katholiken und auch die Schule dadurch ver-

führen.*) Wenn man nicht durch die Schule den katholischen

Glauben pflanzen könne, gelinge es nicht. Den katholischen

Orten ließ er unter Anerbietung guter Vergeltung mittheilen,

daß er, sofern diese zwei Punkte abgeändert werden und der

Papst es erlaube, den Vertrag annehme; er beschloß auch, an

den Papst zu schreiben, weil er von den katholischen Orten ver-

lassen sei, damit dieser sich bei ihnen für ihn verwende. Auf
die ungünstigen Berichte seiner Gesandten wollte er später noch

weitergehende Zugeständnisse machen, z. B. daß die Evangelischen

von Arbon nach Vollendung des Kirchenbaucs auch Freiheit
haben sollen, ihre Kinder, wohin sie wollen, in die Schule zu schicken,

nur müssen sie dieselben bis zu dieser Zeit in die dortige pari-
Mische Schule schicken (September 1600). Mit dem bald darauf
erfolgten Tode des Bischofs Andreas (12. November 1600)
endete dieser gefährliche Streit. Der neue Bischof, Georg von

Hallwil, setzte denselben aus unbekannten Gründen nicht fort**),

*) In Arbon war eine Stadtschule, welche früher von Kindern beider

Konfessionen besucht worden war.

**) Man muß sich darüber um so mehr wundern, weil Hallwil es war,
der schon im Jahre 1592 als Domherr trotz des heftigsten Widerspruchs
des Stadtrathes von Konstanz die Einführung des Jesuitenordens in dnser
Stadt und später eine Dotation von fl. 40,WO für sie durchsetzte. Siehe
Marmor, geschichtliche Topographie von Konstanz, Seite 341. - Ueber diesen

Streit siehe Z. A. (Bdl. I und II, bei Arbon) und Th. A. (Amt Arbon im
Meersburger Archiv); 8. Bd. 5, 1. und 2. Abtheilung.



135

ohne Zweifel aber deßwegen, weil er wußte, daß die fünf ka-

tholischen Orte der Sache überdrüssig seien und auch ferner auf
Annahme der-von ihnen und den Zürcher Abgeordneten gemachten

eben erwähnten Vermittlungsvorschläge dringen werden. Die

vieljährige Frucht der Arbeit Zürichs für die zwei um ihres

Glaubens willen bedrohten Orte war eine schöne. Es blieb

ihnen der evangelische Glaube damals und bis heute.

2) Versuch, in der evangelischen Kirche zu Lustors
den katholischen Gottesdienst einzuführen.

(1633-1651.)

Die früher der h. Afra geweihte Kirche zu Lustors blieb

in dieser Gegend bis gegen die Mitte des 17. Jahrhunderts die

einzige evangelische Kirche, obschon die Kollatur dieser Pfründe
in den Händen der katholischen Familie Muntprat auf dem be-

nachbarten Schlosse Spiegelberg, Kirchgemeinde Lommis war. Erst
seit dem Uebertritt des Max von Ulm in Grießenberg (f. S. 56),
der in einem Theile dieser Kirchgemeinde niederer Gerichtsherr

war und daselbst ein Paar Anhänger für seine Kirche gewann,
wurde hie und da gedroht, daß man in Lustorf auf Einführung
des katholischen Gottesdienstes dringen werde. Dieses war noch

mehr der Fall, seitdem das Kloster Fischingen von der Familie

Muntprat in Spiegelberg das dortige Schloß sammt der Kollatur
über die Pfründe Lustorf und die niedern Gerichte über einen

andern Theil dieser Pfarrei erworben, aber auf Verwendung

Zürichs bei der Ratifikation dieses Kaufes durch die regierenden

Orte das Versprechen gegeben hatte, daß es in kirchlichen Dingen
keine Neuerung vornehmen werde (1629). Bald genug wurde

man aber inne, daß der Käufer andere Absichten habe. Im
Jahre 1631 waren unter 150 evangelischen Kommunikanten nur
ein katholischer Bürger, ferner eine auswärtige Familie (Keßler
von Lustorf), die vom Kloster Fischingen daselbst eine Mühle als

Lehen erhalten und ein Mann. Die beiden vorher genannten

l



136

katholischen Gerichtsherren sorgten aber für Vermehrung der-

selben*), indem sie sowohl aus dem Kanton Luzern als aus

Schwaben mehrere Familien**) als Lehenleute auf ihre Güter

in Wolfikon, Wetzikon, Grub und Spiegelberg kommen ließen-

Diese besuchten nach ihrem Wohnort die Kirchen in Grießen-

berg-Leutmerken und in Lommis. Der evangelische Gerichtsherr
des Pfarrdorfes, Jakob Christoph von Ulm auf Wellenberg,
ein Verwandter des Konvertiten in Grießenberg, theilte den

28. Februar 1638 Zürich mit, daß der Statthalter des Klosters

Fischingen in Lommis, wie man vernehme, sich gelüsten lasse,

die papistische Religion und Abgötterei in der Kirche zu Lustorf

einzuführen und im Geheimen alle pi-Wpuràà rüste und bat

Zürich, zur Ehre Gottes und Fortpflanzung der christlichen Re-

ligion und Verhütung schädlicher Irrthümer und Aergernisse

nach allen Mitteln zur Abhülfe zu trachten, indem er dafür zu

schwach sei. Zürich that dennoch keine Schritte, indem es glaubte,

daß nichts derartiges im Werke sei, vielmehr man diejenigen, die

derartiges gerne sehen, viel eher davon mahnen werde. Wie sehr

es sich aber getäuscht, mußte es nach sechs Jahren inne werden,

als wegen Erledigung der alten Beschwerden der thurgauischen

Evangelischen in Frauenfeld eine Tagsatzung gehalten wurde

(Oktober 1644). Die fünförtlichen Gesandten kamen im Oktober

1644 nach Frauenfeld, um nach ihrer Instruktion vor der Er-

ledigung der alten thurgauischen evangelischen Beschwerden von

den evangelischen Gesandten von Zürich und Glarns zu ver-

langen: 1) daß in der Kirche zu Lustorf der katholische Gottes-

dienst eingeführt und daselbst ein katholischer Geistlicher angestellt

*) Siehe K. G. mehr über diese Einzüglinge und ebenso über Uttwil.

In einer Eingabe der katholischen Orte an Zürich führen sie in
dem Verzeichniß derer, die einen Altar in Lustorf verlangten, acht Familien
auf, worunter aber zwei abwesende bürgerliche sich befanden, ferner zwei in

Grub und zwei in Wolsikon, eine in Wetzikon und eine in Spiegelberg.



137

werde (ohne Zweifel hatte der Abt von Fischingen diese Instruktion
veranlaßt); 2) daß man die evangelische Kirchgemeinde Utwil
für ihren Ungehorsam gegen ihre katholischen Oberherren be-

strafe. Utwil hatte nämlich mit Erlaubniß des thurgauischen

evangelischen Landvogtes und Zürichs eine auf ihrem Friedhofe
stehende baufällige Kapelle der h. Adelheid für den Umbau ihrer
Kirche benutzt. Als nun nur noch der Dachstuhl zu machen war.
erschien der thurgauische Landschreiber Reding mit einem Befehl
der fünf katholischen Oberherren, der den sofortigen Stillstand
der Baute gebot. Da aber die Utwiler mit Erlaubniß des

Landvogtes dennoch den Bau bis zum Schlüsse in den nächsten

Tagen fortsetzten, sollten sie später dafür büßen. Schon beim

Beginn der Sitzung zeigte sich, wie wenig dießmal Aussicht auf
eine Einigung zu erwarten sei. Die Zürcher Gesandten ver-

langten, daß man. weil nur kirchliche Sachen dießmal behandelt
werden sollen, dem von ihnen mitgebrachten Protokollisten die

Beiwohnung bei den dermaligen Sitzungen gestatte; ihre katholi-
schen Kollegen verweigerten das aber beharrlich und ohne irgend
eine Conzession, indem dafür der thurgauische (katholische) Land-

schreiber, der ja der gemeinsame Beamte der regierenden Orte
sei, dieses thun müsse. Die zürcherischen Gesandten verlangten
darauf, daß alle weitern Verhandlungen für einmal eingestellt

werden, bis die Tagsatzung über letzteres Verlangen entschieden

habe. Ihre katholischen Kollegen drangen aber auf Fortsetzung
der Verhandlungen, hauptsächlich zum Zwecke der Erledigung
des Lustorfer und Utwiler Geschäftes und schlugen sogar schon

damals eine Landestheilung vor. Trotz der Einwendungen und

des Rechtsvorschlages der zürcherischen Gesandten fuhren die ka-

tholischen mit den Verhandlungen fort und gestatteten den Lu-

storfer Katholiken den Zutritt in ihre Pfarrkirche, bestraften

ferner die Evangelischen in Utwil um fl. 2000 wegen ihres Un-

gehorsams, jedoch mit der Aussicht, daß diese Strafe etwas ge-

mildert werden könne. Die Gesandten von Zürich und evangelisch



1S8

Glarus verlangten dagegen, daß diese beiden Punkte verschoben

werden, weil ihre Regierungen bisher davon nichts gewußt und

ihnen daher keine Instruktion mitgegeben haben, und ersuchten

sie, mit ihnen einen freundlichen Abschied zu machen und keine

Urtheile zu fällen, sondern allerseits, was von beiden Seiten

vorgebracht werde, sammt der Entschuldigung der Utwiler ihren
Obern heimzubringen. Da die katholischen Gesandten auf dieses

Gesuch nicht hörten, sondern zum Urtheil schritten, erklärten sie,

daß sie die widerrechtliche Exekution hintertreiben werden. Zürich

ermähnte darauf die Gemeinde Lustorf, diesem Beschluß sogar mit
Gewalt sich zu widersetzen und anerbot ihr die nöthige Hülfe.
Es war wirklich entschlossen, sein Versprechen zu halten. So-
bald diese Spannung und Gefahr bekannt wurde, baten Abge-

ordnete der thurgauischen Gerichtsherren und Abgeordnete von

Schaffhausen sowie der französische Gesandte in Zürich, den Frieden

zu erhalten und die Angelegenheit auf eine badische Tagsatzung

zu verschieben. Auch die bernische Regierung unterstützte diese

Bitte kräftig und ernst. Dieses bewog Zürich, den Weg des

Friedens zu wählen. Nach schöner eidgenössischer Sitte gaben

sich nun die andern unbetheiligten Stände alle Mühe, die

streitenden Parteien zu vereinigen. Es war das freilich keine

leichte Aufgabe.
Was die weitern Verhandlungen so schwer machte und alle

Bemühungen der Vermittler zu vereiteln schien, war, daß Zürich

nebst evangelisch Glarus mit Recht immer verlangte, daß das

seit so vielen Jahren gegebene aber nicht gehaltene Versprechen

der katholischen Mitstände betreffend Abhülfe seiner Klagen wegen

seiner evangelischen Glaubensgenossen im Thurgau und Rhein-

thalc*) zuerst erfüllt werden müsse, bevor man in die Lustorfer

*) Seit 1633 wurden diese Verhandlungen sistirt. Zürich suchte bei
den Kollatoren günstige Verträge für die betreffenden thurgauischen evan-
gelischen Gemeinden zu erhalten; es gelang ihm theilweife; die fünf ka-

tholischen Orte sahen das ungerne; Zürich unterhandelte daher seit 1642
deswegen wieder mit ihnen auf Tagsatzungen.



139

und Utwiler Angelegenheit eintrete, daß aber die katholischen

Kantone mit katholisch Glarus ebenso hartnäckig darauf drangen,

daß letztere Angelegenheit zuerst erledigt werde, bevor sie sich in
eine Berathung über die allgemeinen Klagen der thurgauischcn
und rheinthalischen Evangelischen einlassen. Ebenso drang Zürich
mit evangelisch Glarus darauf, daß die Streitigkeiten nicht durch

Mehrheit der Stimmen, sondern durch ein Schiedsgericht, in

welches beide Theile gleich viel Mitglieder zu wählen haben,

ausgetragen werde. Die katholischen Orte verlangten dagegen

einen Entscheid durch die andern drei Kantone, welche mit ihnen

am thurgauischen Landgericht Antheil haben (von denen zwei

katholisch waren). Im Februar 1645 wurde der erste Vermitt-
lungsversuch bei einer Tagsatzung in Baden gemacht.

Nicht nur die Gesandten der sogenannten „uninteressirten"
Kantone baten die streitenden Parteien dafür, sondern auch

der Gesandte von Frankreich. Die Abgeordneten von Zürich
und evangelisch Glarus erzählten alle Beschwerden ihrer thur-
gauischen Glaubensgenossen, klagten, daß sie die Abhülfe so lange
und vergeblich von ihren katholischen Miteidgenossen verlangt
und erklärten entschieden, daß sie nicht mehr ruhen werden, bis
das Maß der Billigkeit und Gerechtigkeit wieder hergestellt sei.

Auch die Gegenpartei beklagte sich über die vielen Neuerungen,
die Zürich unter dem Vorwande des Glaubens in den gemeinen

Herrschaften mache und verlange Theilung derselben im Interesse

des Friedens. Zürich bestritt jedoch diese Vorwürfe und wies

die Forderung einer Theilung von der Hand, verlangte dagegen

im Interesse der Unparteilichkeit, daß seinem schon im Jahre
1644 ausgesprochenen Wunsche betreffend Beiziehung eines evan-

gelischen Schreibers zum katholischen bei den Tagsatzungsver-

Handlungen entsprochen werde. So gespannt wie man ge-
kommen war, schied man wieder von Baden. Auf der Jahr-
rechnungstagsatzung 1645 wurde der Versuch zur Beilegung
dieses gefährlichen Anstandes fortgesetzt. Die Gesandten der un-



140

parteiischen Kantone glaubten dadurch am besten Frieden stiften

zu können, daß sie den Parteien statt einer mündlichen eine

schriftliche Verhandlung vorschlugen. Sie hofften dadurch ver-

eiteln zu können, daß nicht etwa durch beleidigende Worte, die

bei der Besprechung ausgesprochen werden, der bereits große

gegenseitige Unwille vermehrt werde. Dieser Vorschlag wurde

angenommen. Zum Frieden kam es jedoch auch dießmal nicht.

Zürich nebst evangelisch Glarus verlangte, daß beim Entscheide

über kirchliche Angelegenheiten gleiches Recht und nicht Stimmen-

Mehrheit gelten solle; die katholischen Gesandten drangen dagegen

auf Vollziehung des Frauenfelder Urtheils von 1644. Jene pro-
testirten aber dagegen, indem sie bemerkten: sie würden in diesem

wie in ähnlichen Fällen keine Einsprache gegen dieses land-

friedenmäßige Begehren der katholischen Orte machen, aber die

wenigen Katholiken in Lustorf (40 mit Einschluß der Kinder),
welche das verlangen, haben um so weniger ein Recht dazu,

weil es Fremde und Ungenoßsame des Bürgerrechts (Ansaßen)

seien, ja solche, welche der Gemeinde wider ihren Willen und

ihre Rechte aufgedrungen worden seien; ferner sei es auch darum

unnöthig, weil die andern Kirchen, welche sie bisher besucht

haben, ihnen näher und gelegener seien als Lustorf. Was Utwil
betreffe, so habe der thurgauische Landvogt wie auch Zürich s. Z.
die Erlaubniß zum Abbruch der betreffenden Kapelle und ihrer
Verwendung zu der so nöthigen Reparatur der dortigen Kirche

gegeben. Eine Abstrafung dieser Gemeinde sei daher ungerecht.

Um so auffallender komme ihnen die von den katholischen Orten

ertheilte Bewilligung zur Einführung des katholischen Gottes-

dienstes in Lustorf vor, weil an andern Orten im Thurgau die

katholischen Kantone viel zahlreichern evangelischen Bürgern,
welche früher mit Unrecht den Gottesdienst in ihrer Pfarrkirche
verloren haben, denselben nicht wieder gestatten wollen. Die
katholischen Gesandten wiederholten einfach das frühere Ver-

langen wegen Theilung der gemeinen Herrschaften. Da ihre



141

Gegner auch dießmal davon nichts hören wollten, indem der-

artige Sachen, besonders bei den auswärtigen Mächten vielerlei

Nachdenken verursachen würde, zerschlugen sich auch dießmal die

Friedensverhandlungen.
Bei einer Tagsatzung in Baden im Februar 1646, redeten

die Gesandten von Bern, Basel, Freiburg, Solothurn, Schaff-
Hausen und Appenzell mit denjenigen der katholischen Kantone.

Man beschloß aber bei einer spätern Versammlung im April
einen neuen Vermittlungsversuch vorzunehmen. Zürich schrieb

darauf an die Regierung der uninteressirten Orte. Die fünf ka-

tholischen Kantone suchten Bern für sich zu gewinnen, indem sie

dort klagten, daß Zürich die Absicht habe, sich im Thurgau über

die andern mitregierenden Orte zu setzen und sie in ihrer Ober-

Herrlichkeit zu schwächen. Zürich vertheidigte sich deßwegen in
Bern und gab seine Gründe an, warum es gegen eine Theilung
der gemeinen Herrschaften sei, erklärte aber, daß es diesen Vor-
schlag dem Ermessen der unparteiischen Orte anheimstelle. Auf
einer Tagsatzung des folgenden Jahres gaben sich die Schieds-
männer aus den unparteiischen Orten große Mühe, diese An-
stände zu beseitigen. Die dort anwesenden zürcherischen Ge-

sandten gaben ihrer Regierung fast täglich Auskunft über den

Stand der Dinge. Diese holte auch von Zeit zu Zeit beim

evangelischen Pfarrer in Lustorf über die Zahl der dortigen Ka-
tholiken Bericht ein. Auf der Jahrrechnungstagsatzung vom

Jahre 1646 fragten die erwählten Vermittler zuerst die Gesandten

von Zürich und evangelisch Glarus an: Da sie von ihren Obern
den Befehl haben, die obschwebenden Streitigkeiten durch gütliche

Unterhandlung beizulegen, wünschen sie von ihnen zu erfahren,
ob ihre Obern ihnen unter Vorbehalt aller Verträge und Rechte

u. s. w. die Austragung sämmtlicher Anträge anvertrauen

wollen. Die Gesandten von Zürich und Glarus versprachen das,
baten sie aber, die alten Beschwerden zuerst zu erläutern und

erst dann die zwei neuen Streitgegenstände. Als die Vermittler



142

an die Gesandten der katholischen Orte dieselbe Frage stellten,

stimmten diese ebenfalls für gütliche Austragung, nur drangen sie

zuerst auf Austragung des Utwiler und Lustorfer Handels, weil

nach Erledigung desselben die alten Beschwerden von den Parteien

selber beseitigt werden können. Die Gesandten von Zürich und

evangelisch Glarus fanden es aber rathsam, noch besonders mit
den Abgeordneten der unparteiischen Orte und mit dem fran-
zösischen Gesandten zu reden, um sie eher für Zürichs Ansicht

gewinnen zu können. Ohne Zweifel thaten das auch ihre Gegner.

Die erstem erhielten von dem französischen Ambassador eine be-

sonders gute Antwort. Er versicherte sie, sofern die Sachen so

stehen, wie er eben von ihnen vernommen habe, so sei klar, daß

die fünf Orte im Unrecht seien. Die Gesandten von Freiburg,
Solothurn und Appenzell J.-Rh. versprachen, alles zur Wieder-

bringung eidgenössischer Liebe und Vertraulichkeit zu thun; in

diesem Sinne seien sie von ihren Obern instruirt worden, jedoch

besonders dazu, daß der letzte Handel ausgemacht werde. Die
zürcherischen Gesandten berichteten daher ihren Obern: die Ver-

mittler seien geneigt, zu helfen; wahrscheinlich werden gütliche

Mittel zu Stande kommen. Den 8. Juni 1646 hatten die

Vermittler eine Sitzung, in der sie auf den Wunsch ihrer ka-

tholischen Kollegen beschlossen, die Gesandten beider Parteien
einzuladen, daß sie miteinander über diese streitigen Sachen sich

besprechen sollen.

Die zürcherischen und glarnerischen Abgeordneten gaben zu

diesem Beschluß ihre Zustimmung, diejenigen der katholischen

Orte verlangten aber zuerst die Vorlage gütlicher Mittel über

die letzte Streitigkeit (Lustorf und Utwil). Endlich verstanden

sie sich doch dazu, daß über alle drei Punkte von den Ver-

mittlern gütliche Mittel berathen uud ausgearbeitet werden sollen.

Diesen Auftrag erhielten nun: Bürgermeister Wettstein von

Basel und Ziegler von Schaffhausen, Ritter von Montenach
von Freiburg, Schultheiß Zweller und Venner Glutz von



143

Solothurn. Den 14. Juni theilten die zürcherischen Gesandten

ihrer Regierung mit: vertraulich sei ihnen berichtet worden, daß

diese vier Männer sich mit Ausnahme des Lustorfer Geschäftes

verglichen haben. Es kam wirklich zu einem Entwurf eines

Vergleichs, dem aber Zürich und Glarus nebst Bern ihre Zu-
stimmung versagten, weil darin betreffend den Utwiler und

Lustorfer Handel dem Wunsche der katholischen Orte entsprochen

wurde. Ein neuer Eingriff des Abtes von Fischingen, des

Haupturhebers dieser Spannung unter den Eidgenossen, in die

Rechte der evangelischen Kirchgemeinde Lommis, indem er den

auch von den dortigen Evangelischen benutzten Chor mit einem

Gitter einschließen ließ, brachte neue Erbitterung, die leicht zum
schnellern Ausbruch des immer mehr drohenden Bürgerkrieges

hätte führen können.*) Diesen verhütete nur die Kriegsgefahr,
die täglich von Deutschland her drohte. Den 16. Juni 1647
berichtete Pfarrer Wohnlich nach Zürich: Vor wenigen Tagen
sei der thurgauische katholische Landvogt Pfyffer (von Luzern)
sammt seinen Amtsleuten und dem Abte in Lommis gewesen.

Man muthmaße, daß damals wieder wegen der Altareinsetzung
in Lustorf verhandelt worden sei, weil die beiden eifrigsten Pe-
tenten für dieselbe aus der Kirchgemeinde Lustorf zur nämlichen

Zeit ebenfalls in Lommis gesehen worden seien. Ohne Zweifel
wolle der Abt diesen Handel wieder fortsetzen. Als einer der

katholischen Ansaßen und Lehenleute im Frühjahr 1647 in
Wetzikon gestorben sei und seine Wittwe einen dortigen Evan-
gelischen habe heirathen wollen, habe der Abt sie genöthigt,
einen leichtsinnigen katholischen Bürger von Lommis als Mann
zu nehmen. Der Abt habe darauf der sonst ganz evangelischen

Gemeinde befehlen lassen, denselben als Hintecsaßen in's Dorf
aufzunehmen. Da das wider die Rechte dieses Ortes sei, haben
die dortigen Bürger den Befehl nicht angenommen. Der Gerichts-

") Siehe k, v.



144

Herr habe jedoch diese Protestation nicht beachtet, sondern ihm den

Einzug bewilligt. Als aber die Gemeinde von diesem mit Gewalt ihr
aufgezwungenen Manne nicht, wie es sonst üblich sei, den Ein-

zug und Trunk abgenommen und auch kein Ansaßengeld ge-

fordert und das Weidrecht nicht bewilligt, damit er sehe, daß

man ihn nicht als Bürger anerkenne, habe der Abt sie nach

Frauenfeld zitiren lassen. Aus Furcht, daß sie dort trotz ihres

guten Rechtes abgewiesen werden, haben sie ihm nun dennoch

das Weidrecht bewilligt. Auch der katholische Gerichtsherr von

Grietzenberg zwinge seinen Gerichtsgenossen in Wolfikon auf ähn-

liche Weise Fremde als Bürger auf, z.B. den Melchior Mil tau.
Es heiße, daß der Altarstein in Lustorf bereits bei einem Tisch-

macher in Lommis in der Arbeit sei. Dagegen konnte damals

Pfarrer Wohnlich auch berichten, daß einer der eifrigsten Pe-
tenten für die Altareinsetzung, der Schwabe Bändeli in Grub,
sehr verschuldet und bereits von einem seiner Hauptkreditoren,
einem Rietmann in Lustorf, rechtlich betrieben werde. Ohne

Zweifel werde f. Z. Rietmann die Liegenschaft übernehmen.

(Dieses Gut kam wirklich bald nachher in evangelische Hände.)

Während dies geschah, ruhten auch die fünf katholischen Orte

nicht. Sie suchten Bern zur Annahme des Projekts vom Juni
1646 zu bewegen. Da dieser Versuch mißlang, versammelten

sich die Vermittler von Neuem in Solothurn, um andere Vor-
schlüge zu berathen. Mit Ausnahme von Freiburg, das wegen

Utwil und Lustorf den Beschluß der fünf Orte aufrecht halten

wollte, gaben sie damals Bern den Auftrag, den fünf Orten

ihr Befremden darüber auszusprechen, daß dieses Geschäft nicht

nur nicht beseitigt, sondern sogar noch andere widrige Sachen

z. B. die Vergitterung des Chors in Lommis vorgenommen
werden, woraus leicht unheilsame Weiterungen entstehen können

und zu bitten, bei den uninteressirten Orten dahin zu wirken,

daß die Sachen durch neue Ausschüsse von beiden Seiten zur

Hand genommen werden, damit nicht Bern auf Anrufen der



145

Gegenpartei genöthigt werde, das unparteiische Recht zu be-

willigen. Den 21. März 1648 schrieb Bern an die katholischen
Orte und theilte zugleich dieses Schreiben Zürich mit. Auf einer

Separatkonferenz im April 1648 beriethen sich die Gesandten
der fünf Kantone über eine Antwort an Bern. Sie erwiderten

ihm den 15/25. April: Dieser Verschub sei ihnen leid. Bern
trage selber Schuld daran, weil es trotz mehrfacher Bitte die

Genehmigung des Badener Vergleichs verweigert habe; noch

mehr sei das der Fall bei Zürich und evangelisch Glarus, in-
dem diese Orte zu erzwiugen meinen, die ganz klaren und im
Landfrieden genugsam erläuterten Sachen unter die unrichtigen
und zweifelhaften zu vermischen; sie bitten daher die bernische

Regierung, sich bei derjenigen in Zürich über ihre Intentionen
zu erkundigen und diese Gegenerklärung ihnen zuzustellen. Bern
theilte diese Antwort nicht nur Zürich, sondern auch den un-
Parteiischen Kantonen mit und bat dieselben, zu berathen, was

weiter in Sachen zu thun sei. Bei der Jahrrechnungstagsatzung

(1648) wurde von den Gesandten der unparteiischen Orte be-

schlössen, beiden Parteien eine Konferenz vorzuschlagen, welche

den 1. September 5t. L. stattfinden sollte. Die katholischen

Kantone theilten den 19. November nach einer Versammlung
in Luzern Zürich mit, daß sie zu einer solchen willigen; nur
wünschten sie, daß dieselbe später und zwar in Frauenfeld ge-

halten werde. Zugleich erklärte» sie, sie seien geneigt, alle

Punkte, die nicht bereits durch den Landfrieden und authentische

Vertrüge genugsam erläutert, sondern noch zweifelhaft seien, ver-

traulich mit ihnen zu besprechen, weil nach Andeutung deS Ent-

Wurfs von 1646 das Urtheil über Utwil bleiben und die Altar-
einsetzung in Lustorf bei dem klaren Inhalt des Landfriedens
bestehen solle. Weitere Versuche der Schiedorte, die in den

nächsten Jahren (4. November 1659 und besonders 1651) auf

Verwendung von Bern gemacht wurden, diese Anstünde gütlich

beizulegen, schlugen ebenfalls fehl, was vorauszusehen war,
10



146

nachdem die katholischen Orte bei einer Separatkonferenz in
Luzern (den 22. und 23. November 1649) von Neuem be-

schlössen hatten, von den zwei bekannten, auf dem Landfrieden
beruhenden Punkten nicht abzugehen, und in keinen Traktat
sich einzulassen, sondern die Exekution derselben sich vorzube-

halten und auch Freiburg und Solothurn um ihre Beihülfe er-

sucht hatten. Wie Zürich sich von Pfarrer Wohnlich über die.Katho-
liken in der Gemeinde Lustors, ihre Zahl und Lage, von Zeit zu

Zeit Auskunft geben ließ, so verlangten auch ihre Gegner vom Abt
in Fischingen darüber Bericht. Zürich vernahm 1651 von Wohnlich,
daß in der ganzen Kirchgemeinde nur noch Einer wohne, der das

Recht habe, die Altareinsetzung zu verlangen, nämlich Ulrich

Hug von Leutmerken, der vor kurzer Zeit die Liegenschaft des

Heinrich Meierhans in Grubhof, aber zu theuer gekauft habe;

dieser wünsche jedoch der evangelischen, Gemeinde Lustorf theils
keine Angelegenheit zu machen, theils sei er geneigt, seinen

Besitz in fremde Hände zu verkaufen. Wohnlich erinnerte Zürich

zugleich an die Lage so vieler thurgauischen Evangelischen, die

ihre Geistlichen und Pfarrkirchen bisher nicht wieder haben er-

halten können und wünschte, daß der getreue Gott Alles um

der Ehre seiner lieben Kirche willen zu erwünschtem Ziele ausführe,

und seinen Statthaltern in dieser heiligen Sache ein heroisches

und unerschrockenes Gemüth schenke. Die Lage der Dinge wurde

wegen dieser gegenseitigen Hartnäckigkeit immer schwieriger. Die

katholischen Orte dachten schon jetzt daran, ihre Forderungen

nöthigenfalls mit den Waffen in der Hand durchzusetzen und

theilten das unter der Hand guten Freunden in- und außerhalb

der Schweiz, besonders dem Papst und einzelnen italienischen

Machthabern mit. Am Ostermontag erschien trotz des un-

günstigen Wetters der thurgauische (katholische) Landvogt Schorno

in Utwil und suchte die Gemeinde Utwil zuerst mit Freundlich-
keit zu bewegen, daß sie wegen ihres Ungehorsams und Frevels

Gnade begehre; nur so, fügte er hinzu, bleiben sie vor großem



147

Unheil verschont und ihm werde große Mühe erspart. Als seine

Schmeichelworte nichts fruchteten, bemerkte er ihnen: das sei

keine Religionssache, sondern etwas Politisches; die katholischen

Orte werden ihre Rechte trotz der zttrcherischen Eingriffe im

Thurgau bis in den Tod verfechten. Sie sollen bedenken, wie

weit es seiner Zeit in Franenfeld gekommen; man habe beinahe

zu den Waffen gegriffen; das könnte jetzt wieder geschehen und

viel blutige Köpfe geben. Trotz dieser und ahnlicher Drohungen

z. B. betreffend Einzug der von den fünf regierenden Orten ge-

sprochenen Buße erklärten ihm die anfangs etwas erschrockenen

Utwiler: sie werden in gebührenden Sachen gehorchen, wollen

ihn auch jetzt gastfreundlich halten, sie können ihm aber dießmal

so lange keine Antwort ertheilen, bis sie in Zürich Rath geholt

haben.*) Da gerade damals in Baden eine Tagsatzung ge-

halten werden sollte, theilte Zürich diesen Vorgang seinen dortigen

Gesandten mit (6. April 1651), mit dem Auftrage, sich mit
den Abgeordneten der evangelischen uninteressirten Orte darüber

zu berathen und ihnen zu klagen, daß der thurgauische Land-

Vogt Schorno den verabredeten Stillstand nicht inne halte. Diese

erklärten, diese Sache liege ja in Händen der unparteiischen Orte;
es sei nicht recht, daß Schorno so gefährlich auftrete. Das
Beste fei, wenn Zürich ihm in diesem Sinne schreibe und be-

merke, er habe ohne Zürichs Vorwissen hier nichts zu thun.
Ebenso solle Zürich der bedrohten Gemeinde rathen, sie solle

trotz dieser gefährlichen und weitaussehenden landvögtlichen Zu-
muthung ja nichts ohne Zürichs Wissen und Willen thun; so-

bald alle Gesandten der unparteiischen katholischen Orte da seien,

sollen die Abgeordneten von Zürich und evangelisch Glarus
dieses thurgauische Geschäft sammt den andern Religionsbeschwer-
den anziehen und sie werden dann mit denselben darüber reden

*) Ueber weitere Agitationen des Landvogtes Schorno im Jahre 1651

beim Schultheiß und kleinen Rathe in Frauenfeld. Siehe später Seite 154.



148

und helfen, daß in Zukunft während des Stillstandes der

Sache keine derartige Neuerung oder Zumuthung mehr ge-

macht werde. Bern und Zürich baten die andern evangelischen

Gesandten, sie zu unterstutzen, wenn sie nun die sämmtlichen

streitigen Religionsartikel vor die Tagsatzung bringen, damit

dieselben einmal beseitigt werden können. Die katholischen Ge-

sandten belobten dagegen die Wachsamkeit Schorno's und em-

pfählen ihm die Fortsetzung derselben. Auch in dieser Tagsatzung

versuchten die Gesandten der sechs Schiedorte, den Frieden zu
Stande zu bringen; ihre Kollegen von Zürich und evangelisch

Glarus zeigten sich geneigt, die Sache gütlich oder rechtlich bei-

legen zu lassen, indem sie zugleich auf die möglichen bösen

Folgen des fernern Verzugs eines gütlichen Entscheides hin-
wiesen; die Gesandten der katholischen Orte wollten weder von
einem gütlichen noch rechtlichen Entscheide etwas wissen, indem

sie laut Landfrieden, Bünden und Verträgen im Rechte seien.

Dabei beklagten sie sich nun wegen Beschwernissen von Seiten
der Gegenpartei. Die Vermittler verschoben daher die Sache

auf die nächste Jahrrechnungstagsatzung und beschlossen zugleich,

sowohl den Parteien als dem thurgauischen und rheinthalischen

Landvogte zuzuschreiben, daß sie bis Austrag der Sache keine

Neuerungen und Thätlichkeiten vornehmen. Sie versprachen serner,

ihre Obern zu veranlaßen, daß sie für die Tagsatzung ihre Ge-

sandten mit den passenden Instruktionen versehen, um diese Sache

erledigen zu können. Der thurgauische Landvogt agirte dennoch

weiter in der Sache. Er trat mit dem nach 1644 von Keß-

weil weggezogenen Geistlichen, Pfarrer Brennwald, damals

in Egg (Kanton Zürich), wegen der Utwiler Angelegenheit in

Korrespondenz, um, wie er vorgab, genauen Bericht zu erhalten,

ob die Utwiler unschuldig seien oder nicht; in ersterem Falle
wolle er ihnen dann gerne helfen. Brennwald entsprach seiner

Bitte und zeigte ihm aus dem Gange der Sache, daß Utwil

ganz unschuldig sei. Immer deutlicher zeigte sich, in welcher



149

Gefahr die Eidgenossenschaft stehe. Die katholischen Kantone
erneuerten damals das im vorigen Jahrhundert im Interesse
des katholischen Glaubens geschlossene Bündnis, mit Savoyen
auf 30 Jahre; unter andern Bundesbedingungen stand im

Bundesbrief auch folgende: den katholischen Orten solle dieses

Bündnis Hülfe gegen die Reformirten verschaffen. Der Herzog

verpflichtete sich, in Füllen des Krieges seinen Bundesgenossen

entweder 1000 Schützen zu Fuß oder 300 zu Pferd oder

monatlich 8000 Kronen zu senden (14. April 1651). Diese

Bundeserneuerung gab den katholischen Orten neuen Muth;
sie traten daher von nun an kühner und hartnäckiger auf. Die
Vermittler hatten das bald erfahren. Auf der badischen Jahr-
rechnungstagsatzung (2. Juli 1651) setzten die Vermittler dennoch

die frühern Friedensbemühungen fort. Auch diesmal mußte

man aber die Sache wieder verschieben, indem die katholischen

Gesandten die frühern Erklärungen wiederholten, mit dem Bei-

satze: Da diese Angelegenheit noch nie vor die höchsten Ge-

walten (das Volk) gebracht worden sei, wollen sie es nun thun.
Vielleicht könne man so eher zum gewünschten Ziele gelangen.

Die Vermittler beschlossen daher, von Neuem an die streitenden

Orte und die betreffenden Landvögte im Sinne des Beschlusses

vom 6/16. April zu schreiben.

Die fünf katholischen Orte schickten Ende Juli eine Gesandt-

schaft dahin, die den 28. vor dem Kleinen und den 29. Juli
KÄ. vor dem Großen Rathe folgende Erklärung abgab:

Die letzten eidgenössischen Schreiben haben ihre Räthe beherzigt

und nach reiflicher Erwägung sich endlich entschlossen, daß sie

sich auf keine Weise von den durch den Schweiß ihrer Vordem
erworbenen Rechten der Mitherrschaft im Thurgau wegtreiben

lassen. Da die beiden Punkte wegen Lustorf und Ntwil laut
Landfrieden und Vertrag von 1632 ausgemachte Sachen seien,

so seien sie entschlossen, dieselben in keine weitere Disputation
und Kompromiß kommen zu lassen; sie seien daher gesonnen, die



150

Exekution beider Punkte an die Hand zu nehmen und bitten

daher, weil die Sachen so beschaffen seien, ihnen auf allen Fall
laut Bund eidgenössische Hand zu bieten oder ihnen zu einer

Theilung der gemeinen Herrschaften zu verhelfen. Entstehe daraus

wider Verhoffen eine Ruptur, so wollen sie schon jetzt dagegen

protestirt haben. Bern that alles Mögliche, um die drohende

Gefahr abzuwenden. Es ermähnte die damaligen Boten, ferner die

Hand zur gütlichen Verständigung zu bieten; sie haben ja keine

Gefahr der Parteilichkeit zu fürchten, weil auch die katholischen un-

parteiischen Orte bei den Friedensunterhandlungen mitwirken.

Als diese Bitten und Vorstellungen fruchtlos blieben, suchte es

das Aeußerste dadurch abzuhalten, daß es ihnen die Erklärung
abgab: es werde denjenigen, der zuerst den Frieden breche und

mit den Waffen in der Hand seine Forderung durchsetzen wolle,

mit Krieg überziehen und die unparteiischen Orte auffordern,

ihm hierin im Interesse des Vaterlandes zur Seite zu stehen.

Es verspreche eine baldige Versammlung der eidgenössischen

Boten zu veranstalten und hoffe, daß es gelingen werde, durch

gütliche Mittel den Streit zu glücklichem Ausgang zu bringen.
Es bat nochmals, keine Thätlichkeit oder Exekution vorzunehmen.

Dennoch gingen die Gesandten der katholischen Orte zwei Tage

nachher nach Solothurn und Freiburg und machten daselbst noch

besonders darauf aufmerksam, wie nützlich und thunlich es wäre,

wenn von jedem der fünf Orte zwei oder drei Gesandte zu

bestimmter Zeit ganz geheim sich versammeln würden, um

allerhand nothwendige Präparationsmittel für den Nothfall zu

verfügen.

Nach der Heimkehr der katholischen Gesandten schrieb Bern
im Sinne der Antwort, welche es jenen ertheilt hatte, an Zürich
und die Regierungen der unpartheischen Orte, sowie an diejenigen
der fünf katholischen Kantone. Begreiflich, daß Zürich, nachdem

es von den stillen Vorbereitungen der katholischen Kantone zum
gewaltsamen Durchsetzen ihrer Forderungen Kunde erhalten, sich



151

auch zur rechten'Zeit rüstete, um der Geaalt begegnen zu können.

Die Regierung van Zürich ließ sich daher trotz der Warnung
von Bern nicht abhalten, die nöthigen Vorsichtsmaßregeln zu

treffen und glaubte das darum thun zu können, weil man erfuhr,

daß in den katholischen Kantonen die Rüstung ebenfalls fort-
gesetzt werde. Sie beschloß, ihren Unterthanen zu Stadt und

Land ausführlich Bericht über die Ursache dieses Streites, ihre

Schritte und die jetzige Lage der Dinge zu geben. Dieser sehnst-

liche Bericht, der von den Kanzeln, auf den Zünften und an
andern passenden Orten verlesen werden mußte, schloß mit der

Erklärung: Da die Gegner auch jetzt noch nicht gesinnt sind,

von ihrem gefällten Urtheile zu weichen, sondern vielmehr trotz

vorgeschlagenen gütlichen oder rechtlichen unpartheischen Entscheides

denselben nun vollziehen wollen, theilen wir es den getreuen

Bürgern von Stadt und Land mit und überlassen es ihnen, die

hieraus zum Nachtheil der Freiheit des Leibes und der Seele

folgenden sehr nachdenklichen und schädlichen Konsequenzen selber

zu ziehen, in der gänzlichen Zuversicht, daß, sofern trotz aller

Erinnerung und eidgenössischer freundlicher Ermahnungen und

Prvtestatiouen weder gütliche Verständigung noch das eidgenössische

Recht von unsern Gegnern angenommen wird, jeder der Uusrigen

zum Trost des Vaterlandes und der wahren, allein seligmachendcn

Religion willen zur Erhaltung und Fortpflanzung unserer so

theuern Freiheit des Leibes und der Seele und Abwehr solcher

eigenen, thätigen, unbilligen Gewalt seinen Leib, Ehre, Gut und

Blut äußerst Vermögens mit tapferem Gemüth daran zu spannen

kein Bedenken trage, welches äußerste Mittel der Fürst des Friedens

ferner verhüten möge. (7/17. August 1651.) Vor dem Beginn
der nächsten Tagsatzung beriethen sich die Gesandten der katholischen

Orte 18./28. August in Luzern über die Instruktionen für ihre

Gesandten in dieser Sache. Man beschloß, bei den frühern For-
derungen zu bleiben und sofern aus diesem Handel ein thätliches

Zerwürfniß und Ruptur zu entstehen drohe, auf eine Theilung



152

zu dringen; ferner sollen ihre Gesandten diejenigen von Freiburg
und Solothurn um Auslegung der Worte des in diesem Streite

angezogenen Spruches von 1632 („was der freien Religionsübung

anhängt") bitten. Damals zeigte auch Luzern an, daß es gewisse

Schreiben und Mahnungen erhalten habe, in geheimen Zusammen-

künften die durch diese Zeitumstände gebotenen Anstalten berathen

und versassen zu lassen. Es wurde eine Kommission erwählt mit
dem Auftrag, die geheimen Verabredungen vom August 1631

zeitgemäß zu revidiren und jedes Ort beauftragt, einen Kriegs-

rath zu setzen. Wie leicht war bei dieser gegenseitigen Spannung
und Erbitterung beider Theile ein unerwarteter Zusammenstoß

möglich. Ein Gerücht, das damals in die katholischen Orte ge-

tragen wurde, hätte wirklich dazu beitragen können. Es wurde

nämlich dort verbreitet, daß einige evangelische Thurgauer ein

Marienbild verstümmelt, ihm den Kopf abgeschlagen und dafür
den Kopf eines Affen oder Teufels aufgesetzt haben. Es war

daher eine schnelle Versammlung der eidgenössischen Boten nöthig.
Ende August (21/31. August) erschienen sie in Baden sammt
dem thurgauischen Landvogt Schorno und dem französischen Am-

baffador. Den 25. August 1651 N. L. redeten die Gesandten

der Schiedsorte in Baden wieder mit denjenigen von Zürich und

evangelisch Glarus und wünschten, daß sie im Interesse des

Friedens und weil doch die Sache nicht von so großer Konse-

quenz sei, betreffend Lustorf und Utwil etwas nachgeben. Letztere

verlangten aber für die Antwort einen Aufschub bis auf den

folgenden Tag und benutzten die Zwischenzeit, um mit den Ge-

sandten von Bern, Freiburg und Solothurn, sowie mit Bürger-
Meister Wettstein und Ziegler zu reden. Bei diesen und den

andern Kollegen widerlegten sie das Gerücht betreffend das Marien-
bild. Nach dem Rathe dieser letztern und im Sinne ihrer In-
struktion erklärten sie sich nun am folgenden Tage also: Ihre
Stände seien entschlossen, den Bund, den Landfrieden und andere

Verträge ehrlich zu halten; wäre besonders der Landfriede in



153

den gemeinen Herrschaften besser beobachtet worden, so hätte man

nicht so viele Beschwerden erhalten. Man habe von Seite ihrer

Magistraten seit vielen Jahren im Interesse der Einigkeit nichts

anders verlangt als AbHülse derselben und habe nun den Schieds-

orten die gütliche Austragung derselben mit Vertrauen übergeben;

dabei bleiben sie noch jetzt, nur bitten sie, daß sie nicht nur die

zwei Punkte betreffend Lustorf und Utwil, sondern alle thur-
gauischen Beschwerden betreffend verweigerter Einsetzung von Prä-
dikanten und Abchurung nach Zahl der Seelen gebührlich erörtern

und nach landfriedlicher Reziprozität beiden Theilen gleiches Recht

zu Theil werden lassen. Sie verlangten schließlich gütliche oder

rechtliche Entscheidung. Die Gesandten der katholischen Orte be-

suchten auch die Boten der andern Orte, besonders auch die-

jenigen von Bern, weil sie merkten, daß dieselben auf ihre Gegner

gehört haben. Die Schiedorte ließen die katholischen Gesandten

ebenfalls vor sich kommen und ermähnten sie, in Sachen etwas

nachzugeben. Die ziircherischen Gesandten schrieben damals nach

Zürich- wie sie vertraulich vernommen, haben die katholischen

Gesandten mit Diskretion und Bescheidenheit geredet, dennoch

aber wollen sie auf ihren Bcfugsamen betreffend Lustorf und Utwil
beharren. Sie theilten ferner in den ersten Tagen ihrer Anwesen-

heit in Baden mit, daß alle Schiedorte sehr zum Frieden rathen
und alles Widrige wehren; sofern in Baden nichts ausgemacht

werde, werden die Schiedsorte vielleicht Gesandte zu den interes-

sirten Orten beider Theile schicken. Man spüre bei Gesprächen

mit den Gesandten der fünf Orte, daß sie zu einem Abhelfen
der Beschwerden in den gemeinen Herrschaften nicht übelgestimmt
seien; Alles sei zum Frieden geneigt; der thurgauische Landvogt
sei sogar zu ihnen gekommen, habe sich wegen seiner Anwesenheit

entschuldigt und zu wissen verlangt, ob sie ihm etwas zu be-

fehlen haben, worauf sie ihn wegen des oben angeführten Ge-

rüchtes betreffend Zerstörung eines Marienbildes gefragt und ihn
ermahnt haben, nichts Widriges vorzunehmen oder zu veranlaßen.



154

Er habe ihnen darauf geantwortet, er habe bereits in alle Orte
berichtet, daß Letzteres nur eine Erdichtung sei und werde über-

Haupt Alles thun, was zum Frieden diene. Die zürcherischen

Gesandten redeten wegen dieses Gerüchtes auch mit den andern

katholischen Kollegen, welche sich aber stellten, als ob sie davon

nichts wissen. Auch der französische Gesandte habe in einer all-

gemeinen Sitzung sich gut ausgesprochen, wofür ihm nachher der

zürcherische Gesandte gedankt habe. Die Boten der katholischen

Orte haben sich vernehmen lassen, sie würden gerne mehr nach-

geben, aber können es nicht wegen ihrer Geistlichkeit, die ihnen

mit dem Bann drohe. Die zürcherischen Gesandten riethen daher

ihren Obern, theils wegen des Gerüchtes betreffend Rüstung des

savoyschen Adels und an andern Orten, theils wegen des be-

kannten schlauen Charakters der Katholiken für alle Fälle wachbar

und vorsichtig zu sein und sich in guter Verfassung zu halten.

Man merke den Gegnern an, daß man ihnen nicht trauen dürfe;
laut vertraulichem Bericht meinen sie immer noch, daß sie in den

gemeinen Herrschaften auf mehr Religionsfreiheit Anspruch haben.

Dieser Verdacht war, wie man bald darauf in Zürich vernahm,

nicht unbegründet. Der thurgauische Landvogt verließ bald Baden

und kehrte nach Frauenfeld zurück. Dort angekommen, ließ er

den 29. Schultheiß und kleinen Rath beider Religionen daselbst

in sein Schloß kommen und sie anfragen, ob sie beim Land-

frieden bleiben und was sie im Falle eines Krieges, der wegen
des bekannten Lustorfer und Utwiler Handels leicht entstehen

könnte, thun wollen. Auf die Erklärung der Stadtvorgesetzten,

daß sie ihren Obern und ihm gehorchen, versprach er ihnen

seinen Schutz und Beistand. Den zürcherischen Gesandten in

Baden konnte man dagegen aus Zürich mittheilen W. August):
obschon die fünförtlichen Stände tückisch mit ihnen umgehen,

fassen die zürcherischen Unterthanen zu Stadt und Land je

länger je besser die Sachen und wie viel ihren gnädigen

Herren und Oberen daran gelegen sei und wollen Leib und



Gut zu ihnen setzen. Bei Vielen spüre man einen tapfern Muth
und Willen.

Die Vermittler hatten eine schwere Arbeit, doch gelang es

ihnen allmälig, die Sache in einen, bessern Stand zu bringen.

Die ziircherischen Gesandten hielten sich besonders an die beiden

Bürgermeister Wettstein und Ziegler, die ihnen einen Vertrags-

entwurf zur Einsicht und Beurtheilung mittheilten. Den 30. August

schrieb einer der ziircherischen Gesandten nach Zürich: bei einer

gemeinsamen vierstündigen Berathung seien die Sachen so ge-

standen, daß man habe fürchten müssen, es werde sich Alles zer-

schlagen. Die Auseinandersetzung der evangelischen Gesandten

habe aber dann so viel bewirkt, daß die Schiedsrichter sich endlich

doch geeinigt haben.

Die Hoffnungen der ziircherischen Gesandten gingen in Er-

füllung. Die Schiedsrichter legten folgende Anträge vor: 1) Das

Urtheil betreffend die Utwiler wird zwar bestätigt, aber mit Hin-
ficht auf ihre Abbitte und den Schiedorten zu lieb soll betreffend

der aufgelegten Strafe gegen sie milde verfahren und sie in
Gnaden geschont werden; 2) man anerkennt, daß die Forderung
der fünf katholischen Orte betreffend Lustorf dem Landfrieden

nicht entgegen ist, aber eben so sehr, daß viele andere, die Prä-
dikanten und die Abchurung der Pfründen und Kirchengüter im

Thurgau und Rheinthal betreffenden Punkte unausgetragen sind,

daher sollen jetzt oder möglichst bald die beiden Parteien nach

Inhalt des Landfriedens sich darüber vergleichen und unterdessen

in Lustorf den gegenwärtigen Bestand unverändert lassen; 3) die

Regierung im Thurgau soll wie bisher von den 'sieben Orten
gemeinsam, nicht absonderlich, geführt, bisher gehörte Klagen und

nachtheiliges Gerede vergessen und aufgehoben und den Unter-
thauen durch Mandate die Beobachtung des Landfriedens ein-

geschärft, dabei aber zugleich Bedacht genommen werden, wo es

sich füglich thun läßt, die Kirchen zu sondern oder neue zu bauen.

— Die Gesandten von Zürich und evangelisch Glarus wünschten,



156

daß zuerst die Gesandten der fünf katholischen Orte sich über

diese Vermittlungsvorschläge erklären; weil aber diese antworteten,

daß sie zu einer Zusage nicht ermächtigt seien, ersuchten die

Schiedsrichter beide Theile, bis zum 1. Oktober X. ihnen dar-

über ihren Entschluß schriftlich zu eröffnen, damit auf den 2. No-
vember ihre Abgeordneten zur Erörterung und Ausgleichung der

übrigen Streitfragen in Baden zusammentreten können, unterdessen

auch die Wachen abzustellen und alle Thätlichkeiten und Vxr-
änderungen im jetzigen Bestände zu unterlassen; die gepflogenen

Unterhandlungen sollen keinem Theile zum Präjudiz gereichen;

endlich anerboten die Schiedorte, sofern es gewünscht werde,

ihnen auch bei diesen Vergleichsverhandlungen ihre Beihülfe. Die

Gesandten von Zürich und Glarus versprachen darauf, die Vor-
schlüge ihren Obern mitzutheilen und die Wachen gerne ein-

zustellen; die Gesandten der fünf Orte bedauerten es, daß neben

der utwilischen und lustorfischen Angelegenheit noch andere Punkte

herbeigezogen werden sollen; nur, fügten sie hinzu, weil Zürich

Wachen ausgestellt, haben auch ihre Obern es thun müssen; sie

werden sie aber nach Zürichs Vorgange zurückziehen; nur müsse

auch Zürich, sofern man sich einigen solle, künftig die Klagen
der Parteien nicht mehr zu eigenen machen; über die Beschickung

einer Tagsatzung können sie keine Zusicherungen geben. Hierauf
wurde die Abstellung der außerordentlichen Wachen auf 17. Sep-
tember N. X. angesetzt. Die Schiedsrichter schrieben sofort an

die Regierungen beider Parteien und empfahlen die letzten Vor-
schlüge, damit nicht aus einem geringen Feuer ein großer Brand

entstehe. Auch die katholischen Orte sprachen sich wie Zürich für
die Beschickung einer neuen Tagsatzung aus, jedoch soll sie in

Frauenfeld stattfinden, damit man sehe, daß Zürich nicht allein

das Regierungsrecht habe. Unter der Hand gaben sie aber die

Rüstung für einen Krieg nicht auf; Gesandte wurden nach Wallis

gesandt. Zwei Mal versammelte sich die für Revision des

Entwurfes von 1632 betreffend die Defensionsmittel nieder-



157

gesetzte Kommisston und brachte ihre ausführliche Arbeit zu
Ende. Glücklicher Weise gelang es aber der Frauenfeldischen Tag-
satzung, die nach der badischen vom 2/12. November stattfand,

Frieden zu schließen. Nach mehrtägigen Verhandlungen vom
26. November bis 9. Dezember, in der sämmtliche thurgauische

Religionsstreitigkeiten unter den Gesandten der sieben Orte be-

sprachen worden waren, einigten sie sich über folgende Punkte:
1) Es bleiben die Bünde, der Landfriede, die authentischen Ab-

schiede und Verträge Grundlage dieser Verhandlungen; 2) Zürich
und evangelisch Glarus wollten mit der Einsetzung eines katholi-
scheu Pfarrers in Lustorf, sowie eines evangelischen in Heiligkreuz

innehalten, die Gegenpartei aber beides bewilligen. Beide Theile
nahmen daher diesen Gegenstand von Neuem in Abschied. 3)
Betreffend die paritätischen Kirchen wurde zugegeben, daß u) die

Chöre und Altäre vergittert und die Kirchen, wo sie zu klein

sind, in gegenseitigem EinVerständniß beidseitiger Kirchgenossen

sowie des Kollators erweitert und erneuert werden dürfen, daß

b) Taufsteine, wo sie in Kirchen fehlen, ohne Hinderung der

Gegenpartei gesetzt werden, e) Jedem freigestellt sei, Gottesdienst,

Eheeinsegnung, Kindertaufe und was sein Glaube erfordert, am

nächst gelegenen Orte zu üben, cl) in Sachen, welche des Dritt-
manns Recht berühren, in den Vogteien kein Ort gesondert etwas

verfügen dürfe und s) die Landvögte laut Landfrieden und

authentischen Abschieden und Vertrügen unparteiische Entschei-

düngen fällen und wenn Jemand Grund zu klagen habe, die

Streitsache ohne Aufschub zur gebührenden Erörterung an die

regierenden Orte gelangen lassen sollen. Den 16. Dezember

stimmte Zürich und evangelisch Glarus diesen Anträgen bei und
anerbot Luzern gegen Verzichtleistung der Katholiken auf An-
stellung eines katholischen Pfarrers in Lustorf auf Wiederanstellung
eines evangelischen in Heiligkreuz verzichten zu wollen. Im
März 1652 erklärten auch die Gesandten der fünf katholischen

Orte auf einer Separatkonferenz in Luzern ihre Zufriedenheit

i



158

mit dem Erfolge der Verhandlungen, weil die von Zürich ge-

suchte Gleichheit und Parität ansgewichen worden sei und fanden es

für angemessen, die Vollziehung gegenseitiger Zugeständnisse, be-

sonders betreffend Heiligkreuz und Lustorf einzustellen, Haupt-

sächlich weil in ersterm die Anstellung eines evangelischen Pfarrers
schwer fallen müßte und an letzterm Orte bei der Abchurung
die Katholiken zu wenig für Anstellung eines eigenen Geistlichen

erhalten würden.

So blieb denn auch nachher die Kirche Heiligkreuz nur dem

katholischen und diejenige in Lustorf dem evangelischen Gottes-

dienst gewidmet. Auch die Utwiler Angelegenheit wurde bei diesem

Anlasse beseitigt. Die fünförtlichen Gesandten willigten zuerst zu einer

Buße von ff. 200 an jedes Ort — st. 1000; aber auf die

Vorstellungen ihrer zürcherischen Kollegen ermäßigten sie diese

Summe auf fl. 150 für jedes der fünf Orte. Zürich schenkte

später der Gemeinde Utwil daran fl. 200; der Rest wurde aus

dem Kirchenfond bezahlt.*) — Seit dem Jahre 1683 suchte der

Gerichtsherr von Utwil, das Kloster Münsterlingen, statt der ab-

getragenen Adelheid Kapelle in Utwil eine andere zu bauen;
den Bemühungen Zürichs gelang es aber, die Ausführung dieses

Planes zu verhindern (1686).**)

Zürich erreichte dießmal so viel, daß in Lustorf der

katholische Gottesdienst nicht eingeführt werden konnte und

wenigstens einzelne Bescheiden der evangelischen Thurgauer be-

seitigt wurden, was die fünf katholischen Orte bisher so lange

verweigert odermit guten Worten auf die lange Bank geschoben

hatten. Der Ausgang war sonach ein wenn auch kleiner Sieg
Zürichs.

*) Z. A. (Bdl. Lustorf und Kehwil) und 8. 6. Band.

**) Mehr über die Proselyten und dem Streit in Utwil von 1682—86
siehe K. G. bei Lustorf und Utwil.



159

IV. Vermehrung der Katholiken in den bisherigen pari-

Mische» thurganischrn Kirchgemeinden.

Es ist bisher gezeigt worden, wie die in- und ausländische

katholische Partei d. d. die Klöster, Stifte und Gerichtsherren,
welche noch immer Besitzer des größern Theiles der Liegen-

schaften, sowie der niedern Gerichte,*) Zehnden und Grundzinse,
Kollaturen und Kapitalien in der Landgrafschaft Thurgau waren,
in Verbindung mit den katholischen Landesregenten und ihren

thurgauischenLanddögten neue katholische Gemeinden in bisher evan-

gelisch gebliebenen Kirchgemeinden gründeten, in bisher unbenutzten

Kapellen wieder den katholischen Gotttesdienst einführten und un-
besetzte Kaplaneien wieder herstellten. Damit waren sie aber nicht zu-
frieden; vielmehr gaben sie sich alle Mühe, die früher gegründeten

katholischen Kirchgemeinden aus der Zahl ihrer evangelischeu

Mitkirchgenossen zu vermehren. Dieses gelang in mehreren Kirch-
gemeinden. Mehrere reichere thurgauische Klöster z. B. Jttingen,
Fischingen, St. Katharinenthal, theilweise auch die Komthurei
Tobet, sowie die Benediktinerabtci St. Gallen thaten das mit
besonders gutem Erfolg. Dadurch wurde freilich die Stimmung
der evangelischen Thurganer gegen ihre katholischen Mitbürger
nicht verbessert, sondern verschlimmert. Der Glaubenseifer der

einen Partei weckte und schärfte denjenigen der andern Glaubens-

genossen. Dieser war seit 1532 im Laufe des 16. Jahrhunderts
immer höher geworden und während des dreißigjährigen Krieges

nur vorübergehend gehemmt worden. Nach der Beendigung

des letztern Krieges war derselbe nicht erloschen, brach viel-

mehr in die Flammen des Bürgerkrieges aus. Da die Ka-

*) Nur die Gerichte Pstzn, Weiuselden, Altenklingen, Biirgeln, Annners-

wil und Hüttlingen hatten evangelische Besitzer.



160

tholiken, d. h. die Klöster, Stifte und Gerichtsherren den größten

Theil des Besitzes und der Macht in ihren Händen hatten und

für ihre Plane bei der Mehrheit der regierenden Orte, die ihrem

Glauben angehörten, Schutz und Hülfe fanden, wurde dieses benutzt,

um die Zahl der Katholiken zu vermehren. Die Drohungen und

Verheißungen katholischer Gerichts- und Lehenherren, die Furcht,

Lehengüter oder Gemeindestellen zu verlieren, die Hoffnung und

Aussicht durch den Uebertritt solche oder auch Geldgeschenke zu

erhalten, brachten die gewünschte Wirkung hervor. Pfarrer Wirz
in Frauenfeld schrieb daher 1695 an den zürcherischen Kirchen-

rath: „es wäre gut, wenn nach dem Vorbilde der evangelischen

Kirchgemeinde Frauenfeld für alle thurgauischen Kirchgemeinden

ein Fond zur Unterstützung würdiger Hausarmen oder in Ge-

fahr des Abfalls stehende Gemeindeglieder gegründet werden

könnte. Da man aber nicht allenthalben dazu die nöthigen

Mittel besitze, sollte in Zürich ein allgemeiner Fond für den

ganzen Thurgau errichtet werden, besonders darum, daß wenn

Kinder oder Erwachsene schnell aus solchen Netzen sollten befreit

und versorgt werden, die evangelischen Pfarrer eine sichere Zu-
flucht haben und nicht mehr wie bisher das zürcherische Almosen

(z. B. das Armen- und Waisenhaus im Oetenbach) belästigen

müssen, denn Zürich könne nicht immer so viel geben, als nöthig

sei, und weil bisher nicht immer genug materielle Hülfe bereit

gelegen sei, haben viele Abfälle stattgefunden." Die folgende

Erzählung wird zeigen, daß die meisten Uebertritte durch solche

Mittel erfolgten. Sehr häufig bewog auch die Aussicht auf

Verehlichung besonders Jungfrauen, ihren Glauben zu ändern,

oder wenn dieses vor der Ehe nicht gefordert wurde, glaubte oft
die evangelische Frau ihrem katholischen Manne in seine Kirche

nachfolgen zu müssen. Das letztere fand theilweise freilich auch

dann statt, wenn eine Katholikin einen Evangelischen heirathete.

Beide Konfessionen suchten daher so viel als möglich paritätische

Ehen zu verhindern.



161

Noch am Ende des 18. Jahrhunderts benutzte der evan-

gelische Pfarrer in Sitterdorf die sogenannte Gehorsame*), um

Jünglinge und Jungfrauen vor solchen Verbindungen zu warnen.
Die katholischen Gerichtsherren wußten aber noch auf einem

andern Wege für Ausbreitung ihres Glaubens zu sorgen. Beim
Tode evangelischer Eltern ernannten sie häusig sür ihre hinter-
lassenen Waisen katholische Vögte; diese versorgten dann die-

selben bei katholischen Haushaltungen. Auf diese Weise verlor
die evangelische Kirche im Thurgau manche Glieder. Andere

Evangelische verließen ihren evangelischen Glauben, wenn sie bei

katholischen Herrschaften in und außer dem Kanton, besonders im

benachbarten Schwaben dienten. Manche dieser Dienstboten, besonders

solche, die im Schwabenland katholisch geworden waren, kehrten

nie mehr in ihren Bürgerort zurück. Aus den eben angeführten
Gründen erfolgten die meisten Uebertritte seit 1531 und be-

sonders im 17. Jahrhundert. Die Falle, daß einer aus innerer

Ueberzeugung eine andere Kirche wählte, sind sehr selten. Der
Uebertritt von der einen zur andern Konfession war deßwegen

leicht, weil keine Convertitengesetze bestanden, die an solche Per-
sonen, Vie dazu bereit waren, gewisse erschwerende Forderungen
stellten. Es wurde nicht einmal gefordert, daß die betreffenden

Personen bei einem Geistlichen ihren frühern Glauben abschwören

oder für den neuen Glauben sich bei ihm erklärten oder für
Aufnahme in die neue Kirchengemeinschaft sich melden mußten.
Man begnügte sich meistens damit, daß die Leute nur die Kirche

derjenigen Konfession, die sie ausgewählt hatten, besuchten.

Wie die Klöster, Stifte und Gerichtsherren für Vermehrung
des Katholizismus Mühe und .Kosten nicht scheuten, thaten das

Die Gehorsame wurde von den katholischen Eidgenossen in der

Mitte des 16. Jahrhunderts eingeführt für Evangelische und Katholiken in
den Bo.-.teien. Tie Erwachsenen mahlen im Anfang vor h. Ostern beim

Ortsgcistlichcn die h. Zehn-Gebote, die 12 Artikel und das h. Unser Vater

aufsagen. Später änderte man hierin. Im 19. Jahrhundert erschienen nur
noch die Mütter mit den Kindern, weiche Lieder aufsagten.

11



162

auch viele katholische Landvögte. Viele derartige Klagen kommen

besonders seit Ende des 16. Jahrhunderts vor, z. B. daß sie

deswegen eingesperrten Verbrechern Freilassung oder Milderung
der Strafe versprochen und wirklich gegeben, sofern sie die evan-

gelische Kirche verlassen und daß sie daher den evangelischen Geist-

lichen in Frauenfeld den Zutritt zu den Gefangenen soviel als immer

möglich unmöglich gemacht haben. Verschiedene Fälle werden an-

geführt, die beweisen, daß jene Lockungen nicht vergeblich waren.

1) Vermehrung der Katholiken in den thurgantsche»
Städten.

Häufigere, theilweise große Aufregung und Aufsehen er-

regende Uebertritte kamen besonders in Frauenfeld, der land-

vögtlichen Residenz und in Bischofszell, dem Sitze eines bischöflich-

konstanzischen Obervogtes vor.

Uebertritte in den thurgauischen Stadtgemeinden.

In der Stadt Frauenseld nahm die Zahl der Katholiken
bis Mitte des 17. Jahrhunderts unbedeutend zu. Dasselbe war
auch in der übrigen Kirchgemeinde der Fall, obschon mehrere Ort-
schaften, z. B. Langdorf, das Kloster Reichenau und Herten die

Comthurei in Tobel als niedere Gerichtsherren hatten. In Horgen-
bach waren die meisten Güter unter der Lehenherrschaft des Klosters

Reichenau. Die Kapuziner auf dem Haselberg bei Frauenfeld gaben

sich, seitdem sie daselbst eine Niederlassung erhalten, sowohl auf als

neben der Kanzel viele Mühe, um einzelne evangelische Cötualen

in und um Frauenfeld zum Uebertritt zu bewegen; es dauerte aber

noch mehr als ein Jahrhundert nach der Reformation, bis die

Zahl der dortigen Convertiten sich mehrte. Die Familien Locher,
Joner genannt Rüppli, Leringer und v. Greifenberg blieben

lange in Frauenfeld die einzigen katholischen Haushaltungen;
einzelne Familien, z. B. Schmutz, Engel und von Hohen-

landenberg (die Besitzer des alten Schlosses) starben aus oder



163

zogen weg. Nur selten gelang es früher dortigen katholischen

Anfassen das Stadt-Bürgerrecht zu erhalten, z. B. vor 1600
der Familie Hurter und 1611 der Familie Rogg. Die Evan-

gelischen nahmen damals den Stammvater der letztern Familie,
einen Seiler, nur darum als Bürger an, weil er sich während
der Pestzeit durch Beerdigung der von dieser Krankheit Weg-
gerafften besonders thätig gezeigt hatte; er erhielt aber das

Bürgerrecht in Frauenfeld nur unter der Bedingung, daß weder

er noch seine Nachkommen jemals zu den städtischen Ehrenstellen

Zutritt haben sollen. Schon im 16. Jahrhundert willigten jedoch

auch die dortigen evangelischen Bürger auch dazu, daß diejenigen

Beamten der Eidgenossen, welche daselbst wohnten, sowie die

dortigen katholischen Geistlichen und etwa andere angesehene

Anfassen, z. B. ein Herr von Andlau (der Besitzer des be-

nachbarten Sitzes Junkholz) das Ehrenbürgerrecht erhalten sollen.

So erhielt später die Familie von Reding-Biberegg von

Schwyz durch einen ihrer Vorfahren, der thurgauischer Landvogt
gewesen war, das dortige Ehrenbürgerrecht. Die meisten dieser

Ehrenbürger verloren jedoch bei ihrem Wegzug dieses Recht

wieder. Im Jahre 1631 wohnte in Langdorf nur eine katho-
lische Haushaltung. Paritätische Ehen kamen damals in der

Kirchgemeinde Frauenfeld noch keine vor.

Trotz der geringen Zahl der dortigen Katholiken hatte die ka-

tholische Kirchgemeinde außer dem in Oberkirch wohnenden Pfarrer
feit zirka 1560 sechs Kaplane. Ende des 16. Jahrhunderts (1580)
wurde von einem Mitgliede der Familie Joner, genannt Rüppli
eine neue Kaplanei gestiftet. Die evangelische Kirchgemeinde be-

sorgten seit 1558 zwei Geistliche, wovon der eine in der Stadt
und der andere in Kurzdorf wohnten. Die kleine katholische Ge-

meinde in Frauenfeld war die einflußreichste und mächtigste im

Thurgau, weil die meisten dort wohnenden Landvögte und ihre
Mitbeamten der katholischen Konfession angehörten und die meisten

männlichen Glieder der bürgerlichen Familien in der Stadt



164

Frauenfeld eidgenössische Stellen und Reichthum besaßen oder

vom Bischof von Konstanz als Vögte für seine umliegenden Ge-

richtsherrlichkeiten angestellt wurden. Es ist daher begreiflich, daß

sie ihre Macht immer mehr geltend machten und theils in bür-
gerlichen, theils in kirchlichen Dingen immer mehr Rechte und

Freiheiten zu erwerben suchten. Die Katholiken in der Stadt
benutzten die Aspirantenstreitigkeit zweier Glieder der Familie
Kapp eler, um den kleinen Rath paritätisch zu machen. Im Jahre
1688 gelang ihnen dasselbe auch mit dem Stadtgerichte. Im
Bericht des evangelischen Pfarrers von Frauenfeld v. I. 1695
wird bemerkt: Zum halben Großen Rathe haben den Katholiken
die Evangelischen unbegehrt geholfen; jene befördern in denselben

noch junge ledige Knaben; ja, es sei so weit gekommen, daß

bald alle Evangelischen sich in die Klein- und Großrathsstellen

hinein kaufen müssen und die Katholiken machen, was sie gelüste.

Im Jahr 1674 habe eine badische Tagsatzung beschlossen, daß

die Statthalterstelle (die Stelle nach dem Schultheiß) den Evan-

gelischen und die wichtige Stadtschreiberstelle den Katholiken bleiben,

die übrigen Stellen aber alterniren sollen. Erst im Jähre 1713
wurde die Parität in Frauenfeld (und Dießenhofen) abgeschafft.

Erst seit der Mitte des 17. Jahrhunderts mehrte sich die dortige

katholische Gemeinde durch Uebertritte von Cötualen sowohl in
der Stadt als in den Landgemeinden, hier besonders in Lang-

dorf, wo der Bischof von Konstanz als Besitzer des Klosters

Reichenau Gerichtsherr war. Dazu trug hauptsächlich der gelehrte

und eifrige katholische Ortspfarrer Lang bei, welcher als Kirchen-

Historiker bekannt ist und von 1663—1691 Pfarrer von Frauen-

feld war. Er gab in dieser Absicht kleinere Streitschriften gegen

die Evangelischen heraus, lockte aber auch durch Verheißung von

Stellen und Geld. Er bewog die Tochter des Scharfrichters

Vollmar in Kurzdors mehrere 1000 Pfund zu vergaben, um

daraus einen Convertitensond zu gründen, dessen Verwaltung
und Verwendung dem jeweiligen Pfarrer in Oberkirch überlassen



165

wurde. Die Evangelischen widersetzten sich diesen Lockungen. Auf
den Befehl des Zürcher Rathes widerlegte der damalige evange-

lische Pfarrer in Frauenfeld, Aberli, die von Lang herausge-

gebenen Traktate. Auf den Rath des Pfarrers Wirz verwendete

man zwischen 1691—1695 die sonntägliche Kirchensteuer zu einem

Fond für würdige Hausarme und solche, die in Gefahr des

„Abfalls" standen. Die evangelischen Geistlichen der Gemeinde

Frauenfeld ließen es auch, sobald sie von der Gefahr bei ein-

zelnen ihrer Cötualen etwas vernahmen, an Ermahnungen und

Belehrungen nicht fehlen; dennoch gelang es ihnen hie und da

nicht, die in's Proselyten-Netz hineingezogenen Gemeindeglieder

wieder daraus zu befreien. So verließen in der Stadt von 1666
bis 1671 folgende evangelische Stadtbürger ihre Kirche: Melchior
Keller, der Fröschenbeck, der später Mitglied des Großen Rathes

und Wirth auf dem Schützenhause wurde; ferner Lieutenant Peter

Kappeler (1662); Jakob Schellenberg, Schreiner; Johann
Heinrich Keller sammt seinem erwachsenen Sohne sowie der

Landrichter Jmmanuel Keller, der Ehemann einer Bürgerin aus

Mdwalden. Als Keller starb, beschlossen die katholischen eidgenössi-

scheu Gesandten auf den Antrag ihrer Kollegen von Nidwalden,
dessen Kinder zu unterstützen, „damit durch sie die Zahl der Ka-

tholiken in Frauenfeld vermehrt und sie nicht durch die evan-

gelische Großmutter auf ihre Seite gezogen werden können." Am
meisten Aufsehen und Schwierigkeiten machte aber unter den

Uebertritten in Frauenfeld derjenige des Lieutenant und Kauf-
mann Peter Kappeler, des Ehemannes der Anna Ammann von

Adorf. Kappeler behandelte seine Frau übel und führte auch sein

Geschäft so schlecht, daß seine Frau schon 1660 Sicherung ihres
eingelegten schönen Vermögens und später Scheidung verlangte.

Während dieser Verhandlung wurde der Ehemann katholisch und

fand bei den regierenden katholischen Orten Schutz, obschon ihm
öffentlich Ehebruch vorgeworfen wurde. Dagegen nahm sich Zürich
und das dortige Ehegericht seiner Frau an. In Folge eines Ver-



166

gleichs erhielt sie die Erlaubniß, ein halbes Jahr das Haus ihres
Mannes zu verlassen. Die katholischen Orte nahmen sich desselben

an und forderten die Uebergabe der Zinse des Frauenvermögens
sowie die Auslieferung der Kinder an Kappeler. Zürich protestirte

dagegen und verlangte vergeblich Herausgabe der Kleider und des

nöthigen Geldes für den Unterhalt der Frau. Die katholischen

Orte verlangten, daß der thurgauische Landvogt Arnold ihren
Beschluß sofort ausführe (Juli 1663) ; dieser wagte es aber nicht,

denselben in aller Strenge zu vollziehen. Frau Kappeler flüchtete

sich mit ihren Kindern in das benachbarte Zürcher Amt Kyburg.
Zürich hinderte ferner, daß die Kappler'sche-Angelegenheit nach dem

Befehl der katholischen Orte malefizisch behandelt und die Kinder
dem Vater ausgeliefert werden, blieb vielmehr dabei, daß diese

Sache vom dortigen Ehegericht ausgetragen werde. Die katholischen

Orte betrachteten das als einen Eingriff in ihre Judikatur und

trafen sofort im Stillen Anstalten, um das Recht der Mehrheit
bei eidgenössischen Aussprüchen mit Gewalt durchzusetzen. Frau
Kappeler begab sich daher während dieser Übeln Aussichten nach

Schaffhausen. Den Bemühungen der unparteiischen eidgenössischen

Orte, besonders aber des gewandten Landeshofmeisters des Abtes

von St. Gallen, Fidel v. Thurn, gelang es endlich, daß Zürich
die Kappeler'schen Kinder durch den Alt-Landvogt Hirzel dem

thurgauischen Landvogt einhändigen ließ (Oktober 1663). Denn-
noch drangen die katholischen Orte auf Bestrafung der Mitschul-
digen der Kinderentführung. Diese wurden mit Fr. 1200 gebüßt

und mußten überdieß den Landvogt um Verzeihung bitten. Frau
Kappeler lebte später mit ihren Kindern wieder in Schaffhausen

und erhielt von Zürich zeitweise Unterstützung (Aug. 1665) ; erst

später, wahrscheinlich 1672, noch vor dem Tode Kappelers, kehrte

sie wieder nach Frauenfeld zurück. *)

*) Ueber die Bekehrung des Lieutenant Peter Kappeler von Frauen-
feld s1662) siehe Pupikofer, Geschichte der Stadt Frauenfeld, S. 291
bis 2SK und dessen thurg. Geschichte. 2. 217.



167

Auch in den Stadtgerichten wurden einzelne Evangelische in
dieser Zeit katholisch; nämlich Joh. Keller, genannt der

Kupferschmied und sein Vater Heinrich Keller im Wüsthäusli;
in Kurzdorf die Frau des Scharfrichters Mengis; im Lang-
dorf Hans Kym und seine Frau, weil man ihn zum Zehnten-

einzieher zu nehmen versprach; ferner Kaspar Kappeler, welchem

ähnliche Versprechungen gemacht wurden. Unter dem Nachfolger
des Pfarrers Aberli, Pfarrer Mörikofer, gelang es Dekan

Lang in Oberkirch, eine neue Ernte in seine Kirche einzusammeln,

nämlich in der Stadt: Kaspar Bommer und Adam Wüest; letz-

terer erhielt dafür die schön besoldete katholische Meßmerstelle. In
Langdorf verließen während dieser Zeit die evangelische Kirche:
Joseph ,Kappeler, genannt Häni; ein anderer Langdorfer,

Senn, erhielt ein Viertel Kernen und einen Reichsthaler; er

kehrte aber später wieder znr evangelischen Kirche zurück. In
einem Pfarrbericht von 1695 wird ausdrücklich bemerkt, daß die

meisten dieser Abtrünnigen durch die Lockungen und Verheißungen
des Pfarrer Lang in Oberkirch bewogen worden seien, ihren
Glauben zu verlassen; nur Kaspar und Melchior Bommer fielen
in der Fremde ab. Besonders schmerzlich war der Uebertritt der

Tochter des Schultheiß Leonhard Müller in Frauenfeld. Diese

wurde gegen den Willen ihrer Eltern Braut mit einem ange-

sehenen Mitbürger, Friedrich Locher im Stock, entfernte sich dann

heimlich mit ihm nach Fischingen, wo die Trauung statt fand.
Bald darauf nahm sie den Glauben ihres Mannes an. Von
1691—96 und nachher kamen nur wenige Uebertritte mehr vor.
Die katholischen eidgenössischen Beamten unterstützten auch in dieser

Gegend diese Bemühungen. Als es z. B. Pfarrer Wirz gelang,
die Kinder der Convertitin Wittwe Keller in Zürich zu ver-

sorgen, wurde er deswegen vom (katholischen) Landvogt Pün-
tin er mit fl. 100 gebüßt. Die evangelische Gemeinde freute sich

aber, daß diese Lücken durch einzelne Uebertritte aus dem Schooße
der katholischen Kirchgemeinde theilweise ausgefüllt wurden. Die



168

katholische Kirche verließen, nämlich in dieser Zeit: Hans Ulrich
Raas, Richter von Langdorf, sammt seiner Frau und 7 Kin-
dern; ferner ein paar andere Männer und Frauen. Im Jahre
1695 wohnten 28 bürgerliche katholische Haushaltungen mit 142
Seelen und 15 Ansaßensamilien mit 56 Personen (ohne die eid-

genössischen Beamien und Priester) in der Stadt; dagegen

wohnten daselbst 456 Evangelische. In den Stadtgerichten waren
6 katholische Haushattungen mit 33 Personen; im Langdorf
waren 12 katholische Haushaltungen mit zirka 31 Seelen, im

Kurzdorf aber nur eine, nämlich diejenige des Scharfrichters

Meaning (Mengis) aus dem Kanton Luzern, dessen Frau früher
Gattin des Scharfrichters Vollmar in Schaffhausen gewesen war.
Sie wurde, wie früher gemeldet, bei ihrer Wiederverehelichung

katholisch.

Im Jahr 1716 wohnten in der ganzen Kirchgemeinde 64

bürgerliche katholische Haushaltungen und 22 Ansässige, darunter
11 in Langdarf, alle Apostaten. Die katholische Kirchgemeinde

Frauenfeld zählte im Ganzen 345 Seelen, die evangelische mit
der Abtheilung Kurzdorf 2588 Personen in 334 Haushaltungen.

In Kurzdorf wurde, als die Katholiken in Oberkirch das Bein-
Haus in eine Kapelle verwandelten, auf den Rath des damaligen
evangelischen Landvogtes das dortige Beinhaus abgebrochen (1762).
Der dortige evangelische Pfarrer berichtete im Jahre 1716 nach

Zürich: Die Katholiken in der Stadt Frauenfeld locken meine

Leute zum Abfall. Sie wünschen daher, daß sie bei ihnen dienen,

sie schmeicheln und machen ihnen Geschenke. Ferner ist zu besorgen,

daß sie als ihre Gerichtsherren katholische Anfassen uns aufladen.

In der Kirche des benachbarten Dorfes Felben, das unter
den hohen und niedern Gerichten der Stadt Frauenfeld stand,

wünschte eine von da nach Müllheim ziehende Prozession in der

Kirche zu Felben katholischen Gottesdienst zu halten (1607).
Als man davon Kunde erhielt, nahm der dortige Pfarrer im

EinVerständniß mit der Gemeinde dem Meßmer vorher die Kirchen-



169

schlüssel ab. Als gegen Ende des 17. Jahrhunderts sieben Bürger
aus dieser Kirchgemeinde in Schwaben katholisch wurden, wurde

ihnen nach der Dorsoffnung das Bürgerrecht auf den Rücken

gegeben, d. h. sie wurden desselben verlustig erklärt.

Aus der benachbarten Kirchgemeinde Hü tiling en traten,

zirka 1680, zwei Knechte auswärts zur katholischen Kirche. Sie
gingen nach Schwaben und kehrten nicht mehr zurück.

Unter den katholischen Ansassen-Familien in Frauenfeld waren
die meisten savoyardischen Kaufleute, die wegen ihrer Verehelichung

mit Bürgerinnen die Niederlassung in der Stadt erhielten.

In der Stadt Bischofszell war seit alten Zeiten ein Chor-

Herrenstift, das im Jahre 1532 wieder hergestellt worden war.

f'S. Heft 14.) Die Chorherren sammt einem Pfarrer, der nun
auch die Chorherrenwürde erhielt, versahen seit dieser Zeit nebst

einem und später zwei Kaplanen den katholischen Gottesdienst.

Die evangelische Gemeinde wurde von einem Pfarrer und einem

Helfer*) versehen.

In dieser gewerbsamen Stadt gab es im Laufe des 17.

Jahrhunderts mehrere Uebertritte. Wie wir früher gesehen

haben, besaß der Bischof von Konstanz über dieselbe die hohe

und niedere Gerichtsherrlichkeit; als sein Stellvertreter resi-

dirte im Schloß der Obervogt. Der Bischof hatte als Herr der

Stadt das Bestätigungsrecht der von der Gemeinde getroffenen

*) Die Helfer im 16. Jahrhundert waren: Jak. L a st (starb 1575) ; Jak.
Hubenschmid, (seit 1563, vorher Pfarrer in Sulgen) ; N. Zwingger
(1569—70); Elias Buchfer von Bern (1570, vorher in Grub).; Stephan

Struppler (1581—87); Johannes Held von Bischofszcll (1587—39,
vorher in Grub); Johannes Farner von Zürich (1589—93); Mathias
Pfistcr von Grcifensee (vom Juni 1593 bis Sept. 1594, wo er an der Pest

starb) ; Ulrich Michel von Zürich, (er starb den 30. Oktober 1594 an der

Pest); Johannes Keller von Huben bei Frauenfcld, (er wurde im März
1597 Pfarrer in Sitterdorf); Mathäus H uber von Zürich. (L. V., S. 158;
berichtigt). - I. Fehr war noch 1538 Pfarrer.



170

Wahlen in den Rath und durfte einzelnen Personen das Bürger-
recht schenken. Im Jahre 1641 machte der Stiftsamtmann
Bridler dem Oberherrn der Stadt Vorschläge, wie den

Katholiken in derselben geholfen werden könne, nämlich be-

sonders durch Annahme von ein bis vier katholischen Bürgern,
dann könnte man den halben Rath sammt den verschiedenen

Aemtern und den Alträthen auf katholischer Seite haben; unter-

dessen könnte man aber den (katholischen) Stadtknecht Jakob

H enseler als Altrath befördern. Wäre dann ein Altrath auf
Seite der Katholiken und Henseler wieder im Rathe, so gelangten
die Katholiken besser zu den Aemtern. Wie er vom dermaligen

Obervogt Büler vernommen, gebe eine solche Bürgerannahme
keine Schwierigkeiten.

Der Bischof folgte diesem Winke betreffend Parität des

Rathes, Gerichtes :c. erst im Jahre 1688 auf den Rath des

damaligen Obervogtes v. Beroldingen.
Schon 1631 klagte man, daß er und sein Obervogt, wenn

tüchtige Evangelische als Rathsherren gewählt werden, lieber

sogar untüchtige nehme. Das Stift nahm seiner Zeit einen Con-
vertiten aus Müllheim, Bridler, als Stiftsamtmann an (ca. 1600);
er mußte nachher als Bürger angenommen werden. Die Aus-
ficht auf Anstellung oder das schöne Bürgerrecht bewog auch

in Bischofszell einzelne Evangelische katholisch zu werden. Der
bischöfliche Obervogt, der immer der katholischen Kirche ange-
hörte, begünstigte solche Unternehmungen sehr. Als z. B. im
Anfang des 16. Jahrhunderts ein Georg Graf (wie ein Pfarr-
bericht bemerkt) katholisch gemacht worden war und der dortige
Priester alles Mögliche that, damit auch seine Frau, eine ange-
scheue Bürgerin der Stadt Bern, seinem Beispiele folge und sie

sammt ihren Kindern in ihre ehemalige Heimat entfloh, strafte
der Obervogt diejenigen, die ihr durch Ankauf von einzelnen

hausräthlichen Sachen die Abreise möglich gemacht hatten. Im
Jahr 1631 waren nur vier katholische Bürger, welche höhere



171

und niedere Stadtstellen bekleideten. Die paritätischen Ehen, die

früher sehr häufig in der Stadt vorkamen (wobei die Frau immer
die Confession ihres Mannes annahm), wurden bei der immer

größer werdenden confessionellen Spannung zwischen beiden Con-

fessionen seltener.

Im Jahre 1631 zählte die evangelische Kirchgemeinde in
der Stadt und auf dem Lande 503 Kommunikanten, wovon
225 in der Stadt wohnten. Die katholische Kirchgemeinde hatte
kaum einen Drittheil soviele Cötualen. Die Mehrheit derselben

wohnte im sogenannten Gotteshaus d. h. demjenigen Theile,
in dem das Chorherrenstift in Bischofszell Gerichtsherr war und

die meisten Güter besaß. Die dortige Ammannstelle wurde nur
Katholiken übergeben oder solchen Evangelischen, die sich dazu

verstanden, ihren Glauben zu verlassen (S. 93).

In der Stadt Bischofszell kamen die meisten Uebertritte erst

in der Mitte, besonders aber gegen Ende des 17. und im Anfang
des 18. Jahrhunderts vor. Besonderes Aufsehen machten die

'Uebertritte des Stadtammanns Josua Schlatter (1666) und

des Jakob Lewerer, Spitalmeister und Rathsherr (1710). Wir
besprechen dieselben genauer. — Josua Schlatter war ein Sohn
des Johann Georg Schlatter Altraths. Den 9. Juni 1666,
ein paar Tage vor dem Pfingstfeste, erklärte er in der Wohnung
des Obervogtes Beroldingen in Gegenwart seines 79jährigen
Vaters, seines Bruders und anderer Verwandten, sowie des evan-

gelischen Pfarrers AnHorn, daß er katholisch werden wolle und

bestätigte dies den 12. Juni in der Kirche zu Bischofszell öffent-
lich. Sowohl bei seinen Verwandten als bei seinen Mitbürgern
entstand wegen seines Uebertritts großer Unwille und Aufregung.
Der Obervogt fand daher für gut, ihn am Tage seines Ueber-

trittes im Schlosse zu behalten. Als Beroldingen*) vernahm, daß

Ueber Beroldingens Benehmen gegen den damaligen evangelischen

Pfarrer in Bischofszell, AnHorn, siehe U. V. S. 154.



172

dessen Frau sammt ihren minorennen Kindern nicht geneigt sei,

dem Beispiele des Gatten und Vaters zu folgen und daß die

Brüder des Convertiten gesonnen seien, ihm seinen Knaben weg-
zunehmen, versorgte er letztern im Schlosse zu Bischofszell, sprach

jedoch gegen den Bischof von Konstanz den Wunsch aus, es

wäre besser, wenn er an einem andern Orte in Sicherheit ge-

bracht werden könnte. Sobald die Frau Schlatters (Ursula

Gägauf) und ihre Kinder dessen Uebertritt vernahmen, verließen

sie ihr Haus und zogen in dasjenige seines Vaters ; sie ver-

langte zugleich beim evangelischen Pfarrer Scheidung. Dieser

rieth es ihr aber ab. Der Obervogt befahl ihr, bei einer Strafe
von 100 Thalern in das Haus ihres Mannes zurückzukehren.

Der Bruder Schlatters versuchte den Knaben aus dem Schlosse

zu befreien, erhielt aber dafür vom Obervogt ein paar Maul-
schellen. Dagegen gelang es Frau Schlatter und ihren Mädchen

mit Hülfe einiger Bewohner von Bischofszell nach St. Gallen

zu entfliehen. Beroldingen zeigte dieses den 19. Juni in Meers-

bürg an und bemerkte: Da sich in dieser Sache schon mehrere

verfehlt haben, so fei es zur Erzeigung mehreren Eifers nöthig,
daß der Bischof und seine Räthe eine Deputation nach Bischofszell

schicke, um ihr Mißfallen zu bezeugen und ein Beispiel zu statuiren.

Er rieth ferner, den Evangelischen in Bischofszell mit der An-

nähme katholischer Bürger, deren sich bereits mehrere gemeldet

haben, zu drohen. Die bischöflichen Räthe folgten seinem Rathe.
Es erschienen bald Abgeordnete des Bischofs in Bischofszell. Sie
verhörten verschiedene Personen und bestraften mehrere derselben,

nämlich Hans Schlatter (Bruder des Josua) wegen Störung
des Burgfriedens und Ungehorsams um fl. 300 und Gefängniß,

feine Stiefmutter wegen Beihülfe zur Flucht ihrer Sohnsfrau aus

dem Hause ihres Mannes zu 50 Pfund Denar und seine

Schwägerin zu 10 Pfund. Den Vater Schlatters entließ man

*) Diese Strafe wurde nachher aus Gnade auf 10t) Louisthaler her-

abgesetzt.



173

mit Drohungen. Auf seine Bitte wurde auch dem Sohne die

Gefängnißstrafe geschenkt, ebenso ließ man die Strafe nach, welche

über die beiden ältern Töchtern des Convertiten Schlatter aus-

gesprochen worden war (50 Pfund Denar). Andere Gestrafte

waren nicht so glücklich. Einzelnen, die im Verdacht standen, daß

sie der Frau Schlatter zur Flucht geholfen, drohte man mit
späterer Untersuchung und Bestrafung. Frau Schlatter in St. Gallen

wurde aufgefordert, mit ihren zwei Kindern zu ihrem Manne

zurückzukehren und als sie nicht gehorchte, bat der Bischof den

dortigen Rath, ihr keinen weitern Aufenthalt mehr zu geben.

Wie sehr ihm daran lag, daß St. Gallen seinem Wunsche entspreche,

sieht man daraus, daß er auch die in Baden versammelten katho-

tischen Gesandten der den Thurgau regierenden Orte angehen ließ,
den Rath von St. Gallen dazu aufzufordern. Da die bischöflichen

Beamten muthmaßten, daß sie von St. Gallen nach Zürich
werde gebracht werden, schrieben sie an den Statthalter des Abtes

von St. Gallen in Wyl und baten ihn, dieselbe in Rickenbach

oder in andern Theilen des äbtischen Gebietes auf ihrer Durch-
reise anzuhalten und nach Bischofszell führen zu lassen.

Frau Schlatter verließ zwar St. Gallen, fand aber im

nahen Appenzellerländchen (Außerrhoden), bei ihren Glaubens-

genossen Aufnahme. Der Bischof gönnte ihr auch dieses Asyl
nicht. Er ließ den dortigen Rath bitten, sie in ihre Heimat zu

senden. (10. Nov.) Dieser erklärte aber, Frau Schlatter sei ohne

sein Wissen in sein Land gekommen, man werde sie wie andere

Fremde als einen Gast aus- und eingehen lassen.

Der Bischof schützte dagegen ihren Ehemann gegen Ver-

achtung und Beleidigung von Seite seiner Verwandten sowie

seiner ehemaligen Glaubensgenossen. Bei Verlust des Bürger-
rechtes ließ er gebieten, ihn in Ruhe zu lassen und seiner Frau
keinen Beistand zum Wegbleiben zu leisten. *)

Schlatter gelobte nicht nachzulassen, bis er 30 evangelische Mit-
bürger zum Uebertritt gewonnen habe. Die Geistlichen konnten dieses ver-



174

Dieses ermunterte auch andere Stadtbürger, Schlatters

Beispiel nachzuahmen. Im Jahre 1670 erklärte Hans Lieb,
Schuhmacher vor dem Obervogt, ferner in Gegenwart seiner

Frau, Mutter und Verwandten seinen Austritt aus der cvan-

gelischen Kirche, ließ jedoch schon am folgenden Tage dem Ober-

Vogt anzeigen, daß er diesen Schritt bereue und wie bisher

evangelisch bleiben werde. —
Die Uebertritte sowohl in der Stadt Bischofszell als in den

Landgemeinden der dortigen Kirchgemeinde mehrten sich besonders

gegen Schluß des 17. und beim Beginn des 18. Jahrhunderts
bis auf 14. Zwischen 1690—95 convertirten Hans Georg

Keller von Bischofszell nebst seiner Frau, David Welter von

Hauptwil, ferner mehrere Jungfrauen, welche Katholiken heiratheten.

Keller that es, um nicht vom Obervogt aus der Stadt ver-

bannisirt zu werden; Welter wurde katholisch bei seiner Weg-

führung nach Frauenfeld, damit ihm nicht daselbst wegen seiner

Verbrechen der Kopf abgeschlagen werde. Bei dem Uebertritte
des David Welter und seiner Frau gelang es, seine Kinder in
Aawangen zu versorgen und so der evangelischen Kirche zu er-

halten. Am meisten Aufsehen machte später der Uebertritt des

Büchsenschmiedes und Spitalmeisters Jakob Lewerer von Bi-
fchofszell. Mit einem Empfehlungsschreiben der Chorherren

(19. August 1710) meldete er sich dafür sowohl beim Bischof

in Meersburg als bei dessen Räthen. Einer derselben bemerkte

über dem Bischof in dem Schreiben, das er Lewerer an ihn
übergab: mit solchen Leuten müsse man vorsichtig sein, da bei

ihnen nicht alles Gold sei, was glänze und man überdieß Ver-

drießlichkeiten zu erwarten habe. Der Bischof nahm diesen Rath

zu Herzen und schrieb dem Obervogt in Bischofszell, Anton

hindern. Einer seiner Söhne, Wolsgang, wurde Verwalter der Comthurei
Tobel. Seit längerer Zeit leben seine katholischen Nachkommen auswärts,
jetzt in Solothurn. — S. Pupikofers thurgauische Geschichte 2., 240 des-

wegen und über Beroldingens Proselyteneifer.



175

Fidel v. Thurn, dem Nachfolger Beroldingens, er wolle Lewerer

zwar zu seinem Vorhaben allen Vorschub leisten, wünsche aber

zu erfahren, wie dieser Uebertritt in Bischofszell angesehen werde,

was für Bewegungen er daselbst und in der Nachbarschaft er-

wecke, besonders wenn Lewerer seine bisherige Stelle gelassen

werde. Er gab den sernern Auftrag, das katholische Wesen zu

begünstigen, aber alle oiàuM zu verhüten, damit nicht durch

unzeitigen Eifer mehr geschadet werde. Die bischöflichen Räthe
meinten dennoch, daß Lewerer trotz des Landsriedens und des

Aemterbriefes von 1688 (s. vorher) die Spitalmeisterstelle bei-

behalten könne, weil er sie bisher inne gehabt. Das Schwierige
war aber, daß Lewerer wegen Lästerungen gegen die evangelische

Kirche und die evangelischen Geistlichen von Bischofszell verklagt
worden war und daß überdieß verlangt wurde, daß er für die

frühern Amtsjahre einmal bessere Rechnung ablege, mit der

weitern Erklärung, daß man, bis dieses geschehen sei, die Ver-

waltung seiner Stelle den beiden Außenmeistern übergebe. Der
Uebertritt Lewerers wurde daher noch verschoben. Der Fürst in
Meersburg sowohl als seine Räthe sahen ein, daß Lewerer

wegen seiner unbesonnenen Reden vor Gericht gestellt und gestraft
werden müsse, wünschten aber, daß es zum Besten der katholi-
schen Konfession so geschehe, daß er nicht als Verleumder seine

Stelle verliere. Der Bischof sandte den Obervogt von Meers-

bürg, .Joh. Adolf Freysberg, den 11. September nach Bi-
schofszell, um die Austände wegen Lewerer auszutragen. Er gab

demselben folgende Auftrüge: er solle sich mit dem Obervogt in
Bischofszell über diese Sache berathen, besonders aber darüber,
ob keine Weitläufigkeiten zu besorgen seien, wenn die Injurien-
klage zwischen Lewerer und den evangelischen Räthen ohne

Zuzug eines katholischen Altraths oder anderer verhandelt werde.

Gehe es, so solle er gegen Gewohnheit die zwei Beisitzer aus-
lassen und einen katholischen Altrath nebst einem „bescheidenen"

evangelischen Bürger und dem Obervogt als Beisitzer beiziehen.



176

letztern aber auch auslassen, sofern kein Bischcfszeller beiwohne.

Der bischöfliche Kommissär habe hauptsächlich nur die Klage

gegen Lewerer zu vernehmen und darauf gütlich oder rechtlich

zu entscheiden. Lewerer soll er, soviel als es die Gerechtig-
keit zulasse, alle Milde und Aufrechthaltung desselben zu-
kommen lassen. Sofern rechtlich entschieden werden müsse und
die Sache nicht gut für den Beklagten stehe, solle er sehen, daß

der Entscheid aufgeschoben werde, bis man ihn (den Oberherrn)

konsultirt habe. Man solle sehen, daß Lewerer in seinen Ehren

bleibe, auch wenn er in seinem Jnjurienhandel unterliege. —
Der Handel mußte rechtlich ausgetragen werden. Nachdem zahl-

reiche Verhöre stattgefunden hatten, fragte der bischöfliche Kom-

missär bei seinem Herrn über das entworfene Urtheil an und

theilte ihm dasselbe zur Begutachtung mit. Dieser billigte das-

selbe, worauf es den 24. September 1716 publizirt wurde.

Nach demselben mußte Lewerer seinen Anklägern eine glimpfliche

Abbitte und Kaution wegen seiner Drohungen leisten. Außer 66

Thalern Beitrag an den Kosten wurde er zu einer Geldstrafe

verurtheilt, deren Bestimmung seinem gnädigen Fürsten in Meers-

bürg überlassen wurde. Andere Personen, gegen die er klagte,

wurden wie er der Scheltung entschlagen und mußten 2—3
Thaler Strafe bezahlen.*) — Pfarrer Meier in Bischofszell
bemerkte in seinem Pfarrbericht von 1711: „es sei zu bedauern,

daß der größere Theil der Bürger, Beamten und Handwerker

fast täglich in die Wirthshäuser gehe. Die Katholiken benutzten

diese Gelegenheit, um die Evangelischen mit Verheißungen von

Stellen zum Abfall zu locken." Dagegen konnte er ebenfalls nach

Zürich berichten, daß die Zahl der zur evangelischen Kirche

Uebergetretenen größer sei als derjenigen, die dieselbe verlassen

haben. **) In der Stadt Bischofszell wohnten im Jahre

*) Lewerer blieb der einzige Katholik aus dieser Familie.
Ueber obige Uebertritte siehe Th. A. sMeersburger A, Amt Bischofs-

zell II. -r.)



177

1695 119 evangelische Haushaltungen mit 385 Seelen. Die fünf
Katholiken bildeten kaum einen Drittheil der Bevölkerung; in den

Landgemeinden waren 148 evangelische Hanshaltungen mit 840

Personen; die Zahl der Katholiken war geringer. — Im Gottshaus,

wo das Chorherrenstift Bischofszell mit dem Bischof von Konstanz

die niedern Gerichte und überdieß ersteres die meisten Liegen-

schaften besaß, sorgte sowohl der Obervogt v. Beroldingen in

Bischofszell, sowie der dortige Stiftsamtmann Sebastian Anton

Müller (von Wyl), ein bekannter Gegner der evangelischen Kirche,

für größere Verbreitung des Katholizismus. Im evangelischen

Pfarrbericht von 1695 wird deswegen berichtet: es werden im

Gottshause täglich je mehr papistische Hintersaßen, meistens aus

des Fürsten in St. Gallen Landschaft angenommen und den

dortigen reformirten Bürgern in allen Aemtern und Ehren vor-

gezogen. So seien nun, während früher von zwölf Richtern im
niedern Gerichte, fast alle evangelisch gewesen, bereits zehn katho-

lische und nur zwei evangelische. Ueberdieß sage man offen, daß

nach dem Tode dieser zwei Evangelischen wieder Katholiken ge-

nommen werden und sollte man dieselben noch so weit herholen

müssen. Dadurch geschehe natürlich den Evangelischen großer Ab-

bruch, sie werden in allen Theilen vcrvortheilt. — (f. früher.)

Uebertritte in den Übrigen thnr gauischen
Städten.

In Dießenhofen wohnten im Jahre 1710 564 Evangelische

nebst einigen Dienstboten und 143 verbürgerte Katholiken, sowie

mehrere Konvertiten aus benachbarten Kirchgemeinden, z. B. von

Schlatt, nebst dem Junker von Greut von Schaffhausen, dem

Besitzer des obern Hofes. Pfarrer Benker bemerkte in feinem

Pfarrbericht von 1711: in Dießenhofen werden solche Leute, die

anderswo nicht Fuß fassen können, aufgenommen, wenn sie sich

nur katholisch schreiben. Seit undenklicher Zeit sei kein dortiger
12



178

Katholik wegen der 190 Listen derselben evangelisch geworden.

Vor 1668 trat dagegen Ulrich Kiichli, Glaser, in der Fremde

zur katholischen Kirche über. Zwischen 1668—83 Heinrich Brack,
Hafner, um in den Rath gewählt zu werden und weil ihm die

Kapuziner in Engen einen Dieb, der ihm mehrere Sachen ge-

stöhlen, nennen konnten. Im Jahr 1693 fiel Jakob Fischli ab,

damit er wegen eines Diebstahls, den er bei der dermaligen

Theuerung begangen hatte, milder gestraft werde, ferner zwei

Schweinehirten von Dießenhofen, die in Katharinathal in Dienst

standen*). — (Ueber Arbon siehe S. 97 ff.)

In Steckboru hatte es im Jahre 1631 außer den Beamten

des Gerichtsherrn (Ammann, Weibel und Gerichtsschreiber) nur
sechs bürgerliche katholische Hausväter; zwei derselben waren kurz

vorher katholisch geworden, der eine, ein Schneider, der im nahen

Kloster Feldbach schönen Verdienst hatte, der andere wegen eines

Weibes und der katholischen Meßmerstelle; vier Personen in der

Stadt- und Kirchgemeinde, darunter eine Stadtbürgerin, hatten

mehrere Jahre vorher sich mit katholischen Männern verehelicht

und ihren Glauben angenommen. Dagegen hatte die evangelische

Gemeinde drei andere auf diese Weise gewonnen. Von 1656—77
verließen die evangelische Kirche Konrad und Johann Schiegg
von Steckborn und Hans Füllemann von Steckborn, von

1677—96 Daniel Füllemann von Steckborn, dem dafür die

katholische Meßmerstelle und ein Reblehen des Spitals zu Konstanz

zu Theil wurde; drei Bürgerinnen verehlichten sich mit Fremden.

Ein paar Personen aus der Stadt, die während dieser Zeit
katholisch geworden, kehrten später wieder zur evangelischen Kirche

zurück. Diese erhielt ferner Zuwachs durch mehrere Verheirathungen

von Katholiken mit evangelischen Männern. Der evangelische

Pfarrer von Steckborn berichtete im Jahre 1695 in etwas grellen

Farben nach Zürich: Es ist Gottes sonderbare Obsorge über

») Z. A. (Pfarrwicht).



179

meiner Gemeinde; denn obwohl die katholischen Obrigkeiten alle

ersinnlichen Mittel anwenden und sich aller Anläße bedienen, um
eine namhafte Anzahl der Bürger auf ihrer Seite zu haben,

damit Rath und Gericht auch durch diese möchten besetzt werden,

so können sie doch nie aufkommen und nie einen einzigen Bieder-

mann bei ihnen finden, den sie in den Rath oder das Gericht

setzen können, sondern müssen jederzeit ihretwegen, wie sie selbst

bekennen, Spott und Schande bestehen; denn entweder verlassen

die Abgefallenen aus Gewissenstrieb wieder ihre Partei und

werden evangelisch oder dingen in den Krieg und verlieren bald

das Leben, oder die, die auf ihrer Seite geboren, müssen wegen

Diebstahl und anderer Schelmenstücke das Land verlassen, z. B.
der alte junge Benedikt Te u cher, oder Hausen so, daß sie

Bettler werden und ausbleiben und das Land räumen. (Aehnliches

mag auch bei einzelnen evangelischen Konvertiten vorgekommen sein).

Im Jahre 1710 schrieb der Pfarrer von Steckborn nach Zürich:
Die evangelische Gemeinde habe seit mehreren Jahren keine Glieder

mehr durch Abfall verloren, dagegen die katholische. Die dor-

tigen Katholiken setzen nicht mehr so stark auf dergleichen laue

Leute und halten nicht mehr viel auf ihnen, weil sie gesehen,

daß sie nicht Stand halten und nur wegen der schmutzigen Suppe
zu ihnen kommen. Als ein in Konkurs gerathener Mann aposta-

sirt, habe der reichenauische Obervogt zu den Evangelischen gesagt:

Ihr habt einen Lump weniger und wir einen mehr. — Noch jetzt

ist die katholische Kirchgemeinde Steckbvrn eine sehr kleine.

Seitdem Weinfelde» *) evangelische Gerichtsherren erhalten,
und von einem derselben der größere Theil genöthigt worden war,

Nach einer im Stadtarchiv Konstanz ausbewahrten Urkunde von 1474

gab es schon damals in Weinfelden eine Familie Bornhauser. Die ge-

wohnliche Angabe, welcher auch ich Heft 14, S. 8 folgte, ist daher ohne

Zweifel unrichtig. Siehe Archiv der schweizer, geschichtforschenden Gesell-

schaft, Jahrgang 1873, S. 144.



180

den evangelischen Glauben anzunehmen, kamen häufiger Abfälle
aus der Zahl der dortigen Katholiken vor, z. B. im Jahr 1618,
vier von den acht Töchtern des Christoph Mötteli, 1622 Ursula

Diet h elm, Wittwe des Adam Russin g er, mit ihrem Sohne
und vier Töchtern. Nur gegen Ende des 17. Jahrhunderts verlor

die evangelische Gemeinde zwei Personen.

Sara F ehr von Bachtobel wurde von einem Katholiken

nach Konstanz gelockt, wo sie sich verheirathete.- Joseph Rali,
der vorher in Schwaben sich aufhielt, wurde im Jahr 1695 von

Soldaten zum katholischen Glauben und zu einer Heirath in

Konstanz genöthigt. Im Jahre 1631 zählte die evangelische

Kirchgemeinde 1030 und die katholische 76 Seelen, 1695 waren

1553 Evangelische in 326 Haushaltungen und 44 Katholiken

in 12 Familien.*)

2) Einfluß einzelner Klöster und katholischer Gerichts-
Herren auf einzelne paritätisch gewordene

Gemeinden.

Einfluß des Klosters Fischingen.

Das Kloster Fischingen war in den umliegenden Gemeinden

nicht nur Kollator, sondern auch nebst der katholischen Stadt
Wyl und dem Bischof von Konstanz fast alleiniger Güterbesitzer

und Gerichtsherr. In den Kirchgemeinden Au und Bettwiesen
wohnten seit Ende des 16. Jahrhunderts keine evangelischen

Glieder mehr. Die Zahl solcher nahm auch in den andern benach-

barten Pfarreien, welche im Umkreise des Klosters Fischingen

lagen, immer mehr ab. In der nur wenige Minuten von.Fisch-

ingen entfernten Kirchgemeinde Dußnang, sowie im dortigen

*) Z. A. (Pfarrberichte über Sieckborn und Weinfelden) und Heft 14,
S. 8. (Pfarrer Stör, S. 1 daselbst hieß: Nör).



181

Pfarrdorfe hatten noch gegen Ende des 16. Jahrhunderts die

Evangelischen die Mehrheit. Dasselbe war auch in der Filial-
gemeinde Bi ch elsee der Fall. *) Seit dem Ende des 16. Jahr-
Hunderts änderte sich das aber allmälig. Die vom Abt ange-

stellten Geistlichen in Dußnang waren hie und da Leute, die ihrer

Kirche wenig Ehre machten. Aus diesen Gründen fanden sie beim

Kollator Anstellung. Schon in einem Bericht aus dem Anfang
des 17. Jahrhunderts heißt es: Wegen der ungeschickten evan-

gelischen Pfarrer, die der Kollator gewöhnlich mit Abbruch an

ihrem Einkommen anstelle, werde das Evangelium in dieser Ge-

gend verschreit und komme in Abgang; 1665 schrieb der damalige

evangelische Pfarrer nach Zürich: Das evangelische Wesen sei

früher in seiner Kirchgemeinde darum schadhaft gewesen, weil der

Kollator nur Läuflinge und Miethlinge gewählt habe. Es sei

daher sehr wünschbar, daß auch hier zürcherische Geistliche ange-
stellt werden können. Im Jahr 1660 wurde bei der Zürcher

Herbstsynode geklagt: der Abt in Fischingen veranlasse in beiden

Kirchgemeinden (Dußnang und Bichelsee), sogar in den nach

Bichelsee kirchgenössigen, aber zum Kanton Zürich gehörenden

Ortschaften viele Abfälle und Pfarrer Jberger thue nichts da-

gegen; dagegen vernehme man von ihm, daß er mit seinem

katholischen Kollegen in Dußnang, sowie mit den Klosterbewohnern
in Fischingen gar gut stehe. In der folgenden Maisynode wurde

berichtet, es seien in der Kirchgemeinde Dußnang letzthin sechs

Personen katholisch geworden. Im Jahr 1632 klagte der evan-

gelische Pfarrer in Sirnach über die Proselytenmacherei des Abtes

von Fischingen, sowohl unter seinen Cötualen, als in Dußnang

Betreffend die Katholiken in der Kirchgemeinde Bichelsee bemerkte

1695 Pfarrer Baag: seit 1682 seien 15 katholische Familien in diese Kirch-
gemeinde (in den thurgauischen Theil) gekommen. Sterbe eine aus, oder mllsse

aus dem Lande, so durchgehe man das ganze Land, bis man eine andere

gefunden und spare kein Geld, damit ja nur nichts auf die evangelische

Seite komme.



182

und Bichelsce, wo er seit Menschengedenken den halben Theil ab-

wendig gemacht habe. Pfarrer Erzli in Dußnang berichtete 1624

auf den Wunsch der Zürcher Synode über die in der Kirch-

gemeinde Bichelsce vom Abte veranlaßten Uebertritte folgendes:

Im Höfli habe er einen Mann dazu genöthigt; in Balterswyl
habe sich ein Evangelischer 12 Jahre gegen derartige Zumuthungen
gewehrt, habe aber entweder das Dorf oder seinen Glauben ver-

lassen müssen; ein anderer Einwohner daselbst sei katholisch ge-

worden, weil man ihm die Weibelstelle versprochen und in Jtaslen
habe der Abt einen Evangelischen gewonnen, indem er ihm Aus-

ficht auf das Amt eines Zehnteneinziehers gemacht habe. *) Der

Meßmer in Dußnang zog es im Anfang des 17. Jahrhunderts

vor, seinen Glauben statt seine Stelle zu verlieren; ebenso später

sum 1681) derjenige in Bichelsce, der ein schönes Einkommen

hatte. Aus Berichten der evangelischen Pfarrer in Dußnang an
den Zürcher Rath erfahren wir Genaueres über die besonders

vom Kloster Fischingen veranstalteten und beförderten Versuche,

die umliegenden Evangelischen zum Katholizismus zurückzuführen.

So klagte Pfarrer Bürgt daselbst vor 1634: „Um Lehen vom

Abt oder in seinem Gericht das Bürgerrecht zu erhalten, müsse

man katholisch werden. Die Evangelischen werden bei Wahlen
ins Gericht, zu Weibel- und Ammannstellen benachtheiligt und

zurückgesetzt." Im Jahr 1647 schrieb Pfarrer Ulinger von

Dußnang: „Der Convent in Fischingen habe seit längerer Zeit
Alles gethan, um die Evangelischen in Bichelsce zu unterdrücken;

in neuerer Zeit sei von ihm den zwei bedeutendsten Oertern der

Kirchgemeinde Bichelsce, Baltersweil und Bichelsce verboten

Der nicht gut beleumdete evangelische Kirchenpfleger in Dußnang,
der nebst einem katholischen das dortige Kirchengut verwaltete, aber nur
that, was der Abt wollte, antwortete dem evangelischen Pfarrer (Bagg) aus

Vorstellungen: Wenn er die Sache ernsthaft nähme, hätten seine Kinder

und Nachkommen es zu entgelten; er würde abgesetzt, das Kloster bleibe

aber stehen.



183

' worden, aus ihren Dorfgüiern Holz, Heu, Stroh rc. zu ver-
kaufen, indem er sage, es seien das alles Klosterlehen. Die Priester
in Dußnang und Bichelsee, beide Conventualen von Fischingen,
uchen evangelische Dienstboten katholisch zu machen und nöthigen
arme evangelische Kinder, die bei Katholiken dienen, katholische

Ceremonien zu machen und katholische Gebete zu sprechen. Das
Dorf Jtaslen sei noch vor nicht so langer Zeit ganz evangelisch

gewesen und nun wohnen nur noch zwei evangelische Haushal-
tungen daselbst. Durch Drohungen und Verheißungen und Mie-
thung (Geschenke), habe es das Kloster Fischingen soweit gebracht.

Diese beiden Priester befehlen ihren Cötualen, besonders jungen
Leuten unter Androhung von Gefangenschaft zu Evangelischen in
die Häuser und Stubeten zu gehen. Der Kirchenfond in Bichelsee

werde nur (zwei) katholischen Pflegern zur Verwaltung übergeben,

die nach Belieben, als ob die Evangelischen keinen Antheil daran

haben, es für den katholischen Gottesdienst verwenden." Die Zahl
der evangelischen Communikanten war im Jahr 1631 in Duß-

nang 120, in Bichelsee 60. Ein Katholik versprach 1674 einem

Joggeli Müller von Dußnang, der vorher mit seiner Frau und
vier Kindern an andern Orten herumgezogen war, und nun in
seiner Heimat keine Wohnung finden konnte, eine solche, sofern

er zur Messe gehe. Dieser that es und erhielt dafür Geschenke

aus dem Kloster; jer blieb aber nur kurze Zeit katholisch; va-

gegen gelang es dem katholischen Pfarrer in Dußnang (dem

Subprior in Fischingen), sein 13jähriges Mädchen in's Kloster

zu locken und daselbst zu behalten. Fast alle Evangelischen waren

arm; in Nothzeiten gab es daher noch leichter Uebertritte. 1678

klagte Pfarrer Buch er von Dußnang in Zürich, daß wegen der

Theuerung Abfälle einzelner Haushaltungen in seiner Gemeinde

Statt gefunden, indem das Kloster Fischingen derselben Schulden

bezahlt und sie unterstützt chabe. Der Zürcher Rath sandte ihm

daher für evangelische Arme in Dußnang und Sirnach fl. 5 aus

dem dortigen Almosengute und befahl ihm, in ähnlichen Fällen



184

mit dem dortigen Almosenpräsidenten zu korrespondiren; dieser

werde rathen und Geld schicken. Später (1687) versprach der

Abt dem Baschi Müller von Oberwangen den dortigen Kloster-

Hof und zwar drei Jahre ohne Zins, sosern er katholisch werde.

Dieser ließ sich dadurch überreden, mit seiner Frau und seinen

fünf Kindern „katholisch und nie mehr evangelisch zu werden."

Seine Familie blieb aber in Folge der Zuspräche des evangelischen

Pfarrers und dessen Unterstützung evangelisch. Deßwegen wollte

der Abt dem Vater das versprochene Lehengut nicht zukommen

lassen. Er wurde daher wieder evangelisch, nachdem der damalige

evangelische Landvogt ihn seines frühern Gelübdes entbunden,

mit der Ermahnung, daß er sich in Zukunft hüte, mit einem

Stück Gelde, als einem Mittel, seine Familie wieder recht einzu-

richten, eine solche an seinem Seelenheil höchst verhinderliche

Sünde zu begehen. Weil der Fall noch oft vorkam, daß das

Kloster armen Leuten Schulden bezahlte, ihr Gut behielt, ihnen

aber gegen das Versprechen des Uebertritts dasselbe als Lehen

wieder einhändigte, (bis 1680 erhielt das Kloster Fischingen auf

diesem Wege etwa 20 Güter) und weil der Abt auch etwa evan-

gelische Waisen wider Verträge zum Schaden der evangelischen

Religion bevogtete und bei Prozessen die Katholiken begünstigte,

klagte der damalige Pfarrer beim zürcherischen Rathe und sprach

zugleich den Wunsch aus, daß man es ihm möglich mache, daß

er statt Einer Schule noch eine zweite und zwar in Bichelsee*)

errichten könne. Der Zürcher Rath machte dem Abte deßwegen

Vorstellungen. Er bestritt aber die Wahrheit der gegen ihn
vorgebrachten Klagen. Dagegen half nun Zürich armen oder

*) Pfarrer Bag g schrieb 1695 nach Zürich: Unter seinem Vorgänger
(Buch er) sei alles in Bichelsee in's Papstthum übergegangen. Die evan-
gelischen Dußnanger und diejenigen in Bichelsee haben es schlimmer als
ihre gedrückten evangelischen Nachbarn im Toggenburg. Nicht leicht gebe es

zwei evangelische Kirchgemeinden, die so unter dem Zwange seufzen.



185

bedrängten Familien durch Anleihen und in Nothzeit durch Unter-

stützung. Dazu mußte jedoch der Abt willigen, daß aus dem

paritätischen Kirchengute in Bichelsee an die dortigen evangelischen

Armen jährlich zwei Mütt Kernen ausgetheilt und arme Kranke

unterstützt werden dürften. Im Jahr 1695 waren in der Kirch-

gemeinde Dußnang nur noch 71 evangelische Haushaltungen mit
328 und in der Filiale Bichelsee (dem thurgauischen Theile) 24

evangelische Haushaltungen mit 112 Seelen und 83 Personen im

zürcherischen Theile; die katholische Pfarrei Dußnang zählte 452

Personen und die katholische Gemeinde Bichelsee 389. Im Dorfe

Dußnang wohnte damals kein Evangelischer mehr, außer dem evan-

gelischen Pfarrer. Dasselbe war im Kirchdorf Bichelsee der Fall,
wo noch bei Mannsdenken 39 evangelische und nur 19 katholische

Haushaltungen gewesen waren. Niemals wurden aber in beiden

Kirchgemeinden Katholiken evangelisch.*) Im evangelischen Pfarr-
bericht von 1695 wird darüber besonders geklagt, daß die Ka-
tholiken, wenn ein Katholik ausgehauset sei und seine Glaubens-

genoffen besorgen, es möchte sein Gütlein auf evangelische Seite

kommen, dasselbe aus dem Kirchengut ziehen (kaufen), obschon

dasselbe meistens auf den Evangelischen stehe und die Katholiken
nur in den Bruderschaftsfond zinsen. Ebenso sei es beschwerlich,

daß der evangelische Pfarrer die Schulen selber unterhalten müsse,

wenn er wolle, daß die Kinder besser informirt werden. In den

beiden Kirchgemeinden Au und Bettwiesen ging das Werk der

Bekehrung allmälig und stille mit so gutem Erfolg vorwärts, daß

schon im Anfang des 17. Jahrhunderts alle Einwohner wieder

katholisch waren.

Mit ähnlichem Erfolge arbeitete das Kloster Fischingen auch

in der großen Kirchgemeinde Sirnach. Auch hier war es be-

sonders der Abt Plazidus (Brunschweiler) von Fischingen, ein

Bürger von Sirnach, der während seiner langen Regierung den

*) Z. A. (Bdl. Dußnang-Bichelsee und Synodalprotokoll).



186

katholischen Glauben in seiner heimatlichen Kirchgemeinde zu ver-
breiten suchte und die dortigen Evangelischen sonst noch auf
mannigfaltige Weise beschränkte. Zum Theil wurde er jedoch auch

von andern geistlichen und weltlichen Gerichtsherren, z. B. dem

(Bischof von Konstanz und der Stadt Wyl) in diesen Bestrebungen

unterstützt. Es ist früher bemerkt worden, daß im 7. Dezennium
des 16. Jahrhunderts nur noch wenige Katholiken in der großen

Kirchgemeinde wohnten. Bis 1631 kam es so weit, daß auf sechs

bis acht Evangelische ein Katholik kam. In Littenheid, einem

kleinen Dorfe, wohnten schon damals nur Katholiken. Die Be-
wohner des etwas größern Dorfes Wallenwyl wurden vor
1626*) katholisch, weil ihnen, sofern sie dieses thun würden, ihr
Gerichtsherr (Stadt Wyl) ein Anleihen versprach. Wegen der

Lockungen zum Uebertritt von Seite katholischer Cötualen, be-

sonders aber über diejenigen des Klosters Fischingen, sowie wegen
anderer Beeinträchtigungen in kirchlichen Dingen klagte Pfarrer
Rellstab von Sirnach im Jahre 1632 in Zürich:

„1. Der Kollator habe seit längerer Zeit das Einkommen

der evangelischen Geistlichen in Sirnach geschwächt und verwende

dagegen einen Theil desselben für des Klosters Zwecke; die Zinse
des paritätischen Kirchengutes benutze er nur für den katholischen

Gottesdienst. 2) Sowohl der Abt als katholische Cötualen muthen

Evangelischen offen und heimlich den Abfall zu; der Abt thue

das oft heimlich, wenn er es nicht offen thun könne; z. B.
nehme er evangelische Waisen in das Kloster und lasse sie darin

katholisch erziehen. Er habe letzthin zwei evangelische Waisen,
die er katholisch gemacht, Handwerke lernen lassen und ihnen

Güter, die vorher Evangelischen gehört, gekauft und übergeben.

*) Nach einem Pfarrbericht von 1695 baten sie damals ZUrich, ihnen
24 Mtttt Kernen zu leihen und wollten dafür ihr großes Dorf sammt allen

seinen Rechten verschreiben. Als Zürich dieses Anleihen ausgeschlagen, habe

Wyl es bewilligt und so den Uebertritt des ganzen Dorfes veranlaßt.



187

Vor ein paar Jahren habe ein Hans Leutenegger nur einen

(fünfjährigen) Knaben hinterlassen; der Prälat in Fischingen habe

dessen Habe und Gut verkauft und ihn bei katholischen Pflege-
eltern versorgt. Einem andern Waisenknaben habe der Abt
seinen Bruder, den Ammann Brunschw eiler, als Vogt gc-

geben. Oeffentlich wage er aber noch mehr. Wo noch ganz evan-

gelische Ortschaften seien, suche er das katholische Unkraut hinein

zu säen. So habe er in Wietzikon zwei Personen wegen Aus-
leihens von Zehnden für die katholische Kirche gewinnen können.

Mit ähnlichen Versprechungen habe die Aebtissin von Dänikon

zwei Männer in Eschlikon konvertireu können. 3) Der Abt von

Fischingen kaufe fast alle Bauernhöfe und besetze dieselben mit
Konvertiten. So habe Jakob Thalmann die Mühle in Sirnach

nur gegen das Versprechen, daß er die Messe besuchen wolle, als

Lehen erhalten. Thalmann habe das zwar gethan, aber nachher

oft beim evangelischen Pfarrer wegen seines Abfalls geseufzt.

1632 habe der Abt einen Hans Friedinger zum Uebertritt

bewogen und nachher seine Frau, die evangelisch geblieben sei,

von ihm getrennt. Der äbtische Ammann in Sirnach habe

einem dortigen Manne fl. 15 geschenkt, damit er die katholische

Kirche besuche und einem andern (Fuchs von Sirnach) seien dafür
fl. 40 versprochen worden. Solche, die seit vielen Jahren statt
des kleinen Zehndens Geld gegeben, fordere man auf, entweder

katholisch zu werden oder den Zehnden wieder zu stellen. Gut-
gelegene Güter kaufe das Kloster, sofern sie feil werden, setze

Evangelische darauf und verlange nachher den Uebertritt oder

das Verlassen des Lehengutes. Ans ähnliche Weise verfahre das

Kloster in Dußnang und Bichelsee und in den neu erworbenen

Besitzungen in Lommis und Spiegelberg. Solche Fälle seien in
den letzten Jahren in den Kirchgemeinden Sirnach, Dußnang
und Bichelsee in großer Anzahl vorgekommen, so daß daselbst

seit Mnnnsgedenken mehr denn die Hälfte auf diese Weise katholisch

gemacht worden sei." — Im Jahre 1631 klagte der evangelische



188

Pfarrer von Sirnach in seinem Pfarrberichte über die Ver-

Vortheilung der Katholiken in den Aemtern: kein Evangelischer

werde als Ammann, Weibel oder Richter von dem katholischen

Gerichtsherrn genommen. Vor etwas Zeit seien im Tannegger-

amte (wozu auch mehrere Ortschaften in den Kirchgemeinden

Sirnach und Dußnang gehörten) nur wenige Katholiken gewesen.

Diese haben beim Bischof in Konstanz, der ^/s dieses Gerichtes

(der Abt in Fischingen hatte ebenfalls ^/s) besitze, sich beklagt,

daß sie aus Mangel an Leuten nicht ins Gericht gelangen können;

dieser habe darauf verordnet, daß in Zukunft dasselbe zur Hälfte
mit Evangelischen und Katholiken besetzt werden und daß jederzeit

zwei Evangelische und zwei Katholiken für die Ammannstelle

vorgeschlagen werden sollen, aus denen dann der Abt von Fisch-

ingen als Mitbesitzer des Gerichtes einen Ammann erwählen

dürfe. Das gelte nun nicht mehr; der verstorbene Ammann

Baum g artn er in Sirnach habe deßwegen seiner Zeit vor-
gegeben, der Bischof wolle nicht mehr, daß evangelische Richter

gewählt werden. Die Evangelischen haben sich darauf bei ihrem

Gerichtsherrn beklagt. Dieser habe zwar Abhülfe versprochen,

es sei aber Alles wie früher geblieben. Auch in den folgenden

Jahrzehnden gab es noch hie und da in der Kirchgemeinde

Sirnach, besonders bei armen Leuten, Uebertritte. 1662 schrieb

Pfarrer Glogger von Sirnach nach Zürich: „Die Katholiken
locken mit Geld, Lehen, Gutthaten und Früchten. Hätten wir mehr

Mttel zu helfen, so würden diese Lockungen weniger fruchten."
1683 schrieb Pfarrer Wiesendanger eben dahin: „seit zwölf
Jahren habe sich die Verlockung zum „Abfall" gemehrt. Das

habe ihn veranlaßt, mit noch größerem Eifer für das Schul-
Wesen zu sorgen." Während Wiesendangers Amtsführung verlor
die evangelische Gemeinde zwei starkverschuldete Familien, nämlich
diejenige des Baschi Schuepp in Büfelden und des Hans Jakob

Sprenger in Wietzikon mit 15 Personen, weil ihnen bessere

Nahrung versprochen wurde. Der evangelische Pfarrer von Sirnach



189

bemerkte aber in seinem Berichte von 1695: „er habe in dieser

Zeit keine Beschwerden; die Katholiken in der Kirchgemeinde seien

gut nachbarlich und friedsam; er habe daher dato ihretwegen

einigen Anstoß nicht zu klagen." Seit Anfang des 18. Jahr-
Hunderts kamen derartige Fälle nur selten vor, obschon seit 1693

das Tanneggeramt durch Tausch einziges Eigenthum des Klosters

Fischingen geworden war*). — Das Kloster Fischingen erhielt durch

den Ankauf der Gerichtsherrlichkeiten Lommis (1599) und Spiegel-
berg (1629)**), sowie Wildern (1684) Gelegenheit, für Aus-
breitung seines Glaubens auch noch an andern Orten zu wirken.

In Lommis und Spiegelberg waren zwar die bisherigen Besitzer

der Schlösser katholisch gewesen, doch ließen sie ihre evangelischen

Unterthanen und Lehenleute in Glaubenssachen in Ruhe. Dieses

änderte sich aber, seitdem zwei Conventualen aus Fischingen als

geistliche und weltliche Beamte (Pfarrer und Statthalter) ins

Schloß zu Lommis eingezogen waren. Diese beunruhigten die

dortigen Evangelischen mit ihren Aufforderungen zum Uebertritt.
Viele widerstanden jedoch denselben, Andere dagegen gaben nach.

Die Evangelischen in diesen Gegenden beklagtem sich über diese

Bestrebungen um so mehr, weil Zürich seiner Zeit den Kauf
dieser Herrschaften durch das Kloster Fischingen nur unter der

Bedingung genehmigt hatte, daß die Evangelischen in ihrem
Glauben nicht beunruhigt und gefährdet werden sollen. Ueber

die diesem Versprechen zuwiderlaufenden Bestrebungen, die die

Klosterherren von Fischingen in diesen neuerworbenen Besitzungen

machten und ihre Erfolge, erfahren wir aus einzelnen Berichten
der evangelischen Pfarrer von Matzingen, die zugleich auch die

Evangelischen von Lommis seit 1580 versahen, Genaueres. Z.B.
in einem evangelischen Pfarrbericht von 1631: „Adam Schnetzler

*) Z. A. (Bdl. Sirnach).

**) Ueber den Versuch des Klosters Fischingen, in Lustorf einen katho-

lischen Geistlichen und Gottesdienst einzuführen, siehe S. 135.



190

von Lommis und Joachim Ugi von Weingarten haben beim

Pfarrer und Statthalter Geld entlehnt. Dieser drang aber später

auf Bezahlung und wartete beiden nur, nachdem sie ihren Ueber-

tritt zur katholischen Kirche erklärt hatten; ersterer that das 1630,

letzterer schon 1629 mit seiner Frau und mehreren Kindern. Als

Leonhard Metzger von Weingarten mit einer katholischen Person

von Blasenberg bei Lommis sich verehelichen wollte, gestattete es

ihm der geistliche Siatthalter erst, als er versprach, mit ihr zur
Messe zu gehen (1631). Bis zum Uebergange der Herrschaft

Spiegelberg an Fischingen konnte die Familie des Hans Bommer
ohne derartige Anforderungen mehrere Jahre auf dem dazu ge-

hörenden Lehen, dem Tobelhof, bleiben; kaum hatte aber dieses

stattgefunden, so wurde als Bedingung des Bleibens der Ueber-

tritt verlangt. Zwei andere evangelische Besitzer von Lehenhöfen,

die zum Schlosse Spiegelberg gehörten, konnten dieselben nur
behalten, nachdem sie ihre Kirche verlassen hatten. Die geistlichen

Herren in Lommis waren aber mit ihren Lockungen und For-
derungen nicht immer so glücklich. Der Bruder des Convertiten

Ugi von Weingarten wünschte vom Statthalter 1—2 Viertel

Saathafer zu entlehnen; dieser wollte ihm sogar 1 Mütt schenken,

sofern er katholisch werde; dieser erklärte aber, er wolle lieber,

so lange er lebe, seinen Acker unbebaut lassen, als katholisch

werden. Einem Meienhofer von Lommis, der wegen Schulden

sein Gut verkaufen sollte, ließ der Statthalter seine Hülfe an-
bieten, sofern er katholisch werde. Dieser nahm aber diesen Vor-
schlag nicht an. Dasselbe that sogar ein anderer Bewohner von

Lommis, der oft im katholischen Pfarrhause arbeitete."

1647 berichtete Pfarrer Hirzel von Matzingen nach Zürich:
„Vor mehreren Jahren seien Einzelne in der Kirchgemeinde Lommis
in der theuern Zeit mit Verheißungen und kleinen Geschenken

zum Abfall gebracht werden. Solche Lockungen finden noch jetzt

statt; folge man nicht, so habe man es zu entgelten, indem man
den Betreffenden unschuldig verklage oder ums Geld bringe. Die



191

Evangelischen wolle man zu katholischen Ceremonien zwingen,

z. B. zum Hutabziehen beim Läuten der Glocken am Morgen,

Mittags und Abends. Der Gerichtsherr verlange auch, daß un-

getaufte Kinder ohne Glockenklaug und an besondern Orten be-

erdigt werden" *). Später nahm die Zahl der Uebertritt ein diesen

Gegenden ab. Ende des 17. Jahrhunderts gelang es jedoch dem

Statthalter in Lommis, den Heinrich Schweizer für seine Kirche

zu gewinnen, wofür er ihn zu seinem Diener machte. — In
der Kirchgemeinde Ma hing en wohnten im Jahr 1695 nur zwei

bürgerliche und zwei ansässige katholische Haushaltungen; die

erstem waren 1669 aus Armuth katholich geworden. 1631 klagte
der damalige Pfarrer von Matzingen in Zürich: „der (katholische)

Gerichtsherr auf Sonnenberg, Beroldingen, suche die Leute

katholisch zu machen und einen Altar in die Kirche zu Matzingen

zu bringen. Seinem Lehenmanne auf dem Wirthshause in Ma-
tzingen (Kappeler) habe er sagen lassen, daß er katholisch werden

müsse oder sein Lehen zu verlassen habe; im ersten Falle habe

er ihm die Weibelstelle versprochen. An den Weibel in Matzingen
habe er 1636 dieselbe Forderung gestellt. Beide seien evangelisch

geblieben." Im Jahre 1684 wurde Hans Ulrich Kocherhans
von Matzingen, Schafhirt im katholischen Schlosse Sonnenberg,
katholisch, ferner ein wegen Diebstahls entlaufener Hausvater
Joachim G übler; des letztern Kinder blieben jedoch evangelisch.

Ein anderer Bürger der Gemeinde (Gübler) wurde in der Fremde

katholisch, wohnte aber nach seiner Heimkehr in der Nähe von
Klingenberg. 1731 wurde der katholische Joh. Stern von
Eschenz zwar als Bürger in Matzingen angenommen, mußte aber

vorher einen Revers unterzeichnen, daß er sich der dortigen evan-

gelischen Kirche und des Kirchenrechtes begebe. Den Katholiken

*) Beide Forderungen stellten auch andere thurgauische katholische Ge-

richtsherren an Evangelische, z. B. in Sitterdorf. Siehe Pupikofer, Thurg.
Geschichte 2, 206 und 242.



192

in Frauenfeld gelang es 1736, den Christoph Stadler von

Dingenhard zum Uebertritt zu bewegen; er kehrte aber bald

nachher wieder zu seiner Kirche zurück. Ein Mann und eine

Frau aus der Kirchgemeinde Matzingen wurden wegen einer

Heirath katholisch. Im Jahre 1631 waren in der Kirchgemeinde

Lommis 82 evangelische und 68 katholische Kommunikanten, 1695

dagegen 46 evangelische Haushaltungen mit 158 Seelen und

55 katholische Familien mit 173 Personen. Die Gemeinde Ma-
tzingen zählte im Jahr 1695 354 Evangelische, die in 78 Haus-
Haltungen wohnten.*)

L. Einfluß der Comthurei Tobel in ihrer
Umgebung.

Die Comthurei Tobel besaß in der dortigen Umgegend die

niedern Gerichte, die drei ihr einverleibten Pfarrkirchen sammt

den meisten Lehengütern. — Im 16. Jahrhundert verfuhren die

Ritter des h. Johannes noch freundlicher und milder gegen ihre

Unterthanen als die Benediktiner im Nachbarkloster in Fischingen.

In der Pfarrgemeinde Tobel kehrten die meisten Cötualen nach

und nach wieder in den Schooß der katholischen'Kirche zurück;

evangelisch Märwil verlor vor 1565 seinen Pfarrer, fast alle

dortigen Einwohner blieben evangelisch. Letzteres war ferner der

Fall mit Welträngen, dessen Pfarrer später auch Märwil und

nach Abschaffung des evangelischen Gottesdienstes in Wuppenau,
einer Collatur der Comthurei Tobel, auf drei jährliche Fest-

gottesdienste auch diese Filiale mehrere Jahre besorgte. Im
17. Jahrhundert wurde aber vom Gerichtsherrn und Collator

in Tobel gegen seine benachbarten und entfernteren evangelischen

Collaturen und Unterhanen strengere Maßregeln ergriffen. Obschon

im Gerichte Tobel die Evangelischen die überwiegende Mehrheit
bildeten, wurden doch mehr katholische als evangelische Richter

*) Z- A. (Bdl. Matzingen-Lommis).



193

vom Gerichtsherrn genommen. Die Evangelischen von Wängi,
die weitaus die große Mehrheit der Kirchgemeinde bildeten,

wünschten, daß der Vertrag von 1535 (siehe Heft 14, S. 54)
dahin abgeändert werde, daß sie wieder einen eigenen Pfarrer
und Gottesdienst in ihrer Pfarrkirche erhalten. Erst nach langen

Verhandlungen gestattete der Kollator nebst den regierenden katho-

tischen Orten das letztere, aber in dem Sinne, daß nur ein be-

nachbarter Geistlicher sie versehe (1692). In Braunau*) behielten
die Evangelischen noch das Beerdigungsrecht; die Kapelle wurde

ihnen aber für Abdankungen und Leichenpredigten verschlossen.

Auch in der Kirche Welträngen veränderte sich im 17. Jahr-
hundert Manches. Nach einem Vertrag, der ca. 1569 zwischen

dem Comthur einer- und der Kirchgemeinde Welträngen ander-

seits geschlossen wurde**), sollten die Katholiken in der .Kirch-

gemeinde Weltrangen nur in Tobet Gottesdienst und Beerdigung
haben und behalten und keine Ansprüche auf Kirche und Fricdhof
in Weltrangen machen, wogegen die evangelische Kirchgemeinde

Weltrangen die Evangelischen in der Kirchgemeindc Tobet als
Cötualen annahm.***) Dennoch führte der Komthur Neuland in
der Kirche zu Welträngen einen ordentlichen Werktagsgottesdienst
ein und hatte vor seinem Tode im Sinne, noch weiter zu gehen.

Sein Nachfolger Freitag, that das, wie es hieß, auf Antrieb
des Pfarrers in Tobel, der auch in Welträngen den Gottesdienst

hielt. Er verlangte 1688, daß der monatliche Gottesdienst in

*) Die Evangelischen in und um Braunnu waren ursprünglich Cötnalen

von Tobel und besuchten seit dem Aufhören des evangelischen Gottesdienstes
in der dortigen Kirche denjenigen in Asseltrangen.

**) Dieser Vertrag ist nicht mehr vorhanden; er wurde wahrscheinlich
nie niedergeschrieben, sondern nur mündlich verabredet.

***) In der Kirchgemeinde Tobel waren im Jahr 1646 unter 226 Ka-
tholiken 6 evangelische Haushaltungen in Tobel, Degerschen-Erikon; in Assel-

trangen waren 1631 9 katholische Haushaltungen und 166 evangelische

Communikanten; in Märweil waren 1695 7 katholische Haushaltungen.

13



194

einen 14tägigen umgewandelt werde und zugleich, daß die Katho-
liken in der dortigen Kirchgemeinde nicht mehr in Tobel, sondern

in Welträngen beerdigt werden. Die dortige evangelische Kirch-

gemeinde schlug unter dem Beistande Zürichs beides ab. Der

Streit dauerte mehrere Jahre. Auch wegen Forderungen an zwei

andere Collaturen der Comthurei, Bußnang und Wängi, sowie

wegen Verweigerung des Becrdigungsrechtes für die Evangelischen

in Braunau entstanden Verhandlungen, welche auch die eidgenös-

fischen Tagsatzungen beschäftigten. Erst am 19. Oktober 1696
kam wegen des Auslandes in Welträngen in Anwesenheit zürche-

rischer Gesandten und des thurgauischen Landvogtes ein Vertrag

zu Stande, der allseitige Genehmigung fand.
Es wurde damals außer der Vcrzichtleistung auf den Friedhof

für die Katholiken in Welträngen noch bewilligt, den Altarstock

zu entfernen und einen neuen Altar zwischen beiden Fenstern im

Chor zu errichten und zu bekleiden wie an andern Orten und zu

vergittern. Die Reparaturen in der Kirche, die der evangelischen

Gemeinde letzthin mündlich vom Comthur gestattet wurden (Kanzel,

Bestuhlung, Taufstein*) oberhalb des Trittes des Chorbogens, so

daß darauf die Communion gehalten und auf dem Chortritt
Kopulationen stattfinden können), sollen aus dem Kirchensonde

bezahlt werden. Die Sakristei darf von beiden Theilen benutzt

werden; betreffend den Friedhos bleibt es beim Abschied von

1693 in dem Sinne, daß die schon damals gemachte Sinceration

gegen Zürich als eine Billigkeit ebenfalls gestattet wird. Der

Kirchhof blieb den Evangelischen. Der katholische Priester von
Tobel las feit dieser Zeit in der Kirche zu Weltrangen alle 14

Tage an einem Wochentag Messe. Nur an den Nachtagen der

Feste, wo seit alter Zeit eine Prozession von Tobel nach Assel-

trangen stattfand, predigte ein Kapuziner daselbst. Noch 1711

*) Bisher hatten die Evangelischen nur ein Taufbecken; ebenso erhielten
sie nun im Chore mehr Raum.



195

fürchteten die Evangelischen, daß ein Kaplan für Welträngen
oder Braunan werde angestellt werden, weil der eipzige katholische

Geistliche in Tobel in zwei Kirchen und drei Kapellen sKalten-

brunnen, Brannan und der Schloßkapelle in Degerschen) zeitweise

zu funktioniern hatte.

1695 wohnten nach einem Berichte des evangelischen

Pfarrers von Weltrangen in der dortigen Kirchgemeinde etwa

27 katholische Haushaltungen*), dagegen 82 evangelische Hans-

Haltungen mit 494 Personen. Wegen Berheirathnng fanden

mehrere Uebertritte statt. So erklärte z. B. ein Katholik einer

von ihm geschwängerten Person, daß er sie heirathen werde, sofern

sie sammt ihrer Mutter und vier Brüdern zu seiner Kirche über-

treten werde. Diese ging dieses wirklich ein szwischen 1678 bis

1682). Später wurden vier Personen katholisch und zwar drei

in der Fremde saus Armuth). Im Anfang des 17. Jahrhunderts
fanden in Folge von Lockungen der benachbarten Comthurei Tobel

in den Kirchgemeinden Welträngen und Tobel häufige Uebertritte

statt. Doch blieb in letzterer Pfarrei immer noch eine ziemliche

Zahl von Evangelischen, die die Kirche in Weltrangen besuchten.

Der Pfarrbericht von 1711 berichtet darüber: Seit der Re-

formation sei die evangelische Religion in der Herrschaft Tobel

und Welträngen unglaublich geschwächt worden. Bor 8V Jahren
habe man Wirthshäuser und schöne Höfe an Papisten verkauft,

um die katholische Gemeinde zu vermehren. Auch jetzt, wird

hinzugefügt, schließe man die Ganten sogleich, sofern ein Evange-

lischcr mehr biete und der Katholik erhalte dann das betreffende

Gut. Er sder Pfarrer) habe, damit die evangelische Gemeinde

nicht mehr geschwächt werde, fünf Häuser und Höfe aus papistischen

Händen gekauft**).

H Der Comthur gab damals vor, daß 2l)v Katholiken in der Kirch-
gemeinde Affcltrangen wohnen.

**) Z. A. (Bdl. Affcltrangen u. ff. und Pfarrberichte.)



196

e) Veränderungen in den Gerichten des Klosters
Jttingen.

Bis zum Ende des sechszehnten Jahrhunderts wohnten in
den Gerichten des Klosters Jttingen nur wenige Katholiken; sogar

in dem nur wenige Minuten vom Kloster entfernten Dorfe Worth,
das zwar eine eigene Kapelle hatte, aber nach Ueßlingen kirch-

genössig war, war die Zahl derselben damals noch klein. Be-

sonders in letzterer Kirchgemeinde (Ueßlingen) gelang es aber dem

Kloster seit Ende des 16. Jahrhunderts, Viele für die katholische

Kirche zu gewinnen; es war das aber weniger der Fall in der

Kirchgemeinde Hüttweilen. Die Mittel, die von Seite des Klosters

dazu angewandt wurden, waren nach dem Berichte eines evan-

gelischen Pfarrers von Hüttweilen vom Jahr 1631 die nämlichen,

welche auch in Fischingen benutzt worden : Versprechungen von Gaben

besonders in theuern Zeiten, Drohungen betreffend Verstoßung von

Lehengütern und Geldanleihen. Es ist früher berichtet worden,

daß die evangelische Kirchgemeinde Ueßlingen im Jahr 1595 nach

vielen Verhandlungen wieder regelmäßigen sonntäglichen Gottes-

dienst erhalten habe, aber nur darum, damit die evangelischen

Orte das bereits errichtete Kapuzinerkloster in Frauenfeld*) an-

erkennen und einen Altar in Weiningen aufstellen lassen. Sehr

nachtheilig war es aber für diese Gemeinde, daß sie von aus-

wärts wohnenden Geistlichen bedient werden mußte und daß der

Kollator die Anstellung eines eigenen Prädikanten und Schul-

lehrers sowie einer Kinderlehre und Wochenpredigt noch ver-

weigerte. Um so leichter konnte er daher in diesen Gegenden

für Ausbreitung seines Glaubens wirken. Im Dorfe Ueßlingen

waren um 1640 sieben katholische Familien. Zwei dortige Ein-

wohner, U. und Lipp (Philipp) M ens er wurden damals der

Lehenhöfe wegen katholisch, Heinrich Lenz wegen der Weibelstelle,

*) Siehe Pupikofer, Thurg. Geschichte, 2, 148, wo nur zu berichtigen

ist, daß es sich nicht um die evangelische Kirche in Frauenfeld handelte.



197

ein Hans Rietmann von Mentzingen wegen des Bürgerrechtes;
der Großvater des Jakob Hagen war noch evangelisch, sein Sohn
verließ diese Kirche; ein Jakob Manser that dasselbe wahrend

seiner Wanderschaft in Luzern, Bei mehreren Personen mißlangen

derartige Versuche. Dem betagten Heinrich Dickenmann
von Ueßlingen anerbot der Prior dreimal, die Fährmannsstelle

fl. 100 wohlfeiler zu überlassen; als aber dieser Greis standhast

blieb, sagte der Prior: Laßt den Thoren! Als der Besitzer des

Erblehenhofes Berlingen bei Ueßlingen derartigen Lockungen sich

widersetzte, ließ ihm der Prior das Lehen aufkünden und ver-

hinderte seine Aufnahme ins Bürgerrecht von Ueßlingen. Besser

gelang ihm das in Buch. Ebenso erfolgreich waren die Be-

mühungen des Klosters Jttingen im nahen Dorfe Warth. Ende

des 16. Jahrhunderts waren daselbst nur vier katholische Haus-
Haltungen. Nach dieser Zeit mehrten sich aber daselbst die Ueber-

tritte; einzelne dortige evangelische Einwohner wurden dazu

besonders in den theuern Jahren durch die Gaben des Klosters

bewogen. Die Großeltern oder Eltern von fünfzehn bürgerlichen

katholischen Haushaltungen in Warth, die im Jahr 1640 lebten,

waren s. Z. evangelisch gestorben; zwei dortige Reitknechte des

Klosters wurden wegen Stellen katholisch. Der Bater der Familie
Ammann in Warth kam von Berg auf einen Hof nach Warth
und wurde katholisch; Joachim Held that das in Luzern. Nebst

diesen Haushaltungen von Konvertiten wohnten daselbst ca. 1640

noch 11 katholische Ansaßenfamilien, die aus der Schweiz und

Schwaben dahin eingewandert waren; einzelne derselben verließen

wegen des Bürgerrechtes ihren evangelischen Glauben, z. B. Hans

Friedinger von Pfyn. Einzelne der dortigen katholischen An-
saßen, Stoll und Schrieb eli von Oehningen, Haag von

Hüttweilen und Hiltbrand erhielten Stellen im Kloster und

das Ortsbürgerrecht. Außer diesen genannten Familien lebten

ca. 1640 in Warth noch die Nachkommen von katholischen Haus-
Haltungen, die es schon im 16. Jahrhundert gewesen waren. Doch



198

fanden sich damals noch daselbst vier evangelische Haushaltungen
mit 14 Personen (Müller, Haag, Fehr, Huber). Im
kleinen Dorfe Dietingen lebten ca. 1640 drei katholische Haus-
Haltungen unter zwanzig evangelischen mit 82 Personen; die eine

von den erstem Familien, Bantli, war aus Schwaben ein-

gewandert und hatte in Dietingen das Bürgerrecht erhalten. In
Horwen waren damals drei alte katholische und eine Konvertiten-

Haushaltung. Der Vater der letztern (Hagen) entfloh wegen
eines begangenen Todschlags und verdankte seinem Uebertritte das

Leben. In Trüllikon wohnten damals (1640) nur zwei aus

Schwaben eingezogene katholische Haushaltungen unter sechs evan-

gelischen. Die katholische Kirchgemeinde Ueßlingen zählte im Jahr
1640! 218 Personen in 55 Haushaltungen, die evangelische 416
Seelen in 81 Familien. Für die katholischen Kirchgemeinden

Ueßlingen und Hüttweilen errichtete der Gerichtsherr in Jttingen
schon im Jahr 1640 eine eigene Schule, die er auf seine Kosten

halten ließ. Er wünschte, daß dieselbe auch von seinen evan-

gelischen Gerichtsgenossen benutzt werde. Dagegen nahm er für
die Gerichtsämter (Ammann, Weibcl, Richter, Gerichtsschreibcr)

meistens Katholiken. Im Jahr 1640 saßen nur vier evangelische

Richter im Gerichte und acht Katholiken; Ammann, Weibel und

Schreiber waren katholisch. Auch später kamen in der Kirch-
gemeinde Ueßlingen noch Uebertritte vor, besonders von 1669 bis
1691. Mehrere Evangelische heiratheten katholische Männer und

nahmen ihren Glauben an. Dasselbe thaten Augustin Schlatter
mit drei Töchtern, Joseph Lieber von Horgenbach und seine

Frau, die dann die Gemeinde Ueßlingen ins Bürgerrecht ans-

nehmen mußte; Heinrich Hasenfratz von Ueßlingen und seine

Schwester; U. Entlibucher von Dietingen; Ulrich Huber von

Horden, der eine Katholikin heirathete. Seit 1690 wurden zwei

Brüder Schlatter wegen der Theuerung im Schwabenlande

katholisch und bald nachher ein Jakob Hagmann, der nach seiner

Heimkehr die Köchin des katholischen Pfarrers in Dießenhofen



199

heirathete. — In der Kirchgemeinde H Uttweilen waren die

Uebertritte zur katholischen Kirche etwas seltenes. Die Evange-

tischen in Weckingen, welche die Kirche in Hüttweilen und Wei-

ningcn benutzten, blieben, seitdem sie ihre Pfarrkirche in Herdern
verloren hatten, ihrem Glauben treu. Auch die niedern Unter-

thanen in den Jttingischen Gerichten klagten bei den Eidgenossen,

daß der Prior von Jttingcn das sogenannte halbe Mehr*) ver-

lange, d. h. die Halste der Stimmen bei Gemeindsversammlungen,

um auf diesem Wege ihnen eher katholische Bürger oder Ansaßen

aufzwingen zu können. 1631 zahlte die evangelische Kirchgcmeinde

Hüttweilen söhne Weckingen) 51 und die katholische 16 Haus-
Haltungen; 1695 hatte erstere (mit Einschluß von Weckingcn,

wo nur zwei kinderlose katholische Haushaltungen wohnten) 79

Haushaltungen mit 289 Seelen und 18 katholische mit 74 Per-
sonen; die evangelische Kirchgemeinde Ueßlingen zählte 38 katho-

lische Familien mit 181 Seelen^j. Das Kloster Jttingen suchte

nicht blos unter seinen Gerichtsgenossen den katholischen Glauben

zu verbreiten, sondern auch bei einzelnen seiner evangelischen

Dienstboten, z. B. Ulrich Senn, Gärtner und Kellermeister von

Niederwyl bei Gachnang.

ck) Einfluß auswärtiger Klöster und Gerichtsherren.

Das Kloster St. Gallen, dessen Aebte sich im 17. Jahr-
hundert durch ihren Belehrungseifer auszeichneten, thaten das

auch in ihren thurgauischen Gerichten. Es gelang ihnen das aber

nur theilweise. In der Ortsgemeinde Sitterdorf half der Kolla-
tor und niedere Gerichtsherr von Zihlschlacht (die Herren von

Hallwyl). Am erstern Orte wurde die Zahl der Katholiken durch

Einzüglinge vermehrt. Ein geistliches Glied des HauseS Hallwyl

*1 Die Forderung des halben Mehrs wurde damals von mehreren thur-
gauischen Gerichtsherreu gestellt. Siehe Pupikoser, Thurg. Gesch., 2,241.

**) Z. A. (Bdl. 2 von Hllttweileu-Ueßlingen).



200

versuchte gegen Ende des 17. Jahrhunderts in der Kapelle zu

Zihlschlachi den katholischen Gottesdienst einzuführen und nachher

durch das halbe Mehr Katholiken daselbst einzubürgern. Der

Eifer des Ortspfarrers verhinderte beides mit zürcherischer Unter-

stützung.

Bessern, wenn auch nicht den gewünschten Erfolg hatte die

Bekehrungsarbeit der Aebte in St. Gallen in den Berggerichten,
d. h. in den Kirchgemeinden Heiligkreuz, Schönholzers-
weilen, Wuppenau und Welfensberg, jedoch nur bei

denjenigen Cötualen, welche Gerichtsgenossen und Lehenleute der

Abtei St. Gallen oder anderer katholischer Gerichtsherren und

Güterbesitzer waren. Der Verlust deS evangelischen Gottesdienstes *)
in obigen Kirchgemeinden erleichterte und beförderte die Bemühungen

für den Uebertritt der dortigen Kirchgenossen. Man gab sich daher

alle Mühe, die wiederholten Anstrengungen der dortigen Evan-

gelischen für Wiederanstellung eigener Geistlicher zu verhindern

und fand bei den katholischen Oberherrn Hülfe; die Aebte von

St. Gallen verboten ihren evangelischen Gerichtsgenossen sogar

den Besuch benachbarter evangelischer Kirchen bei hoher Strafe
und büßten die Uebertreter dieses Mandats; sie nöthigten mit

Strafandrohungen sogar evangelische Cötualen dieser Kirch-

gemeinden aus andern Gerichten für Gottesdienst, Taufen, Ko-

pulationen und Beerdigungen den katholischen Ortspfarrer zu

benutzen und gestatteten keinem evangelischen Pfarrer solche Funk-
tionen in den betreffenden Kirchen vorzunehmen, oder nur mit
besonderer Erlaubniß ihrer Beamten. Seit 1629 wurde jedoch

letzteres in Heiligkreuz nicht mehr gestattet. In der Kirchgemeinde

Wuppenau durften zwar die zahlreichen Evangelischen laut Ver-

trag von 1567 die drei Festgottesdienste mit Abendmahl durch

einen evangelischen Pfarrer halten, aber der Gesang oder das

Taufen von Kindern bei diesen Gottesdiensten wurde untersagt.

*) Siehe Heft 14. S. S8—103 und K. G.



201

Erst seit 1651 wurde ihnen gestattet, auswärtige evangelische

Kirchen zu besuchen. Ueber die Verhältnisse in der letzteru Kirch-
gemeinde theilte der benachbarte evangelische Pfarrer in Neukirch
im Jahre 1620 und 1600 Zürich Folgendes mit: „Mau bestrafe
die Evangelischen, wenn sie auswärtige Kirchen (besonders Neu-

kirch) besuchen. Das gelte besonders von den Ansaßen und nicht

gebornen Landeskindern. Vor mehreren Jahren habe man die-

selben damit zum Besuche der Messe zwingen wollen, daß man
ihnen im Falle des Ungehorsams mit Wegweisung aus dieser

Gemeinde gedroht. Wo der Abt von St. Gallen Gerichtsherr sei,

habe er Hintersaßen nur unter dieser Bedingung geduldet und

es dadurch dazu gebracht, daß diese Theile der Kirchgemeiude

ganz katholisch geworden seien.*) Ebenso verlange ein anderer

Gerichtsherr in der Umgegend, die Stadt Wyl, von seinen Unter-

thanen, sowohl in dieser Kirchgcmeinde als in Welfensberg,
daß dieselben beim Priester zwar nicht die Messe besuchen, aber

doch die Predigt und strafe Ungehorsame. Diese Gewöhnung an

katholische Ceremonien befördere aber (was man gerade beabsich-

tigte) bei Jungen und Alten die katholische Superstition und

mache, daß sich viele leichtlich bereden lassen, katholisch zu werden."

In der Kirchgemeinde Heiligkreuz verließ von 1575—1646 der

Rest der Evangelischen in Gabris (13) den evangelischen Glauben,

dagegen blieben alle bischöflich-konstanzischen Gerichtsgenossen im

Amt Schönenberg evangelisch und wurden später als Kirchgenossen

in Neukirch, wo sie seit 1575 (theilweise auch in Bischofszell)
den Gottesdienst besucht hatten, angenommen, nachdem sie über

100 Jahre verschiedene vergebliche Versuche zur Wiedererlangung

ihres Kirchen- und Pfarrrechtes in ihrer Pfarrkirche gemacht hatten.

Im Jahre 1646 wohnten in der Kirchgemeinde.Heiligkreuz 23

evangelische Haushaltungen mit 90 Seelen und 32 katholische

*) Im Jahr 1646 waren jedoch sogar im Pfarrdorse noch zwei evan-

gelische Haushaltungen.



202

Haushaltungen mit 161 Seelen. Inder Kirchgemeinde Wupp en au

war im Jahre 1646 die Zahl der Evangelischen noch größer als

die der Katholiken; die Evangelischen waren meist „Landeskinder",
die Katholiken „Einzüglinge". Damals betrug die Zahl der evan-

gelischen Cötualen 143 in 29 Haushaltungen, stiegen Ende des

17. Jahrhunderts convertirte Konrad Heß in Wuppenau, wofür
dessen Sohn die Meßmer- und Schulmeisterstelle in Welfensberg

erhielt.

In der kleinen Kirchgemeinde Welfensberg blieben die

evangelischen Haushaltungen noch immer in der Mehrheit, z. B.
waren im Jahre 1695 sieben evangelische Haushaltungen mit
22 Seelen und nur drei katholische mit 12 Seelen. Durch den

auf Versprechungen erfolgten Uebertritt des Thomas Zelger
wurde ihre Zahl etwas vermehrt.

In der Nachbargemeinde Wylen (Schönholzerswcilen) war
derselbe Fall wie in Welfensberg. Die Zahl der Katholiken blieb

sehr klein, nur selten und wenige Uebertritte kamen darin vor,

z. B. derjenige eines Nachkommen des ersten evangelischen Pfarrers
(Brunner); dieser that es, um einer schweren Strafe zu entgehen.

Im Kirchdorfe wohnten nur zwei katholische Familien. Im Jahre
1695 wohnten in den zwei Kirchgemeinden Wylen und Wuppenau
142 evangelische Haushaltungen mit 580 Seelen und im Jahre
1711 620 Seelen. Die Evangelischen in der Kirchgemeindc

Wylen durften seit 1564 noch den Friedhof daselbst benutzen,

aber nicht mehr die Kapelle. Die evangelischen Cötualen von

Wuppenau, Wylen und Welfensberg erhielten seit 1713 zeitweise

evangelischen Gottesdienst in Wuppenau, bauten aber 1714 eine

Kirche in Wylen und erhielten 1718 einen evangelischen Pfarrer.*)
In andern Gerichten und Kollaturen der Abtei St. Gallen gelang

es nicht, die Zahl der Katholiken zu mehren. In Hagenwyl
blieben allerdings deren Gerichtsgenossen katholisch, diejenigen der

*) Mehr siehe K. G.



203

Stadt St. Gallen in Almensberg aber evangelisch, ebenso die

wenigen Familien in Katzensteig, welche Gerichtsgenossen von

Blidegg waren fs. B. V, 196).

In einem andern Gerichte der Abtei St. Gallen, in Keß-
wyl, fanden gegen Ende des 17. Jahrhunderts mehrere Ueber-

tritte statt; 22 Personen wurden von 1680—1711 katholisch,

so daß es schien, daß daselbst der katholische Gottesdienst werde

eingeführt werden müssen. Ueber diese Conversionen berichtete der

dortige evangelische Pfarrer im Jahre 1711 *) folgendes nach

Zürich: „Mehrere dieser Eonvertiten sind es wegen einer Theuerung

geworden; damals seien viele Liederliche, die früher Schulden ge-

macht haben und in Noth gekommen seien, ins Schwabenland

gezogen oder im nahen Kloster Münsterliugen angepackt worden.

Dieses sowie der Abt von St. Gallen haben dann, um das

Papstthum in diese bisher ganz evangelische Kirchgemeinde einzu-

führen, die Häuser und Liegenschaften solcher ruinirter Leute um

zu hohen Preis von ihnen gekauft und sie dann darauf sitzen

lassen. So sei 1681 Jakob Ammann und 1691 Salomon Bär
nebst seinem ältesten Sohne abgefallen. Weil der Pfarrer des

letztern Frau nebst ihren fünf Kindern, die evangelisch geblieben,

zum Beharren im evangelischen Glauben crmahnt und sie ver-

tröstet habe, sei er wegen vorgeblicher Ausfälle gegen die Ka-

tholiken nach St. Gallen citirt worden. Außer dem Bär'schen

Gute, das der Abt bei dessen Uebertritt unter der Bedingung
von seinen Creditvren gekauft, daß Bär es um den halben Zins
als Lehenmann erhalten und nach 26 Jahren wieder an sich

ziehen könne, habe der Abt noch fünf andere Güter in Keßwil

auf diesem Wege gekauft. Ein anderer Keßwiler, Jakob Gutmann,
sei wegen einer Heirath mit einer Katholikin abgefallen und 1671

Sebastian Roth als Knabe im Schlosse Güttingen von einem

') Z- A.



204

Herrn v. Hallwil dazu verleitet worden. Letzterer sei dann Diener

eines seiner Verwandten, eines Domherrn von Konstanz und

daselbst Bürger geworden. Man habe damals befürchtet, daß die

Einführung der Messe in Keßwil werde verlangt werden und

bereits Zürich um Hülfe angerufen. Sie sei aber nicht nöthig

geworden, weil die meisten von diesen und andern Convertiten

später wieder evangelisch geworden seien, sei's wegen bessern

Zeiten, und Reue oder wegen Heirath und auch wegen Ver-

sorgung junger Knaben in den Oetenbach (Waisenhaus in Zürich);
einzelne Convertiten seien nach Schwaben gezogen, nachdem sie

ihr Bürgerrecht aufgegeben." In der großen Kirchgemeinde Sommeri

gab es von 1636—1703 nur 38 Convertiten. — Seitdem Konstanz

wieder eifrig katholisch geworden und daselbst außer den ver-

schiedenen geistlichen Stiften und Klöstern, welche im Thurgau
Kollaturen, Eigenthum und Zehenden hatten, auch der Jesuiten-
orden eingezogen war, zeigte sich auch der Einfluß der geist-

lichen und weltlichen Bewohner in dieser Stadt auf ihre thur-
gauischen Nachbarn und Unterthanen. Die benachbarten thur-
gauischen Klöster Kreuzlingen und Münsterlingen thaten auch ihrer-
seits das Nöthige zur Unterstützung. Es geschah das von beiden

Theilen besonders gegen Ende des 17. Jahrhunderts. In einem

Berichte des ersten evangelischen Pfarrers von Egelshofen-Kurz-
rickenbach (das bis 1708 nur eine Filiale von Scherzingen war)
wird deßwegen Folgendes bemerkt: „Von dem nahen Konstanz
und Kreuzlingen, wo seine Pfarrgcnossen wegen Güterbauens viel

zu thun haben, werden sie sehr zum Abfall gelockt. Wenn etwa

auf dem benachbarten Reichsboden evangelische Missethäter ver-

haftet werden, verspreche man ihnen Strafnachlaß oder Mil-
derung, wenn sie abfallen, und locke so auch die Ihrigen dazu;
das wirke besonders nachtheilig auf Frauen und kleinere Kinder."

Betreffend das Kloster Kreuzlingen klagte er damals: „der
hitzige Sekretär in Kreuzlingen habe erst neulich gesagt, wenn
die Gotteshäuser bisher viel zur Bekehrung der Neugläubigen



205

gethan, so werden sie in Zukunft noch mehr thun. Man wisse wohl,
daß viele Bekehrte im Herzen noch evangelisch denken. Man
halte es aber mit dem König von Frankreich, dem es gleich-

gültig sei, wenn schon die Bäter noch calvinisch seien; die Kinder
werden schon gut katholisch werden. Das sei die Klosterpolitik

im Thurgau. Im Thnrgan sei nicht viel zn machen, weil der

Landvogt mit seinen Beamten und alle Prokuratoren katholisch

seien und mit allen Kräften den Katholiken helfen, während sie

die Evangelischen mit Gewalt zu unterdrücken suchen. Wenn

Zürich, der Borort, nicht helfe, so werde großes Uebel entstehen."

Aehnliche Klagen kamen auch 1695 vom evangelischen

Pfarrer in Scherz in gen nach Zürich: „Die wenigen Katholiken
in seiner Gemeinde drohen mit Einsetzung eines Altars in
Scherzingen. Obschon das Kloster Münsterlingen gegen Arme

ohne Unterschied des Glaubens wohlthätig sei, entferne es sammt-

liche evangelische Dienstboten und Rebleute. Das Almosen werde

daselbst und in Kreuzlingen nur gegeben, wenn man niederkniee,

be>e und das Kreuz mache. Auch das Kloster Kreuzlingen suche die

Evangelischen, besonders jetzt bei der Theuerung, auf verschiedene

Weise z. B. mit Speisen und Prozessen zum Abfall zu bringen.
So habe es Kurzrickenbach zwingen wollen, nur die Klostertrotte

zu benutzen; der Prozeß habe diese Gemeinde über fl. 1000 ge-

kostet." In Egelshofen fielen von 1691—1695 folgende Per-
sonen vom evangelischen Glauben ab: 1) Wittwe Gremli, eine

Bettlerin, mit zwei Kindern; alle 3 wurden in einem Frauenkloster

in Konstanz gut versorgt. 2) Katharina K o ch, die mehrere Male
in Frauenfeld gestraft worden war; sie heirathete wider den

Willen ihrer Mutter einen Konstanzer. 3) Der 17jährige Heinrich

Neuwiler; dieser Convertite ließ sich dann heimlich in Konstanz

mit einer Katholikin trauen, weil man ihm einen guten Dienst-

platz in einem Kloster versprach. Er blieb aber in Egelshofen
und erhielt aus dem Kloster Kreuzlingen wöchentlich eine schöne

Unterstützung. Im Jahre 1631 waren in Kurzrickenbach 90 und



206

in Egelshofen 130 evangelische Kommunikanten; an letzterem

Orte waren 80 Katholiken; im Jahre 1005 waren in Knrzricken-
bach nur 2 katholische Lehenbauern eines Konstanzers (Beutter)
und in Egelshofen 48 katholische Haushaltungen, darunter 30

bürgerliche und 52 evangelische Haushaltungen mit 240 Per-
sonen.

Schlimmer war die Lage ihrer evangelischen Nachbarn in

Bernrain-Emmishofen, einer Filiale von St. Stephan in

Konstanz. Seit 1548, dem Uebertritt der Stadt Konstanz, hatten
sie weder in ihrer Filialkirche in Bernrain noch in der Mutter-
kirche mehr evangelischen Gottesdienst. Sie wurden seither vom

evangelischen Pfarrer in Tägerweilen versehen und besuchten da-

selbst den Gottesdienst. Noch im Anfang des 17. Jahrhunderts
waren in dieser Kirchgemeinde fast alle Einwohner evangelisch.

Erst seit dem dritten Dezennium des 17. Jahrhunderts mehrten

sich daselbst die Uebertritte, theils weil ihr Kirchgang entfernt
und oft mit Streitigkeiten mit den dortigen Cötualen verbunden

war, theils weil die katholischen Eidgenossen einzelne Gesuche,

z. B. von 60 Haushaltungen mit 121 Personen im Jahr 1627

um Anstellung eines evangelischen Geistlichen in Bernrain durch

den Kollator (Stadtrath in Constanz) abgewiesen hatten*). Im
Jahr 1724 schrieben die evangelischen Emmishofer nach Zürich:
„seit Menschengedenken seien aus ihrer Kirchgemeinde 80 Personen

abgefallen." Aus andern Berichten weiß man, daß dieses fol-
gende Personen thaten: vor 1635 Hans Müller, der Stamm-
Vater eines großen Theiles der spätern katholischen Kirchgemeinde;

dann etwas später Gebhart Wald er mit vier Kindern, weil er

seinen Beitrag an das jährliche Pfarrgeld der evangelischen Em-

mishoser nach Tägerweilen nicht bezahlen wollte; ferner Jakob

Wacker mit 11 Kindern; Kaspar Schrieb mit 9; Georg Ander-

ch Seit ca. 1ö40 wurde wieder ein Kaplan nach Bernrain gesetzt;

s. K. G.



207

wert, der Stammvater der katholischen Familie dieses Namens

und Wittwe Schüeb. Im Jahr 169', zählte die katholische

Kirchgemeinde 220 und die evangelische nur k29, welche später

st724) Glieder der evangelischen Kirchgemeinde Egelshofen

wurden*). Im Berichte des evangelischen Pfarrers von Täger-

weilen von 1695 wird betreffend die Evangelischen von Emmis-

Höfen bemerkt: es dienen manche von denselben bei dortigen

Katholiken und dieses sei ein trauriger Anlaß zu vielen Abfällen
und doch könne man es nicht hindern, weil sie bei ihnen mehr

Lohn haben und man ihnen mit 1000 Worten verheiße, sie

wegen ihrer Religion nicht zu belästigen und sie fleißig in die

evangelische Kirche zu lassen, was an vielen Orten ehrlich ge-

halten werde.

Besser ging es in einer andern ehemaligen Filiale von

St. Stephan, in Ob erh o fcn**). Bis 1638 war nur evan-

gelischer Gottesdienst, der von einem benachbarten Geistlichen ver-

sehen wurde, in der Kirche Oberhofen. Damals verlangte aber

Junker Max von Ulm in Grießenberg ss. S. 55), der Tochter-

mann und Erbe des frühern Besitzers der niedern Gerichte in
dieser Gemeinde und des Schlosses Liebburg, die Benutzung der

dortigen Kirche für katholischen Gottesdienst. Es kam damals
ein Bertrag zwischen ihm und den Gemeindsgenossen zu Stande
betreffend die Stunde für den katholischen Gottesdienst an Sonn-
und Feiertagen (29. Okt. 1638). Damals waren in der Kirch-
gemeinde nur Katholiken im Schlosse Liebburg, wo für sie von
einem Kaplan des Stiftes St. Stephan sonntäglicher Gottes-
dienst gehalten wurde. Im Jahr 1740 waren in dieser Kirch-
gemeinde 70 evangelische und acht arme katholische Haushaltungen,

*) S, L. V. S. 240 und 241.

**) Nach einem katholischen Pfarrbcricht von 1798 wurde in Oberhofen
damals, nur an hohen Festen Gottesdienst gehalten. Der Kaplan von
St. Stephan, der in Liebburg Gottesdienst hielt, bezog vom Stifte per

Jahr st. 110; s. K. G.



208

die auf Lehengütern des Gerichtsherrn und des Klosters Münster-
lingen wohnten. Nur ein kinderloser Bürger und zwei uneheliche

Söhne einer Bürgerin wurden katholisch. Seit 1638 fand in
Oberhofen nur selten katholischer Gottesdienst statt; die gotteS-

dienstlichen Sachen nahm der Kaplan, der in Liebburg

Gottesdienst hielt, von da mit. Erst 1739 wurde gestattet,
einen Kasten für dieselben in den Thurm zu stellen. Bis ins

19. Jahrhundert wurde nur an den drei hohen Festtagen, dem

Michaelistage (wahrscheinlich dem Patronatsfeste) und Allerseelen

in Oberhofen katholischer Gottesdienst gehalten. Dagegen dauerte

der Gottesdienst in der Schloßkapelle Lieb bur g wahrscheinlich

vau 1560 bis 1813 fort. Im Jahre 1812 gab der damalige
Besitzer von Liebburg für die Auslösung dieser Servitut fl. 8000

an die katbolische Kirchgemeinde und gestattete noch in der Schloß-
kapelle den Gottesdienst bis Martini 1813 (19. Nov. 1812).*)

In der großen Kirchgemeinde Ermatingen versuchte der

Gerichtsherr (Bischof von Konstanz) nebst andern katholischen

Güterbesitzern die Zahl der Katholiken zu mehren. Ersterer wollte

seit 1619 keinem Evangelischen mehr die Ammannstelle im Pfarr-
dorse überlassen, sofern er nicht katholisch werde. Hans Meyer
mußte katholisch werden, um das Lehengut Agerstenbach vom

Kloster Petershausen zu erhalten. Dasselbe mußte im Jahr 1601

Jakob Schiltknecht in Lantersweilen und später seine Söhne

thun, nm ein Lehen des Klosters Feldbach zu behalten. Nach

1631 traten auch einzelne Evangelische in Triboltingen und Frut-
weilen zur katholischen Kirche über; noch mehr geschah das gegen

Ende des 17. Jahrhunderts in Folge einer Theuerung. In
Mannenbach konnte wegen der Zunahme der dortigen Katholiken

wieder ein Kaplan angestellt werden (s. S. 93). In Folge eines

Befehls der katholischen Orte von 1737 durfte der Kollator der

Frühmesse in Ermatingen dieselbe nicht mehr durch andere Geist-

*) S. Z. A. und B. A.



209

liche versehen lassen, sondern mußte wieder einen Kaplan, der im

Pfarrdorfe wohnte, anstellen (ca. 1740). Im Jahr 1031 wohnten

in Ermatingen 125 evangelische und neun katholische Hans-

Haltungen, in Seltenstem 38 evangelische und zwei katholische;

in den andern Theilen der Pfarrei, mit Ausnahme von Mannen-

bach, wohnten nur ein paar katholische Familien. Im Jahr
1095 waren nur ca. 30 katholische Haushaltungen im ganzen

Kirchspiel, davon neun im Kirchorte.

In Tägerweilen war im Jahr 1631 nur ein katholischer

Mann, der den Gottesdienst in Konstanz besuchte. In Gottlieben

ließ der Obervogt des Gerichtsherrn in der Schloßkapelle für sich

und seine Dienstboten Messe lesen. Im Jahr 1695 waren keine

bürgerlichen Katholiken in der Kirchgemeinde; ein paar bürgerliche

Konvertiten verließen ihre Gemeinde. In einem Bericht des evan-

gelischen Pfarrers von Tägerweilen wird aber geklagt: Die Katho-
liken in der Umgegend passen so sehr auf die Evangelischen und

suchen sie mit allerhand Mitteln an sich zu ziehen und diese lassen

sich, weil bei ihnen ex dono pudlieo keine Kraft zu helfen sei,

oft bereden (wahrscheinlich sind besonders die evangelischen Emmis-

hofer gemeint). Es sei auch sehr schlimm, daß, wenn etwa einer

ein Stück Gut verkaufen müsse, alles in katholische Hände (z.B.
konstanzische) oder sonst in großer Herren Besitz komme, denn der

Mittelmann könne nichts kaufen und die Reichen haben sonst

genug Güter und sonst sei keine Hülfe. Um so erfreulicher sei

der Tagsatzungsbeschluß betreffend Verbot des Verkaufs in todte

Hände. Die thurgauischen Evangelischen klagen überdies), daß
kein reformirter Prokurator seit dem Tode des Schultheiß Müller
in Frauenfeld sei, so daß Evangelische bei Anklagen wegen der

Religion keine Hülfe mehr haben, indem die andern Redner cnt-

weder gar nicht mit den Parteien einstehen oder etwa in solchen

Fällen nicht reden dürften, wie sie sollten.

14



210

e) Veränderungen in andern thurg. Kirch gemeinden.

Ans der großen Kirchgemeinde Sulgen wird in einem

evangelischen Pfarrberichte von 1631 geklagt, daß die katholischen

Gerichts- und Lehenherren, besonders derjenige auf dem Schloß

Eppishausen, mit Lehen, Stellen und Gütern zum Abfall locken,

was bei Einzelnen gefruchtet habe, bei Andern aber nicht; so

habe z. B. ein Eberli lieber seinen Verdienst im Schlosse Eppis-
Hansen als seinen Glauben aufgegeben, aber dafür einen andern

Dienst im Schlosse Oettlishausen gefunden. Im Jahr 1645 klagten

die Evangelischen in Zürich über den Obervogt des Schönen-

berger Amtes in Bischofszell, Büeler, daß er evangelischen

Waisen katholische Vögte setze, junge evangelische Leute aus

diesem Amt und von Neukirch mit Verheißungen von guten Hei-

rathen, Aemtern und Beschwichtigung von drängenden Kreditoren

zum Abfall locke. Deßwegen sei Amman» Joh. Schwe iz er von

Schönenberg vor zwei Jahren katholisch geworden. Als er von

seiner Fran des Ehebruchs angeklagt worden sei, habe er sich

für ihn in Frauenfeld verwendet und Schönenberg genöthigt,
ihn als Bürger anzunehmen. Andere folgten später wegen Lehen-

güter diesem Beispiele, besonders aber in den Gerichten des

Abtes von St. Gallen. Die Zahl der Konvertiten blieb aber

immer eine kleine. Im Jahr 1695 wohnten unter 2278 Evan-
gelischen nur 180 Katholiken.

In der Filiale Berg mehrten sich seit dem Ucbergang der

dortigen niedern Gerichte gegen Ende des 16. Jahrhunderts in
die Hände der katholischen Familie Brümsi die Zahl der Katho-
liken durch Uebertritte und Einwanderung von auswärtigen
Katholiken. Joachim Jseli erhielt für seinen Uebertritt vom

Gerichtsherrn ein Reblehen und ein Jakob Bertschi einen Louis-
thaler. Im Jahr 1645 waren 79 evangelische und nur sieben

verbürgerte katholische Familien, und im Jahr 1695 unter 701

Evangelischen nur 80 Katholiken.



211

Aus der Pfarrgemeinde Pfyn konnte der evangelische Pfarrer
im Jahr l631 berichten, daß bisher nur wenige Uebertritte zur
katholischen Kirche stattgefunden, obschon die katholischen Gerichts-

und Lehenherren dazu locken. Auch später geschah das in den

verschiedenen Theilen dieser Pfarrei, aber mit wenig Erfolg. Im
Pfarrdorfe wohnten mit Ausnahme des katholischen Pfarrers vor
1635 keine Katholiken mehr. Die letzte bürgerliche Katholikin
verkaufte 1635 ihr Haus und Gut an Zürich für ein evange-

lisches Pfarrhaus. In einem evangelischen Pfarrbericht von 1711

wird das freundliche Verhältniß, das zwischen den Katholiken
und Evangelischen stattfinde, erwähnt, — eine Bemerkung, die

sich sonst, in keinem damaligen Pfarrberichte findet; nur rühmte
der Pfarrer von Wigoldingen, wo einige Katholiken waren,
das loyale Benehmen seines Kollators (Domstift Konstanz).

In Eschenz mehrte sich seit^Ende des 16. Jahrhunderts
die katholische Kirchgemeinde. Seit 1582 mußte ihr die Kirche

abgetreten werden und 1690 verzichteten die dortigen Evange-

tischen gegen eine Entschädigung von st. 140 ans den dortigen

Friedhof. In der Kirchgcmeinde Burg, wo die Evangelischen

von Eschenz den Gottesdienst seit 1582 besuchten, blieb Alles

evangelisch. Ein Versuch, den der Obervogt von Eschenz nach

1582 machte, in die Kirche Burg einen Altar aufzurichten, wurde

aufgegeben.

In der Kirchgemeinde Basadinge» gelang es dem Kotlator
und Lchenherrn vieler Güter, dem Kloster St. Katharincnthal. im

Laufe des 17. Jahrhunderts manche Evangelische zum Uebertritt

zu bewegen. Im Jahr 1646 wurden zwei von seinen evange-

tischen Lehenleuten gestraft, weil sie ihre Töchter an evangelische

Männer verheirathet hatten. Zwei andere evangelische Bürger
verließen um diese Zeit ihre Kirche, weil der eine, Keller, im

Kloster dafür Verdienst und der andere, Monhard, eine mildere

Strafe wegen eines Diebstahls erhielt. Seit 1651 bis ca. 1710

wurden zwölf evangelische Haushaltungen katholisch. Im Jahr



212

1654 warm bereits 29 katholische Familien unter 38 evange-

tischen mit 163 Seelen-, 1719 waren 44 evangelische Haus-

Haltungen mit 206 Seelen und 45 katholische Haushaltungen.

In Schlattingen, der jetzigen Filiale von Basadingen,

blieben alle Einwohner evangelisch, ebenso in Schlatt, mit Aus-

nähme eines Einzigen, eines Bürgers von Basadingen. der vom

Kloster Paradies das Lehengut in Knndolfingm inne hatte.

Die Zahl der Evangelischen im Thnrgau war im Jahre

1640 ca. 24,000 und im Jahre 1711 ca. 47,000, während

diejenige der Katholiken in letzterm Jahre ca. 12,000 betrug.

Im Jahre 1769 wohnten im Thurgau 15,625 Katholiken und

im Jahre 1792 56,700 Evangelische.*) Im Jahre 1870 wurden

gezählt: 69,229 Evangelische mit 539 Separatisten und 23,456

Katholiken ---- 93,224 Einwohnern.

Nach einem katholischen Pfarrverzeichniß von 1740 wohnten

außer den im Heft 14, S. 100**) erwähnten katholischen à-
meinden damals in Au 600 Katholiken, Bichelsee 817, Fisch-

ingen 306, Bettwiesen 240, Sirnach 974, Tänikon 306, Duß-

nang 643, Herdern 340, Gündelhard 132, Hüttweilen 78, Ueß-'

lingen 408, Lommis 364, Homburg 249, Pfyn 450, Dießen-

Hosen 160, Ermatingen 203 (davon 100 in Mannenbach).

Steckborn ca. 80 und in Bernrain 298; Sitterdorf hatte 251

und Weinfelden 65 Communicanten.

Pupikvfer, Statistik des Kantons Thurgau, S. 45 u. sf.

**) B. A.



Vierte Periode.

Künstige Veränderungen im 18. und 19, Jahrhundert,

Was schon lange drohte, trat endlich nach dem ersten Decen-

nium des 18. Jahrhnnderts ein. Die alten und sich immer noch

steigernden religiösen Beschwerden der evangelischen Unterthanen
der Eidgenossen, zunächst aber diejenigen der evangelischen Toggen-
burger gegen ihren katholischen Oberherrn, die Abtei St. Gallen,

veranlaßten im Frühjahr 1712 den Ausbruch des vierten eidge-

nössischen Religionskrieges. Bern's und Zürich's Truppen blieben

gegen die Heere der fünf katholischen Orte und des Abtes von

St. Gallen siegreich. Darauf mußten die katholischen Orte im

August 1712 den dritten Landsfrieden abschließen, in dem Bern
und Zürich, welch' letzteres aus Pfarrbcrichten von 1695 und

1711 die Lage der Evangelischen in den gemeinen Vogteien ge-

nau kannte, genaue und bestimmte Regeln aufstellen ließ, nach

denen die Politischen und religiösen Beschwerden in den pari-
Mischen Vogteien nach dem Prinzip der Gleichberechtigung beider

Confessioncn beseitigt werden sollten. *) Diesmal begnügten sich

die evangelischen Orte nicht, wie im Jahr 1531, mit den auf

*) Siehe den neuen Landfrieden vom August 1712 bei Pupikofcr Thur-
gauer Geschichte 2. 253 und die nach demselben vom März bis April 1713

zu Stande gekommenen Verträge mit den Kollatoren und thurgauischen Ge-

richtsherren und Gemeinden ebendaselbst S, 259 ff. und über den ganzen Ab-

schnitt die amtliche Sanrmlung der eidgenössischen Abschiede aus dem 18.

Jahrhundert.



'A 4

dem Papier stehenden schönen allgemeinen Grundsätzen, die nun

in Zukunft in den gemeinen Vogteien gelten und ein friedliche-?

Beisammenleben der Glieder beider Kirchen bewirken sallten; sie

verlangten zugleich, daß Abgevrdnete der Sieger und Besiegten

nach den in diesen Friedensschluß aufgenommenen allgemeinen

Regeln die bürgerlichen und kirchlichen Verhältnisse ihrer Unter-

thauen in allen thurgauischen Gemeinden, wo es nöthig sei,

ordnen sallten. Dieses geschah in Frauenfeld in den Monaten

März und April 1713 auch für diejenigen Gemeinden, in denen

die Abtei St. Gallen, welche erst im Jahr 1718 mit Zürich und

Bern Frieden schloß, die niederen Gerichte oder die Kollatnr
besaß. Man fuhr damit fort in denjenigen Gemeinden, in

denen der Bischof von Konstanz und andere dortige Stifte ahn-

liche Rechte inne hatten, obschon der erstere mit seinem Stifte
darum sich widersetzte, weil er in dem letzten eidgenössischen Kriege

sich neutral verhalten habe. Nur in Arbon, Horn und Bischofs-

zell, wo das Bisthum Konstanz Landesherr war, kannte der

Landfriede von 1712, erst 1728*) vollständig eingeführt werden;

jedoch gestatteten Bern und Zürich schon nach dem Abschluß des

neuen Landfriedens auch diesen Gemeinden die Abstellung man-
cher kirchlichen Beschwerden. Besonders wichtig war aber, daß Bern

Mitregcut mehrerer paritätischen Vogteien wurde, sowie die fernere

Bestimmung, daß aus den zwei evangelischen Orten Zürich und

Bern (später auch von evangelisch) Glarus in Zukunft für die

Thurgauer der Landammann mit längerer Amtsdauer genommen
werdev müsse, um durch denselben die Interessen der Evangelischen

zu wahren. Ueberdieß stellte Zürich eine besondere Kommission

für landfriedliche Sachen auf. Der erste Landammann war der

durch seinen evangelischen Eifer bekannte Anführer der Zürcher

Truppen im Toggenburger Kriege, Hauptmann Johann Ulrich

Nabholz von Zürich. Dieser hatte besonders im Anfange viele

') Siehe Pupikofer thurg. Geschichte 2. 273. ff.



215

Arbeit, indem sowohl Kollatoren und Gerichtsherren als auch

katholische Gemeinden die Frauenfeldischen Entscheidungen nicht

anerkennen und ausführen lassen wollten. Es geschah dies darum,

weil sie noch immer, wie ihre bisherigen eidgenössischen Beschützer

auf eine für sie günstige Wendung der Dinge hoffte». Dieselbe

blieb aber aus. In Folge des neuen Landfriedens traten all-

mälig in den paritätischen eidgenössischen Vogteicu und auch im

Thurgau freundlichere Verhältnisse ein. Die Reibungen, sowie

der religiöse Parteieifer mit seinen vielen traurigen Ausgeburten,

an denen auch die thurgauische Geschichte im 16. und 17. Jahr-
hundert so reich war, hörten fast ganz auf. Sowohl die evan-

gelischen, als die katholischen Laudesregenten schützten die Inte-
reffen ihrer KonfcssiouSvcrwandteu, fast immer mit Beobachtung
der neuen Ordnungen. Die regierenden evangelischen Orte einigten

sich mit den katholischen über gemeinsame Beschlüsse in reli-

giösen Dingen, z. B. betreffend Erziehung von Kindern aus Pari-
tütischen Ehen *) (1776), Verkauf von Liegenschaften an Klöster

und Stifte (1759). Bern vereinigte sich mit den katholischen

Orten, um Matzingen zu nöthigen, dem katholischen Joh. Stern
von Eschenz, den diese evangelische Gemeinde erst vor Kurzem
als Bürger angenommen, aber später auf Antrieb ihres Pfarrers
das Bürgerrecht wieder gekündet hatte, Wort zu halten. Ebenso

halfen die katholischen Orte bei Ausschreitungen ihrer Glaubens-

genossen dazu, daß gegen Fehlende eingeschritten wurde. Dies

geschah bei verschiedenen Füllen und zu verschiedener Zeit. Wir
führen einzelne Belege dafür an. Einige katholische Bürger von

Frauenfeld, welche den Uebertritt des Christoph Nadler in

Dingenhart veranlaßt und dabei den evangelischen Klauben ge-
schmäht hatten, wurden deswegen gestraft; Rathsherr Keller

*) Dieser Gegcnjiand kam wegen eines Ucbcrtrittes eines evangelischen
Bürgers von Ermatingen (Grüninger), dessen Familie evangelisch blieb zur
Sprache.



216

mußte in Gegenwart des Zürcher und Luzerner Bürgermeisters
abbitten und durfte vier Monate nicht mehr die Rathssitzungen
besuchen; Kaplan Hurter wurde dazu verurtheilt, von den Ge-

sandten von Luzern einen Verweis anzuhören. Ms das Kind
eines Konvertiten, Hug von Affeltrangen, der evangelisch ge-
bliebenen Frau desselben, wie es hieß, vom Kaplan in Tobel,
heimlich geraubt und anderswo versorgt wurde, erhielt der thur-
gauische Landvogt den Auftrag, die Sache zu untersuchen und
den Schuldigen zu strafen (1759). Als das Kloster Münster-
lingen als Gerichtsherr von Landschlacht zwei Katholiken wider
den Willen der dortigen fast ganz evangelischen Gemeinde als

Bürger angenommen hatte, halfen auch die katholischen Orte
dazu, daß Münsterlingen seine Begünstigung wieder zurückziehen

mußte und überhaupt beschlossen wurde, daß auch hier die

landfriedensmäßige Parität beobachtet werde (1723). Bald
nachher beschlossen die katholischen Orte, weil geklagt wurde,

daß die Gemeinde Tribvldingen, wo unter 28 Evangelischen

nur fünf katholische Bürger wohnten, keine Katholiken mehr

in's Bürgerrecht aufnehmen wolle, daß, wo zwei Drittheile
oder drei Viertheile Bürger einer Religion angehören, der

dritte oder vierte Bürger von der andern Religion sein solle.

Sie zogen aber nachher wegen der damaligen „Konjunkturen"
diesen Beschluß wieder zurück (1732). Die katholischen Orte

sahen aber im Interesse ihrer Religion noch sehr darauf, daß die

in den Händen der Katholiken liegendem Besitzungen und Ge-

richtsherrlichkeiten nicht von Evangelischen erworben werden.

Daher kaufte Luzern von den Herren von Ulm in Grießenberg

ihre dortige Besitzung (1750). Sehr ungern sahen sie es, als

das Schloß Gündelhard in den Besitz eines frühern thurgauischen

evangelischen Pfarrers Sprüngli überging (ca. 1766), und

freuten sich, als er es bald wieder an einen katholischen

Käufer abtrat, wozu sie um so mehr Grund hatten, weil jener

wie der damalige katholische Pfarrer klagte, ebenfalls Gottes-



217

dienst in der dortigen bisher ganz katholischen Kirche verlangte,
statt katholischer evangelische Lehenleute anstellte und einzelne

Pfrundgefülle nicht dem Pfarrer zukommen ließ. Mit Schmerz

vernahmen sie, daß gerade in Frauenfeld, wo seit 1712 immer
die Jahrrechnungstagsatzungen gehalten wurden, der Wohlstand
der dortigen angesehensten katholischen Familien immer mehr sinke

und diese ihre schönen Häuser an Evangelische verkaufen müssen

und daß die Zahl derselben darum kleiner werde, weil einzelne

Söhne derselben sich dem Priesterstande gewidmet haben. Im
Interesse der katholischen Thurgauer und Rheinthater beschlossen

die katholischen Regenten nach dem Vorbild der landfriedlichen

Kommission in Zürich die Errichtung einer Religionskammer (1771).
Diese sollte von Geistlichen und Andern die Beschwerden der

dortigen Katholiken zu Handen der regierenden Orte einziehen

und für Abhülfe derselben Schritte thun. An solchen fehlte es

auf beiden Seiten nicht, sowohl an begründeten als unbegründeten.

Die Katholiken wollten die frühern Vorrechte nicht fahren lassen

und einzelne evangelische Gemeinden benutzten wirklich die Frei-
heiten und Rechte des neuen Landfriedens auf eine einseitige Weise

und vergaßen. Böses mit Gutem zu vergelten. Der evangelische

Theil des Stadtrathes Frauenfeld verwies z. B. den katholischen

Küfer Jos. Anton Dieteler aus dem Elsaß nach dem Tode seines

evangelischen Schwätzers aus ihrer Stadt und Stadtgericht. Dies

geschah hauptsächlich deßwegen, weil Dieteler nach seiner Ver-
ehelichung seine Frau zum Uebertritt bewogen hatte. Uebertritte

von der evangelischen zur katholischen Kirche kamen jedoch im
18. Jahrhundert nur selten vor. Einzelne Klöster und Stifte
(z. B. Münsterlingcu, Tobet) wie Geistliche blieben auch jetzt

dafür nicht ganz unthätig. Indeß war die Zahl der Convertiten
eine kleine *). Am meisten Aufsehen machte der durch katholische

*) In einem Verzeichnisse à 32 katholischen Kirchgemeinden des

Decanats Frauenfeld-Steckborn vom Jahr 1740 werden sieben Convertiten

angeführt, je drei in Gündelhard und Htittweilcn und einer in Sirnach sB. A.).



218

Geistliche und Weltliche in Frauenfeld veranlaßte Uebertritt des

Christoph Nadler von Dingenhard, Kirchgemeinde Matzingen,

im Jahr 1736 (s. früher). Nadler wurde aber bald nachher

wieder evangelisch. Auch der Uebertritte zur evangelischen Kirche

waren im 18. Jahrhundert ebenfalls nur wenige. — Die früher

so häufigen Streitigkeiten wegen der Altäre, der Kirchenstunde,

Bilder w. kamen nur selten mehr vor, z. B. fast gleichzeitig im

3. Decennium dieses Jahrhunderts in Sitterdorf (wegen Auf-

stellung neuer Bilder) und Oberhosen (wegen einer Altar-

einsetzung*). Dagegen wollten die katholischen Orte in das

Jmmunitätsrecht der Kirchen keinen Eingriff thun lassen. Mehrere

evangelische Gemeinden bauten Kirchen und gründeten neue Kirch-

spiele, z.B. Neukirch, Roggweil, Stettfurt; neue katholische Kirchen

entstanden dagegen keine, nur Steinebrunn erhielt einen eigenen

Kaplan. Seit dem Ende des 18. Jahrhunderts, besonders aber

seit der Freiheitserklärung der Landgrafschaft Thurgau (1798) und

der Bildung eines eigenen eidgenössischen Kantons (1863) hörten

derartige Erscheinungen immer mehr auf. Toleranz, Glaubens-

und Gewissensfreiheit waren die Grundsätze, die mit Recht bei

allen Berfassungsveränderungen, welche im 19. Jahrhundert statt-

fanden, an die Spitze der Verfassung gestellt wurden und die auch,

was noch mehr ist, in Fleisch und Blut des thurgauischen Volkes

übergegangen sind. Ein beschränkendes Convertitengesetz steuerte

bisherigen Mißbrauchen bei Uebertritten, welche daher im 19. Jahr-
hundert zu den Seltenheiten gehörten. Geistliche und Gemeinden

beider Kirchen achteten und betrachteten sich immer mehr als

Glieder zweier Schwesterkirchen. Möge dieser schöne Geist der

christlichen Liebe und des Friedens ferner bei den thurgauischen

Gemeinden beider Konfessionen wohnen und wirken.

*) Siehe mehr in K, G. —- Z. A. (landfriedliche Alten.)



Ergänzungen und Berichtigungen.

Seite 49, Zeile 6 von oben: 12/22. April statt vom 17.—27. April,
ebenso S. 61, Z. 5 v. o. : 17/27. Nov. st. vom 17.—27. Nov.

S> 52, Z. 5 v. o. : Der erste katholische Gottesdienst in Müllheim wurde

den 22. Mai 1697 durch Jakob Mürgler von Konstanz gehalten

(s. Kühn 1st. s.)

S. 97, Note: st. 1499: 1479.

S. 66, Z. 1 v. o. : Bei zwei Umgiissen ein und derselben Glocke in Schaff-
Hausen (1664) und Zürich (1669), sowie stir Reparatnren an den

Friedhofmauern im Jahre 1695 uud 1734 erhielt die katholische Ge-

meinde von der Evangleischen „aus Güte" gegen einen schriftlichen Re-

Vers Beiträge von st. 29—39; letztere ließ auch bis in dieses Jahr-
hundert bei katholischen Leichen mit den Glocken im evangelischen

Thurme läuten.

S. 76, Z. 5 v. o. : Der evangelische Pfarrer in Mammern erhielt im
Jahre 1632 als Wohnung das sogenannte rothe Haus mit Kraut- und

Baumgarten an der Landstraße nach Stein, später aber ein solches am
See ohne letztere Zubehörden; dieses bewohnte derselbe bis in's 19.

Jahrhundert.
S. 89, Z. 9 v. u.: Magdalena Hoppler st. : A. v. Wellenberg.
S. 99, Z. 9 v. u.: Nach dem Empfang der Gaben für Wiederherstellung

der Kapelle in Landschlacht that der Pfarrer in Altnau zuerst beim

Domkapitel und nachher beim thurgauischen Landvogte Lagger (von
Unterwalden) dafür Schritte. Damals waren in Landschlacht unter

18 Evangelischen nur vier katholische Familien, wovon drei es erst

geworden waren, die bis 1695 aus 14, darunter 2 ansäßige, sich ver-
mehrten und beinahe die Hälfte der katholischen Kirchgemeinde Altnau
ausmachten. — Im Jahre 1713 wurden den Evangelischen in Land-
schlacht der Gebrauch der dortigen Kapellglocken bei Beerdigungen wieder

erlaubt.

S. 94, Z. 19 v. o.: Nur zwei bis drei der reichsten katholischen Haus-
Haltungen in Mannenbach nebst dem Schreiber des Gerichtsherrn
(Kloster Reichen«») regten ohne Unterstützung des Ortspfarrers seit
1684 die Wiederanstellung eines Kaplans in diesem Dorfe an.



II

S. 93, Z. 11 v. o.: Der Kapellstreit in Triboltingen entstand in Folge
des Verlangens der Amtleute des Gerichtshcrrn (Kloster Neichenau)

ihnen die frühern Kapellrechnungen zur Einsicht mitzutheilen (1675).
Die evangelischen Dorfbewohner betrachteten das als einen Vorwand,
sie der bisherigen Eigenthumsrechte über die Kapelle zu berauben.

S. 98, Z. 4 v. o. - Der Bischof Andreas wollte 1592 als Lehenherr des

Schlosses Oettlishausen dessen Verkauf an die evangelische Familie
Zollikofer nicht genehmigen (3. á.) und 1593 der Gemeinde Neukirch

H./TH. nicht mehr gestatten, sich vom Helfer versehen zu lassen

(K. G.)

S. 136, Z. 18 v. o.: Zürich änderte bald seine gute Meinung. Mehrere
beunruhigende Berichte des Ortspfarrers Wohnlich, z. B. daß im
Juli 1639 der Abt Plazidus in Fischingen mit zwei katholischen Haus-
Vätern aus der Kirchgemcinde Lustorf (Bommer in Wolfikon, der aber

etwas später bei einem Aufenthalte im Kanton Zürich daselbst am
evangelischen Gottesdienst und Abendmahl Theil nahm, und Meyerhans
in Grub) in Baden gewesen und in Folge seiner reichen Geschenke an
die katholischen Gesandten von ihnen günstige Antwort erhalten und

daß bald nachher einer seiner Mönche, freilich unter einem andern Vor-
wände, in der Kirche Lustorf einen Augenschein vorgenommen, um
den Altar aus der Schloßkapelle in Spiegelberg dahin zu versetzen, be-

wogen Zürich, den Abt deßwegen zur Rede zu stellen und an sein Ver-

sprechm von 1629 (S. 135) erinnern zu lassen. Obschon derselbe zwar
nicht das Mitwissen von diesem Plane, aber doch jede Mitbetheilung
zur Ausführung desselben verneinte, gab Zürich sowohl Wohnlich als
dem Obervogt in Kyburg schriftliche Weisungen und eine Rechtsver-

Wahrung, sofern in Lustorf ein Altar eingesetzt werden sollte (Nov. 1639).
Als Wohnlich nach längerm Stillschweigen wieder nach Zürich berichtete,

daß Meyerhans auf eine Empfehlung des Abtes Plazius in Baden,

wie er selbst ausbreite, von den katholischer Gesandten die Zusage zu

baldiger Ausführung des Planes erhalten (Juli 1643), erneuerte es

die Anordnungen vom Jahre 1639 und protestirte zugleich in Luzern

.gegen die zu Baden erfolgte ungewöhnliche Liberation des Meyer-
Hansen als eines unfähigen Einwohners der Landgrafschaft Thurgau."
Bis Oktober 1644 blieb aber die Sache liegen.

Im Jahre 1695 waren in der Kirchgemeinde Lustorf 76 evangelische

Haushaltungen mit 361 Seelen und nur 7 katholischen Familien, wovon
2 (die des Convertiten Wellaucr und eine Namens Miltau) in Wolfikon
und 5 seit 26 Jahren eingewanderte in Wetzikon aus Lehen des Abtes



Ill

von Fischingen wohnten; letztere mußte die Gemeinde auf des Gerichts-
Herren Befehl 1690 als Bürger annehmen.

S. 139, Z. 17 v. u.! Ueber die gegenseitigen Klagen s. Pupikoser, thur-
gauische Geschichte 2, 199.

S. 149, Z. 11 v. u.: st. dahin: nach Bern.

S. 172 und 173: Der Bruder Schlatters nahm sich erst dessen Knaben an,
als dieser ihm mit der Klage entgegengelaufen war: er bleibe nicht

mehr in dem Schlosse, weil er da anders beten sollte, als ihn seine

Mutter gelehrt. Frau Schlatter ging nicht, wie die bischöflichen Räthe

vermutheten, von St. Gallen, wohin auch ihre zwei Mädchen*) den

9. Juni H. L. im Begleite der Frau Spielmann nachgefolgt waren,
nach Zürich, sondern nach dem Rath einer evangelischen Tagsatzung in
Baden (4. Juli 1666) nach dem Kanton Appenzell. - Statt 56 Pfd.
Denar mußte die Stiefschwieger (S. 172, Z. 5 v. u.) in Folge Nach-

lasses nur 25 Pfund bezahlen. (8. ^..)
S. 177, Z. 1 v. o. : statt die 5 Kath.: die Katholiken.
S. 178. In Arbon convertirte 1665 Hans Rorschach, welcher der Stamm-

Vater einer zahlreichen Familie wurde (bis 1719: 24 Glieder) und

später der arme Sohn des frühern dortigen evangelischen Pfarrers
Wiedenkellcr mit seiner Frau und zwei Töchtern. Mehr siehe Heft 14,
S. 23 u. ff.

") Nach Berichten im Th. A. (Meersburger A.) Ware» sie g und 12, nach s. á. <t>,

1, 686) 11 und 14 Jahre alt.


	Geschichte der Gegenreformation der Landgrafschaft Thurgau [Fortsetzung]
	...
	Dritte Periode : die Vollendung der thurgauischen Gegenreformation
	Vierte Periode : günstige Veränderungen im 18. und 19. Jahrhundert
	Ergänzungen und Berichtigungen


