
Zeitschrift: Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 14 (1874)

Heft: 14

Artikel: Geschichte der Gegenreformation der Landgraffschaft Thurgau

Autor: Sulzberger, H.G.

Kapitel: Zweite Periode : die Sammlung und Erstarkung der katholischen Kirche

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zweite Periode.

Die Sammlung und Grstarkung der katholischen Hirche.

(Von 1540-1600.)

Lage der katholischen Kirche.

Die Lage der katholischen Kirche änderte sich bald nach dem ^

Schlüsse der vorhin geschilderten Periode. Sie erholte sich nach

und nach von den heftigen Schlägen, die sie zur Zeit der Refor-
mation erhalten hatte und erhob sich allmälig wieder zu ihrem
frühern Ansehen.

Vom bisherigen Zusehen ging sie daher nun zum Handeln
und vom Dulden zur Bekämpfung der sogenannten Neugläubigen
über. Dem Papste gelang es endlich, von einer Kirchenversamm-

lung in Trient ein Glaubensbekenntniß zu erhalten, das die bis-
herigen Ansichten des römischen Stuhles über Christenthum, Gottes-

dienst und Kirchenverfassung von Neuem sanktionirte. — Die

Regierungen der meisten katholischen Staaten, sowie der katholischen

Kantone der Eidgenossenschaft ertheilten den meisten Beschlüssen

desselben ihr Plazet. Schon vor dem Abschluß dieses Glaubens-

bekenntnisses (das gewöhnlich das tridentische heißt) stellte sich der

Stifter des Jesuitenordens, der Spanier Jgnaz von Lojola, mit
seinen Freunden dem heiligen Stuhle in Rom zur Ausbreitung
der vom Papste vertheidigten Lehren und zur Unterdrückung der

neuen Kirche zur Verfügung und bewirkte, daß 1540 der von ihm

gestiftete neue Orden vom damaligen Papste anerkannt wurde.

Seitdem Luther seine Augen geschlossen (1546), hatte der deutsche

Kaiser, Karl V., endlich freie Hand erhalten, die Genossen des



62

schmalkaldischen Bundes anzugreifen und ihre Macht zu brechen.

Die Folgen des unglücklichen Ausganges dieses Krieges hatte in
der Nähe des Kantons Thurgau besonders die mit den evangelischen

Städten der Schweiz so eng verbundene, ganz evangelische Stadt
Konstanz zu spüren, die 1548 nicht blos ihre bürgerlichen Frei-
heiten, sondern auch den evangelischen Glauben einbüßte. Der
Kurie gelang es besonders seit Abschluß des neuen Glaubens-

bekenntnisses ihren Geist den katholischen Regenten der Schweiz

einzupflanzen. Die fünf katholischen Orte wagten es in dieser

Zeit sogar, zu verlangen, daß der freie, demokratische Kanton

Glarus, ihr Mitverbündeter, obschon nur zirka dreihundert Katho-
liken darin wohnten, wieder zum alten Glauben zurückkehre. Wie
viel cher konnten solche Zumuthungen anGhre Unterthanen gerichtet

werden? Dazu half die Einführung der Jesuiten in Luzern (1574)
und in Freiburg (1580), dann die Verbreitung der besonders auf
das niedere Volk wirkenden Kapuziner (seit 1581), die auch im

Thurgau außer den Mauern der Residenz dieser Landgrafschaft
eine Station erhielten. Die Wirksamkeit dieser Ordensmänner

wurde noch dadurch nachhaltiger und einflußreicher, weil seit 1579

im Hauptorte der katholischen Kantone ein päpstlicher Gesandter

(Nuntius) sich bleibend niederließ. Von großem Einfluß auf das

katholische Volk und die Magistrate der Schweiz war serner der

Aufenthalt und das Wirken des Kardinals und Bischofs Karl
Borromäus, des eifrigen Vertheidigers und Kämpfers für den

päpstlichen Stuhl und dessen Grundsätze. Vorzüglich seiner Wirk-

samkeit verdankte Rom die Willigkeit, mit der das schweizerische

Volk und seine Magistraten von dieser Zeit an auf seine Plane

eingingen, und den Eifer, mit dem sie für ihre Kirche und ihre

Verbreitung wirkten. Durch dieses Alles gelang es, die schroffe

Scheidung zwischen den Gliedern beider Kirchen zu Stande zu

bringen und einen regen Proselyteneifer zu erwecken und zu unter-

halten. Diese schroffe Scheidung zeigte sich auch auf politischem

Gebiete durch die immer häusiger werdenden Separattagsatzungen und



63

durch den Abschluß von Bündnissen der katholischen sieben Kantone

unter sich oder mit auswärtigen katholischen Mächten (Savoyen
und Spanien). Im Vertrauen auf diese Einigung verfolgte man

eifriger und muthiger die von Rom aus geweckten und gewünschten

Plane und beharrte um so hartnäckiger aus der Durchführung
derselben. Diese Umstimmung in den katholischen Kantonen ver-

breitete sich natürlich auch ans ihre Glaubensgenossen in den Unter-

thanenländern. Die katholischen regierenden Orte stellten mehrere

thurgauische Klöster, die bisher nicht wieder eingerichtet worden waren
oder eingerichtet werden konnten, wieder her: das Männerkloster

Fischingen (1540) und die Frauenklöster Tänikon (1548), Münster-

lingen und Feldbach (1549) ; Kalchrain (1562) und Paradies (1578).
Auch das ehemalige Franziskanerinnenkloster in Murkart sollte wieder

Nonnen erhalten; man konnte aber nicht dazu gelangen; dagegen

wurde das Kloster in Nollenberg noch 1550 bis 1606 von den

Nonnen von St. Katharina in St. Gallen bewohnt.

1. Wachsthum der in der frühern Periode entstandene«

Kathotischen Gemeinden.

Das Dorf Herdern, die Kirchgemeinde Rickenbach bei Wyl
und die Gerichtsgenossen des Abtes von St. Gallen in Ober- und

Untersommeri traten wahrscheinlich schon in der vorigen Periode
mit der ganzen dort wohnenden Bevölkerung wieder zur katholischen

Kirche über. In Tobel nahm nach dem Wiedereinzug der Johan-
niter die evangelische Bevölkerung immer mehr ab, doch dauerte

der evangelische Gottesdienst immer noch bis zum sechsten Dezen-
nium des sechszehnten Jährhunderts in der dortigen Kirche fort.
Nach und nach wurde der größte Theil der Kirchgemeinde katholisch.

In den andern rhurg. Kirchgemeinden, in denen nach Nov. 1531

einzelne Personen wieder zum Katholizismus zurückkehrten, schlössen

sich nur wenige evangelische Mitkirchgenossen ihnen an. Dagegen

mußte gegen Ende des sechszehnten Jahrhunderts die fast ganz

katholisch gewordene Kirche Weinfelden, nachdem die Gerichtsherr-



64

lichkeit in die Hände eines Evangelischen übergegangen war, auch

den Glauben desselben annehmen. Nur Einige blieben daselbst

dem katholischen Glauben getreu. Die katholische Kirche fand da-

gegen, wie wir bald sehen werden, in andern'Gegenden, die früher

ganz evangelisch geblieben waren, einzelne Theilnehmer, die entweder

durch Lockungen oder aus Ueberzeugung ihre frühere Kirche verließen.

Was die Gerichtsherren und Schloßbesitzer betrifft, so fand
in dieser Periode nur die Veränderung statt, daß das Schloß in
Bürglen und bald nachher auch die dortigen Kaplaneien in die

Hände der evangelischen Stadt St. Gallen übergingen (1579 oder

1585). Statt des kath. Gottesdienstes, der bisher darin gehalten

worden war, wurde nach diesem Wechsel des Eigenthümers der

evang. Gottesdienst eingeführt. Anfangs, schon im neunten Dezennium
des sechszehnten Jahrhunderts, geschah dies nur hie und da, seit

Dezember 1617 aber regelmäßig und ohne Unterbruch bis auf

unsere Tage. Mit dem Wegzuge des katholischen Schloßbesitzers

(v. Landenberg) verschwanden daselbst auch die wenigen katholischen

Einwohner.*)
Unter den auswärtigen Gerichtsherren zeichnete sich auch in

dieser Periode der Abt Diethelm in St. Gallen durch seinen Eifer

für Ausbreitung der katholischen Kirche unter seinen thurgauischen

evangelischen Unterthanen aus. In ähnlicher Weise wirkten von

inländischen geistlichen Herren besonders die Aebte von Fischingen,

die meisten Priore der Karthause Jttingen, sowie die Aebtissinnen

in Tänikon und St. Katharinenthal. Die thurgauischen katholischen

Landvögte begünstigten ihrerseits so viel sie konnten diese Bestre-

bungen. Sie versprachen Verbrechern Freiheit vom Kerker und

vom Strange, sofern sie den evangelischen Glauben verlassen und

den ihrigen annehmen. Damit diese Lockungen eher fruchteten,

erschwerten sie den evangelischen Geistlichen in Frauenfeld den

Zutritt in das Gefängniß. Der katholische Vogt des abwesenden

evangelischen Gerichtsherrn in Mammern versuchte schon im achten

*) Siehe Kühn 111. s., II., Seite 151, und ü. d.



65

Dezennium desselben Jahrhunderts, in die dortige Kirche die Messe

wieder einzuführen und verfolgte daher den dortigen evangelischen

Geistlichen, der sich ihm aber mit Erfolg widersetzte.

Glücklicher war der Gerichtsherr in Homburg. Bereits ist in
der frühern Periode angeführt worden, daß zu Lebzeiten des Ge-

richtsherrn und Kollators, Junker Friedrich von Heidenheim, nebst

dem katholischen auch der evangelische Gottesdienst in Homburg
durch daselbst wohnende Geistliche ungestört fortdauerte.*) Dieses

änderte sich aber, als sein Sohn Ludwig von Heidenheim diese

Herrschaft übernahm. Dieser zeichnete sich in der Nähe, aber auch

in entferntem Gegenden, wo er Besitzer oder Verwalter von niedern

Gerichten war, durch seinen Eifer gegen die Evangelischen aus.

In Eschenz verdrängte er 1560 den evangelischen Pfarrer und

später (1580) die dortigen Evangelischen aus der dortigen Kirche;

in Gachnang suchte er eine katholische Gemeinde zu gründen und
den Zutritt in die dortige evangelische Kirche zu erlangen.**) Ueber

sein Benehmen gegen seine evangelischen Unterthanen in der Kirch-

gemeinde Homburg berichtete im Jahre 1566 ein evangelischer

Zeitgenosse, Gorius von Ulm auf dem Schloß Wellenberg, Folgendes
über die Zeit von 1555—1566: „Der junge Heidenheimer habe

nach dem Tode seines Vaters eine Neuerung der Religion halber

angefangen, daß er ihnen keinen Prädikanten mehr gegeben, un-
angesehen, daß sein Vater sich dazu (1540) verschrieben habe. Da
sind Etliche, die nicht in seine Kirche haben gehen wollen; der Eine

ist in die, der Andere in eine andere, wo er einen Prädikanten

hat finden mögen, gegangen. Trotz des Vertrages von 1540, der

ihn verpflichtet habe, der Bauersame einen Prädikanten zu besolden,

habe sich doch Keiner widersetzen dürfen, denn es habe ein Jeder

Böses besorgen müssen." (Siehe später.) Aus andern und gleich-

zeitigen Berichten erhalten wir aus dieser Zeit einzelne Ergänzungen

*) Siehe Seite 27.

**) Siehe Seite 5V.

5



66

zu dem eben angeführten Berichte. Der Kollator erklärte bei der

später anzuführenden Verhandlung von 1566: seine evangelischen

Unterthanen haben 1555 auf Wiederanstellung eines Prädikanten

verzichtet und ihm versprochen, sich von dem dortigen katholischen

Geistlichen versehen zu lassen. Evangelische Berichte sagen dagegen

aus: Heidenheim habe den damaligen evangelischen Pfarrer Jörg
Monhard genöthigt, seine Pfarrkinder zu verlassen. Im Jahre 1558

entfernte der Kollator der benachbarten evangelischen Pfarre Müll-
heim, der Bischof von Konstanz, den dortigen evangelischen Pfarrer
von Ulm, hauptsächlich deßwegen, weil er die zwei einzigen evan-

gelischen Bauern in Homburg dazu aufgestachelt habe, wieder einen

Prädikanten zu verlangen.*)
Man muß sich nicht verwundern, wenn die hirtenlose Heerde

von Jahr zu Jahr immer kleiner wurde. Von den wenigen Evan-

gelischen, die aber noch zurückgeblieben waren, verlangte Ludwig
von Heidenheim im Jahre 1564 ohne Zweifel auf Anregung des

dortigen katholischen Pfarrers bei einer Buße von zehn Pfunden

Pfennige, daß sie nebst ihren übrigen Gerichtsgenossen sechs neue

Feiertage feiern sollen. Diese neue Zumuthung weckte dieselben

und bewog sie zu dem Entschlüsse, bei ihren Obern für Wieder-

anstellung eines eigenen evangelischen Geistlichen und Aufhebung
dieses Gebots Schritte zu thun. In ihrem Namen handelten:

Hans Traber, früherer Lehenmann des Gorius von Ulm in Wellen-

borg und darauf Besitzer eines Erblehenhofes des Klosters Feldbach

in der Kirchgemeinde Homburg; ferner: Hans Jakob Riem und

Gebhard Zanner. Gorius von Ulm berichtet über den Verlauf
dieses Anstandes Folgendes : „Heidenheim habe die Widerstrebenden

unter Berufung auf den vorher erwähnten Vertrag von 1555 durch

Hülfe des thurgauischen (katholischen) Landvogtes Degen, zum

*) Nach einem Berichte von 1583 besuchten nämlich diejenigen evan-

gelischen Kirchgenossen von Homburg, welche nicht in die dortige katholische

Kirche gehen wollten, die Kirchen in Müllheim und Steckborn.



67

Gehorsam gegen diesen Befehl zu bewegen versucht und ihnen

zugleich bemerkt, daß die meisten Evangelischen in der Kirchgemeinde

Homburg dasselbe beobachten wollen. HanS Koch und HanZ Traber

seien aber nach Zürich gegangen und haben beim dortigen Rathe

geklagt. Dieser habe dagegen Degen ersucht, mit Heidenheim freundlich

zu reden, daß er den Wünschen seiner evangelischen Gerichtsgenossen

entspreche, und bemerkt: sofern er dieses nicht thun wolle, soll der

Landvogt ihm anzeigen, daß er diese Sache bis zur nächsten Tag-
satzung der regierenden Orte, vor welche sie gehöre, ruhen lasse

^7. Oktober 1566). Dagegen habe aber Degen den Traber in's

Gefängniß werfen lassen, sei dann im Schlosse Klingenberg erschienen

und habe Alle, welche die neuen Feiertage nicht haben halten

wollen, vor sich kommen lassen und ihnen vorgehalten, wie er den

Traber gestraft habe. Noch mit andern Drohworten habe er es

damals dahin gebracht, daß sie Gehorsam versprochen. Traber sei

vom Landvogte noch später wegen des Zehntens vor das Hoch-

gericht (Landgericht) zitirt, aber von demselben freigesprochen worden."

Ebenso sprach Degen am Allerheiligen-Abend 1566 im Sinne des

Kollators, erlaubte aber den evangelischen Homburgern, in einer

benachbarten Kirche den Gottesdienst zu besuchen. Wegen dieser

Prozeduren gegen die Evangelischen in Homburg klagten in ihrem
Namen theils Ulm, theils Pfarrer Schneewolf in Steckborn beim

zürcherischen Rathe (St. Katharina 1566). Dieser beschloß darauf:
Weil Traber und seine Mithaften beim Landvogte in Ungnaden

gefallen seien, sollen die zürcherischen Gesandten bei der nächsten

Versammlung der regierenden Orte, wenn Degen da sei, sie vor
dieselbe bringen, das Beste dazu reden, und daran sein, daß die

Evangelischen in Homburg beim Vertrage von 1546 bleiben können

(15. Dezember 1566). Der Landvogt blieb aber bei dem Urtheile
vom Allerheiligen-Abend 1566. Dennoch blieben immer noch einige

Evangelische in dieser Herrschaft, z. B. waren nach einem Berichte
eines thurgauischen evangelischen Geistlichen von 1585 noch dreißig

Erwachsene, die in Steckborn und Müllheim ohne Zweifel auch in



68

Rapperswil, wo freilich damals nur alle vierzehn Tage Gottesdienst

war, den evangelischen Gottesdienst besuchten.*)

3. Einführung der Messe in bisher evangel, gebliebene Kirchen.

In dieser zweiten Periode wurde die Messe in verschiedene,

bisher evangelische Kirchen eingeführt; einzelne Gemeinden, die

bisher ganz evangelisch geblieben waren, wurden nach und nach

ganz katholisch, andere wurden wenigstens paritätisch.

Die evangelischen Glieder, die in denselben wohnten, behielten

entweder noch den evangelischen Gottesdienst in ihren Pfarrkirchen
oder verloren denselben und mußten sich an andere evangelische

Pfarreien anschließen, z. B. Heiligkreuz; einzelne dieser evangelischen

Gemeinden waren nach der Theilung des Pfrundvermögens wohl
noch im Stande, eigene Pfarrer zu besolden, andere mußten sich

aber von einem benachbarten evangelischen Pfarrer versehen lassen,

weil der in der Theilung erhaltene Antheil nicht mehr hinreichte,

um einen eignen Geistlichen zu erhalten, z. B. Lommis. In dieser

Periode wurde die Messe in folgende, bisher ganz evangelische

Kirchen eingeführt: Au, Bettwiesen, Bichelsee, Heiligkreuz, Hütt-
weilen, Romanshorn, Sirnach, Sitterdorf, Wuppenau, Wylen
(Schönholzerswilen).

^ Einführung der Messe in einzelne evangelische.Kirchen
durch bas âofîer Mschingen.

Als Marcus Schenkli im Jahre 1540 von den Schirmherren
des Klosters Fischingen als Abt dieses Gotteshauses gewählt und

in dasselbe eingeführt worden war, um einen sneuen Konvent zu

*) (landsfricdliche Akten). — Im Jahre 1598 erhielten die

evangelischen Brüder Tauer die Niederlassungsbewilligung von der Gemeinde

Homburg, weil sie nebst andern Bewohnern in Reutenen den Uebertritt
versprachen. Als sie es nicht thaten, wollte sie der Landvogt zwingen, aber

Zürich hals.



69

sammeln, mußten die in der Umgegend wohnenden Evangelischen

bald seinen Eifer für die katholische Kirche erfahren.

Nach Schenkli's Ankunft im Kloster Fischingen verweigerte er

den Prädikanten in den zwei ehemaligen Filialkirchen des Klosters,

An und Bettwiesen, die Besoldung*), anerbot dagegen diesen zwei

Gemeinden, obschon keine der dortigen Cötualen es verlangte, wie

früher alle vierzehn Tage an Sonntagen katholischen Gottesdienst

halten zu lassen. Beide Kirchgemeinden beriefen sich auf den Ab-

schied von 1532**), der sie berechtige, eigene evangelische Geistliche

zu halten, und das Kloster Fischingen verpflichte, dieselben zu

besolden. Der Abt berief sich dagegen auf frühere Verträge.
Da keine Verständigung möglich war, suchte der Abt bei den

Oberherren der Landgrafschaft Thurgau Hülfe. Bei einer Tag-
satzung der zwölf Orte in Rapperswil beschlossen deren Gesandten

den 16. Januar 1542Weil Dußnang nicht weit vvn Au und

Sirnach von Bettwiesen nicht entfernt sei, so soll der Abt mit den

dortigen Prädikanten, welche von ihm erwühlt seien, reden und

mit ihnen um ein Zimliches (Geziemendes) abkommen, daß sie die

von Au und Bettwiesen einen Sonntag um den andern (d. h.
alle vierzehn Tage) mit Predigen versehen, doch sollen die frühern

Abschiede damit nicht aufgehoben sein. Es stehe jedoch obigen
Gemeinden auch frei, auf eigene Kosten Prädikanten zu halten.
Wenn der Abt mit obigen Prädikanten sich nicht vergleichen könne,

soll er es bei der nächsten Tagsatzung berichten; dann sollen die

Gesandten weitern Befehl und Gewalt haben, hierin zu handeln.

*) Ueber Abt Marx siehe v. Arx, Geschichte des Kantons St. Gallen,

Hl., 115. Er war ein Bürger von Wyl und Mönch in St. Gallen und

forderte nach seiner Wahl als Abt von Fischingen die Pfarrer der sechs

umliegenden evangelischen Klosterpfründen, ehemalige Mönche in Fischingen,

auf, wieder in's Kloster zu treten. Als sie es nicht thaten, entzog er ihnen
die Besoldung. So entstand der Kampf mit Au und Bettwiesen.

**) Siehe Seite 59.



70

In einem Abschied dieser Tagsatzung, der im ehemaligen Kloster-

archive Fischingen (nun im Staatsarchive Franenfeld) liegt, lautet
der Schluß dieses Urtheils so: Sofern die dermaligen evangelischen

Pfarrer von Dußnang und Sirnach sich weigern sollten, diesen

Filialdienst in Bettwiesen und Au zu übernehmen, habe der Abt
das Recht, sie von dannen zu verweisen und andere an ihre Stellen

zu setzen, welche die in Au und Bettwiesen versehen.

Nach den Aussagen des Abtes Marx von Fischingen bei einer

sieben-örtlichen Tagsatzung in Baden den 28. Juni 1550 ließen

sich Au und Bettwiesen auf Befehl unserer Herren Eines Prä-
dikanten begnügen, der diese beiden evangelischen Pfarreien versah.

Dieses war noch 1550 der Fall. Seit 1554 scheinen Au und

Bettwiesen, diesen gemeinsamen evangelischen Geistlichen verloren

zu haben. Sicher ist, daß damals der neue evangelische Pfarrer
von Sirnach (Wolf, früher in Gachnang) auch sich dazu verstehen

mußte, Bettwiesen als Filiale zu übernehmen. Ohne Zweifel
erhielt damals auch der evangelische Pfarrer in Dußnang nebst

Bichelsee die größtentheils noch evangelische Kirchgemeinde Au als

zweite Filiale.
Der Bericht einer alten Klosterchronik, daß seit 1542 nicht

nur der evangelische Gottesdienst in der Kirche zu Au aufgehört

habe, sondern daß auch die dortigen Bewohner bald zum Katho-

lizismus übergetreten seien, ist unrichtig. Dieses geschah erst später

und wahrscheinlich allmälig. Aus einem Berichte des Pfarrers
Jberger in Dußnang-Au von 1570 geht hervor, daß er im eben

angegebenen Jahre in dieser kleinen Filiale („im Oewli gegen
dem Hörnli") neunzig Kommunikanten hatte. Obschon Jberger iw
einem gleichzeitigen Berichte auch den katholischen Gottesdienst in

Dußnang erwähnt, bemerkt er nichts Derartiges in demjenigen über

Au. Für die spätere Einführung des katholischen Gottesdienstes

in Au spricht ferner Folgendes: Der Abt Christoph (Brunncr) in
Fischingen (von 1574—1594) schenkte der Gemeinde Au fl. 120
und die nöthigen Sachen für den katholischen Gottesdienst und>



71

bestimmte, daß der Besitzer eines Lehenhofes des Klosters Fischingen

(die meisten Lehengüter in der Kirchgemeinde Au waren Eigenthum
dieses Klosters), welcher in der Nahe der Kirche in Au lag, nur
einen kleinen Pachtzins bezahlen, dafür aber, sofern die Messe

daselbst eingeführt werde, den Meßmerdienst unentgeltlich besorgen

müsse. Daraus geht mit Sicherheit heroor, daß erst unter der

Regierung des eben erwähnten Abtes in der Kirche zu Au der

katholische Gottesdienst wieder eingeführt wurde und die dortige
Gemeinde erst allmälig znr katholischen Kirche zurückkehrte.^)

In Bettwiesen wurde oom Kloster Fischingen aus mit dem-

selben Fleiße für Ausbreitung des katholischen Glaubens gearbeitet,

die Arbeit scheint aber noch mehr und länger Hindernisse, als in
Au gefunden zu haben. Die oben angeführte Klosterchronik berichtet:

„Die Bemühungen nnd Gebete des Abtes Marx seien mit so

schönem Erfolg gekrönt worden, daß bald die ganze Gemeinde

Bettwiesen die Häresie verlassen habe und der Abt bewogen worden

sei, den dortigen Neubekehrten sonntäglich auf Kosten des Klosters
einen Priester zu senden,' um katholischen Gottesdienst halten zu

lassen." Andere gleichzeitige, ganz sichere Nachrichten über diese

Gemeinde widerstreiten diesem Berichte. Sicher ist nnr, daß der

evangelische Pfarrer (Friedinger) in Folge des eidgenössischen Ur-
theiles von 1542 (siehe vorher) Bettwiesen verließ **) und vom
Abte Schenkli für seine Bauten am Pfarrhause und andere Aus-
gaben eine Entschädigung erhielt; aber ebenso wahr ist, daß sogar

daselbst noch 1562 mit Wissen und Willen des Abtes von Fischingen

*) Eine noch in Au kursirende haltlose Sage berichtet: „Nach Wieder-

einsührung des katholischen Gottesdienstes haben die evangelischen Ueberreste

in Kapegg Gottesdienst g'ehalten. Da der evangelische Pfarrer eine eigene

Kirche und Mehrbcsoldung verlangt, haben sie ihn unter Nachwerfen von

Holzäpfeln mit seiner Familie aus Au vertrieben und seien dann allmälig
katholisch geworden" ; siehe „Thurgauer Zeitung" von 1869, Nummer 299.

**) Pfarrer Friedinger wurde 1542 Pfarrer in Buchs (ZUrich) und starb

daselbst den 25. Mai 1558. Er versah wahrscheinlich auch bis 1542 Au.



72

ein eigener evangelischer Geistlicher wohnte und daß noch 1585 von

Sirnach aus daselbst evangelischer Gottesdienst gehalten wurde.

Erst gegen Ende des sechszehnten Jahrhunderts scheint die kleine

Gemeinde, ganz katholisch geworden zu sein.

Bald nachdem Au und Bettwiesen seine Prädikanten verloren

hatten (1542 oder 1543), gelang es dem Abte Marx in Fischingen,
die evangelische Pfründe im benachbarten Bichelsee, das damals

wahrscheinlich noch ganz evangelisch war, unbesetzt zu lassen. Als
nämlich der Hagelschlag die Umgegend schwer traf, so daß das erst

wiederhergestellte Gotteshaus Fischingen auf seine Zinse und Zehnten

für dieses Jahr verzichten mußte, bat der Abt die evangelische

Gemeinde Bichelsee, für eine kurze Zeit mit der Pastoration des

evangelischen Geistlichen in Dußnang vorlieb zu nehmen. Sie
entsprach seinem Wunsche. (Wahrscheinlich starb damals der evan-

gelische Pfarrer in Bichelsee oder nahm eine andere Pfründe an.)
Der Abt Hielt aber nachher sein Wort nicht und ließ vielmehr

mehrere Jahre die evangelische Pfarrstelle Bichelsee unbesetzt. Die

dortigen Cötualen verlangten daher Ende 1549 beim Abte die

Wiederanstellung eines eigenen Geistlichen und glaubten, daß dem

Verlangen um so mehr entsprochen werden müsse, weil Bichelsee

(wie Dußnang) seit uralter Zeit keine Filial-, sondern eine Pfarr-
kirche gewesen und daher bis vor sechs oder sieben Jahren immer

eigene Geistliche gehabt habe. Die evangelische Gemeinde in Dußnang

unterstützte das Gesuch ihrer Nachbarn in Bichelsee. Der Abt
entschuldigte die Unterlassung seines Versprechens mit seinen vielen

Auslagen, die er nicht nur für seine jungen Konventualen, sondern

auch für andere Pfarrgemeinden gehabt habe und glaubte um so

mehr auf Fortdauer der bisherigen Pastorationsweise in Bichelsee

dringen zu können, weil beide Kirchen nicht so weit (eine Stunde)
von einander tiegen und durch fortdauerndes Versehen von Bichelsee

durch den evangelischen Pfarrer von Dußnang verhindert werden

könne, daß das erst hergestellte Kloster nicht gar zu Grunde gerichtet

werde. Beide Gemeinden blieben aber bei ihrer Forderung und

riefen den 28. Januar 1550 die Gesandten der sieben regierenden



73

Orte um Hülfe an. Diese versprachen, ihren Obern darüber zu

relatiren und ihnen bei der nächsten Jahrrechnungstagsatzung (Juni)
Antwort zu ertheilen. Was damals gethan wurde, ist nicht genau

bekannt, nur so viel gewiß, daß die bisherige Pastorationsweise

fortdauerte. Neue Klagen der Cötualen von Bichelsee bei der Tag-
satzung im Anfange des siebenzehnten Jahrhunderts fanden ebenso

wenig Gehör. Bis heute ist Bichelsee eine lästige Filiale von

Dußnang geblieben.

Erst gegen Ende des sechzehnten Jahrhunderts (zirka 1580)
gelang es dem Kloster Fischingen, in dem thurgauischen Theile

dieser Pfarrgemeinde, wo es zugleich Gerichtsherr war und viele

Lehengüter besaß, Proselyten zu erhalten, die in den folgenden

Jahrzehnden sich so mehrten, daß die katholische Kirchgemeinde nach

und nach die an Zahl stärkere wurde. Im Jahre 1570 waren

nach einem Berichte des evangelischen Pfarrers Jberger in Dußnang
in der ganzen Kirchgemeinde Bichelsee (mit Einschluß des zürcheri-

scheu Theiles) 350 evangelische Kommunikanten. Während Jberger
in Dußnang des katholischen Gottesdienstes erwähnt, schweigt er

in Bichelsee davon, — ohne Zweifel, weil daselbst damals nur
evangelischer Gottesdienst stattfand. Erst seit 1584 ließ der Abt
die kleine Schaar der Katholiken alle drei Sonntage mit Ausnahme
der Fastenzeit von Fischingcn aus mit Gottesdienst versehen.

Seit wann in Dußnang wieder eine katholische Kirchgemeinde

sich bildete und wann daselbst wieder Gottesdienst gehalten wurde,

läßt sich aus Mangel an sichern Nachrichten nicht mehr genau
bestimmen. Ein Bericht eines evangelischen Pfarrers von 1711
berichtet zwar nach mündlichen Mittheilungen alter Gemeindsgenossen :

zur Zeit der Reformation (bald nach 1532) seien so wenige Katholiken
in Dußnang gewesen, daß nur zu Zeiten von einem Mönche aus Fi-
schingen katholischer Gottesdienst gehalten worden sei.*) Sicher ist nur.

*) Vielleicht mußte einer der zwei Priester, die laut Tagsatzungsbeschluß
von Freitag nach St. Margaretha in Fischingen angestellt wurden, in Duß-
nang Gottesdienst halten; siehe Seite S9 und 69.



74

daß im Jahre 1540 die Gemeinde noch die Einkünfte der Kapelle auf
dem Martinsberge bezog, aber damals dazu willigte, die Nutzung dieser

Kaplaneipfründe für Besoldung der zwei Priester, die für Pastora-
tion der Katholiken im Tanneggeramte im Kloster Fischingen an-

gestellt werden mußten, abzutreten. Sicher ist, daß schon 1570

in die Kirche Dußnang katholischer Gottesdienst eingeführt war,
der von einem Klostergeistlichen aus Fischingen besorgt wurde.

Damals zählte die dortige evangelische Gemeinde sechshundert Kom-

munikanten, woraus hervorgeht, daß die katholische klein war. Die

Anstellung theils unwürdiger, theils untüchtiger Geistlichen für die

evangelische Gemeinde Dußnang durch den Kollator (das Kloster

Fischingen) trug ohne Zweifel daselbst viel zur Ausbreitung des

Katholizismus bei. Erst seit 1550 weiß man Genaueres über

Name und Wandel der dortigen evangelischen Geistlichen. Seit
dieser Zeit finden sich viele und theilweise arge Klagen über die

meisten derselben. Das Geringste war, daß sie ohne Examen An-
stellung in Dußnang gefunden hatten. 1583 wurde über einen

der Nachfolger Jbergs bei der Synode in Zürich geklagt: er versehe sein

Amt so schlecht, daß die Leute oft wieder ohne eine Predigt heim-

kehren müssen; oft ermähne sie dann nur ein Bauer mit Lesen

und Vorbeten. Dagegen sei der Meßpriester fleißig. Als Pfarrer
Jberger zum zweiten Male im Jahre 1590 die Pastoration der

beiden Gemeinden Dußnang-Bichelsee übernahm, wurde in Zürich

gegen ihn nicht nur geklagt, daß der Abt von Fischingen sogar in
dem zum Kantone Zürich gehörenden Theile der Gemeinde Bichelsee

eingreife und zu Uebertritten vom evangelischen Glauben locke, son-

dem daß auch wegen Jbergers Schläfrigkeit und seines liederlichen

Predigens mehrere Personen katholisch geworden seien (1600).
Aus diesen Angaben geht hervor, daß zwischen 1540 und

1570 der katholische Gottesdienst in die Kirche in Dußnang ein-

geführt wurde und daß seit Ende des sechszehnten Jahrhunderts-
von Seite des Klosters das Proselytenwerk immer eifriger betrieben



wurde. Nach 1699 waren daher die Erfolge dieser Arbeit in der

Gemeinde Dußnang-Bichelsee noch erfolgreicher.*)

Auch in der benachbarten Gemeinde Sirnach, wo das Kloster

Fischingen ebenfalls Kollator und theilweise Gerichtsherr war, gelang

es dem dortigen Abt, in der Mitte des sechzehnten Jahrhunderts
wieder eine katholische Gemeinde zu gründen. Bis 1568 wohnten

in dieser großen Kirchgemcinde fast keine Katholiken. Bis zu dieser

Zeit konnte daher die dortige Kirchgemeinde nicht blos sür die

Besoldung des dortigen Geistlichen die Zinse der Pfarrpfründe,

sondern auch diejenigen der von ihr 1493 gegründeten Frühmeß-

Pfründe, die seit der Reformation eingegangen war, benutzen. Wie

Dußnang wurde Sirnach im Jahre 1549 nur angehalten, aus

dem letztern Fond dem Kloster Fischingen fl. 20 jährlichen Beitrag

an die Besoldung der zwei Priester für die Katholiken im Tannegger-
amte zu geben. Dem Abte Heinrich von Fischingen gelang es, in

Sirnach den katholischen Gottesdienst wieder einzuführen. Er
verlangte nämlich von den Gesandten der sieben regierenden Orte
den 27. Juni 1568 die Zurückgabe des Fonds der dortigen Früh-
meßkaplanei, der von den Evangelischen in der Reformationszeit

theils verkauft, theils sonst geschwächt worden war, damit er für
die wenigen dortigen Katholiken, die die Messe verlangten, einen

Priester anstellen könne. Die Tagsatzung beschloß damals: Der Abt
und der thurgauische skath.) Landvogt sWyßenbach) sollen den Gütern

und Stücken der Frühmeßpfründe nachfragen, dieselben, wo sie sie

finden, zu ihren Handen ziehe», ihnen darüber aus die nächste

Tagsatzung relativen, damit sie dann der Gebühr nach handeln
können. Als vor Februar 1569 die evangelische Pfründe ledig

') Ueber Au, Dußnang u. s. w. siehe die Akten im 6. in den
Bändeln Dußnang und Sirnach; Jbergers Bericht findet sich in einem alten
ostschweizerischen Pfarrregister daselbst, das früher im zürcherischen àti-
stitium lag, und ü. <1., bei Dußnang.



76

wurde, verlangte der Abt von Fischingen, daß die evangelische

Gemeinde von einem Priester sich versehen lasse und predigte ihr
sogar selber ein paar Mal. Die evangelische Gemeinde wollte aber

davon nichts wissen und nöthigte den Lehenherrn, ihr wieder

einen Prädikanten zu geben. Auf der Jahrrechnungstagsatzung

(Juni 1569) berichteten der Abt und der thurgauische Landvogt
den eidgenössischen Gesandten und klagten darüber, daß die Besitzer

der betreffenden Stücke dieser Kaplanei sie nicht herausgeben wollen,

indem sie behaupten: sie haben dieselben gekauft. Die Gesandten

der regierenden Orte beschlossen darauf: Die beiden vorher genannten

Bevollmächtigten sollen so viele Güter, als sie von der Frühmeß-

Pfründe wieder erhalten können, zu ihren Handen nehmen, damit

der Stiftung ein Genüge geschehen könne (31. Juli 1569). Auf
der nächsten Jahrrechnung (Juni 1576) klagten der Landvogt und

der Landschreiber Ulrich Locher über die Fortdauer dieser Wider-

setzlichkeit, worauf die Gesandten dem Landvogte Auftrag gaben,

die Widerspenstigen sogar mtt Gefangenschaft zum Gehorsam zu

bringen.
Wie es scheint, fruchtete dieser Befehl. Sicher ist, daß schon

1573 in Sirnach ein kath. Priester (Christ. Oschwald) als Parrer
angestellt war.*) — Die drei Kirchgemeinden Sirnach und Dußnang-
Bichelsee, in denen das benachbarte Kloster Fischingen Kollator und

(nebst dem Bischöfe von Konstanz) Gerichtsherr und Eigenthümer
der meisten Güter und Liegenschaften war, wurden von dessen

Aebten beständig in Angriff genommen, um sie ganz katholisch zu

machen. Es wurden unwürdige oder untüchtige Geistliche (oder

beides zugleich) angestellt, sogenannte Läuflinge, welche die Studien
verlassen und nun um eine geringere Besoldung, als s. Z. fixirt
worden war, eine dieser Pfarrstellen annahmen (siehe mein bio-

*) Erst 1736 wurde in Sirnach wieder eine Kaplanei gestiftet; siehe

Kühn, I'll, s., I., 2stO.



77

graphisches Pfarrverzeichniß *). Die Klagen der Gemeinden und

Zürichs fanden lange genug im Kloster Fischingen kein Gehör und

ebenso wenig gestattete man denselben, neue kirchliche Einrichtungen,
die im ganzen Thurgau eingeführt wurden, anzunehmen. Erst

nach längerer Zeit willigte der Kollator dazu, sowie zur Annahme

von Wahlvorschlägen für seine evangelischen Kollaturen. Im Jahre
1611 klagte das Frauenfelder Kapitel nicht nur über das Kloster

Tänikon, sondern über Fischingen; über ersteres, weil es seine

Lehengüter Evangelischen nur gebe, wenn sie katholisch werden;

gegen letzteres, daß es nur Solche, die versprechen, in die Messe

zu gehen, in seine Gerichte hineinziehen lasse. Der Erfolg dieser

eifrig und fortwährend fortgesetzten Bemühungen war ein sehr

günstiger, besonders in den zwei, dem Kloster näher gelegenen

Kirchgemeinden Dußnang und Bichelsee. In Sirnach kam im

Jahre 1569 auf zwanzig Evangelische nur Ein Katholik, im Jahre
1631 schon auf acht Evangelische ein Katholik und 1695 war die

katholische Kirchgemeinde fast so zahlreich, wie die evangelische.

Bei der zürcherischen Synode im Frühjahre 1601 wurde

geklagt, daß Pfarrer Jberger, der trotz der Übeln Gerüchte, wegen
derer er feiner Zeit die Gemeinde Dußnang verließ, fpijter wieder

daselbst angestellt wurde, zu viel im Kloster sich aufhalte und mit
seinem katholischen Kollegen in Dußnang zu viel „laiche" (ver-
kehre), so daß letzthin sechs Personen katholisch geworden seien.

Pfarrer Erzli von Dußnang berichtete derselben 1624Aber die

von dem Abte in Fischingen verursachten Abfälle in der Filiale
Bichelsee und erzählte, daß er einen Mann im Hösli zum Ueber-

tritte gezwungen und einen andern in Balterschwil zwölf Jahre

*) Nach einem vorgeblichen Abschiede der fünf Orte, der im evangelischen

Archive der Stadt Frauenfeld liegt, gaben dieselben den thurgauischen katho-
tischen Kollatoren die Weisung, tüchtige und würdige Priester und untüchtige
und unwürdige Prädikanten anzustellen, damit die evangelischen Gemeinden

» die Religion solcher Leute verabscheuen und diejenige der frommen Priester
aussuchen.



78

damit geplagt und ihn endlich genöthigt habe, weil er ihm mit

Verweisung aus seinen Gerichten gedroht habe. Einer in Balter-

schwil sei um des Weibelamtes und ein Anderer aus Jtaslen wegen
der Stelle eines Einziehers ein Apostat geworden.

^

So kam es, daß 1695 in dieser Kirchgemeinde nur noch 71

evangelische Haushaltungen und 452 Katholiken sich befanden und

in der zürcherisch-thurgauischen Kirchgemeinde Bichelsee nur noch

24 evangelische Haushaltungen.

lZ. Religiöse Einwirkungen des Klosters Aänikon
auf die Umgebung

Aehnliches, wie in der Umgebung des Klosters Fischingen,

geschah zur nämlichen Zeit von Seiten des wieder hergestellten

Klosters Tänikon gegen die dortigen Umwohner in den nach Elgg
kirchgenössigen Ortschaften Ettenhausen, Maischhausen und Gunters-

Hausen. Als die erste Aebtissinn Sophie in die fast ganz verlas-

senen Klosterräume einzog, waren die Bewohner in der Nachbar-

schaft dieses Klosters, die meistens Lehengüter des Gotteshauses

inne hatten, noch evangelisch. Dieser eifrigen Aebtissinn war es

nicht blos daran gelegen, wieder einen neuen Konvent, sondern in
der Umgegend eine neue katholische Gemeinde zu sammeln. Eine

Klosterchronik von Tänikon berichtet darüber Folgendes: Sie und

ihre Konventfrauen haben den Umwohnern Kinder aus der Taufe
gehoben, Geldanleihen gemacht und sich gegen sie mildthätig erzeigt,
damit sie wieder katholisch werden. Bei zwei Dörfern sei ihr das

auch gelungen (gewiß ist es jedoch nur bei Maischhausen). Ihre Nach-

folgerinnen hatten mit innern Zwistigkeiten und Ungehorsam ein-

zelner Klosterfrauen und anderer Angehörigen so viel zu thun,
daß sie diese Bekehrungsversuche nicht so leicht noch weiter in
Gegenden, wo das Kloster ebenfalls Gerichtsherr und Güterbesitzer

war, ausdehnen konnten. Es geschah aber dennoch hie und da.

Der Befehl der katholischen Eidgenossen (1561), daß die

thurgauischen Klöster beim Tode ihrer Lehensleute ihren Erben



79

anzeigen können, daß sie, sofern sie nicht katholisch werden wollen,
das väterliche Lehen verlaßen müssen, benutzten auch die Aebtissinnen

in Tänikon.
Es blieben bis Ende des sechszehnten Jahrhunderts immer

noch einzelne Lehenleute des Klosters in der Umgegend von Tänikon

katholisch. Von 1562—1566 wurden von denselben vier Kinder
in Elgg getauft. Von 1588 an kommen zwar in den Pfarrbüchern

dieser Kirchgemeinde keine Personen mehr vor. Dagegen berichtet

der Pfarrer von Aadorf 1596 nach Zürich: „es feien in Gunters-

Hausen und Ettenhausen noch sieben evangelische Haushaltungen,
welche eigentlich nach Elgg gehören, aber die Kirche in Aadorf
besuchen." Das wurde wahrscheinlich feit 1588 in diesen Gegenden

theilweise Sitte. Pfarrer Keller von Elgg klagte 1591 dem

zürcherischen Rathe: nach dem Tode eines evangelischen Lehenmännes,

welcher viele Kinder, darunter auch zwei verehelichte Söhne hinter-
ließ, habe die Aebtissin in Tänikon seiner Wittwe und ihren Kindern

sagen lassen: sie dulde keine Lehenleute mehr, welche die evangelische

Kirche in Aadorf und Elgg oder anderswo besuchen. Wollen sie

nicht katholisch werden, so sollen sie ihr Lehengut verlassen. Wirklich

haben die Leute mit Ausnahme der zwei letztern ein- bis zweimal
die Klosterkirche in Tänikon besucht, aber bald darauf es ihm
(Koler) und dem Gerichtsherrn in Elgg geklagt und dieselben

gebeten, daß sie sich in Zürich für sie verwenden, damit sie, wie

ihre Voreltern, welche dieses Lehengut gehabt, beim Lehen und

evangelischen Glauben bleiben können. Pfarrer Koler bemerkte

schließlich: solche Fälle haben sich sonst zu Ettenhausen und anderswo

in seiner Kirchgemeinde (wozu die Gemeinde Tänikon gehöre) viel

zugetragen. Werden obige Leute von ihrem Gute verstoßen, so

müßten sie aus dem Elgg'schen Kirchengute erhalten werden. Den
9. Juni 1591 beschloß daher der zürcherische Rath: Landvogt
Thomann soll deßwegen mit der Aebiisstnn reden und sehen, daß
sie von ihrem Vorhaben abstehe. Als Thomann dieses thun wollte,
vernahm er, daß die zwei Bauern dieses nicht mehr wünschen.



80

vielmehr bereits dem Wunsche der Aebtissinn entsprochen haben.

Er redete daher nicht mit derselben.

Ohne Zweifel gelang es dem Kloster in nicht langer Zeit,
die ganze Umgegend katholisch zu machen. Später setzte es diese

Versuche in Aadorf fort.*)
Auch andere benachbarte thurgauische Klöster folgten damals

diesem Beispiele nach, besonders das Karthäuserkloster in Jttingen.

v Der Katholizismus wird vom Kloster Jttingen in seiner

Umgebung verbreitet.

Wie wir im frühern Abschnitt gesehen haben, geschah während

der Regierung des Prior Peter von Jttingen bei Frauenfeld wohl

Einzelnes für Ausbreitung des Katholizismus in der Umgebung

dieses Klosters. In den Gemeinden Warth, Weiningen, Ueßlingen
und Hüttweilen, über welche das Kloster Kollator^und Gerichts-

Herr war, blieben fast alle Einwohner während seines Priorates
noch evangelisch. Als aber nach dem Tode Peters (1549) der

kräftige ehemalige Schaffner K. Leonhard wieder zur Hebung des

Klosters zurückgerufen und zum Haupte des Konvents erhoben

wurde, wurde die Lage der evangelischen Bevölkerung schwieriger.

Seine Bemühungen, dieselbe wieder für die katholische Kirche zu

gewinnen, wurden von dieser Zeit an eifriger und mit größerem

Erfolge betrieben. Leonhard war es hauptsächlich, der in diesem

Sinne wirkte, so lange er lebte (1567). Seine Nachfolger chis

1580 sorgten zwar für die Katholiken, betrieben aber das Be-

kehrungswerk mit weniger Eifer.
Einer derselben, Joh. Konrad Stoll von Pforzheim, verließ

sogar bald nach dem Antritt der Priorwürde die katholische Kirche
und nahm den evangelischen Glauben an. Dagegen trat sein

A. à (landssriedliche Akten). Ueber Aadorf siehe L. E. und Knhn,
TR. s., I., 11 und 12.



81

Nachfolger, Peter Carbonarius aus Böhmen (1580—1586) in
die Fußstapfen des Priors Leonhard.

Der Prior Leonhard fand bald nach feiner Rückkehr aus

Aspach (1549) Gelegenheit, für Verbreitung des katholischen Glau-
bens in der Kirchgemeinde Ueßlingen, wozu auch außer der Filiale
Warth bei Jttingen Cötualen im Kantone Zürich gehörten, zu

wirken. Nach einer (richtigen) Notiz einer Klosterchronik von Jttingen
sollen damals in Ueßlingen nur einige wenige Katholiken gewesen

sein, denen er selber Gottesdienst Hielt. Nach einem andern Be-

richte aus dem Anfang des achtzehnten Jahrhunderts sollen zwei

Einzüglinge in Ueßlingen, Namens Brunner, die von Rutschwil

(Zürich) einwanderten, zuerst den evangelischen Glauben verlassen

haben, um die Ammann- und Weibelstelle zu erhalten und nach

ihrem Uebertritte in Jttingen den katholischen Gottesdienst besucht

haben. Bald nach der Ankunft des Priors Leonhard starb der

evangelische Pfarrer von Ueßlingen, Leonhard Hofmann (Ende 1550).
Der Prior wählte nun keinen Nachfolger mehr, sondern versah selber

den Gottesdienst in Ueßlingen und zeigte den Zuhörern auf der

Kanzel an, daß er in Zukunft selber predigen und Messe lesen

wolle, es aber Jedem freistelle, nur die Predigt oder auch die

Messe bei ihm zu besuchen. Er anerbot aber den Gemeindsgenossen,

die evangelisch bleiben wollen, für Taufe und Abendmahl auf
Kosten des Klosters einen Prädikanten kommen zu lassen. Sofern
sie mit diesem Anerbieten nicht zufrieden seien, sollen sie zu ihm
kommen, damit er nach Landsfrieden mit ihnen das Pfarreinkommen
theile. Er glaubte sie dadurch um so eher für seinen Vorschlag

gewinnen zu können, daß er andeutete, „die Pfarrei Ueßlingen sei

dem Kloster Jttingen inkorporirt; bei einer Theilung des dortigen

Pfarreinkommens werden daher die Evangelischen wenig erhalten."
Die Kirchgemeinde verwarf diesen Vorschlag und ließ ihm durch

drei Vierer von Ueßlingen anzeigen, daß sie die Anstellung eines

evangelischen Geistlichen verlange. Der Prior weigerte sich, mit
diesen Abgeordneten zu reden, indem er erklärte: sie seien wohl

6



dazu aufgestellt, nm mit ihm über Zäune und Lehensachen sich zu

besprechen, aber nicht über den Gottesdienst. Diese verächtliche

Behandlung der Abgeordneten der Gemeinde von Seite des Priors
verursachte in derselben große Erbitterung und Bewegung. Es

schien ihr jetzt am Platze zu sein, dem Kollator zu zeigen, daß es

ihnen mit ihrem gerechten Begehren ein Ernst sei. Es wurden

daher über dreißig Abgeordnete gewühlt, um mit dem Kollator
über diese wichtige Sache zu reden. Diese erschienen vor den

Thoren des Klosters und ließen den Prior anfragen, ob er zu

ihnen oder sie zu ihm kommen sollen. Der Prior zog das Erstere

vor und verhandelte mit ihnen vor den Thoren des Klosters. Sie

wiederholten nun die frühere Forderung. Der Prior drohte ihnen

zuerst, er werde den wohl finden, der sie zusammenberufen habe,

und erklärte dann, er werde erst nach fünf bis sechs Tagen Ant-
wort geben. Er hielt Wort, wiederholte aber nur seinen frühern

Antrag und verlangte zugleich im Falle der Theilung und der

Anstellung eines Prädikanten eine Vertröstung, daß sie, sofern die

Theilungssumme für Unterhaltung eines Prädikanten nicht hin-
reiche, das dafür Mangelnde selber aus ihrem Vermögen beisteuern

wollen. Als die Abgeordneten der Kirchgemeinde diesen Antrag
von der Hand wiesen und die frühere Forderung wiederholten,
wies der Prior dieselben wieder ab. Als sie bald darauf eine

Zusammenberufung der Kirchgemeinde verlangten, schlug er es zuerst

aus, gab aber endlich nach und ließ darauf jeden ältesten Mann
in jedem Hause bei einem Pfunde Pfenninge und Androhen von
weitern Strafen dazu einladen. Der Prior erschien selber bei

dieser Kirchgemeinde und erinnerte sie an seine frühern Vorschläge -.

entweder sie selber söhne Taufe und heiliges Abendmahl) zu ver-
sehen oder einen Prediger anzustellen, deu sie theils aus dem ihnen
zukommenden Theile des Pfarrvermögens, theils, sofern das nicht
hinreiche, aus eigenen Mitteln besolden müssen. Er verlangte
darauf, daß sie sich frei entscheiden und durch getrenntes Stehen
oder durch Schreiben ihre Willenserklärung offenbaren. Die An-



83

wesenden waren getheilter Ansicht, wollten weder das Eine »och

das Andere thun, liefen auseinander und suchten beim thurgauischen

Landvogt Schmid (von Uri) Hülfe. Dieser entschied Mittwoch bor

St. Thomas 1550: „Weil Einige den katholischen Gottesienst,
Andere einen Prädikanten verlangen, so sollen der Pfarrpfründe
Gülten und Güter, wie sie bisher ein Vikar fd. h. der vom Kloster

angestellte Pfarrer) daselbst genossen, laut Landsfrieden nach Zahl
der Personen getheilt werden; dann soll der Prior diejenigen ver-
sehen, die bei ihm entweder nur die Predigt oder die Predigt nebst

der Messe besuchen wollen, für die Andern aber, die seine Pa-
storation von der Hand weifen, soll er einen Prädikanten anstellen
der aus den Zinsen des Theilungskapitals und, sofern diese nicht

hinreichen, von den Cötualen besoldet werden müsse. Sofern es

verlangt werde, wolle der Landvogt durch feine Beamten alle

Cötualen auf ihre Kosten anfragen lasse», für welche der drei

Parteien sie sich erklären." Begreiflich ist, daß dieser Entscheid

den Evangelischen nicht gefallen konnte. Die zürcherifchen Cötualen
der Kirchgemeinde Ueßlingen beklagten sich daher bei ihrer Re-

gierung über diese durch den Prior verursachte und vom Landvogt
bestätigte „Sönderung in Parteien". Diese sandte sowohl zu

demselben, als auch zum Landvogte einen Abgeordneten, um zu

verlangen, daß bei der Theilung der Pfarrpfründe nicht drei Par-
teien, sondern nur zwei gezählt werden, einerseits nämlich die-

jenigen, die die Messe begehren, andererseits diejenigen, die den

evangelischen Glauben haben. Nachdem die Theilung nach diesem

Maßstabe stattgefunden habe, soll für die Evangelischen ein guter
Prädikant angestellt werden.

Der zürcherische Abgeordnete fand aber kein Gehör. Der

Prior drang auf Vollziehung des landvögtlichen Urtheiles. Die

evangelischen Kirchgenossen baten darauf den thurgauischen Land-

Vogt um Abzählung aller Gemeindsgenossen und Aufnahme einer

Erklärung, zu welcher der drei Parteien dieselben sich halten wollen.

Dieser entsprach ihrem Wunsche und ließ alle Kirchgenossen vom



84

vierzehnten Jahre an, männliche und weibliche, zu diesem Zwecke

nach Warth berufen. Dem Landvogt gelang es aber damals, die

Parteien dazu zu bewegen, daß ihm die gütliche Austragung dieses

Auslandes überlassen wurde (Mittwoch nach Lätare 1551). Darauf
entschied er auf folgende Weise: Das Kloster Jttingen habe die

Evangelischen von Ueßlingen alle vierzehn Tage, sowie an den

drei hohen Festen vom evangelischen Pfarrer in Hüttweilen ver-

sehen zu lassen, sowohl diejenigen, die des Priors Predigten nicht

besuchen, als diejenigen, die zwar seiner Predigt beiwohnen wollen,

aber wenigstens Taufe und Abendmahl und Kopulation durch einen

evangelischen Geistlichen verlangen. In einer Eingabe der Evan-

gelischen von Ueßlingen von 1589 an den Kollator bemerkten sie

wegen dieses Vergleichs: der Landvogt habe erst dann und zwar

ohne Zweifel auf Antrieb des Priors, als er bei der Absonderung
in Warth gesehen, daß die Zahl derer, die zum Prior stehen, viel

geringer sei, als er gemeint, einen Vergleich vorgeschlagen. Die

Abgeordneten der Gemeinde haben denselben damals Namens der

verschiedenen Theile der Gemeinde unterzeichnet; diese habe, obschon

sie dagegen gewesen, aus Liebe zum Frieden geschwiegen. — Seit
dieser Zeit mehrte sich die Zahl der Katholiken in der Kirchgemeinde

Ueßlingen. Die einen Cötualen hörten wirklich beim Prior die

Messe und die Predigt, andere wenigstens letztere, ein dritter Theil
besuchte dagegen den evangelischen Gottesdienst in benachbarten

Kirchen, besonders in Ellikon. Es kam aber bald dazu, daß der

vierzehntägige Gottesdienst in Ueßlingen aufhörte und kaum mehr

an den hohen Festen gehalten wurde.*) Dagegen versah der Prior
Leonhard seine Anhänger fleißig und stärkte dieselben in ihrem
Glauben und stellte Anno 1559, als er das wegen anderer Ge-

schäfte nicht mehr regelmäßig selber thun konnte, einen katholischen

*) Ueber die Wiedereinführung eines regelmäßigen evangelischen Gottes-
vienstes in Ueßlingen im Jahre 1595 siehe mein biographisches Verzeichnis
Seite 105, und mehr Li. (1.



85

Pfarrer (Vikar) an, dem er außer dem Tisch im Kloster Per Jahr
fl. 3« für den Gottesdienst im Kloster und in Ueßlingen gab.

1557 erhielt er oom Bischof in Konstanz die Erlaubniß, die neu

gebornen Kinder evangelischer Eitern mit ihrer Bewilligung zu

taufen und dieselben, sofern sie zum wahren Glauben sich bekennen,

zu absolviren. Die Klosterchronik von Jttingen berichtet: durch

den Fleiß des Priors Leonhard und seines Vikars habe sich die

Zahl der Katholiken in Ueßlingen sehr gemehrt.

Seitdem der Prior Peter Carbonarius sein Amt angetreten

hatte, gab auch er sich große Mühe, die katholische Gemeinde in
Ueßlingen zu vergrößern. 1581 stellte er einen dort wohnenden

katholischen Geistlichen (Rudolf Armbruster) an. Er schrieb 1586

nach Luzern: er habe seit fünf Jahren in der Kirchgemeinde Ueß-

lingen über einhundert und fünfzig Seelen zur katholischen Religion
bekehrt und den Prädikanten abgeschafft, dagegen die Pfründe einem

katholischen Geistlichen übergeben, auch das hochheilige Sakrament

in öffentlicher Prozession wieder in die Kirche getragen, wo es

seit dem Lutherthum nie mehr gestanden. Diese Darstellung scheint

nicht ganz richtig zu sein. Trotz der ungünstigen Stellung der

Evangelischen in der Kirchgemeinde, die den Gottesdienst mit Aus-
nähme der drei hohen Feste (nämlich an Nachtagen) bald nach

1551 verloren und deßwegen entferntere evangelische Kirchen besuchen

mußten, scheint die Zahl der Abgefallenen nicht so groß gewesen

zu sein, wie der Prior der luzeruischen Regierung schrieb. Sicher

ist, daß Anno 1589 in der nicht so großen Gemeinde Ueßlingen

noch über einhundertneunundzwanzig evangelische Haushaltungen

wohnten und nur sechszehn katholische. Sogar in dem nur ein

paar Minuten vom Kloster Jttingen entfernten Dorfe Warth waren

gegen Ende des sechszehnten Jahrhunderts nur vier katholische

Haushaltungen, darunter der Ammann des Gerichtsherrn. Erst

später in Zeiten der Theurung mehrten sie schon sich in letzten»

Orte bis über sechsuudzwauzig. Im Dorfe Ueßlingen, wo die

meisten Katholiken in der Kirchgemeinde wohnten, waren sie 1631



86

zahlreicher, als die Evangelischen. Als 1606 die zürcherische Re-

gierung den Prior in Jttingen bat, die Kinderlehre in Ueßlingen

einführen zn lassen, wollte er darum der Bitte nicht entsprechen,

weil (wie er nach Luzern schrieb) mehrere seiner Gerichtsgenossen

daselbst katholisch geworden, nun aber, wenn dieser zürcherische Plan
ausgeführt werde, zu befürchten sei, daß die jungen und unver-

ständigen Kinder überlistet werden und endlich abfallen. — Ueber

das im Anfang des folgenden Jahrhunderts gerade in dieser Kirch-

gemeinde so eifrig betriebene Proselytenwerk vernehmen wir aus

einem evangelischen Pfarrberichte von 1612: während der theuern

Jahre seien viele Evangelische wegen Almosen und Anleihen an

Geld und Lebensmitteln aus Jttingen katholisch geworden, und

in einem andern von 1646 : vor zwanzig Jahren seien zehn evan-

gelische Haushaltungen in Buch zum Uebertritt genöthigt worden. —
Zirka 1612 waren einhundert und zehn evangelische Haushaltungen
mit vierhundert und dreizehn Personen und im Jahre 1646 nur
noch ein und achtzig mit vierhundert und sechszehn Seele» und

fünf und fünfzig kath. Haushaltungen mit zweihundert und achtzehn

Seelen.*) —
An gutem Willen, in der benachbarten Kirchgemeinde Hütt-

weilen für Ausbreitung des Katholizismus zu arbeiten, fehlte es

dem Prior Leonhard und seinen Nachfolgern nicht. Ein Haupt-
gründ, warum es hier nicht in demselben Maße wie in Ueßlingen

gelang, war, daß hier der evangelische Geistliche nicht entfernt
werden konnte. Vergeblich wurde das 1-539 von Seite des Klo-
sters Jttingen versucht. Die Zahl der Katholiken mehrte sich daher

hier nur unbedeutend. Noch Anno 1631 wohnten nur sechszehn

katholische Haushaltungen unter einundfünfzig evangelischen in der

Kirchgemeinde. Nur selten besorgten noch Mönche von Jttingen
(meist der Prior) diese Gemeinde, sondern eigne Geistliche, die bis

I'd. .4.. (bei Jttingen) und X. lbei Hiittwcilen, Bdl> II., beson-
ders Nro. 14).



87

1664 im Kloster Jttingen wohnten, seither aber in Hüttweilen.

Schon vor 1592 hielten dieselben auch eine paritätische Schule. Da-

mals mußte aber der Prior gestatten, daß der evangelische Pfarrer
die Kinder seiner Kirchgenossen selber beschule.

Wann in Warth bei Jttingen wieder ein Altar in die dor-

tige Kapelle kam. ist unbekannt.*) Dagegen geschah es 1595 im

nahen Weiningen. Es fanden sich zehn Personen in dieser Ge-

meinde, in deren Namen der eifrige Prior Benedikt (Knecht von

Luzcrn) die Aufrichtung eines Altars und die Anstellung eines

katholischen Geistlichen in der Kapelle in Weiningen, einer Filiale
von Pfyn, worin bisher vom dortigen Pfarrer nur evangelischer

Gottesdienst gehalten wurde, verlangte (September 1593). Der

Kollator derselben (Blarcr) stimmte bei und der thurgauische Land-

vogt (Kaspar Roman Beßler von Uri) versprach seine Beihülfe.
Die Evangelischen in Weiningen waren aber dagegen, indem sie

erklärten: ihre katholischen Mitkirchgenossen können in ihrer Pfarr-
kirche die Messe besuchen und katholischen Gottesdienst halten. Sie

ließen daher Zürich durch drei Gesandte (Michael Liner, Hans
Fischer, genannt Wälti und Hans Huber, genannt Hasenbub) um

Hilfe und Schutz bitten. Der zürcherische Rath beauftragte den

gewesenen thnrgauischen Landvogt, Hans Thomann, sowohl bei

den vorher genannten Ausschüssen von Weiningen sich wegen der

Personen, die die Einführung der Messe in Weiningen verlangen,

zn erkundigen, als mit dem Prior zu reden, daß er, sofern er auf
seinem Vorhaben laut Landfrieden beharre, den dortigen Evange-
tischen die schriftliche Znsicherung gebe, daß sie wie bisher vom

evangelischen Pfarrer in Pfyn versehen werden können (8. Sept.).

*) Warth erhielt erst 17V8 und >7!W, je für ein Jahr, vom Bischöfe
die Erlaubniß zu regelmäßigen Sonn- und Fcsttagsgottesdiensten am Vor-
und Nachmittage. Nachdem es seit 1866 versucht, eine eigene Kuratie zu
werden, gelangte es 183.? dazu; siehe bischöfliches Archiv, und Kühn,
I'd. s., I., Seite 367.



88

Der Prior gab dem zürcherischen Gesandten guten Bescheid. Man
erfuhr aber bald nachher, daß er seinen Plan dennoch ausführen
wolle. Nach der Kirchweihe (Mitte Oktober 1593) erschien er im

Begleite Beßlers und Blarers in Weiningen und verlangte im

Namen der hohen und niedern Obrigkeit, sowie des Kollators von

der dortigen Gemeinde, daß sie zur Aufrichtung eines Altars und

zur AusHingabe des Kirchengutes willige, damit aus letzterm ein

Priester angestellt werden könne. Der Landvogt unterstützte dieses

Begehren mit Drohungen. Diese bewirkten, daß die evangelische

Gemeinde allen diesen Wünschen entsprach. Sie bereute es aber

bald und ließ Zürich von Neuem um Hülfe und Schutz bitten.

Wegen dieses neuen Rathsuchens wurden die Weininger nach Jttingen
zitirt, wo sie dem Landvogt nach Drohungen von ernster Bestra-

fuklg und Schluß der Thüre versprechen mußten, in Zukunft nicht

mehr in Zürich Rath zu holen. Sobald dieses durch Pfarrer
Traber in Pfyn von dieser Verhandlung Kunde erhielt, ließ es

durch Gesandte dem Landvogte sein ungebührliches Benehmen vor-
stellen und dem Prior sagen, daß er die Evangelischen in Wei-

ningen beim alten Herkommen bleiben lassen solle; würde er die-

selben ferner drängen, so werde Zürich Mittel und Wege finden,
sie zu schützen. Die Gesandten erhielten aber auch die Erlaubniß,
die obschwebende Sache zu ordnen. Es kam wirklich damals (No-
vember 1593) zwischen den zürcherischen Gesandten (Alt-Landvogt
Thomann und Rathsherr Rahn) und dem Prior folgender Vertrag

zu Stande: 1) wurde die Aufrichtung eines Altars in Weiningen
gestattet, jedoch durfte derselbe mit den Tritten und aller Weite

sich nicht mehr als 9 Fuß von der hintersten Mauer ausdehnen;

2) statt der alten Kanzel wurde die Errichtung einer neuen bewil-

ligt; 3) durfte der Chor nicht eingeschlossen werden; 4) für den

Verlornen Platz im Chore darf eine Empore gebaut werden; 4) alle

diese Bauten sollen ohne Schaden der Gemeinde und des Haupt-
gutes der Kirche gemacht werden; 5) die Evangelischen in Weiningen
bleiben bei ihren bisherigen kirchlichen Rechten. — Der Prior



89

sammt Beßler und Blarer nahmen diese mündlich verabredeten

Punkte an. Da aber Weiningen und daher auch Zürich dieses

nicht thun wollten, drohte Beßler den Ausschüssen von Weiningen,
welche daselbst Rath geholt hatten, mit Einkerkerung. Dieses bewog

Zürich, die frühern Abgeordneten wieder nach Frauenfeld zu senden,

um den Landvogt auf bessere Gedanken zu bringen und daselbst

sowie in Jttingen auf Abänderung einzelner Punkte zu dringen und

Weiningen zu rathen. Darauf entschloß sich aber der dortige Rath

zur Annahme des Vertrages; nur verlangte er, daß derselbe von

der landvögtlichen Kanzlei in Frauenfeld niedergeschrieben und

gesiegelt werde (1. Mai 1594). Seit dieser Zeit wurde nebst dem

evangelischen auch katholischer Gottesdienst in Weiningen gehalten,
beides durch die Pfarrer in Pfyn. Noch 1710 hielt monatlich der

katholische Pfarrer in Pfyn einmal in Weiningen Messe; später

übernahm das der Pfarrer in Warth.*) 1710 waren in Weiningen
zweiunddreißig evangelische Haushaltungen mit zweihundert und eilf
Seelen und nur zwei katholische Familien, darunter diejenige des

Meßmers.

v Einfluß der übrigen thurgauifchen älößter auf die

thurgauischen evangelischen Gemeinden.

Auch die übrigen thurgauischen Klöster suchten, für Ausbrei-

tung ihres Glaubens zu wirken und beschränkten die von ihnen

abhängigen evangelischen Gemeinden und Personen in ihren Rechten.

Als nach dem Fall der Stadt Konstanz die evangelische Kirchgemeinde

Kurzrickenbach-Egelshofen den Gottesdienst in der Filialkirche des

Klosters Kreuzlingen in Stadelhofen (einer Vorstadt von Konstanz),
die ihr seit 1582 gegen Verzichtleistung auf ihre Mutterkirche

0 (landssricdliche Akten vom Jahre 1593). Der Vertrag voin
November 1593 ist nur nach den im April 1594 vorgenommenen Aenderungen
vorhanden. — Auch das Kirchengut wurde damals dem KoUator übergeben. —
Betreffs Weckingen siehe Seite 8.



90

Klosterkirche) zur Benutzung überlassen war, verloren hatte, weigerte

sich der Kollator (der Abt von Kreuzlingen), den Evangelischen eine

andere Kirche zu übergeben und einen evangelischen Geistlichen

anzustellen, verlangte dagegen, daß sie sich von dem katholischen

Klostergeistlichen versehen lassen oder wegziehen sollen. Er wurde

aber von den Gesandten der sieben regierenden Orte, bei denen die

evangelischen Kirchgenossen klagten, genöthigt, ihnen die deni Kloster

gehörende Kapelle in Kurzrickenbach abzutreten und einen jährlichen

Beitrag von sl. 32 zur Besoldung eines evangelischen Geistlichen

zu geben und den Friedhof bei der Mutterkirche ferner benutzen

zu lassen (1549). — Im Jahre 1561 erlaubte dagegen das Stift
Kreuzlingen den aus St. Gallen vertriebenen Nonnen von dem

St. Katharinen-Orden in St. Gallen, in das ihni gehörende Kloster

im Nollenberg einzuziehen*), und 1593 erwarb es die Frühmeß-

Pfründe in Märstetten. Auf das Verlangen einer ehemaligen

Köchinn eines katholischen Geistlichen ließ es seit 1594 im letztern

Orte Messe lesen, obschon die wenigen Katholiken, die früher in
der Kirchgemeinde wohnten, unmittelbar vorher wieder evangelisch

geworden waren.
Das Stift Bischofszell, welches Kollator der ehemaligen Ka-

planei und Filialkirche im benachbarten Neukirch war, überließ bis
1555 der dortigen ganz evangelischen Kirchgemeinde nicht nur den

ungestörten Gebrauch der dortigen Kirche, sondern auch des dazu

gehörenden Kaplaneifonds, so daß die Gemeinde daraus meistens

eigene Geistliche halten konnte und nur zeitweise sich von Bischofszell

aus versehen ließ. Als 1555 ein Prädikant die Gemeinde verließ,
und dieselbe einen Nachfolger wühlen wollte, hinderte es der Probst
des Stiftes Bischofszell, indem er verlangte, daß sie den evange-

lischen Gottesdienst in ihrer Pfarrkirche (Sulgen) besuchen. Er
rechtfertigte sein Begehren damit, daß er vorgab, er sei von Einigen,
deren Vordem seiner Zeit Vergabungen an diese Kapelle gemacht

Siehe Seite 63, wo es heißen soll ' nach 155«.



91

linben, gebeten worden, wieder darin katholischen Gottesdienst hatten

zu lassen. Als das Stift Bischofszell von der Forderung nicht

abstehen wollte, klagten die evangelischen Cötualen bei der Tag-
satzung und verlangten, bei ihren bisherigen Rechten geschützt zu

werden, weil keine Katholiken in ihrer Kirchgemeinde sich sinden.

Die Tagsatzung entschied den 14. März 1555 auf folgende

Weise: Es soll die evangelische Kirchgemeinde Neukirch keinen eigenen

Geistlichen mehr anstellen, sondern sich von einem der Prädikanten,
in Bischofszell versehen lassen; diesem sei auch erlaubt, ihre Kinder

zu taufen, sofern das nicht in ihrer Pfarrkirche (Sulgen) geschehen

könne. Sofern Etliche im Schönenbergcr Amte (wozu Neukirch

gehörte) die Messe begehren, sollen sie dieselbe in dieser Kirche

< Neukirch) erhalten. — Bis 1566 blieb der Kaplaneifond immer

noch in den Händen der evangelischen Kirchgemeinde. Weil keine

Katholiken in der Kirchgemeinde wohnten, unterblieb die Anstellung
eines Priesters. Dennoch verlangte 1566 das Stift Bischofszell,

daß ihm der Fond herausgegeben werde, damit es nach der Do-
tation die Pfründe durch einen Priester versehen lassen könne. Die

Evangelischen widersetzten sich auch jetzt, weil kein Gemeindsgenosse

die Messe verlange. Der Streit kam wieder an die Tagsatzung.

Diese hob den 19. Februar 1566 das Urtheil von 1555 auf und

entschied nach der Forderung des Stiftes, erlaubte aber wenigstens

den Evangelischen auf ihre Kosten in dieser Kirche Gottesdienst

halten zu lassen und einen Prädikanten anzustellen. Bis 1593,
dem Weggang von Herrn Fnrner, versahen die Helfer von Bischofszell
die Evangelischen von Neukirch und seit 1600, wo Hans Maler
hinkam, wieder eigene Geistliche. Sicher ist, daß im Anfange des

siebenzehnten Jahrhunderts ein Altar in der Kirche stand, und daß

damals zwei kath. Haushaltungen in der Gemeinde wohnten, denen

alle vierzehn Tage an Wochentagen zuerst vom Pfarrer in Heiligkreuz
und seit 1629 bis 1806 von demjenigen in Sulgen Messe gelesen

wurde. Auch in den folgenden Jahrhunderten wohnten nur wenige

Katholiken in dieser Gemeinde; 1711 waren unter fünshundertsiebzig



92

Evangelischen nue siebzig Katholiken. Nach Aufhebung dee Stiftes
Bischofszell (1848) gelang es der evangelischen Kirchgemeinde mit
der Regierung einen Vertrag abzuschließen, wodurch sie gegen einen

Revers, dast sie im Falle des Bedürfnisses die Katholiken wieder

in dieser Kirche Gottesdienst halten lassen wolle, die Erlaubniß
erhielt, den Altar aus der dortigen Kirche zu entfernen und dieselbe

ganz für den evangelischen Gottesdienst zu benutzen (16. Jan. 1852).
Aehnliches erfuhr die Kirchgemeinde Berg, deren Kirche vor

der Reformation eine Filiale von Sulgen wurde und wie die dortige

Kirche dem Stifte Bischofszell einverleibt worden war. Von 1529
bis in die Mitte des sechszehnten Jahrhunderts fand in Berg nur
evangelischer Gottesdienst durch einen daselbst wohnenden Geistlichen

statt; der Kollator hatte nichts dagegen und stellte auch die 1596

gestiftete Kaplanei nicht wieder her. Erst in der Mitte des sechszehnten

Jahrhunderts wies es die Evangelischen an die Pfarrkirche in Sulgen,
stellte keinen Prädikanten mehr an, anerbot dagegen, obschon nach

1575, wie die Evangelischen ohne Widerspruch bemerkten, wenige

oder keine Gemeindsgenossen die Einführung des katholischen Gottes-

dienstes verlangten, sie wieder wie vor der Reformation laut Ver-

trag vom Jahre 1386 versehen zu lassen. Obschon diese es aus-

schlugen, beharrte das Stift auf seiner Weigerung, ließ dagegen

von Bischofszell aus (durch einen gewissen Herrn Silvester) hie

und da laut obigem Vertrage sowohl in Berg, als in der Schloß-

kapelle in Bürgten Messe lesen. Seit dieser Zeit mußten die

Evangelischen eine Zeitlang den Gottesdienst in Sulgen besuchen;

nur mit Mühe erhielten sie später mit Beihülfe ihres Gerichtsherrn

wieder in Berg evangelischen Gottesdienst, der vom Pfarrer in

Sulgen besorgt wurde und konnten denselben später auf eigene

Kosten beibehalten. Nach dem landvögtlichen Urtheile von 1559

ließ das Stift zwar seither hie und da in Gegenwart von wenigen

Personen katholischen Gottesdienst halten, stellte aber trotz eines

von einem katholischen Gerichtsherrn (Ryf) veranlaßten schieds-

gerichtlichen Urtheils von 1571 erst 1589 in Folge der Bemühungen



93

eines neuern katholischen Gerichtsherrn (Brüinsi) einen eigenen

katholischen Geistlichen an und übergab demselben das Einkommen

der zur Reformationszeit eingegangenen Kaplanei.*)
Das Kloster Katharinenthal bei Dießenhofen nöthigte seine

evangelischen Lehenleute in der benachbarten Kirchgemeinde Basadingen
entweder katholisch zu werden oder die Klosterlehen zu verlassen.

Bei der zürcherischen Herbstsynode im Jahre 1604 klagte Pfarrer
Monhard in ^Basadingen: Die Nonnen in St. Katharinenthal
haben beim Tode eines ihrer Lehenbauern in seiner Gemeinde seine

Söhne kommen lassen und ihnen erklärt: sie können das väterliche

Gut nur behalten, wenn sie katholisch werden; ferner, daß eine

Nonne damals verlangt: man solle die Katholiken nicht neben den

Hugenotten beerdigen. 1608 wiederholte er obige Klage in Zürich.
Die Verwendung der dortigen Regierung zu Gunsten der evange-

tischen Lehenleute in Basadingen war aber fruchtlos. Das Kloster

fuhr eifrig fort, für Katholisirung der Gemeinde theils so, theils

auf andere Weise zu wirken. So verließen in Basadingen nach

einem Pfarrberichte von 1710 zwölf Haushaltungen, darunter drei

Erblehenbesitzer, seit Menschengedenken aus diesem Grunde den

evangelischen Glauben. — Im Jahre 1612 bat die Aebtissinn in
St. Katharinenthal den Kollator von Müllheim (Bischof in Konstanz)

und Gerichtsherrn in Basadingen, den evangelischen Pfarrer daselbst

an eine seiner evangelischen Lehenpfründen zu wählen, weil sie im
Sinne habe, an dessen Stelle einen katholischen Pfarrer hinzusetzen,

indem sie hoffe, daß sie auf diese Weise den ganzen Flecken wieder

zum katholischen Glauben werde bringen können. Erst beim Tode

des Pfarrers Monhard (1630) gelang das theilweise. Die Aebtissinn

wählte einen katholischen Geistlichen nach Basadingen, wo bereits

ein Drittheil der Gemeinde katholisch war, und übergab demselben

das katholische Pfarrhaus; die evangelische Gemeinde wollte sie von

einem benachbarten Pfarrer versehen lassen. Zürichs Bemühungen

*) Id. (im Stiftsarchive Bischofszell).



94

gelang es aber, daß wieder ein evangelischer Geistlicher gewählt
und ihm ein anderes Pfarrhaus gegeben wurde, das der Kollator
bis gegen Ende des siebenzehnten Jahrhunderts unterhalten mußte.*)
Seit dem Anfang des siebenzehnten Jährhunderts wnchs in Folge
der fortgesetzten Bemühungen des Kollators die katholische und nahm
die evangelische Kirchgemeinde ab. 1654 zählte erstere neunundzwanzig

Haushaltungen und letztere noch achtunddrcißig; im Jahre 1712

waren vierundvicrzig evang.Hanshaltungen mit zweihundert und sechs

Personen und achtundvierzig bürg, kathol. mit zweihundert und sieben

Personen. Wann in der Kapelle Wilenstorf bei Basadingen wieder

Messe gehalten wnrde, ist unbekannt. 1712 geschah es zu ver-

schiedenen Zeiten; das Kloster Katharinenthal unterhielt sie allein.

3. Stellung der auswärtigen kalh. Gerichtsherrn und Kollaloren

zu den thurgaulschen evangelischen Gemeinden.

Viele auswärtige Klöster, Stifte und Privatpersonen hatten

seit alter Zeit im Thurgau die Gerichtsherrlichkeit, Besitzungen und

Kollaturen, nämlich die Abtei Reichenau, die seit 1546 an den

Bischof von Konstanz überging, der Bischof von Konstanz und sein

Domkapitel, die Stifte St. Stephan und St. Johann und das

Augustiner-Kloster daselbst: ferner die Benediktiner-Abteien in
St. Gallen und Einsiedeln. Die zwei ersten Aebte des letztern Klosters

(St. Gallen) zeichneten sich durch ihren Eiser in Verbreitung des katho-

tischen Glaubens in ihren thurgauischen Besitzungen aus. Weit

weniger war das der Fall bei den Bischöfen von Konstanz, mit
Ausnahme des Bischofes Andreas ist 1666). Auch die andern

eben genannten Stifte und Klöster in Konstanz zeigten sich gegen

ihre thurgauischen evangelischen Lehenleute meist loyal. Dennoch

erlaubten sie sich zeitweise auch manche Eingriffe in die Rechte der

X. sbei Basadingen und Synodalprototoll) : '1R, (im Meers-
burger Archive bei Mllllheim).



95

von ihnen abhängigen evangelischen Gemeinden. Der Bischof von

Konstanz (Andreas) verlangte von seinen Angehörigen in Arbon
die Annahme des neuen Kalenders, und später von den Evan-

gelischen in Arbon und Horn sogar die Annähme des katholischen

Glaubens (1593).
Das Domstift Konstanz zögerte, bei einem Pfarrwechsel in

Altersweilen dem Wunsche der dortigen ganz evangelischen Kirch-

gemeinde betreffend Anstellung eines andern Geistlichen nachzukommen,

anerbot ihr aber, sofort einen Meßpriester zuzusenden. Es wurde

aber durch die Tagsatzung angehalten, der Forderung der Gemeinde

zu entsprechen.

Der vom König Ferdinand von Oesterreich erzwungene Ueber-

tritt der Reichsstadt Konstanz, die damit zugleich eine österreichische

Stadt wurde, hatte auch auf thurgauische Filialen der St. Stephans-
kirche daselbst Einfluß, Oberhofen und Bernrain. Beide Gemeinden

waren damals noch beinähe ganz evangelisch, nur in ersterer Ge-

meinde waren die Schloßbewohner in Liebbnrg katholisch, in letz-

terer wohnte wahrscheinlich kein Katholik, vielmehr ließen sich daselbst

entschieden evangelisch gesinnte Familien ans Konstanz, welche wegen
des Glaubenswechsels daselbst ihre Vaterstadt verlassen mußten, iin
Umfange der Filiälgemeinde Bernrain nieder, z. B. die Familien
des berühmten Bürgermeisters Thomas Blarer und die Wittwe^)
nebst dem Sohne seines noch berühmtem Bruders, des Reformators
Ambrosius Blarer, ferner die angesehene Familie Schultheiß. Die
Kapelle wurde damals wohl dem neuen katholischen Pfarrer von

St. Stephan (Joachim Erni) übergeben und ebenso überließ ihm
nnd seinen Nachfolgern der Kollator (Stadtrath Konstanz) die

Benutzung des Kaplaneifonds, aber erst seit dem zweiten Dezen-
nium des siebzehnten Jahrhunderts wurden im Auftrag des Pfarrers

*) Sie hies! Katharina Ryf, genannt Weither (von Blidegg-Sittcrdorf),
früher Nonne in Münsterlingen; sie war eine Schwester des Friedrich und
Dietrich Ryf (siehe frUherf,



96

von St. Stephan vom Pfarrer im Kloster Kreuzlingen darin ein

paar Male jährlich Messen gelesen. Erst seit Dezember 1636

wählte der Kollator von Bernrain wieder einen Kaplan (Thomas

Süß), der aber in der Stadt Konstanz wohnte und hauptsächlich

dem Stiftspfarrer in der Seelsorge half und überdies hie und da

in Bernrain Messe las. Die dortigen wenigen Katholiken verlangten
aber bald die Uebersiedlung desselben zu ihnen, was 1639 oder

1649 geschah. Ueber die evangelische und katholische Kirchgemeinde

Bernrain-Emmishosen siehe mein biographisches Verzeichniß der

thurgauischen Geistlichen, viertes und fünftes Heft der Mittheilungen
des thurgauischen historischen Vereins, Seite 241.*)

In der Kapelle in Oberhofen, wo der Stifspfarrer von

St. Stephan vor der Reformation hie und da eine Messe halten

lassen mußte, wofür sechs Pfunde Pfenninge ihm zukamen, war

von 1529—1548 kein katholischer Gottesdienst. Wie es scheint,,

waren 1549 noch keine Katholiken in dieser Filialgemeinde, daher

verlangten die evangelischen Kirchgenossen vom Stiftspfarrer Erni,
daß er für Fortsetzung des evangelischen Gottesdienstes sorge. Ein
Schiedsgericht nöthigte ihn dazu, dafür den Gemeindsgenossen fl. 10

jährlichen Beitrag für fünf Jahre zu geben (10. Juli 1549).**)?
Nur im Schlosse Liebburg wohnten Katholiken, für die nach 1548

von einem Kaplane des Stiftes St. Stephan alle Sonn- und
Festtage in der dortigen Schloßkapelle Gottesdienst gehalten wurde.

Noch 1633 waren aber in den zu Oberhofen gehörenden Ort-
schaften keine Katholiken und in der dortigen Kapelle nur die

Ueberreste eines vorreformatorischen Altars. Erst als der bekannte

evangelische Konvertit, Marx von Ulm auf Grießenberg, als Tochter-

mann des damaligen Schloßbesitzers Raphael von Reichlin-Meldegg,
diese Herrschaft erhielt, führte er wie in Leutmerken, so auch in

*) Bischöfliches Archiv in Solothurn (bei Bcrnrain).

Dieser Beitrag wurde bis zur Auflösung des Stiftes St. Stephan,
bezahlt.



97

Oberhofen den katholischen Gottesdienst ein und schloß deßwegen

den 29. Oktober 1638 mit der evangelischen Kirchgemeinde einen

Vertrag betreffend die Benutzung der Kirche für beide Konfessionen.

1695 fand nur zwei Male im Jahre in Oberhofen katholischer

Gottesdienst statt. Außer den Familien des Schloßverwalters und

Schloßforsters war damals in dieser Kirchgemeinde nur eine bürger-
liche Familie; im Jahre 1712 wohnten in derselben siebenzig evan-

gelische und acht katholische Haushaltungen.*)
Die alte Kirchgemeinde Birwinken, deren Kirche vom Augustiner-

kloster in Konstanz versehen werden mußte, hatte seit der Refor-
mation immer eigene Geistliche. 1565 mußte sie mit dem Kollator
einen Vergleich wegen der Pastoration schließen. Sie erhielt durch

denselben nicht mehr so viel, daß für die folgenden Zeiten immer
ein eigener Geistlicher erhalten werden konnte. Hie und da war
es noch der Fall. Seit Ende des sechszehnten Jahrhunderts mußte
sie darauf verzichten und eine Filiale von Langrickenbach werden.

Der Abt von Einsiedeln verlangte von seinen Gerichtsgenossen

in Burg die Beobachtung katholischer Ceremonien beim Läuten der

Glocken, entfernte den evangelischen Geistlichen im benachbarten

Eschenz, stellte dagegen für die wenigen Katholiken daselbst einen

Priester an. Die Evangelischen mußten seit dieser Zeit die Kirche

in Burg besuchen (1569), behielten aber noch fast ein Jahrhundert
lang das Beerdigungsrecht bei der Mutterkirche.**)

Die Aebte von St. Gallen hatten die Freude, daß sie während

dieser Periode in mehreren thurgauischen Gemeinden, wo sie ent-
weder Kollatoren und Gerichtsherren, oder wo nur letzteres der

Fall'war, in bisher evangelische Kirchen den katholischen Gottes-

dienst einführen konnten.

* > A. (bei Güttingen).

Ueber die Einführung der Messe in Buhnang auf den Wunsch

Weniger, zuerst 158? und erst bleibend 1596, stehe Kühn, s., I., 57,
und Pupikoser, Kirchgemeinde Bußnang, Seite 31 und folgende.

7



98

Es mißlang ihnen das nur in Keßwil*) im Jahre 1547, wo

diese Abtei die niedere Gerichtsbarkeit besaß, sowie in Salmsach.

Bessern Erfolg hatten die Bemühungen der Aebte von St. Gallen

in Heiligkreuz. Seit 1549 war ein evangelischer und ein katho-

lischer Pfarrer in Heiligkrenz. Als nun der evangelische Pfarrer
Ulrich Täschler starb, wurde wegen Zunahme, der katholischen Be-

völkerung in den Gerichten der Abtei St. Gallen eine Zählung vor-

genommen (Sonntag nach Marx 1554) und aus demselben Grunde

wieder eine solche Sonntag nach Michaelis 1569. Das erste Mal wur-
den drei und dreißig katholische und vierzig evang. Männer und bei

der zweiten Abchurung acht und zwanzig evangelische und siebenzig

katholische Männer gezählt. Die Evangelischen beklagten sich über

die ungesetzliche Vornahme beider Abchurungen, d. h. die ungerechte

Begünstigung der Katholiken, fanden aber auch beim thurgauischen

Landvogt keinen Schutz. Sei: 1554 waren die Evangelischen nicht

mehr im Stande, einen eigenen Geistlichen zu halten, sondern

wurden vom Helfer Jakob Last in Bischofszell versehen. Nach

dessen Tode hörte der evangelische Gottesdienst in Heiligkreuz ganz

auf. — Die Evangelischen dieser Kirchgemeinde besuchten von nun

an den evangelischen Gottesdienst in benachbarten evang. Kirchen,

besonders im nahen Neukirch und Bischofszell. Der Abt Joachim

verlangte aber von seinen Gerichtsgenossen in dieser Kirchgemeinde
bei einer Strafe von zehn Pfunden Pfenning (zirka fl. 11), daß

sie für Predigt, Taufe, Trauung und Beerdigung den katholischen

Pfarrer in Heiligkreuz benutzen und nicht mehr den evangelischen

Gottesdienst in Neukirch besuchen sollen. Als Einige deßwegen

sogar in Gefangenschaft gefetzt wurden, nahm sich Zürich derselben

*) Ueber Keßwil siehe X. d. und Kühn, ?Ii. s,, II., 58. Ein ähn-
licher Versuch eines armen evangelischen Gliedes der Familie Giirhusf im
Jahre 1595 endete damit, daß die betreffenden Jahrzeitmessen gegen Ent-
schädigmig nach Romanshorn verlegt wurden; siehe L. (1. Ueber Salmsach
siehe Seite 106.



99

an, erlangte aber nur so viel, daß die Strafe etwas gemildert wurde.

Warum der Gerichtsherr so hartnäckig bei seinem Entschlüsse blieb, geht

aus einem Schreiben des Abtes Bernhard vom Jahre 16V0 hervor,

worin er über die Maßregeln seiner Vorfahren in Heiligkreuz Nach-

richt gab und dann hinzufügte: „Der Neugläubigen gibt es Gottlob

an diesem Orte so wenig, daß sie keinen eigenen Prädikanten

erhalten können, sondern also „trungrnlich" die katholische Predigt

hören müssen. Diese ganze Handlung ist darum vorgenommen

worden, damit sie vielleicht zum katholischen Glauben möchten bewegt

werden. Im Einverständnisse mit den katholischen regierenden

Orten habe er daher Anno 1575 ihrem Gesuche betreffend ferneres

Versehenlassen durch den Helfer von Bischvfszell nicht entsprochen,

dagegen habe er ihnen anerboten, einen eigenen Prädikanten, der

in seinen Gerichten wohnen müsse, anzustellen, oder sie durch den

Priester in Heiligkreuz versehen zu lassen." Der Abt wußte aber

wohl, daß die Anstellung eines Prädikanten darum unmöglich sei,

weil die Evangelischen bei der frühern Abchurung dafür zu wenig

erhalten hatten. Er erreichte wenigstens so viel, daß seine Gerichts-

genoffen in dieser Kirchgemeinde allmälig katholisch wurden. Die

evangelischen Cötualen in den andern Gerichten besuchten dagegen
die umliegenden evangelischen Kirchen,*)

In der Mitte des sechszehnten Jahrhunderts fand der Abt
Diethelm in St. Gallen einen erwünschten Anlaß in zwei andern

benachbarten Kirchen, die wie Heiligkreuz in seinen niedern Gerichten
und an der Grenze der alten Landschaft St. Gallen lagen, aber

einem andern Kollator (dem Ritterhause Tobel) gehörten, den

^ *) Sie thaten das wie die evangelischen Leidensgcnossen der Umgegend
his 1714 in Neukirch, Darüber sowie über den einhundertjährigen Kampf
der Evangelischen in Heiligkreuz (im Jahre 1668: einhundert und achtzig
Seelen) für eigenen Gottesdienst daselbst siehe mein biographisches Vcrzeichniß
Seite 169 und 173 und mehr L, d, und nach meinen Mittheilungen
Kühn, I'd. s,, II., Seite 77 und folgende. — Im Jahre 1641 waren
einhundert und fünfzehn katholische Cötualen.



100

katholischen Gottesdienst wieder einzuführen, nämlich in Wuppenau
und Wilen (Schönholzerswilen). Beide Kirchgemeinden waren

seit 1529 evangelisch geblieben und hatten eigene Prädikanten;
nur Wilen hatte seit dem Tode des Pfarrers und Dekans Brunner
sich vom Pfarrer Thrayer von Wuppenau versehen lassen. Wie
der Abt Diethelm an den Kollator beider Pfarreien schrieb, ver-

langten bei ihm um 1560 in beiden Kirchgemeinden „ohne Zweifel
aus Eingebung des Allmächtigen" etliche Personen aus seinen dor-

tigen Gerichten, besonders Kranke, welche die Sakramente entbehrten,,

die Wiedereinführung der Messe und die Anstellung von katholischen

Geistlichen, weßwegen er dafür den Kollator der beiden Pfründen
ansprach. Dieser entsprach dem Wunsche des Gerichtsherrn und

fand in Wuppenau keinen Widerstand, besonders weil anfangs die

Besorgung des katholischen Gottesdienstes, der nur an Sonntagen
(seit dem zweiten Sonntage nach Ostern 1560) gehalten wurde,
dem Pfarrer in Heiligkreuz übergeben und der damalige evangelische

Pfarrer in Wuppenau nur angehalten wurde, ihn dafür jedesmal

mit fünf Batzen zu entschädigen. Ueberdies erhielt derselbe nach

eine Entschädigung aus dem Kirchenfond von Welsensberg. Dieses

dauerte aber nur zwei Jahre. Als nun der Abt damals den Pfarrer
Thrayer, weil er mit Bewilligung des zürcherischen Ehegerichtes

eine nahe Anverwandte seiner ersten Frau*) geheirathet, absetzte, ver-

Wimmerte sich die Lage der evangelischen Gemeinde. Sie erhielt

zwar wieder einen eigenen Geistlichen (Abraham Blarer), aber auf
den Antrieb des Abtes setzte der Kollator damals auch einen kathol.

Geistlichen (I. Stäbinger)**) ein und machte der evang. Gemeinde

den Vorschlag, sie solle sich in Zukunft mit Ausnahme der drei hohen

Feste, an denen er sie durch einen Prädikanten mit Predigt und

*) Sie hieß Verena Schwetzer von Winterthur und war die Bruders-
tochter seiner ersten Frau.

**) Laut Urbar bon Wuppenau vom Jahre 1560 erhielt Stäbinger
pro 1560 fl. 100 fllr Versehen von Wuppenau, Wilen und Welsensberg.



101

Abendmahl zu versehen versprach, mit dem katholischen Pfarrer
begnügen. Da aber nur drei und dreißig Männer sich dafür und

neun und vierzig dagegen erklärten, fo fand eine Abchurung statt,

bei der auch neun in Wyl wohnende Wuppenaner mitgezählt wurden,

fo daß der katholische Pfarrer den Antheil von zwei und vierzig und

der evangelische von drei und fünfzig Personen erhielt. Eine Bitte
um eine neue billige Abchurung, welche darauf die Wuppenaner
und die Filialgenossen von Wilen in St. Gallen stellten, blieb

fruchtlos. Der Abt entfernte vielmehr bald nachher den Pfarrer
Blarer in Wuppenau (1564) wegen vorgeblichen Ungehorsams

gegen ihn und ließ darauf der dortigen evangelischen Gemeinde

den eben erwähnten Vorschlag wiederholen (Montag nach Lätare

1565), der aber auch diesmal nur von neunundvierzig angenommen,
aber von fünfzig verworfen wurde. Da aber die evangelische Ge-

meinde mit dem Nachfolger Blarers nicht zufrieden war und wegen
des Anfhörens des Filialdienstes in Wilen dessen geringe Besoldung
verbessert werden sollte, aber von der armen Gemeinde nicht wohl
verbessert werden konnte, anerbot sie endlich den 25. Juni 1567, den

Vorschlag anzunehmen. Die drei Festgottesdienste besorgte bis gegen
Ende des sechszehnten Jahrhunderts der evangelische Pfarrer von

Welträngen und nachher derjenige in Bußnang, seit Gründung
eines eigenen evangelischen Kirchspieles in Schönholzerswilen der

dortige Pfarrer.*) Im Jahre 1646 waren in der Kirchgemeiude

Wuppenau sieben und zwanzig katholische und neun und zwanzig

evangelischeHaushaltungen, letztere mit einhundert und drei und vierzig

Seelen; im Jahre 1700 waren einhundert und achtzig Evangelische.

Bereits ist angeführt worden, daß der Abt Diethelm zur nüm-

lichen Zeit (1560) beim Kvllatvr in Tobet Schritte gethan habe, um

auch in Wilen (Schönholzerswilen) den katholischen Gottesdienst wieder

einzuführen. Der Kollator dieser Kirchgenwinde, die früher eine

*) 8t. H.. (Gewölb 0 im Fasz. Wuppenau) und mein biographisches

Ver;eichniß Seite 176 und folgende.



102

eigene Pfarrgemeinde gewesen war, aber später (nach 1275) dieses

Recht verloren und in Folge einer Stiftung eines Herrn von

Bußnang nur einen Kaplan erhalten hatte, verlangte daher auf

den Antrieb des Gerichtsherrn die Herausgabe des Kaplaueifonds

und die Uebergabe der Kapelle an ihn; dagegen wies er die evan-

gelischen Kirchgenossen (acht und zwanzig Haushaltungen) an die Kirche

Bußnang, als ihre Mutierkirche. Er hatte im Sinne, nach dem

Vorschlage des St. Gallischen Abtes die Katholiken in Wilen vom

Pfarrer in Wuppenau versehen zu lassen. Die Evangelischen

beriefen sich aber unter Hinweisung auf ihre bisherigen kirchlichen

Rechte darauf, daß sie eine Pfarrgemeinde seien und daher auch

bisher alle Rechte einer solchen genossen haben, woraus, laut Lands-

frieden, folge, daß nur eine Abchurung stattfinden könne und müsse.

Dieses hinderte aber den Kollator in Tobet nicht, in Wilen einen

Altar aufzurichten und von Wuppenau aus katholischen Gottesdienst

halten zu lassen. Zugleich verbot er dem Pfarrer der letztem Ge-

meinde, '
ferner in dieser Kirche zu predigen. Er ließ zugleich auf

das Kapellvermögen Arrest legen, zeigte sich aber später wieder

geneigt, sich mit den Evangelischen in Wilen zu verständigen und

den evangelischen Gottesdienst fortdauern zu lassen, ja sogar ihnen

einen Prädikanten zu geben, sofern sie sich nur des Kaplaneifonds

nicht mehr annehmen. Der Abt von St. Gallen drang aber darauf,
daß richterlich entschieden werde, ob Wilen eine Pfarre oder nur
eine Kaplanei sei und zwar nicht von der Tagsatzung der regierenden

Orte, sondern von dem Richter dieser Gegenden (in Wyl). Nach

mehrjährigen Verhandlungen entschied, ohne Zweifel in Folge der

Verwendung einer Gesandtschaft des Abtes bei den katholischen

Der Kaplaneifond hatte 1562 folgendes Vermögen: Haus und Hof
sammt einem Gittlein in Wilen, kleinen und großen Zehnten in Aspcnreuti,
Unterleutenegg und Nollenberg, den Neugreut- und Heuzehnten in Wilen, den

Weinzehnten ab den Aeckern ab der Steig und einen Mütt Hafer vom
Weingarten daselbst; zwei Zinse von Schweizcrshofstatt; fl. 322 Kapitalien.



103

Kantonen, die Mehrheit der eidgenössischen Tagsatzung in diesem

Sinne, worauf das Pfalzgericht in Wyl, gestützt auf einen Auszug

aus einem bischöflich-konstanzischen Verzeichnis der Pfründen dieses

Sprengels, im Sinne des Abtes entschied (September 1564). Die

Evangelischen von Wilen durften seit dieser Zeit nur noch den

dortigen Friedhof benutzen ; Abdankungen oder Predigten bei Leichen-

anlassen mußten aber im Freien stattfinden oder konnten nur auf

besondere Erlaubniß der Beamten des Gerichtsherrn in Wyl oder

des katholischen Pfarrers in Wuppenau, der seit dieser Zeit bis

zum Ende des achtzehnten Jahrhunderts den katholischen Gottes-

dienst in Wilen besorgte, in der Kapelle gehalten werden. Erst

1714 bauten die Evangelischen von Wuppenau und Schönholzers-
wilen an letzterm Orte eine eigene Kirche.*)

Der Pfarrer von Wuppenau hielt in der Kapelle von Schön-

holzerswilen bis 1791 alle vierzehn Tage eine Messe, wofür er

die Zinse des Kaplaneifonds bezog. Seit 1791 bis 1798 mußte

er daselbst alle Sonntage Gottesdienst halten lassen und seit 1798

bewilligte der Kollator, sowie der Bischof, die Anstellung eines

daselbst wohnenden Vikars (Pankraz Schönenberger). Weil der

Pfarrer in Wuppenau und die katholische Gemeinde Schönholzers-
wilen später sich über die Besoldungsbeiträge an denselben nicht

einigen konnten, wurde der regelmäßige Gottesdienst in dieser Kirche

wieder eingestellt (April 1804); es kam aber Juni 1804 zwischen

dem Pfarrer von Wuppenau und demjenigen in Werdbül ein

Vertrag zu Stande, wornach letzterer gegen eine jährliche Ent-
schädigung von st. 33 durch erstem die Pastoration der katholischen

SchönholzerSwiler entweder in eigener Person, oder durch einen

Vikar provisorisch übernahm. Die Errichtung einer eigenen katho-

*) Ib. 71. (Archiv Tobel: Schubl. 69, Fasz. 2 und folgende); Lt. 71-

(Gew. 11 Band 48 und mein biographisches Verzeichniß Seite 174 und 177.

Ueber Wilen und Wuppenau siehe mehr X. <1. und nach meinen Mitihei-
lungen Kühn, 4b. s., II., 112 und 169.



104

lischen Pfründe, welche schon 1798 angestrebt wurde, kam erst 1854

zu Stande.

Die Nachfolger des Abtes Diethelm, Othmar und Joachim,

setzten diese Bemühungen für Wiederherstellung des katholischen

Gottesdienstes in andern thurgauischm Gerichten und Kollaturen,
die der Abtei St. Gallen gehörten, fort. Der Abt Othmar führte

wahrscheinlich gleichzeitig, wie in Sitterdorf, auf den Wunsch ein-

zelner Katholiken in der Kirchgemeinde Romaushorn in die dortige

Pfarrkirche den katholischen Gottesdienst wieder ein. Er ließ den-

selben bis 1577 durch St. Gallische Konventualen halten.*) Um

denselben besolden zu können, verlangte er von der Gemeinde die

Herausgabe der bisher von derselben für Kirchenbauten und Armen-

zwecke verwendeten Frühmeßpfründe (1567). Er versprach ihr
fl. 120, die sie davon verbraucht hatte, zu schenken, sofern sie dazu

einwillige. Es kam ein Vertrag zu Stande, wodurch das Eigen-

thumsrecht des Kotlators auf diese Pfründe anerkannt wurde.

Als bald darauf(1568) der evangelische Pfarrer in Romanshorn

(Schwarz) starb, machte der Abt Othmar den Evangelischen daselbst

den Vorschlag, er wolle ihnen einen Priester anstellen, der beide

Theile versehen müsse.**) Auf diesem Weg könne dann eine Abchurung

unterbleiben; die Evangelischen drangen aber auf Wiederanstellung
eines Prüdikanten, der ihnen gefalle. Da der Abt ihnen nur
theilweise entsprach, indem er ihnen zwar einen Geistlichen wählte,
aber die bisherige evangelische Pfarrwohnung für den Priester heraus-

forderte, klagten die Cötualen bei der zürcherischen Regierung, die

dem dortigen Statthalter, Hans Kambli, den Auftrag gab, der

*) Erst am St. Valentinstag 1577 wurde ein Weltpriester angestellt:
Simon Widmer von Bollingen und nach dessen Uebertritt zur evangelischen

Kirche (1579) Johann Distel, vorher in Wuppenau und Hagenwil, ferner
Johann Welz rc. Dagegen war Georg Schmidberg genannt Strub nie

Pfarrer in Romanshorn, sondern immer feit 1525 in Salmsach.

**) Unterdessen versah der Pfarrer in Langrickenbach Romanshorn ein

paar Male.



105

Gemeinde beizustehen. Es fand nun in seiner Gegenwart eine

Verhandlung mit dem Kollator statt. Bei diesem Anlasse verlangten
die Evangelischen die Theilung der beiden Pfründen (Pfarre und

Kaplanei). Der Abt verlangte aber die Frühmeßpfründe*) nebst

den Jahrzeiten nur für den katholischen Geistlichen. Doch wollte

er auf eine Theilung verzichten und der evangelischen Gemeinde

das Kaplaneihaus nebst dem dabei liegenden Garten für den evan-

gelischen Geistlichen leihen, sofern dem katholischen Geistlichen ein

jährlicher Beitrag von fl. 30 aus dem Pfarrfond bewilligt werde.

Obschon der evangelische Geistliche diesen jährlichen Beitrag
geben wollte, verweigerten es doch seine Cötualen (1569). Der

Abt aber glaubte, sie dadurch eher zum Nachgeben bewegen zu

können, daß er ihrem Prediger keines der beiden unbewohnten

Pfarrhäuser bewohnen ließ. Die evangelische Gemeinde klagte dies

der zürcherischen Regierung, die Kambli wieder in's Kloster nach

St. Gallen sandte. Er verlangte daselbst, daß den Evangelischen

die Pfarrpfründe ganz gelassen und die Kaplanei getheilt werde;
aber auch diesmal kam keine Einigung zu Stande. Der Kollator

klagte nun bei den sieben katholischen regierenden Orten. Diese

forderten die Gemeinde (12. Juni 1570) auf, seinem Wunsche zu

entsprechen oder auf nächster Tagsatzung in Baden den Streit von

ihnen entscheiden zu lassen. Dies bewirkte soviel, daß beide Theile

für zwei Jahre einen Vergleich schlössen (1574), wodurch der evan-

gelische Pfarrer fl. 110 Einkommen erhielt, nämlich fl. 50 vom

evangelischen Pfarrer in Salmsach und fl. 60 vom katholischen

Geistlichen in Romanshorn. Später war aber der Kollator damit

nicht zufrieden, verlangte freies Kollaturrecht und Abtretung des-

jenigen Theiles der Zinse der Pfarrpfründe, die der evangelische

Pfarrer nicht erhalte, für die Besoldung des katholischen Geistlichen.

*) Der Name nur Eines Frühmessers ist bekannt: Ulrich Ber, erwähnt
Zirka 149».



106

Beide Parteien näherten sich einander. Man neigte sich dahin,

daß an den fl. 110, die der katholische Geistliche dem Prädikanten

jährlich zu geben hatte, der evangelische Pfarrer in Salmsach fl. 50

und der katholische Pfarrer in Romanshorn fl. 60 geben müsse.

So blieb es bis 1584 ohne Aenderung und Einsprache.

Seit dieser Zeit weigerte sich aber die evangelische Kirchgemeinde

Salmsach, sowie der dortige Pfarrer, diesen Beitrag ferner zu

bezahlen und riefen die zürcherische Regierung um Hülfe an. Die

evangelischen Romanshorner thaten dasselbe und verlangten wegen

dieses Ausfalles des Beitrages von Salmsach wieder Theilung
sämmtlicher kirchlichen Fonds, damit ihr Prädikant ein hinreichendes

Einkommen erhalte. Zürich unterhandelte in diesem Sinne mit

dem damaligen Abte (1584). Dieser verlangte, daß die Frühmeß-

Pfründe, sowie die Jahrzeiken ohne Theilung dem Priester zufallen
und nur die Pfarrpfründe getheilt werde. Als Zürich dieses aus-

schlug, klagte der Abt bei den regierenden katholischen Kantonen,

die sich seiner annahmen und den evangelischen Pfarrer in Salmsach

nöthigten, Iden frühern Beitrag nach Romanshorn zu bezahlen.

Dieser Befehl wurde aber nicht vollzogen, obschon die Evangelischen

von Romanshorn beim Abt darauf drangen. Letzterer klagte bei

Zürich und bat dasselbe, dahin zu wirken, daß Salmsach dem

eidgenössischen Spruche nachleben müsse. Endlich kam den 28. Juli
1588 durch Beihülfe von Gesandten Zürichs und des Gerichtsherrn
ein Vertrag zwischen den evangelischen Gemeinden Salmsach und

Romanshorn zu Stande, wodurch letztere auf Anstellung eines

eigenen Geistlichen verzichtete, und der Geistliche der erstern Ge-

meinde verpflichtet wurde, die evangelische Gemeinde in Romanshorn

zu versehen und auch daselbst zu predigen. Die Zahl der Katho-
liken mehrte sich später etwas durch Uebertritte, die wegen Aus-
sichten auf Stellen stattfanden. Noch 1649 wohnten nur zwanzig

katholische Haushaltungen in der Kirchgemeinde, dagegen im Jahre
1695 : ein und zwanzig bürgerliche Familien mit einhundert und drei



107

Personen und acht Ansaßen-Haushaltungen mit zwei und vierzig
Seelen.^>

Nicht so glücklich war Othmars Nachfolger, Joachim, mit
einem derartigen Versuche in der Nachbargemeinde Salmsach. Beim.

Weggang des evangelischen Pfarrers (Winzürn) in Salmsach ließ

er die dortige evangelische Pfarrstelle unbesetzt und die Cötualen

vom evangelischen Pfarrer in Romanshorn versehen. Zur näm-

lichen Zeit unternahm er in der Kirche Salmsach Etwas, das

geeignet war, die dortigen Evangelischen mit gegründeter Besorgniß

zu erfüllen. Seit der Reformation stand noch immer ein Ueberrest

des ehemaligen Altars in der dortigen Kirche. Der Äbt kam den

5. Juni 1581 mit Arbeitern in die Kirche zu Salmsach und ließ

durch sie den Altarstock wieder besser herstellen. Die bedrohte Ge-

meinde sah aber nicht müßig zu, sondern klopfte am rechten Orte,

bei der zürcherischen Regierung, an. Dieses schleunige Handeln

war um so nöthiger, weil man vernahm, daß der Abt vorgebe,

daß etwa vier Personen die Wiedereinführung der Messe in Salmsach

verlangen und man wußte, daß wirklich zwei waren, die dem

Obervogte Ringk in Romanshorn, versprochen hatten, mit einem

solchen Begehren aufzutreten. Der Eine hatte dazu seine Einwil-
ligung gegeben, weil man ihm dafür Nachlaß einer Strafe ver-

sprach; der Andere war ein katholischer Ansäße, der auch nach

seinem Einzug zu seinen (evangelischen) Schwiegereltern den evan-

gelischen Gottesdienst besuchte, bis der Obervogt ihn nöthigte, ent-

weder die Messe wieder zu besuchen oder die Gemeinde zu verlassen.

Zürich sandte auf die Klage der evangelischen Gemeinde Salmsach
einen Gesandten (Schultheiß Hans Escher) nach St. Gallen, um
nicht blos die Einführung des katholischen Gottesdienstes in Salmsach

zu verhindern, sondern die Wiederanstellung eines eigenen evan-

*) 8t. (Gew. O.) und ^.. (bei Salmsach, Bdl. I.). Die evan-

gelische Kirchgemeinde Romanshorn hatte bis 1588 immer eigene Geistliche
und war nie Filiale, z. B. von Keßwil (siehe Kühn, Rk. s., II., 104).



108

gelischen Geistlichen beim Kollator auszuwirken. Dieser antwortete

demselben: die Kirche in Salmsach sei so wüst wie à Stall
dagelegen; den Altarstock habe er wieder ausbauen lassen, damit

er gehörig ausgerüstet werden könne, sofern etwa die Wiederein-

führung des katholischen Gottesdienstes verlangt werde. Der zürche-

rische Gesandte erreichte seinen Zweck; der Abt stellte für Salmsach

wieder einen eigenen evangelischen Geistlichen an, unterließ dagegen

die Anstellung eines katholischen Geistlichen, sowie die Wiederein-

führung der Messe.*) Noch 1695 war in der Kirchgemeinde

Salmsach nur eine bürgerlich-katholische Familie (wie schon 1631).

Ueberblickt man am Ende dieser zweiten Periode den Erfolg
der fortdauernden eifrigen Bekehrungsarbeit in den thurgauischen

evangelischen Gemeinden, so war derselbe größer als in der ersten.

Auch im siebenzehnten Jahrhundert, in der Zeit des dreißigjährigen

Krieges und der glänzenden Machtentsaltung Ludwigs XIV., des

Königs der Franzosen, der seinen evangelischen Unterthanen die durch

das Edikt von Nantes garantirte Religionsfreiheit entzog (1685) und

sie mit Gewalt nöthigen wollte, den Glauben ihres kriegerischen,

unumschränkten Herrschers anzunehmen, wurde diese Arbeit fast

noch eifriger und erfolgreicher fortgesetzt und dadurch bewirkt, daß

bis zum Beginn des achtzehnten Jahrhunderts ein Viertheil der

thurgauischen Bevölkerung wieder katholisch wurde. Die früher

erwähnten Arbeiter thaten Das auch in dieser Periode, besonders

zeichnete sich unter denselben der gelehrte Dekan Lang in Frauenfeld

aus. Die Mittel, die dazu angewandt wurden, waren ebenfalls

sowohl die alten (siehe Seite 64), als neue, z.B. polemische

*) á. (Salmsach, Bdl. I.).



109

Schriften und Traktate*) und Aufnahme katholischer Lehenleute

oder katholischer Ansaßen als Bürger in evangelische und paritä-

tische Gemeinden durch katholische Gerichtsherren u. s. w. In mehrere

bisher evangelisch gebliebene Kirchen und unbenutzte Kapellen wurde

der katholische Gottesdienst wieder eingeführt. Ersteres geschah in

Müllheim (1607), Leutmerken (1609), Mammern (16 l 9), Aadorf

(1627) und Basadingen (1630), wo überall für wenige Katholiken

eigene Geistliche angestellt und daher Abchnrnngen mit den dortigen

evangelischen Kirchgemeinden vorgenommen wurden. Affeltrangen

konnte wohl beides Letztere verhindern, mußte aber in die Pfarr-
kirche à katholischen Gottesdienst einführen lassen. Letzteres gelang

in Gachnang (1612), Lustorf und Utwil (1644) zwar nicht;

Gachnang mußte aber den Bau einer Schlohkapelle durch den

Gerichtsherrn von Beroldingen im Dorfe gestatten und dem für
zwölf Katholiken angestellten Priester aus seinem reich dotirten

Kirchengute einen jährlichen Besoldungsbeitrag geben (1612). Für die

Kapellen in Bießenhofcn (1645 und 1680) und Mannenbach (1693)
wurden Kaplane angestellt und die Kapellen in Landschlacht (1644),

Brunau, St. Pelagienberg bei BischofSzell (1663) und Steinebrnnn

(1674), deren Fonds bisher größtcntheils beiden Konfessionen

dienten, nur für den katholischen Gottesdienst in Anspruch genommen

und zeitweise von den Geistlichen der Mutterkirche versehen. Zürich
blieb auch jetzt bei dieser Rührigkeit seiner Gegner nicht unthätig,,

um bei seinen thnrganischen Glaubensgenossen und Unterthanen

*) Ueber die Bekehrungsbemühungen im siebenzehnten Jahrhundert, die

einläßlicher in der Fortsetzung der hier mitgetheilten Arbeit behandelt sind,

siehe Einzelnes bei den später erwähnten Gemeinden in X. Lt., mein bio-

graphisches Verzeichnis und Kühn, 'üb. 8. In Müllheim waren im Jahre
1740 fünfzig, in Leutmerken einhundert und sechs und neunzig, in Mammern
einhundert und acht und achtzig Katholiken (neben acht und zwanzig

Evangelischen) in Aadorf einhundert und vierzig in Basadingen

vierhundert und sechszehn, in Gachnang fünf und vierzig und in Tobet-

Affeltrangen eintausend und einhundert und zwanzig.



110

denselben entgegenzutreten und sogar wo möglich die Zahl derselben

zu mehren und scheute sogar Kriegsdrohungen nicht. Aber seine

katholischen Mitregenten wehrten es ihm, als es in dieser Absicht

noch mehr niedere Gerichte, als die bisher erworbenen in Wein-

selben und Pfyn, aus katholischen und evangelischen Handen in

seinen Besitz bringen wollte; ebenso wenig hörten sie auf dessen

wohlgegründete langjährige Klagen und Forderungen zu Gunsten

derjenigen thurgauischen evangelischen Genieindstheile, welche im

vorigen Jahrhunderte ihre Pfarrer und den evangelischen Gottes-

dienst in ihren Kirchen verloren hatten (siehe Seite 4 und ferner:

Emmishofen, Herdern, Homburg, Ueßlingen, Wengi). Pur bei

Wängi (1603) und Ueßlingen (1595) gaben sie endlich Letzteres zu,
jedoch nur durch einen benachbarten Geistlichen. Erst mit dem Abschluß

des neuen Landfriedens, der nach Beendigung des Toggenburger
Krieges von den fünf katholischen Orten mit Zürich und Bern

geschlossen werden mußte (1712) und in Folge eines bessern christ-

lichen Geistes, der sich im Laufe des achtzehnten Jahrhunderts
immer mehr Bahn brach, hörten derartige Bekehrungsarbeiten, wie

sie unter dem Beistande und Schutze der Landesregenten seit zwei

Jahrhunderten im Thurgau getrieben worden waren, allmälig auf.
Es erhielten beide Konfessionen gleiche bürgerliche und kirchliche

Rechte und Freiheiten, die dazu dienten, daß beide Kirchen einander

als Schwesterkirchen achteten und anerkannten. Mögen diese Errungen-
schaften in Staat und Kirche bleiben! —



Ergiinzungcn und Berichtigungen.

Seite 9, Linie 1 von oben lies nach darauf- bei der Wahl des bis

herigen Pfarrers A, Wecker nach Aadorf s1536) —
Seite 15, Linie 9 von oben lies nach wahrscheinlich- sonst ganz -
Seite 45, Linie 16 von oben lies statt 12. März 1593- 2. März 1592 -
Seite 64, Linie 16 von oben lies statt oder- und —
Seite 93, Linie 2 von unten lies statt katholische- evangelische -


	Zweite Periode : die Sammlung und Erstarkung der katholischen Kirche

