
Zeitschrift: Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 14 (1874)

Heft: 14

Artikel: Geschichte der Gegenreformation der Landgraffschaft Thurgau

Autor: Sulzberger, H.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte

der

Gegenreformation lter àmlgrafsàft Tlinrgan

seit dem Ubschlnst des zweiten Landfriedens bis zum Ende

des sechszehnten Jahrhunderts.

Von

H. G. Sulzberger,

Pfarrer in Sevelen, Kt. St. Gallen.

Per thurgauischen Beiträge zur vatertändischen Geschichte

vierzehntes Hest.



- ..î
^ "-5



Einteilung.
Die Reformation war seit Ende des Jahres 1528 bis zum

April 1529 von allen thnrganischen Kirchgemeinden angenommen

worden. Nur wenige Freunde der katholischen Kirche, wozu die

Mehrheit mehrerer Männerklöster, einzelne Adeliche und Geistliche

gehörten, wohnten noch in denselben. Das entschieden evangelisch

gesinnte Volk, sowie die thurgauische Synode verbot daher nebst

den Befördern und Beschützern der jungen evangelischen Kirche,

den beiden mächtigsten und größten eidgenössischen Ständen Zürich
und Bern, die Ausübung des katholischen Gottesdienstes in der

ganzen Landgrafschaft Thurgau, sowie die geheimen Zusammen-

künfte der sogenannten „Widerwilligen"*) (Katholiken). Sie ver-

langten vielmehr, daß alle Bewohner der Landgrafschaft „dem Worte

Gottes sich gleichförmig machen." Dieses bewog einzelne Klosterkonvente

und Freunde der katholischen Kirche auswärts sich niederzulassen, von

erstem Jttingen, Kreuzlingen, Tobet und St. Katharinathal.
Der zweite Landsfriede, den Zürich nach dem unglücklich

geführten Treffen bei Kappet (Kt. Zürich) und am Gubel (Kt. Zug),
an welch letzterm auch viele Thurgauer Antheil nahmen, mit den

fünf katholischen Orten und Mitregenten der Landgrafschaft Thur-
gau schließen mußte, änderte in bürgerlichen und kirchlichen Dingen

ch Lolche widerwillige Geistliche waren - Sebastian Hofcr in Gachnang,

Sebastian Mangold in Aawangen (Mönch von Kreuzlingen) und sein Nach-

bar, Andreas Diener in Aadorf, Othmar Engelcr in Dicßenhosen, Hans
Sigg in Basadingen, Stephan Mejer in Märstetten, Ulrich Stör in Wein-
selben, Propst Hans Steller in Werdbühl, Urs Hunzikofer in Rickenbach

lbci Wyl), Jos Huber in Wuppenau, Ulrich Rost in Hagenwil, Othmar
Frövis in Arbon, Melchior Ferg in Altnau und Kaplan Funsting in Ober-
tirch und derjenige in Homburg, Lommis und Wellhausen.

1



sowohl bei den evangelischen Unterthanen im Thurgau, als in

andern Gegenden Vieles, was in den letzten Jahren entstanden

war. Die katholischen Regenten erhielten wieder in den gemeinen

Herrschaften das Uebergewicht, das sie in den letzten drei Jahren

an Zürich und Bern hatten abtreten müssen und benutzten dasselbe

sogleich, um eine kirchliche und politische Reaktion bei ihren evan-

gelischen Unterthanen zu Stande zu bringen. In dem Friedens-

schlusse, den das auch in Folge der Unthatigkeit der bernischen

Truppen besiegte Zürich den 16. November 1531 mit den Siegern

schloß, wurde bestimmt, daß alle evangelischen Unterthanen in ein-

zelnen gemeinen eidgenössischen Herrschaften den „alten Glauben"

wieder annehmen und auch in bürgerlichen Dingen zum frühern

Gehorsam wieder zurückkehren müssen, dagegen bewilligten die Sieger,

daß in andern ganz oder größtentheils evangelisch gewordenen Unter-

thanenländern, im Thurgau, Rheinthale, in Sargans, die Unterthanen

Religionsfreiheit genießen dürfen und daß daher Freunde des alten

Glaubens denselben wieder annehmen, Geistliche wieder anstellen und

in den Pfarrkirchen Gottesdienst halten können. Daher soll in

jeder Kirchgemeinde, in der sich sogenannte „Altgläubige" (Ka-

tholiken) und Neugläubige (Evangelische) finden, eine Abchurung

nach der Zahl der Glieder beider Kirchgemeinden stattfinden. Ueber-

dies wurde bestimmt, daß der damalige thurgauische Landvogt,

Fridolin Brunner (von Glarus), ein Schüler Zwingli's und ein

eifriger Förderer und Beschützer der thurgauischen evangelischen

Kirche, obschon seine Amtsdauer nach wenigen Monaten sonst zu
Ende ging, sofort abtreten und einem andern Landsmanne*) Platz
machen müsse. Nach Abschluß dieses Friedensschlusses, des sogen,

zweiten Landfriedens, begannen die fünf katholischen Orte einmiithig
und kräftig für Wiederherstellung ihrer frühern Macht und ihres
Glaubens auch bei denjenigen evangelischen Unterthanen zn wirken,
welchen der zweite Landsfriede Religionsfreiheit zugesichert hatte.

Bernhard Schießer wurde Nachfolger Brunners. Auf ihn folgte
Hans Edlibach von Zürich (Juli 1532 bis 1534).



3

Dieses geschah auch in der Landgrafschaft Thurgau. Sie forderten

ihre Unterthanen schriftlich und mündlich ans, wieder ihren und

ihrer Väter Glauben anzunehmen. Schon im Januar 1532 (Dien-
stag vor St. Antonius) hoben sie das Mandat der vier eidgen.

Orte vom 9. Mai 1539. sowie den Vertrag von 1526 auf, wo-
durch die evangelischen Thurgauer viele kirchliche Rechte und ein-

zelne Erleichterungen in bürgerlichen Dingen erhalten hatten (siehe

PupikoferS thurg. Geschichte II, 92 und folgende und Seite 119).
Der eben angeführte Mehrheitsbeschluß der zehn eidgenössischen

Orte setzte die geistlichen und weltlichen Herren und Klöster des

In- und Auslandes, welche im Thurgau Rechte und Besitzungen

hatten, wieder in ihre frühern Rechte ein und nöthigte die Thür-
gauer, ihnen wieder allen Gehorsam zu leisten, Abgaben, Zehnten w.

zu geben wie von Alters her. Die bisherigen Beiträge aus den

Widumgütern und Zehnten zur Verbesserung der Besoldung der

evangelischen Geistlichen im Thurgau mußten aufhören, dagegen
wurde ihren Lehnherreu wieder erlaubt, bei ihrem Tode von ihren
Hinterlassenen das sogenannte Lpoliuin (d. h. die Erbsgebühr) zu
beziehen. Die evangelische Synode, sowie die von derselben in
Verbindung mit dem Landvogte Brunner erlassene Kirchen- und
Sittenordnung wurden für immer aufgehoben*); dasselbe Schicksal

hatte das Institut der Zwölfer (eine Kirchenbehörde) und der

Klostervögte. Den Klöstern stand es frei, die früher beschlossenen

und noch restirenden Stipendien für thurgauische Theologie Stu-
dirende zu bezahlen oder nicht; in Zukunft hörte dieses Servitut
auf. — Noch auf andere Weise beförderten und begünstigten die

fünf katholischen Orte sowohl im Thurgau als in andern Vogteien
die neu entstandenen katholischen Gemeinden. Der so schnell ab-
geschlossene zweite Landsfriede hatte wohl eine Abchurung der
Kirchengüter zwischen den Gliedern beider Konfessionen, sowie die

freie Religionsttbung und ausdrücklich den Uebertritt und die Rück-

*) Ueber die nachteiligen Folgen der Aufhebung der thurgauischen
Synode berichtete Landvogt Edlibach im August 1533 an den Rath in
Zürich i siehe A. O: landfriedlichc Akten, Bdl, 2.



4

kehr zum alten Glauben bewilligt; genauere Bestimmungen darüber

und Aehnliches, z. B. über die Dauer der Benutzung der Kirche

für den Gottesdienst beider Konfessionen, mußten erst später auf
eidgenössischen Tagsatzungen zwischen den Gesandten der regierenden

Orte berathschlagt und getroffen werden. Bald genug wurden sie

durch Fragen und Klagen der Glieder der einen oder andern Kon-

session veranlaßt, darüber Beschlüsse zu fassen. Die katholische

Mehrheit der Oberherren entschied immer zu Gunsten ihrer Glau-

bensgenossen, z. B. daß nur die Pfarrpfründen und nicht, wie die

Evangelischen verlangten, sämmtliche kirchliche Fonds und Besitzern-

gen (Kaplaneien, Kapellen, Jahrzeiten und Aehnliches), nach der

Zahl der Glieder einer evangelischen oder katholischen Kirchgemeinde

vertheilt werden sollen. Wenigen Katholiken in einer Kirchgemeinde

gestatteten sie die Anstellung eines eigenen Geistlichen und den

Gottesdienst in ihrer Pfarrkirche; dagegen wurde sogar evangelischen

Majoritäten oder starken evang. Bruchtheilen in einer Kirchgemeinde

die Wiederanstellung von Geistlichen und die Mitbenutzung ihrer
Pfarrkirche nicht mehr erlaubt (siehe Heiligkreuz, Schönholzers-
weilen, tzagenwil und Andere). Eben so beschränkte man den

Uebertritt zur evangelischen und beförderte denjenigen zur Kirche

der Mehrheit der regierenden Orte. Die Landvögte der kathol.

regierenden Orte führten die Wünsche ihrer Obern getreulich aus.

Anderntheils wirkten die evangelischen Landvögte, besonders die

zürcherischen, als Beförderer und Beschützer des evangelischen Glau-

bens. — Auf diese Weise gelang es dem Eifer der fünf katholi-

schen Orte, auch in der Landgrafschaft Thurgau schon bald nach

dem Abschluß des zweiten Landsriedens sowohl einzelne Klöster

wieder herzustellen, als in einzelnen Pfarrkirchen wieder den kath.

Gottesdienst herzustellen. Diese Bemühungen wurden seit Mitte
des 16. Jahrhunderts noch eifriger und schroffer fortgesetzt. Schon

unmittelbar nach dem Aschluß des neuen Landfriedens reizten der

Nuntius und andere geistliche und weltliche Herren des In- und

Auslandes, den günstigen Moment zu benutzen, um die sogenannte

Ketzerei auszurotten. Die fünf Orte widerstanden aber dieser Ver-



5

suchung. Sie erreichten jedoch alimälig so viel, daß bis zum Ab-

schloß des dritten Landfriedens, den nach Beendigung des Toggen-
burger Krieges die damals überwundenen fünf katholischen Orte
mit den siegreichen Ständen Zürich und Bern abschließen mußten

(August 1712), ein Viertheil der thurgauischen Bevölkerung wieder

in den Schooß der katholischen Kirche zurückkehrte. Diese glücklichen

Erfolge waren darum um so eher oder nur darum möglich, weil

seit dem Abschlüsse des zweiten Landfriedens Bern*), der bis-

herige mächtige stets bereite und treue Beförderer der ostschweizeri-

schen Reformation, sein Auge und seine mächtige Hand von dieser

Mitarbeit abzog und die Sorge für die bedrängten ostschweizeri-

schen evangelischen Unterthanen dem gedemüthigten Zürich (nebst

dem evangelischen Rathe des paritätischen Kantons Glarus) über-

ließ. Nur ans Bitten und Verwendungen Zürichs unterstützte es

etwa auf Tagsatzuugen, aber selten wie früher, wegen evangelischen

Beschwerden die zürcherischen Gesandten. Dagegen traten die zwei

andern Antheilhaber am thurgauischen Landgericht, Freiburg und Solo-
thurn, bei kirchlichen Fragen auf die Seite der fünf katholischen Orte.

Die folgenden Blätter wollen nach meistens bisher unbenutzten

archivalischen Quellen über die allmäligc Wiedereinführung desKatho-

lizismus in der Landgrafschaft Thurgau und die Wiederherstellung
des katholischen Gottesdienstes in den dortigen Kirchen berichten.**)

*) Bern nebst Freiburg und Solothurn hatten (seit 1499) nur am
thurgauischen Landgericht (àlvti?) nebst den sieben alten eidgenössischen

Orten Antheil; diese besaßen dagegen allein (seit 1469) die Landeshoheit

(und seit 1712 auch Bern) ; in Dießenhosen waren auch Bern und Schaff-
Hausen Antheilhaber derselben. In den Städten Bischofszell und Arbon
(nebst Horn) war der Bischof von Konstanz Landesherr.

**) Für diese schon im Jahre 1861 vollendete und seither verbesserte und

theilweise abgekürzte Arbeit wurden besonders benutzt! die Staatsarchive in
Frauenfeld und Zürich, sowie das Stiftsarchiv in St. Gallen. In den Noten
wird das thurgauische Staatsarchiv bezeichnet mit: das zürcherische

Staatsarchiv mit: 2. und das Stiftsarchiv in St. Gallen mit! 3t. ^..
und mit X. E. eine von mir verfaßte Geschichte der thurgauischen Kirch-
gemeinden, welche in der thurgauischen Kantonsbibliothek aufbewahrt ist.



Erste Periode.

Sieg der fünf eidgenössischen katholischen Hantone über das

evangelische Zürich. Weginn der Gegenreformation.

Vom November 1531—1540.

t. Einfluß des neuen Landfriedens auf den thurgauischen Adel.

Seit alten Zeiten waren die thurgauischen Adclichen (sowie

die Klöster) Inhaber der meisten niedern Gerichte und des größten

Theils der Güter. Einzelne Adeliche hatten sich schon vor der

Reformation in einzelnen thurgauischen Städten niedergelassen.

Fast alle Einwohner der thurgauischen Schlösser kehrten nach dem

Abschlüsse des neuen Landfriedens wieder zur katholischen Kirche

zurück und verlangten Wiedereinführung der Messe in ihre Pfarr-
kirchen, z. B. die Mötteli, genannt Rappenstein in Pfyn, die

Landenberg auf Altenklingen (Kirchgemeinde Wigoldingen), die

Hohenlandenberg, sowie die Weerli (von Greifenberg) in Frauenfeld,
die Mundprat in Weinfelden, Lommis und Spiegelberg, die von

Heidenheim in Klingenberg, die Lanz in Liebenfels, die Egli in
Herdern, die von Knöringen auf Sonnenberg, die Schenken von Kastel

auf Oettlishausen, die von Bernhausen in Hagenwil. Aus der

Familie Ryf, genannt Welter in Blidegg, die durch Verehelichung
eines Familiengliedes mit dem eifrigen Beförderer der Reformation,
Ambrosius Blarer von Konstanz, näher verbunden worden war,
schloß sich der betagte Erasmus und sein Bruderssohn Dietrich, der

das Stammschloß bewohnte, wieder der alten Kirche an. Ob



7

Friedrich Ryf, der seiner Zeit so eifrig für Beibehaltung der Refor-
motion gewirkt, im Jahr 1531 noch gelebt, ist nicht ganz sicher,

aber ohne Zweifel blieb er bis zu seinem Tode ein AnHanger

der evangelischen Kirche. Ebenso blieben sein Verwandter, der ehe-

malige Obervogt von Bischofszeil, Fritz von Anwil, sowie die mit
der Familie des Reformators Blarer von Konstanz verwandte

Familie von Ulm auf Grießenberg, und ihre Verwandten auf Wellen-

berg"°), sowie die Besitzer von Salenstein (von Hailmil) beim

evangelischen Bekenntnisse. Fritz von Anwil verließ aber mit seiner

Familie den Thurgau und erhielt in Württemberg eine Anstellung.
Die Familie von Ulm auf Grießenberg blieb bis zum Uebertritte

des Marx von Ulm (Anfang des 17. Jahrhunderts) eine eifrige

Beschützerin der evangelischen Kirche.

Die meisten der vorher angeführten thurgauischen Edelleute

erklärten sich bald nach dem Abschluß des zweiten Landfriedens
wieder für den Katholizismus; einzelne warteten aber damit, bis

ein katholischer Landvogt in Fcanenseld aufzog. Es geht das aus
einem Schreiben des thurgauischen Landvogts Edlibach (von Zürich)
vom Jahr 1533 an den dortigen Rath hervor. Er theilte dem-

selben darin Folgendes mit: Er bedaurc, daß er wegen des Eides,
den er den Eidgenossen geschworen habe, in GlaubenSsachen

Manches thun müsse, das ihm nicht lieb sei; er wisse aber, daß

etliche Gerichtsherren zwar mit der Blesse stille stehen, weil sie,

wenn er den Thurgau verlasse und ein anderer (katholischer) Land-

Vogt ausziehe, leichter dazu zu gelangen hoffen. Er befleiße sich,

so viel als er könne, das göttliche Wort im Thurgau zu fördern.
Edlibach kehrte im Juli 1534 wieder nach Zürich zurück.

Die Landvögte, die von dieser Zeit an bis 1544 folgten, waren
aus den fünf katholischen Orten und mit Ausnahme eines einzigen

(Mansuet zum Brunnen) eifrige Anhänger der katholischen Kirche.

*) Ein Sohn dieser Herren von Ulm wurde im Jahr 1555 Pfarrer in
Mllllheim und starb 1580 als Pfarrer in Egg (Zürich) ; siehe mein biogr.
Verzeichniß S. 93.



8

Die ihurgauischen katholisch gesinnten Edelleute dursten daher darauf
rechnen, daß sie ihr Vorhaben unterstützen werden.

2. Drr evangelische Gottesdienst hört in einigen ihurgauischen

Kirchgemeinden ans.

Unmittelbar oder bald nach dem Abschluß des zweiten Land-

friedens traten einzelne Kirchgemeinden ganz oder bis an wenige

Familien wieder zur katholischen Kirche zurück. Das erstere geschah

in Gündelhard, Welfensberg, Rickenbach bei Wyl, dessen evangelischer

Pfarrer nebst mehreren ihurgauischen Amtsbrüdern, z. B. demjenigen

in Herdern, in der Schlacht am Gubel gefallen war, und Klingen-
zell. In der Kirchgemeinde Herdern wurden alle Bewohner des

Pfarrdorfes katholisch; dagegen blieben die Bewohner der Aus-
gemeinden lTiefenmühle und Weckingen) größtentheils evangelisch,

verloren aber damals in ihrer Pfarrkirche den evangelischen Gottes-

dienst. Im Jahr 1627 wohnten in Weckingen nur zwei katholische

Haushaltungen und 26 evangelische Personen und in der ganzen

Kirchgemeinde Herdern 75 Evangelische; 1651 waren in dieser

Kirchgemeinde acht evangelische Haushaltungen mit 45 Seelen,

(davon eine mit acht Personen in Tiefenmühle); 1691 waren in
Weckingen und Tiefenmühle zehn evangelische Haushaltungen. Die

letztern schlössen sich später an die Kirchgemeinde Hüttweilen und

die erstem an Weiningen an. Aehnliches wie in Herdern geschah

in der großen Kirchgemeinde Weinfelden. Hier verlangte aber der

Stammvater der Familie Bornhauser in Weinfelden, Benedikt

Bornhauser aus dem äußern Berg, Vater von dreizehn Söhnen,
der seiner Zeit wegen seiner Liebe zum evangelischen Glauben seine

Heimat (Unterwalden) hatte verlassen müssen, gestützt auf den neuen

Landfrieden von 1531, die Fortdauer des evangelischen Gottes-

dienstes und die Anstellung eines eigenen evangelischen Geistlichen.

Es wurde ihm entsprochen. Martin Mötteli, früher Helfer in
Sulgen, einer der ersten Verkünder und Verbreiter der Reformation



s

im obern Thurgau, wurde darauf als evangelischer Pfarrer berufen

und versah die kleine evangelische Gemeinde bis zu seiner Resignation

(1571). Bald nach seinem Rücktritte kehrte beim Uebergang der

niedern Gerichtsherrlichkeit in die Hände eines evangelischen Besitzers

fast die ganze Kirchgemeinde zur evangelischen Kirche zurück. Die

kleine katholische Gemeinde behielt aber den Gottesdienst in der

Pfarrkirche und einen eigenen Pfarrer. Im Jahre 1631 waren

in dieser Kirchgemeinde 1636 Evangelische und 76 Katholiken; im

Jahre 1695 zählte die evangelische Kirchgemeinde 1553 und die

katholische 23 Seelen, darunter vier Ausbürger.
Die vorhererwähnten Kirchgemeinden traten weniger aus

Liebe zur katholischen Kirche zu derselben zurück, als vielmehr aus

Befehl ihrer niedern Gerichtsherren, die zugleich Lehenherren der

dortigen Pfarreien waren. Doch bildeten sich damals in ein Paar

thurgauischen Städten kleine katholische Kirchgemeindeu, deren Glieder

im Jahre 1529 nur gezwungen an die evangelische Kirche sich

angeschlossen hatten.

3. Sildnng pliritiiìischxr Kirchgemeiàil.

^ Einzelne evangelisch geworden« Bewohner von Kirch-
gemeinden verlangen wieder kathol. Gottesdienst.

In Frauenfeld und Dießenhofen waren seit 1529 immer

einzelne angesehene Familien, die sich nur unwillig und gezwungen
durch die Verhältnisse dem „Evangelium gleichförmig gemacht", d. h.
den evangelischen Gottesdienst besucht hatten. Die durch den neuen

Landsfrieden gewährte Religionsfreiheit war ihnen daher sehr will-
konimen und wurde gerne von ihnen benutzt.

In Frauenfeld, der Residenz der Laudgrafschaft, wurden nur
wenige, aber meistens angesehene Familien (Rüppli, Weerli, Engel,
Locher, Feer, Leringer), welche beim Oberamt vor und nach der Refor-
motion Stellen bekleideten, vor Ende 1531 wieder katholisch und
erhielten in der St. Nikolauskirche Gottesdienst und allmülig wieder

fast alle früheren Kaplaneien, mit Ausnahme derjenigen von



10

St. Johann und St. Leonhard. Die Evangelischen durften in

St. Nikolaus (bis 1645) noch Wochengottesdienst halten, mußten

dagegen an Sonn- und Festtagen nach der alten, fern gelegenern

Mutterkirche in Oberkirch wandern. Daselbst war auch der Fried-
Hof der Kirchgemeinde, weßwegen bald den Katholiken von den eid-

genössischen Oberherren gestattet wurde, daselbst an Wochentagen

Messe zu halten. Der frühere katholische, aber im Jahre 1529
evangelisch gewordene Pfarrer (Frei) versah bis 1334 nebst der

evangelischen auch die katholische Gemeinde; die evangelische Ge-

meinde hatte noch zwei ehemalige, im Jahre 1529 aber evangelisch

gewordene Kaplane als Seelsorger. Später wurde derselben der

St. Johannes-Kaplnneifond für Besoldung eines Geistlichen über-

lassen und ein Fixum aus der Pfarrpfründe für die Anstellung
eine5 zweiten Geistlichen bestimmt. 1560 hatte die kleine aus

nur fünfzig in der Stadt wohnenden Personen bestehende katho-

lische Gemeinde einen Pfarrer und fünf bis sechs Kaplaue. (Siehe

mehr bei Pupikofer, Geschichte der Stadt Frauenfeld, pug. 180
und folgende, und Kühn, Vburg. saera, pag. 137 und folgende.)

Auch in Dießenhofen verlangten, wie im benachbarten stets

eifrig katholisch gebliebenen Kloster St. Katharinathal, bald nach

Abschluß des zweiten Landfriedens einzelne Freunde der katholischen

Kirche die Wiedereinführung des katholischen Gottesdienstes in der

Pfarrkirche*). Da aber in Folge der ernsten Vorstellungen des

evangelischen Geistlichen (Vit Kappeler) und des Widerwillens
bei seinen Cötualen der Rath diesen Befehl nicht vollzog, geboten

ihm die katholischen Oberherren bei Verlust des Landfriedens, den

Altar mit dem nöthigen Ornate aufzurichten, einen Geistlichen

anzustellen und zu schützen. Darauf entließ der Rath den evan-

gelischen Pfarrer, der aber bald nachher wieder daselbst angestellt

*) Als Ende 1531 einige Einwohner von Dießenhofen wieder die Messe

wünschten und einen Priester vom benachbarten Gnlingcn kommen ließen,
zogen, als derselbe bereits in einem Hause der Stadt war, viele evangelische

Frauen mit Stangen, Kunkeln und Kiichengcschirr vor dieses Haus und
trieben ihn mit großem Spott und Gelächter zur Stadt hinaus.



n

wurde, und wählte Hans Sigg (früher und seit 1534 wieder

in Basadingen) als Pfarrer für die katholische Gemeinde (Montag nach

Valentin 1533), deren Glieder bis zu dieser Zeit die Klosterkirche

in St. Katharinathal besuchten. Zur nämlichen Zeit wurde auch

die dortige Frühmeßpfründe wieder beseht*), ebenso nachher zwei

andere Kaplaneien, letztere aber nur noch eine Zeit lang. Seit
ca. 1550 war nebst dem Pfarrer nur noch ein Frühmesser. Damit
waren aber die Streitigkeiten zwischen beiden Theilen und ihren

Geistlichen noch nicht beendigt. Sie wurden durch die Aufnahme
der Evangelischen aus Rotwil noch vergrößert und endigten damit,
daß die eidgenössischen Oberherren die Stadt und besonders die

Evangelischen um manche bürgerliche Rechte brachten. 1653 bestand

die evangelische Gemeinde aus 700 und die katholische aus 80 Per-
sonen; im Jahre 1711 aus 564 evangelischen und 143 kathol.

Gliedern, jene hatten einen Pfarrer und einen Helfer, diese nebst

dem Pfarrer noch einen Kaplan. (Siehe thurgauisches Neujahrs-
blatt von 1827.)**)

L. Einführung des katholischen Gottesdienstes durch

einzelne Gerichtsherren.

Ans dem Schlosse Bürgten hielt sich noch immer der Besitzer

der Herrschaft Hohensax-Forsteck (Kt. St. Gatten) auf, der greise

Freiherr Ulrich, und blieb daselbst bis zu seinem Tode (1535), wo

er in der dortigen Schloßkapelle seine Ruhestätte fand. Beim

zweiten Kappeler Kriege war er mit seinen thurgauischen Gerichts-

genossen (in Bürgten, Snlgeu, Werdbühl) dem zürcherischen Heere

zu Hülfe gezogen. Wegen dieser Betheiligung an der evangelischen

Sache entzog ihm der König vou Frankreich auf Verwendung der

Regierungen der fünf katholischen Orte die ihm bisher von dem-

*) Nach Auszügen aus der Dießcnhofer Chronik des Pfarrer Spleiß
im evangelischen Pfarrarchiv von Dießcnhofcn.

*') Vorübergehend war nach 1532 noch die Traber-, Möstlins- und

Truchseß-Kaplanci in Ticßenhoscn beseht.



12

selben für seine früheren Dienste gegebene Pension. Um dieselbe

wieder zu erhalten, versprach er den katholischen Standen, mit
seinen Unterthanen wieder katholisch zu werden. Er that dieses

bald und führte 1532 in seiner Schloßkapelle in Bürgten und

später (1534) in der Kirche zu Werdbühl den katholischen Gottes-

dienst wieder ein. In Bürgten stellte er den wegen seiner An-

hänglichkeit an die katholische Kirche von der thurgauischen Synode
abgesetzten Pfarrer Hans Steller in Werdbuhl an *) und sorgte

dafür, daß er bald nachher seine frühere Pfründe wieder erhielt.

Nur die Unterthanen in seiner Herrschaft Sax-Forsteck mußten

seinem Beispiele folgen. Seine Unterthanen im Dorfe Bürgten
blieben aber evangelisch.

Bald nachher führte der Freiherr Ulrich von Hohcnsax, seßhaft

in Bürgten, als niederer Gerichtsherr im Dorfe Werdbühl, daselbst

den katholischen Gottesdienst wieder ein. Es geschah das 1534,

obschon kein Glied der dortigen Kirchgemeinde es verlangte, viel-

mehr sich dem Unternehmen ihres Gerichtsherrn widersetzte. Da-
mals versah die dortigen Evangelischen seit 2^/s Jahren ein Bürger
von Bischofszell, dessen Vater im letzten Kappeler Kriege sein Leben

für den evangelischen Glauben ausgeopfert hatte. Er war sowohl

bei seinen Pfarrgenossen, als andern Evangelischen in der Umgegend

sehr beliebt. Dennoch entfernte ihn nun der Gerichtsherr im

Juni 1534, obschon die Kollatur dieser Pfarrei dem Dompropste

von Konstanz gehörte **). Die Gemeinde klagte das durch Gesandte

dem zürcherischen Rathe (25. Juni 1534) und bat denselben, bei

ihrem Gerichtsherrn dahin zu wirken, daß er ihnen diesen Prä-
dikanten wieder gebe und sie bei ihren landsfriedlichen Rechten

*) Auch das Chorherrenstift in Bischofszell ließ als Lehcnherr der

Mutterkirche in Sulgen, nach einem Vertrage von 1386 später in BUrglen
Messe lesen.

Die Gemeinde Werdbühl schrieb damals nach Zürich, ihr Gerichts-
Herr sei ihrem Prädikantcn um geringer und schimpflicher Ursache willen
ungünstig geworden. — 2. ä,. (landssnedliche Akten, Band II.



13

lasse, dann werden sie gerne ihre Renten und Gülten geben. Die

ztucherische Verwendung half nichts. Unter Beihülfe des thurgauischen

Landvogtes kam 1534 zwischen dem Gerichtsherrn und den Pfarr-
genossen von Werdbühl folgender Vertrag zu Stande: Der frühere

(katholische) Pfarrer von Werdbühl, Hans Steller (damals Schloß-

kaplan in Bürgten) soll in der Pfarrkirche zu Werdbühl am Sonn-
tag und an allen zwölf Boten- (Apostel-) Tagen ungefährlich das

Wort Gottes nach dem Buchstaben verkünden und darnach über

den Altar stehen und Messe halten und wer dann wolle, solle

bleiben. Ebenso solle Steller die Pfründe in Werdbühl zugehören

laut früherer Dotation und die Unterthanen sollen ihm die Kirchen-

zierden unverzüglich wieder aufrichten, damit die Sakramente erhalten

werden mögen. — Durch einen gütlichen Spruch und Vertrag,
der darauf zwischen Steller und den evangelischen Pfarrgenossen

in Baden zu Stande kam, wurde der obige Vertrag bestätigt.

Dennoch benutzten viele Kirchgenossen lieber auswärtige evangelische

Kirchen, ließen auch daselbst taufen u. s. w. Nach dem Tode des

Pfarrers (Propstes) Steller (1542) verlangte die Kirchgemeinde

Werdbühl, daß nur ein evangelischer Pfarrer angestellt werde und

widersetzte sich deßwegen der Wahl des Kustos Rudolf Jung in
Bischofszell als katholischen Pfarrers ihrer Kirchgemeinde, besonders

deßwegen, weil in ihrer Gemeinde nur Einer, nämlich der Meßmer,
gesagt habe, er frage der Messe zwar nichts nach, wenn aber einer

Messe halte, werde er ihm zu Altar dienen, dazu aber auch einem

Prädikanten seine Pflicht thun. Dagegen berief sich der neugewählte

katholische Pfarrer darauf, daß fünf Haushaltungen in dieser Ge-
meinde die Messe verlangen und letzten Sonntag hinter seiner

Messe und Predigt bis zu Ende gestanden seien. Auf Klage des

Kollators, sowie des neuen katholischen Pfarrers Jung bestätigte der

(katholische) thurgauische Landvogt M. Heinrich Samstag nach Pauli
Bekehrung 1543 den Vertrag von 1535 und ebenso auf Appellation
der Gemeinde die Gesandten der zehn Orte bei einer Jahrrechnungs-
Tagsatzung in Baden (15. Juni 1543).



14

Auch später blieb die Mehrheit der Kirchgenossen evangelisch,

mußte aber in benachbarten evangelischen Kirchen, z. B. Märwil,
den Gottesdienst besuchen, behielt jedoch das Beerdigungsrecht in

Werdbühl. Im Jahre 1646 wohnten einundzwanzig evangelische

unter sieben katholischen Haushaltungen in dieser Kirchgemeinde. *)
Im Jahre 1533 wurde mit der Einführung der Messe an

andern Orten der Landgrafschaft Thurgau fortgefahren. Der Ge-

richtsherr Ulrich von Landenberg von Altenklingen verlangte von
der ganzen Kirchgemeinde Wigoldingen, und nachdem dieses ab-

geschlagen worden, von den Gesandten der zehn Orte, daß aus
dem Kirchengnte sowohl ein Altar, als die nöthigen Kirchenzierden,
die zur Zeit der Reformation zerschlagen worden seien, angeschafft

und in der Kirche zu Wigoldingen wieder aufgestellt werden sollen.

Die Gesandten entsprachen ihm. Die evangelischen Kirchgenossen

von Wigoldingen wollten aber trotz der Ermähnung des (evang.)

Landvogts Edlibach lange nicht gehorchen; endlich bewilligten sie

1533, daß dem Herrn auf Altenklingen fl. 16 zu diesem Zwecke

gegeben werden sollen. Von dieser Zeit bis 1585, als das Schloß

Altenklingen in evangelische Hände kam, wurden hie und da die

Jahrzeiten für die frühern Schloßbesitzer auf diesem Altar gehalten.

Sicher ist, daß derselbe noch 1630, aber zerbrochen, in der Kirche

zu Wigoldingen stand und an einem Orte, wo er Niemandem im

Wege war. In der großen Kirchgemeinde Wigoldingen waren im
Jahre 1631 —1117 Evangelische und nur 40 Katholiken, welche

benachbarte katholische Kirchen besuchten. (Noch jetzt werden im

evangelischen Pfarrhause in Wigoldingen verschiedene zur Feier der

Messe nöthige Gegenstände, die ohne Zweifel früher dazu gebraucht

wurden, aufbewahrt.) **)
Der eben erwähnte Gerichtsherr von Altenklingen, Ulrich

von Landenberg, der sich immer als ein Feind der Reformation

*) Bischöfliches Archiv in Solothurn bei WerdbUhl, Urk. ». Obiger
Spruch von 1543 wurde 1651 von einer Tagsatzung bestätigt (ib., b

**) X. Fasz. Wigoldingen Nr. I.



15

bewiesen hatte, wollte zur nämlichen Zeit auch im benachbarten

Dorfe Märstetten, wo er Gerichtsherr und theilweise Kollator war,
wieder einen Altar in die dortige Kirche einführen und einen Priester

anstellen. Er verlangte daher für wenige vom (evangel.) Kollator der

1465 von Kunigunde von Schwarzenberg (auf dem Schlosse Grießen-

berg) gestifteten Frühmeßkaplanei, Heinrich von Ulm in Grießen-

berg, die Wiederbesetzung derselben und die Wiederherstellung eines

Altars nebst Znbehörden in der Kirche zu Märstetten. Weder

dieser noch die dortige wahrscheinlich evangelische Gemeinde

war damit einverstanden. Der damalige thurgauische Landvogt

(Edlibach) wurde um seine Entscheidung angesprochen. Montag
vor Fastnacht 1534 gab er folgenden „Kompromißspruch": Die-

jenigen in Märstetten, welche einen Prädikanten (evangelischen

Pfarrer) begehren, sollen dafür die Pfarrpfründe benutzen, jedoch

mit Vorbehalt des Lehenrechtes des Ulrich von Ulm; 2) ebenso

dürfen diejenigen, welche einen Priester wünschen, dafür die Früh-
messe benutzen, ebenfalls mit Wahrung des Kirchenrechtes des Herrn
von Ulm; 3) sie sollen Kirchenpfleger wühlen, welche die Kirchen-

gülten besorgen. Aus unbekannten Gründen wurde in Märstetten
kein Priester' augestellt, wahrscheinlich, weil bald keine Leute mehr

da waren, welche die Messe begehrten.*)

Ebenso wenig gelang ein ähnlicher Versuch eines Gerichtsherrn

in einem Theile der Kirchgemeinde Sitterdorf.**) Daselbst ver-

langte der katholische Lehenherr der Pfründe, Dietrich Ryf genannt

Obigen Ausspruch besitzt Herr Präsident Niif in St. Gallen nebst

andern Akten betreffend Pfarrwahlen von Märstetten, z. B. von 1543 (Hans
Stebinger) und 1567 (Christoph Luti), und einer streitigen Wahl im Jahre
1561, indem Landenberg Ossian Scherrer und die Gemeinde Georg Jeger
vorschlug. Auf Litthi folgte 1583 Jakob Winzitrn und 1587 I. Bsiler.

**> 8t. P.., K. 60, Fasz. 3, und Kühn, Psiur^. s., S. 120; nur ist
dort zu berichtigen, daß erst seit 1567 in Sitterdorf katholischer Gottesdienst
stattfand und Friedrich Ryf evangelisch blieb.



16

Welter auf dem Schlosse Blidegg, ein Bruder des ersten eifrigen

Beförderers der Reformation in dieser Kirchgemeinde, nach dem

Tode des Pfarrers Ulrich Meier (1541), der auch nach seinem

Ucbertritt zur evangelischen Kirche die Pfarrgenossen immer durch

Pfarrverweser hatte versehen lassen, wofür sie fl. 52 nebst Wohnung
und Holz per Jahr erhielten, die Abchurung der Pfarreinkünfte für
Anstellung eines eigenen katholischen Geistlichen in Sitterdorf für
diejenigen, welche die Messe begehren. Wahrscheinlich fanden sich

solche in der Umgebung des Schlosses Blidegg unter seiner Diener-

schaft und Lehcnleuten. Die Bewohner dieser Gegend waren bisher

bis vor wenigen Jahren Kirchgenossen von Bernhardzell gewesen,

besuchten aber seit der Reformation den Gottesdienst in Sitterdorf.
Die Kirchenpfleger weigerten sich, dem Wunsche Ryfs zu entsprechen,

wahrscheinlich deßwegen, weil die Bewohner dieser Gegenden keine

eigentlichen Kirchgenossen von Sitterdorf seien und in Degenau

durch deu Pfarrer von Bernhardzell, der dafür den Zehnten aus

den Schloßgütern bezog, Messe gehalten werden könne. Auf die

Klage Ryfs wandte sich der Abt Diethelm als eigentlicher Eigen-

thümer der Pfarrpfründe und als Landesherr einzelner Theile der

Kirchgemeinde (der kleinen Dörfer Ober- und Unteregg und Rotzen-

wil) an den thurgauischen (katholischen) Landvogt Wirz in Frauen-
feld mit der Bitte, die Sitterdorfer Kirchgemeinde dazu anzuhalten

und dazu aufzufordern, daß sie dem Lehenherrn der Pfründe Rech-

nung ablegen (Montag nach Lätare 1541). Wirz unterhandelte

mit beiden Theilen. Ryf anerbot, dem evangelischen Pfarrer noch

fl. 19 mehr, als der bisherige evangelische Pfarrverweser von Pfarrer
Meier erhalten habe, nebst dem Pfarrhause zukommen zu lassen

und hoffte, daß es dem Landvogte gelingen werde, einen gütlichen

Vergleich zu Stande zu bringen. Auch der Oberlehenherr rieth
ihm ab, die Sache durch die Tagsatzung entscheiden zu lassen.

Dazu kam es aber damals nicht und ebenso wenig zur Anstellung
eines katholischen Geistlichen für die wenigen katholischen Kirch-
genossen, obschon der Abt von St. Gallen den 4. Juni d. I. Ryf



17

dazu von Neuem Erlaubniß ertheilte und ihn bat, „dem Priester
nach Vermögen einen Aufenthalt (Wohnung) zu geben und ihn
zu versehen bis zu der Zeit, da Gott der Herr seine Gnade sendet,

daß diese Irrung zu Gutem kommt. Dann wolle er eine neue

Ordnung nach Gestalt der Sachen vornehmen". Erst nach dem

Tode des Abtes Diethelm und Dietrichs gelang es dem neuen Abt
von St. Gallen (Othmar), den katholischen Gottesdienst in Sitter-
dorf einzuführen (1567), jedoch konnte erst 1625 eine für die

Evangelischen ungünstige Abchurung vorgenommen und für die

kleine katholische Gemeinde (ein Drittel der Kirchgenossen), die seit

1567 von einem Kaplan in Bischofszell versehen worden war, ein

eigener Geistlicher im Kirchdorfe angestellt werden.

In Güttingen, wo der Obervogt des Gerichtsherrn (des Bi-
schofs von Konstanz) wohnte, und wo eine evangelische Familie
(von Tettikofen) Lehenherr und damals eines ihrer Glieder evan-

gelischer Pfarrer der schön dotirten dortigen Pfarrei war, wurde

schon frühe der katholische Gottesdienst wieder eingeführt. Gegen
Ende des Jahres 1532 verlangte der neue Bischof Johann die

von einem seiner Vorganger und den Gemeindsgenossen im Jahre
1490 gestiftete Frühmeß-Kaplanei *), welche die Gemeinde nach

Auslösung des letzten Kaplans (Ulrich Holzer, spater aber wieder

katholischer Pfarrer in Sommeri), zur Zeit der Reformation nach

einem Vertrage mit dem Kollator derselben (Bischof Hugo von

Konstanz) für Armenzwecke verwendet hatte. Der Kollator derselben

forderte aber dieselbe im Jahre 1532 wieder heraus, wahrscheinlich

deßwegen, weil sein in Güttingen residirender Obervogt nebst seiner

Familie und vielleicht auch einige andere Gemeindsgenosfen wieder

katholischen Gottesdienst wünschten. Ein Schiedsgericht urtheilte

*) Güttingen hatte nur Eine und nicht zwei Kaplaneien, nämlich die

Frühmesse, die 1544 ein Vermögen von Fr. 640 hatte. Daher ist der Be-

richt in Kuhns Dkurx. s. II, 62, zu berichtigen; siehe : Güttingen

(Meersburger Arch. Leot. 1—3).
2



18

in diesem Sinne, jedoch so, daß außer dem Vermögen des Früh-

meßfonds nur die Hälfte der Zinse, Gülten und Nutzungen von

Martini 1531 bis Martini 1532 noch von der Gemeinde ein-

gezogen und dem Kollator übergeben werden solle ohne eine Ent-

schädigung für die früheren Jahre, weil die Zinse für Almosen

verwendet worden seien (Samstag nach St. Niklaus 1532). Es

wurde darauf, man weiß aber nicht genau in welchem Jahre, in

Güttingen der katholische Gottesdienst eingeführt und durch einen

außer der Gemeinde wohnenden Priester alle vier bis fünf Wochen

gehalten, wofür er das Einkommen der Frühmesse (fl. 32) erhielt.

Dieses ging bis 1544. Damals wünschten aber nach einem evan-

gelischen Pfarrwechsel in Folge des Todes des früheren Pfarrers,

Mathias von Tettikofen (seit 1522 katholischer und dann verehe-

lichter Pfarrer), die Katholiken in der Gemeinde einen eigenen im

Pfarrdorfe wohnenden Pfarrer zu erhalten und verlangten daher

von den Evangelischen einen Beitrag aus der reichen dortigen

evangelischen Pfarrfründe. *) Die Evangelischen hatten zwar gegen

die Anstellung eines eigenen katholischen Geistlichen nichts, schlugen

aber demselben einen Beitrag von der evangelischen Pfarrpfründe
ab. Daher wandten sich die Katholiken an die Tagsatzung der

regierenden Orte (Juni 1544). Die katholischen Gesandten unter-

stützten zwar dieses Gesuch und anerboten Gegenrecht zu halten,

wenn katholische Kaplane ein reiches und die dortigen evangelischen

Pfarrer ein armes geringes Einkommen haben; ihre Kollegen von

Zürich und Bern wünschten aber, daß keine Neuerungen in Güt-

tingen gemacht werden, versprachen jedoch, bei ihren Obern anzu-
fragen. Die Mehrheit der Tagsatzung entschied später, daß eine

Abchurung des Pfrundvermögens vorgenommen werden müsse.

Die Katholiken behaupteten damals, daß der evangelische Pfarrer
jährlich fl. 2W Einkommen habe und davon nur dem Kollator einen jähr-
lichen Beitrag geben muffe, während die Frühmesse nur fl. 32 abwerfe. Bis
1541 oder 1552 hieß der katholische Geistliche in Güttingen Frühmesser.



19

(Nov/ 1544.) So viel ist ferner gewiß, daß schon vor 1546

Konrad Bücheler als katholischer Pfarrer nach Güttingen gewühlt

wnrde. Die katholische Gemeinde zählte damals nur dreißig und

die evangelische zweihundert Seelen. Zwischen Bücheler und dem

evangelischen Pfarrer (Hans Schalch, von 1544—1552) entstanden

nun bald nach dem Amtsantritte des ersteren in Folge des eben

erwähnten Tagsatzungsbeschlusses Streitigkeiten wegen der Besoldung;
der erstere verlangte 'unter Beistand des damaligen Obervogts in
Güttingen, Michael von Landenberg, vom letztern Theilung der

Pfarrpfründe. Da der damalige glarnerische (evangelische) Land-

Vogt der evangelischen Gemeinde zur Seite stand, verstand sich

Bücheler zu einem Vertrag, wornach ihm Schalch einen bestimmten

jährlichen Beitrag, der nebst den Zinsen der Frühmesse seine Be-

soldung ausmachte, geben mußte. In Folge des seit 1550 zwi-
schen dem evangelischen und katholischen Zweige der Familien
Tettikosen in Memmingen und Konstanz wegen der Kollaturrechte

geführten Streites, der 1552 von der Tagsatzung zu Gunsten des

katholischen Zweiges entschieden wurde, mußte Schalch die reiche

Pfarrpfründe, welche die Wittwe des Jakob von Tettikosen, genannt
Zapf, seit 1550, wie die Kollatur ansprach, dem katholischen Pfarrer
überlassen und dieser gab nun dem evangelischen Pfarrer seit dieser

Zeit ein Beliebiges als jährliche Besoldung.

Erst unter dem neuen Kollator (Stift Kreuzlingen) gelang es

Zürich, die Verhältnisse betreffend die Besoldung und Wohnung
des evangelischen Pfarrers in Güttingen zu regeln (1597—1598).*)
Bald nachher (1619) übernahm der evangelische Pfarrer von Güt-
tingen die bisher von Altnau besorgte Filiale Oberhofen, die er

erst 1712 an den Pfarrer von Scherzingen abtrat. Durch diesen

Dienst wurde seine geringe Besoldung verbessert. Im Jahr 1633

') X. (Güttingen, Bd. I) und Tagsatzungs-Abschiede, Stadtbibliothek
St. Gallen(Vadian'sche Briefe von 1552), IN. ^.. (Krenzlinger/1. 108.32). —
1552 verbot sich die Tagsatzung die bischöfliche Einmischung.



20

waren in der Kirchgemeinde Güttingen 20 katholische Haushaltungen;
im Jahr 1695: 107 evangelische und 21 katholische Familien, erstere

mit 554 und letztere mit 128 (darunter 47 ansäßigen) Personen.

Wann in der Nachbarkirche Altnau die Messe wieder ein-

geführt wurde, weiß man nicht mehr genau, nur so viel, daß es

schon im sechszehnten Jahrhundert stattfand und daß die dortige
kleine katholische Gemeinde im Auftrage des Kollators, des Dom-

stifts in Konstanz, von einem dortigen Kaplan bis 1600 besorgt wurde.

Damals wurde dasselbe von den katholischen Orten angehalten,

einen eigenen Priester nach Altnau zu wählen. Der evangelische

Pfarrer behielt aber auch jetzt noch das bisher von ihm bewohnte

frühere katholische Pfarrhaus; eine Abchurung der Pfründe fand

ebenfalls nicht statt. Zürich verhinderte es. Im Jahre 1600

zählte die evangelische Gemeinde 350 und die katholische 50 Glie-

der; erstere hatte 1695: 1088 Seelen in 210 Haushältungen
und letztere 30 Haushaltungen.

Gleichzeitig wie in Güttingen that der neue Bischof von Kon-

stanz, Johann, Schritte in der ihm gehörenden Kirche Arbon die

zerstörten Altäre wieder aufzurichten und eine katholische Kirch-
gemeinde wieder herzustellen. Einzelne Theile dieser großen Kirch-
gemeinde, die sich damals bis St. Gallen erstreckte, waren wie die

Stadt Bischofszell Unterthanen des Hochstiftes Konstanz (Arbon
und Horn), in andern Theilen war dasselbe wenigstens niederer

Gerichtsherr (Egnach). Ueber andere Kirchgenossen war die Bene-

diktinerabtei St. Gallen entweder niederer Gerichtsherr (Roggwil)
oder Landesherr (die jetzigen Kirchgenossen von Steinach, Unter-

eggen, Tübach, Mörschwil, Häggenschwil und Goldach). Die letztern

mußten nach der Rückkehr ihres Landesherrn (Diethelm) in sein

Kloster wieder katholisch werden, die übrigen der arbonischen Kirch-

gemeinden blieben evangelisch. In der Stadt Arbon verlangte

nur der bischöfliche Obervogt (Joh. Honegcker) den katholischen

Gottesdienst. Der Bischof wollte zwar den thurgauischen Kirch-

genossen die vom Landsfrieden ihnen gegebenen religiösen Rechte



21

zukommen lassen; betreffend die Arboner und Horner behauptete

er aber, daß sie jedenfalls bei der Abchurung der Pfarrpfründe
nicht gezählt werden dürfen, weil sie nicht Unterthanen der Eid-

genossen, sondern des Hochstiftes und daher nicht unter dem Land-

frieden stehen.*) Zu gleicher Zeit versuchte der Bischof auch seine

während der Reformationszeit von seinen Unterthanen ihm theil-
weise entrissenen herrschaftlichen Rechte wieder zu erlangen. Beide

Unternehmungen gelangen ihm. Durch Vermittlung des Dom-
dekans und Kapitels des Domstiftes Konstanz kam Freitag nach

Kreuzerhöhung 1532 ein gütlicher Vertrag zu Stande, einestheils

zwischen dem Bischof und seinen thurgauischen Gerichtsgenossen in
Egnach, anderseits zwischen dem Bischöfe und den gemeinsamen

Kirchgenossen von Arbon. In ersterm Vertrage verpflichteten sich

die egnachischen Unterthanen, sowohl die bisherigen Rechte ihres
niedern Gerichtsherrn anzuerkennen, als auch wegen ihrer Pfarr-
Pfründe bei der nächsten badischen Tagsatzung der zehn eidgenösfl-

fchen Orte (Dienstag nach St. Verena 1532) mit ihm in's Recht

zu stehen und Läuterung und Erkenntniß zu erwarten. In dem

zweiten Vertrag wurde bestimmt: es sollen die von Arbon das

Einkommen der Pfarrpfründe und auch dasjenige, was sie derselben

in den letzten Jahren entzogen haben, dem Bischöfe und seinem

Stifte übergeben. und ihm seine Kollaturrechte nebst aller Verwal-
tung der Pfarrei und des Gottesdienstes überlassen. 2) Die Altäre,
Tafeln, Kelche und andere zur Verrichtung des katholischen Gottes-

dienstes nothwendigen Sachen sollen bis St. Gallustag gehörig
wieder erneuert und die Kirche mit Oel und Wachs jetzt und auch

in Zukunft versehen werden und das Kirchengut, das auch diesmal

diese Kosten bestreitet, in Zukunft auch nur dafür, aber nie zur

*) Aus dem vorerwähnten Grunde gebot der Bischof Andreas 1592 den

Albanern und Hornern, katholisch zu werden, und wollte auch die thurgauischen

Kirchgenossen nicht mehr in ihrer Pfarrkirche Gottesdienst halten lassen,

'ê ^Siehe das thurgauische Neujahrsblatt, Jahrgang 1824 und ausführlich K.d.)



22

Besoldung des evangelischen oder katholischen Pfarrers verwendet

werden. 3) Da die thurgauischen Kirchgenossen laut Landsrieden

Religionsfreiheit haben, dürfen diejenigen, die sich mit dem nun
vom Bischof zu erwählenden katholischen Pfarrherrn nicht begnügen

lassen, einen Prädikanten haben, aber für die Besoldung soll von
dem Vermögen weder der Pfarre noch der Kirche etwas dafür

genommen werden. *) 4) Es soll von den Renten und Gülten
der Pfarre dem angehenden neuen (katholischen) Pfarrherrn die

eine und dem Prädikanten die andere Hälfte gegeben und letzterm

auch die Hälfte seiner Auslagen, die er zur Bearbeitung (Erbauung)
der Reben seines Theiles verwendet hat, wieder ersetzt werden. —
Die Egnachischen Kirchgenossen nahmen diesen Vertrag bedingt (so

Viel er die bischöflichen Rechte berühre) an, die Arboner und Horner

verwarfen ihn, weil der Bischof erklärte, daß sie nicht unier dem

Landfrieden stehen und wie andere Kirchgenossen kirchliche Rechte

haben. Sie suchten im Einverstündnisse mit den andern evangeli-
schen Kirchgenossen in Zürich Schutz und Hülfe. Dieses verwendete

sich in den nächsten Jahren auf den eidgenössischen Tagsatzungen,

theilweise von Bern unterstützt, für seine bedrängten Glaubens-

genossen in Arbon. Die Gesandten der katholischen Orte unter-

stützten aber die Forderungen des Bischofs sowohl betreffend Arbon
und Horn (daß die dortigen Evangelischen bei der Abchurung nicht

gezählt werden dürfen), als darin, daß der Pfarrhof, Seelgeräthe
und Aehnliches nur dem kath. Pfarrer zukommen und die Kaplaneien
Eigenthum des Kollators sein sollen. Wahrscheinlich bewirkte die

von Zürich gestellte aber von Bern nicht unterstützte Forderung
einer rechtlichen Austragung dieser Anstünde, daß der Bischof sowie

sein Hochstift seinem damaligen Obervogte in Arbon, Christoph
Krumm, später erlaubte, mit acht Abgeordneten aus Egnach und

*) Bei der Theilung der Pfründe sollten nämlich die Evangelischen in
Arbon und Horn nicht gerechnet werden dürfen, sondern nur die andern
evangelischen Kirchgenossen.



23

Roggwil sich betreffend die Abchurung zu verständigen. Die letztern

verzichteten in dem damals geschlossenen gütlichen Vergleich auf
eine Theilung der Pfarrpfründe, der Jahrzeiten und aus andere

kirchliche Rechte; dagegen wurde ihnen die Kapelle in Erdhausen

sammt ihrem Vermögen als Eigenthum überlassen. Ebenso ver-

glich man sich damals wegen der Stunde für den Gottesdienst

beider Konsessionen an Sonn-, Feier- und Werktagen und endlich

wurde zugesichert, daß jeder Theil bei der Pfarrkirche wie von

Alters her bleiben und jede Partei die andere laut Landssrieden

bleiben lassen solle (St. Mathäus-Abend 1537).*) Dem katholi-

schen Pfarrer Schlichter in Arbon wurde, wie seinen Vorfähren,
bei seiner Ernennung (1575) als Besoldung angewiesen: Der

Nutzen der Pfarrpfründe, der Mittel- und Frühmesse und ziem-

lichermaßen (genug) Brennholz vom Obervogt. Der evangelische

Pfarrer in Arbon erhielt den größten Theil seines Einkommens

von den dortigen evangelischen Gemeinden, z. B. im Jähr 1631

fl. 8V von Arbon, fl. 12 von Horn, fl. 42 von Roggwil, fl. 116

von Egnach, und dann noch von beiden letztern Gemeinden einen

Beitrag (fl. 13. 36 kr.) wegen der Filiale in Erdhaufen. Im Jahr
1592 wohnten in der Stadt Arbon 186 evangelische und nur
15 katholische Haushaltungen und im Jahre 1631 (unmittelbar
nach den Verheerungen der Pest von 1629) waren so wenige

Katholiken in dieser Stadt, daß kaum die ihnen zukommenden

Rathsstellen besetzt werden konnten. Damals waren in Horn
25 evangelische Haushaltungen und nur 3 Katholiken, in Egnach

210 evangelische und kaum 5 katholische Haushaltungen, in der

*) Der Landvogt Mansuet zum Brunnen in Frauenfeld sollte diesen

Vertrag siegeln. Auf einer Kopie desselben aus dem 17. Jahrhundert steht

aber geschrieben: Das beim Amt Arbon sich befindende alte und auf Per-
gainent geschriebene Exemplar dieses Vertrags sei nicht besiegelt, auch dem

Ansehen nach nie besiegelt worden. — Ueber Arbon siehe Db. ^4. (im Meers-

burger Archiv, Amt Arbon, Nro. 33 und folgende) und A. (Arbon,
Bdl. I).



24

Gemeinde Roggwil 67 evangelische und kaum 18 katholische Haus-
Väter. Im Jahre 1695 waren nach einem Berichte des evangel.

Pfarrers von Arbon: in Arbon 47 evangelische Haushaltungen
mit 526 Seeleu, und 39 katholische mit 242 Seelen; in Horn
43 evangelische Haushältungen mit 203 Seelen, und 14 kathol.
mit 80 Seelen; in Egnach 403 mit 2386 evangelischen Seelen,
und 22 mit 115 katholischen Seelen; in der Gemeinde Roggwil
113 evangelische mit 636 Seelen, und 43 katholische mit 211
Seelen. — Dazu kamen noch die zahlreichen st. gallischen Kirch-
genossen, welche katholisch waren.

In der Nachbarkirchgemeinde von Arbon, in Hagenwil, die

ebenfalls aus thurgauischen und äbtisch st. gallischen Kirchgenossen

bestand, gelang dasselbe um dieselbe Zeit. Ohne Zweifel war
auch hier der Schloßbesitzer und niedere Gerichtsherr, von Bern-
Hausen, die Hauptveranlassung zur Wiedereinführung des kathol.

Gottesdienstes in die dortige Kirche. Außer demselben waren im

thurgauischen Theile dieser Kirchgemeinde nur Wenige, welche die

Messe begehrten; sogar nicht alle st. gallischen Kirchgenossen hatten

Lust, dem Befehl ihres Oberherrn im Kloster St. Gallen zu ge-

horchen. Die Eidgenossen beschlossen, daß eine Theilung Vorgenom-

men werden solle. Es entstand nun aber wie in Arbon betreffend

die Unterthanen des Hochstifts die Frage, ob auch die st. galli-
schen evangelischen Kirchgenossen gezählt werden dürfen, die nach

Befehl des Abtes Diethelm wieder katholisch werden sollten. Letz-

terer widersetzte sich den Forderungen, daß auch die st. gallischen

evangelischen Cötualen bei der Theilung gezählt werden sollen und

die Tagsatzung der zehn Orte sprach in seinem Sinne (Juni 1536)
und befahl ferner, daß in Zukunft die Abnahme der kirchlichen

Rechnungen in Gegenwart des thurgauischen Landvogts und eines

Abgeordneten des Abtes stattfinden solle. Schon damals war ein

katholischer Geistlicher in Hagenwil; es blieb aber noch längere Zeit
auch ein evangelischer Geistlicher daselbst. Die Wahlbedingung für
einen der erstem katholischen Geistlichen in Hagenwil war daher



25

-am Platze: nicht gegen die neue Lehre zu predigen. Ein späterer

Nachfolger desselben. Batt Blarer, Chorherr und Kustos in Bi-
schofszell und zugleich Pfarrer in Hagenwil von 1563—1568.
erhielt entgegengesetzte Aufträge vom Kollator und bewirkte da-

durch, daß das Pfarrdorf, das uebst Almensperg noch fast ganz

evangelisch war. größtentheils katholisch wurde und nun der evang.

Pfarrer (Zwingger) dasselbe verlassen und bis zu seinem Tode

feine Pfarrkinder von seinem Bürgerorte aus (Bischofszell) ver-

sehen mußte (1586). Seit dieser Zeit hatten die Evangelischen

keinen eignen Gottesdienst mehr in ihrer Pfarrkirche, sondern be-

hielten nur noch das Beerdigungsrecht, mußten dagegen wie die

Katholiken an den kirchlichen Lasten (bei Bauten. Reparaturen)

beitragen. Das Dorf Almensperg und der Hof Katzensteig blieb

evangelisch. Die dortigen evangelischen Bewohner schlössen sich an

andere Kirchgemeinden an (Amriswil und Sitterdorf).*)
In zwei andern unterthurgauischen Kirchgemeinden verlangten

ebenfalls die Gerichtsherren derselben bald nach dem Abschluß des

zweiten Landfriedens die Wiederherstellung des katholischen Gottes-

dienstes. nämlich in Lommis und Homburg. In Lommis. einer

der thurgauischen Kirchgemeinden, welche zuletzt evangelisch wurde,

forderte es die Familie Muntprat in Lommis und Spiegelberg nebst

wenigen Gemeindsgenossen. Es gelang ihr dasselbe. Es wurde

im Jahre 1532 wieder ein katholischer Geistlicher angestellt; die

viel zahlreichere evangelische Gemeinde hatte noch bis 1538 eigene

Geistliche. Für einmal unterblieb eine Abchurung. Der Gerichts-

Herr in Lommis, welcher zugleich Kollator der Pfarrpfründe war,

*) Siehe mein biographisches Verzeichnis psx. 195; 8t. (Gew.

I). K., 8, Fasz. 2) und Ib. (bei Frauenseldischen Pfarrschriftcn im
Meersburger Archiv). Nach einem Bericht der „Alten" von 1627 willigten
die evangelischen Pfarrgenossen zirka 1589 auf gute Versprechungen des

Junkers in Hagenwil dazu, sich vom dortigen katholischen Pfarrer versehen

zu lassen. Dieses geschah im Anfange wahrscheinlich fast allgemein, später

aber nur hie und da bei Casualien; siehe X. E.



26

besetzte aber damals, wahrscheinlich bei einem Psarrwechsel, die

evangelische Pfründe nicht mehr. Erst jetzt verlangten daher die

Evangelischen eine Theilung der Pfarrpsründe nach der Seelenzahl

vom Kollator (Ludwig Muntprat). Es kam aber damals zwischen

beiden Theilen eine Verständigung zu Stande, wornach der Kol-
lator der evangelischen Gemeinde einen jährlichen Beitrag von

fl. 62 nebst Brod und Wein für die h. Kommunion versprach

und wieder einen Prädikanten anstellte. Dieses dauerte mehrere

Jahre. Als nun die Evangelischen die frühere Forderung an den

neuen (katholischen) Gerichtsherrn und Kollator (Weerli) wieder-

holten und eine Theilung der Pfarrpfründe verlangten, wollte

derselbe am Vergleiche von 1538 festhalten und fand bei der

eidgenössischen Tagsatzung Schutz. Dieser wollte sie nun sogar

1567 nöthigen, vom katholischen Geistlichen sich versehen zu lassen.

Die Tagsatzung bestätigte aber den Vergleich von 1538, der bis

zum Anfang des Id. Jahrhunderts in Kraft blieb. Der Ueber-

gang der beiden Gerichtsherrlichkeiteu Lommis und Spiegelberg in
die Hände des Klosters Fischingen und die Lockungen desselben

zum Uebertritt und Anderes bewirkten, daß seit dem zweiten De-

zennium des 17. Jahrhunderts die katholische Gemeinde sich mehrte
und allmälig größer als die evangelische wurde. 1631 waren
82 evangelische Kommunikanten und 68 katholische; dagegen schon

1695: 55 katholische Haushaltungen mit 173 Personen und nur
46 evangelische mit 158 Personen. Wahrscheinlich seit 1561
wurde die evangelische Gemeinde eine Filiale, zuerst von Kirchberg

(schon 1567) und seit 1578 von Matzingen. Lommis blieb lange
die einzige katholische Gemeinde der Umgegend.*)

Auf ähnliche Weise verfuhr der Gerichtsherr und Kollator in
Homburg, Friedrich von Heidenheim, mit der dortigen evangelischen

Kirchgemeinde. Nur scheinen daselbst schon 1532 mehr Freunde

*) Siehe mein biographisches Verzeichniß im fünften und sechsten Hefte
der thurgauischen historischen Beiträge, S. 63.



27

der katholischen Kirche gewesen zu sein. Die Tagsatzung erlaubte

ihm, den katholischen Gottesdienst wieder einzuführen und einen

katholischen Geistlichen anzustellen. (Freitag vor Katharina 1532.)
Später entfernte er den evangelischen Geistlichen, angeblich wegen

Predigens gegen den katholischen Glauben und ließ dann die evan-

gelische Pfarrstelle unbesetzt (1536), wurde dann aber durch ein

Schiedsgericht genöthigt, wieder einen evangelischen Geistlichen zu

wählen (1540).*)
Im benachbarten Pfyn, dessen evangelischer Pfarrer, Jakob

Teucher, in der Schlacht am Gubel für den evangelischen Glauben

sein Leben geopfert hatte, verließen die Hausgenossen der Gerichts-

Herren (Joachim und Beat Rnppenstein, genannt Mötteli) nebst

einigen andern Kirchgenossen, z. B. Weibel Ras und dem Gerichts-

schreiber Frank (beide im Pfarrdorfe) bald nach November 1531

die evangelische Kirche; in den zwei Filialkirchen Felben und Wei-

ningen blieben alle Einwohner evangelisch. Der damalige Klaustral-
Herr und Kollator der Pfarrpfründe, der konstanzische Domherr,
Dr. Moßnang, verlangte daher Theilung der Pfarrpfründe und

zugleich von den Filialgenosscn in Felben die Rückgabe der ihm
durch das Urtheil des Landvogts Brunner entzogenen und dem

dortigen evangelischen Pfarrer zugekommenen Zehnten. Beides

mußte geschehen, letzteres durch landvögtliches Urtheil (1532, Samstag

nach der Auffahrt).
Die evangelische Pfarrgemeinde Pfyn, sowie die Filiale Felben

behielten aber dennoch evangelische Geistliche. Der Kollator ließ

die kleine katholische Heerde in der Pfarrgemeinde Pfyn nur durch

einen auswärts (in Horn auf der Insel Reichenau) wohnenden

Priester versehen. Wahrscheinlich kam derselbe nur an Sonn- und

Festtagen zu seinen Pfarrkindern. Daher klagten dieselben (der

Gerichtsherr nebst zwei andern katholischen Pfarrgenossen im Namen

der andern) beim Landvogt, daß sie keinen bei ihnen wohnenden

*) Siehe mebr bei Kühn, Ull. s. I., S. 188 und folgende, und mein

biographisches Verzeichnis, S. 87 ; und über den Tod des Prädikanten von

Homburg am Gubel siehe Bullinger's Reformationsgeschichte 3. 206.



28

'Geistlichen haben, der sie bei Tag und Nacht versehen könne und

verlangten die Anstellung eines solchen Pfarrherrn, damit sie nicht

wie bisher wegen des Versehens der Kranken und Sterbenden bei

Wind und Wetter den Pfarrer in Herdern holen müssen. Moßnang
erklärte aber, daß er nicht Pfarrherr von Pfyn sei, indem der

dortige Zehnten Klaustralzehnten sei, daß er aber aus Güte und

zur Förderung des katholischen Glaubens für ein Jahr sie ver-

sehen lassen wolle (Paulstag 1535). Der Landvogt Sonnenberg
wies den Streit an die Tagsatzung. Diese beauftragte den Land-

Vogt, beide Theile gütlich zu vereinigen; sofern dieses nicht gelinge,

soll Moßnang die katholische Gemeinde selber oder durch einen

andern Pfarrer, der aus dem verbotenen Gute besoldet werden

solle, versehen lassen. Könne er aber beweisen, daß dieses Gut

nicht zur Pfarre gehöre, sondern zum Klaustrallehen, so werde die

Tagsatzung später wieder entscheiden. (?urik. Naà, 8. September

1536.) Kurz vorher (St. Ulrich-Abend 1536) hatte dieselbe auch

beschlossen, daß das Pfarrhaus dem katholischen Pfarrer überlassen,

daß aber die evangelische Kirchgemeinde für ihren Antheil entschädigt

werden müsse. Vor Pfingsten 1539 erscheint Lux Scheltz als

kath. Pfarrer von Pfyn, vielleicht derselbe Priester, der seit 1532
oder l533 Pfyn von der Insel Reichenau aus versah.*) Dieser

ging 1551 in Pfyn weg oder vielmehr wurde er nach der Aus-
sage des neuen Kollators (Beat von Rappenstein) von dem Neid

seiner Pfarrkinder Vertrieben (was diese aber bestritten). Damals

war die Stelle eine Zeit lang unbesetzt, weil der Kollator, wie

er sich später entschuldigte, keinen passenden katholischen Geistlichen

fand. Auf ihre Klagen wegen Nichtbesetzung der erledigten kath.

Pfründe vor dem Landvogt erhielten sie wieder solche (z. B. Hrn.
Benedikt, 1558). Seit dieser Zeit hatten die Katholiken in Pfyn
immer eigene Geistliche. 1631 zählte die evangelische Kirchgemeinde

856, die katholische 70 Glieder und 1710 hatte erstere 955 und

letztere 122 Seelen.

*) IN, H,. (im Meersburger Archiv bei Pfyn). A. H,. fiBdl. Pfyn,
'Rro, 1).



29

4. Aus- und inlviirtige Klöster und Stifte befördern die Mieder-

einsührung des Kathotischen Gottesdienstes.

Von auswärtigen geistlichen Herren und Stiften besaßen der

Bischof von Konstanz und sein Domkapitel, sowie andere dortige Stifte,
die wegen der Reformation diese Reichsstadt verlassen und sich in

Meersburg und Radolfszell niedergelassen hatten, in der Landgraf-
schaft Thurgau Lehenrechte der Pfründen, niedere Gerichte und

Zehnten. Dasselbe war der Fall mit dem Kloster Reichenau,

dessen Konvent während der Reformationskämpfe die Räume des

alten Klosters nie verlassen mußte.

Von nichtthurgauischen schweizerischen Klöstern besaß besonders

die Fürstabtei St. Gallen die meisten geistlichen und bürgerlichen

Rechte im Thurgau. Mehrere thurgauische Konvente, welche in
den Jahren 1528 und 1529 ganz oder größtentheils die Land-

grafschaft verlassen hatten, kehrten im Jahre 1532 wieder in ihre

Klöster zurück, nämlich die Männerklöster Kreuzlingen*) und Jttingen
und die Johannesritter in Tobel. Das Chorherrenstift in Bischofs-

zell wurde auf den Befehl des Bischofs von Konstanz wieder her-

gestellt. Nur ein einziges thurgauisches Nonnenkloster, dasjenige

in St. Katharinenthal, wurde von 1532—1540 wieder bezogen.

Alle die eben genannten geistlichen Stifte forderten, gestützt auf
den früher angeführten Tagsatzungsbeschluß vom Januar 1532

(siehe Seite 3), bald nachher ihre frühern Rechte im Thurgau
wieder zurück.

Ueber die vorübergehende und reversirte Ueberlnssung der Kloster-
und Pfarrkirche in Kreuzlingen an den dortigen Konvent und die wenigen

Katholiken von Seiten der dortigen evangelischen Kirchgemeinde und die

Benutzung der Kirche und des evangelischen Pfarrers in Stadelhofen, einer

Vorstadt im benachbarten Konstanz, siehe mein biographisches Verzeichniß
Seite 239. Sie verstand sich ohne Zweifel dazu, weil das Kloster bei der

Abchurung der ihm einverleibten Pfarrpfründe so wenig herausgeben wollte,
daß sie keinen eignen Geistlichen mehr halten konnte.



30

Bereits ist früher (S. 17 und 20) angeführt worden, daß

der Bischof von Konstanz in zwei thurgauischen Kirchgemeinden

wieder katholischen Gottesdienst einführte. Dasselbe geschah auf

seine Verwendung auch in der Stiftskirche Bischofszell. Die Messe

konnte aber in der Stifskirche zu Bischofszell erst nach zähen und

langen Verhandlungen mit dem dortigen Rathe eingeführt werden.

Die ganze Gemeinde Bischofszell blieb nach 1531 evangelisch.

Nur der damalige Obervogt (Wolfgang von Helmsdorf von Eppis-
Hausen), der Nachfolger des Friß Jakob von Anwil, der wegen

feiner Liebe zum Evangelium seine Stelle verloren hatte, gehörte

mit seiner Familie immer zu den Freunden der katholischen Kirche.

Die achtzehn noch daselbst wohnenden Chorherren besuchten mit den

übrigen Kirchgenossen den evang. Gottesdienst; vier unter ihnen thaten
das nach November 1531 nicht mehr gerne. Diese forderte der Herr der '
Stadt und des Stiftes, der Bischof von Konstanz, bald nach dem

Abschluß des zweiten Landfriedens auf, den katholischen Gottes-

dienst in der Stiftskirche einzuführen und zugleich befahl er dem

dortigen Rathe, ihrem Wunsche zu entsprechen. Dieser holte in
Zürich Rath. Letzteres rieth ihnen, solches zu bewilligen, jedoch

nicht in der Stiftskirche, sondern in einer Kapelle, wo es am

wenigsten Anstoß und Schaden bringe. Wolle der Bischof die

andern evangelisch gesinnten Chorherren nöthigen, katholisch zu

werden, so sollen sie sich auf die durch den Landsfrieden garantirte
Glaubens- und Gewissensfreiheit berufen; sie ermunterten ferner
die Bischofszeller Abgeordneten mit der Zusicherung, daß die

zürcherische Regierung bei allfällig neuen Anfechtungen, sei's vom

Bischof oder von den Eidgenossen, Rath und Schutz der Stadt zu

ertheilen bereit sei (Samstag vor Tausend-Rittertag sJuniss 1532).
Ohne Zweifel auf Anordnung des Bischofs ermähnten auch

die fünf katholischen regierenden Orte den Rath in Bischofszell,

ihren Oberherrn in Ausübung seiner geistlichen und weltlichen

Dinge weder zu hindern noch zu sperren, sondern ihn bei seinen

alten Rechten und seinen Gerechtigkeiten bleiben und die ihm Zu-



31

gewandten des Stiftes wieder den katholischen Gottesdienst wie

von Alters her halten zu lassen. Gerade damals, als Abgesandte
des Bischofszeller Rathes nach Zürich reisten, richteten die Ge-

sandten der fünf katholischen Orte von Baden aus eine neue Auf-
forderung an Bischofszell und verlangten durch den Ueberbringer

derselben umgehende Antwort: ob sie ihnen entsprechen wollen oder

nicht; es wolle ihnen nicht gelegen sein, fügten sie schließlich hinzu,
länger so zuzusehen, weil daraus für die Eidgenossen weitere Un-
ruhe entstehe (19. Juni). Diese Schritte bewogen den Rath, den

Chorherren zur Wiedereinführung und Verrichtung des katholischen

Gottesdienstes die neben der Hauptkirche stehende kleine Beinhaus-
kapelle abzutreten. Rath und Gemeinde behielten aber noch alle

diejenigen Rechte, die sie seit Einführung der Reformation aus

den Händen des Bischofs und des Stiftes genommen und sich

angeeignet hatten. Für einmal war man trotz der ernsten Worte
des Oberherrn und seiner schweizerischen Helfer nicht gesonnen,

diese Eroberungen zurückzugeben und wieder zur Rückkehr der alten

Zustände in Stadtsachen die Hand zu bieten. Den katholischen

Orten gab daher der Rath und die Bürgerschaft auf ihr ernstes

Schreiben die Erklärung ab: sie werden ihre Unterthanenpslicht

gegenüber dem Bischöfe jederzeit erfüllen und verlangen für sich

nur diejenigen Rechte, die ihrer Stadt gehören. Weder der Bi-
schof noch die altgesinnten Stiftsherren von Bischofszell waren mit
dem, was der Stadtrath im Juni 1532 bewilligt hatte, zufrieden.
Wie wenig hatten sie im Grunde wirklich erlangt! Der Stadtrath
war ja noch immer im Besitze so vieler Rechte, die dem Bischöfe

oder dem Stifte gehörten. Die eigentlichen Eigenthümer der Kirche

(die Chorherren) mußten froh sein, in einer kleinen Nebenkapelle

(der jetzigen Kinderlehrkapelle) ihren Gottesdienst verrichten zu
können. Wie es scheint, zeigten ihnen überdies einzelne evangel.

Einwohner, wie unangenehm ihnen die Wiedereinführung der Messe

innerhalb ihrer Mauern sei. Die katholischen Chorherren klagten

nämlich beim Bischöfe: den neuen katholischen Pfarrer (Sebing)



32

habe man daran hindern wollen, seine Habseligkeiten in die Stadt
führen zu lassen, er dürfe nicht im Pfarrhof wohnen, man gebe

ihm keine Besoldung, so daß er täglich befürchten müsse, von dem-

jenigen, der ihm bis anhin Herberge und Kost gegeben, Urlaub

zu erhalten; während des katholischen Gottesdienstes stören Einzelne

durch Lärm und Geschrei; Einzelne haben sogar, nachdem die erste

Messe gelesen worden sei, in der Nacht Menschenkoth auf den

Altar geworfen. — Besonders eifrig schürte im Geheimen gegen

die Evangelischen beim Bischöfe und seinen Räthen der Chorherr

Bit Schöneck, bat sie aber, seinen Namen zu verschweigen. Um

so mehr suchte der Oberherr, diesem Zustande ein Ende zu machen.

Er legte Arrest auf das Pfarreinkommen von Bischofszell und erklärte

dem dortigen Rathe, daß er die benachbarte Herrschaft Heidelberg,

welche er seit hundert Jahren der Stadt als Lehen gelassen hatte,
wieder an sich ziehen werde. Er glaubte aber mit Hülfe der

Eidgenossen am ehesten zum Ziele gelangen zu können. Diese

empfahlen ihm, zuerst den Weg gütlicher Verständigung einzu-

schlagen. Wirklich fand deßwegen den 5. Juni 1533 eine Be-

sprechung in der damaligen bischöflichen Residenz (Mörsburg) statte

bei der die Bischosszeller Abgeordneten: Barth. Liner, Barbier

Peter Falk, Hans Zwingger und Jakob Amstein, vorerst vom Bi-
schof, weil er es seit seiner Wahl noch nie gethan habe, eine

bestimmte schriftliche Erklärung verlangten, daß er wie seine Amts-
vorfahren seine Unterthanen in Bischofszell immer bei ihren Rechten

und Freiheiten bleiben lassen und zur Aufhebung des Arrestbefehls

betreffend Pfarreinkommen Schritte thun und der Stadt Bischofs-

zell ferner die Herrschaft Heidelberg als Lehen überlassen werde.

Die Abgeordneten des Oberherrn erklärten sich zwar in seinem

Namen bereit, dem ersten Wunsche zu entsprechen, nur verlangten

sie, daß vorher die betreffenden Freiheitsbriefe vorgelegt werden,

eröffneten aber zugleich den bischofszellischen Ausschüssen, daß der

Bischof Wiederherstellung sowohl seiner als des Stiftes Rechte

verlange. Die Bischosszeller Gesandten waren dazu nicht geneigt



33

wünschten aber vielmehr vorherige Theilung des Pfarreinkommensund
eine schriftliche Erklärung über das, was sie eben verlangt hatten,

letzteres darum, weil sie zur gütlichen Ausgleichung ohne umfas-

sende Instruktionen abgesandt worden seien. Die Abgeordneten
des Bischofs zeigten ihnen daher an, daß sie nun für rechtliche

Austragung durch die Eidgenossen in Baden Schritte thun werden.

So zerschlug sich der erste Versuch einer gütlichen Verständigung,
weil keiner von beiden Theilen auf seine vorgeblichen Rechte ver-

zichten wollte. — Der Bischof sprach darauf wieder die Tagsatzung

um Hülfe an.
Es erschienen daher den 21. Januar 1533 Ausschüsse beider

Parteien vor den eidgenössischen Gesandten in Baden. Diese

wünschten aber nochmalige Besprechung beider Theile zum Zwecke

gütlicher Verständigung. Im Februar wiederholte der Bischof
bei denselben sein früheres Gesuch, daß sie seine „widerspännigen"
Unterthanen in Bischofszcll entweder gütlich oder rechtlich dazu

anhalten, die ihm und seinem Stifte entzogenen Rechte wieder

zurückzugeben. Er erreichte aber nur so viel, daß beschlossen wurde:
es sollen der von ihm vorgeschlagenen Besprechung, die in Arbon

stattfinden sollte, vier Schiedsmänner nebst dem thurgauischen

Landvogt als Obmann beiwohnen; jedoch versprachen sie, sofern

auch dieser Versuch zur friedlichen Lösung der Anstünde erfolglos
bleibe, rechtlich zu entscheiden. Der Bischof fügte sich auch diesmal

und wählte als seine Schiedsmänner den Schutzhauptmann Jakob

am Ort in Wyl und Schultheiß Schneider daselbst; dasselbe

thaten die Bischofszeller, die den Bürgermeister Waldkirch von

Schaffhausen und Ammann Künzli aus dem Toggenburg zu dieser

projektirten Besprechung als ihre Vertreter ernannten. Letztere

suchten jedoch die Zusammenkunft der Schiedsmänner dadurch zu

hindern, daß sie vorgaben, sie haben sich über die Instruktionen
noch nicht geeinigt. Der Bischof ließ sich aber nicht aufhalten;
er verlangte vielmehr, daß die Zusammenkunft in Bischofszell selbst

und zwar in seiner Gegenwart stattfinden solle. Der Landvogt
3



34

Edlibach in Frauenfeld ging in sein Begehren ein und bestimmte

den Tag der Zusammenkunft. Beiden Theilen wurde dieses an-
gezeigt mit dem Bemerken, daß ihre Schiedsmänner auf diesen

Tag in Bischofszell sich einfinden sollen. Die Bischofszeller brachte

diese Anzeige in große Aufregung und Angst. Sie fürchteten,

daß der Bischof nur kommen wolle, um nöthigenfalls seine For-
derungen mit Gewalt durchzusetzen. Sie verlangten daher, daß

der Bischof wie seine Vorfahren vor seiner Ankunft in die Stadt
ihnen ihre Rechte und Freiheiten bestätige und daß für die pro-
jektirte Besprechung ein unparteiischer Ort, entweder Arbon oder

Kreuzlingen, gewählt werde. Der Bischof beklagte sich nicht nur
über diesen Verzug, sondern über die in Bischofszell über ihn und

seine Absichten verbreiteten ausreizenden Reden bei den Gesandten

der zehn Orte in Baden; er erkiärte sich aber dennoch bereit, zu

fernern gütlichen Mitteln die Hand zu bieten. Die Tagsatzung

beschloß darauf, dem thurgauischen Landvogt den Auftrag zu geben,

die von beiden Theilen gewählten Schiedsmänner zu einer ihm
schicklichen Zeit nach Bischofszell zusammenzurufen und befahl dem-

selben ferner, zur Vermeidung von Streitigkeiten sowohl dem Bi-
schofe wie dem Stadtrathe von Bischofszell sagen zu lassen, daß

sie ihre Leute vor Drohungen, Spottredcn und Anderm warnen.

Sofern eine Verständigung erzielt werde, solle der Bischof die

Freiheiten der Stadt Bischofszell bestätigen; komme eine solche aber

nicht zu Stande, so solle sein „Einreiten" den Bischofszellern nicht

an ihren Freiheiten Eintrag thun, die Tagsatzung werde dann bei

ihrer nächsten Sitzung entscheiden. Eine Besprechung kam nach

diesen Zwischengefechten wirklich zu Stande. Den 5. August 1533
kamen die Schiedsmänner sammt dem Obmann in Bischofszell

zusammen. Der Bischof erschien aber nicht selber, sondern ließ

sich durch seine drei Obervögte: Wolf, von Helmsdorf von Bi-
schofszell, Cornel Schultheiß von Schöpf in Kaiserstuhl (welch'

letzteren er auf Wunsch Helmsdorfs dazu gewählt hatte) und Jo-
hannes Honegker in Arbon, vertreten. Die Schiedsmänner beider



35

Parteien arbeiteten bei dieser Zusammenkunft nicht vergeblich. Sie
einigten sich und legten beiden Parteien folgenden Vergleich zur
Annahme vor: 1) Betreffend die weltliche Obrigkeit bleiben der

Bischof und die Bischofszeller bei ihren Briefen und Freiheiten,
welche sie bei Handen haben, laut Erkenntniß der Gesandten der

zehn Orte, die letzthin stattgefunden habe. 2) Betreffend die

Priester, die in Bischofszell wohnen, sollen diese wegen Zinsen,
Renten und Gülten, die sie in den Gerichten dieser Stadt besitzen,

sowie wegen Schulden und Wiederschulden, nach den Bräuchen

und Rechten dieser Stadt vor dem dortigen Obervogt, Rath und

Gerichtsstab das Recht suchen und nehmen. Betreffend die Haupt-
guter der Kirche und der Pfründen hat der Bischof von Konstanz

das Recht, zu urtheilen. Sofern die Priester in Bischofszell ein-

zeln oder miteinander Frevel begehen und Gebot und Verbot über-

treten, soll es bei den Freiheiten, früheren Ansprüchen und Ver-

trägen bleiben; sofern jedoch einer derselben Etwas thut, was das

Malefiz betrifft, soll er dem Bischöfe zur Bestrafung übergeben

werden. 3) Betreffend das Chorherrenstift bleibt der Bischof bei

den Gerechtigkeiten, die er und seine Vorfahren bisher gehabt haben

und zwar ohne Einschränkung von Seite der Stadt Bischofszell.

Sowohl der Bischof, als die Priester und andere Personen in
Bischofszell, welche katholischen Gottesdienst verlangen, dürfen das

ohne Verhinderung von Seite der Bischofszeller thun. Priester,
die evangelisch geworden sind und es bleiben wollen, sollen bis

zu ihrem Tode oder Abgange die Nutzung ihrer Pfründen, aber

ohne Schmälerung des Hauptgutes, beziehen. Erst nach dem

Tode des betreffenden evangelischen Pfruudinhabers darf der Lehn-

Herr diese Pfründe näch seinem Gefallen verleihen. Die Pfarr-
Pfründe soll nach der Zähl der Cötualen von beiden Konfessionen

getheilt und wegen der Zeit für den Gottesdienst ein Vertrag

gemacht werden. Beide Theile sollen einander wegen des Glaubens

weder hassen noch rächen. 4) Wegen der Pfründen (Kaplaneien)

zu Bischofszell sollen Die von Bischofszell oder Andere, die laut



36

Stiftungsbriefen Lehnherren derselben sind, bei dieser Gerechtigkeit

bleiben und damit nach ihrem Gefallen so schalten und walten,

daß sie vor Gott und den Menschen Rechenschaft geben können.

5) Betreffend das gesammelte und erbettelte Gut, das Rosenkranzgut

genannt wird, sollen Vogt, Rath und die Chorherren in Bischofs-

zell so handeln, wie es vor Gott und der Welt recht ist. 6) Für
die Kirchenzierden, die zur Zeit der Reformation sammt den Al-
tären und andern Dingen von den Bischofszellern zerbrochen oder

verkauft und der Erlös nachher mit Einwilligung der Chorherren
den Armen gegeben worden ist, sollen die Bischofszeller dem Vogt
und den Katholiken daselbst fl. 3V geben, damit sie die nöthigen

Altäre, Kelche, Meßgewänder und Anderes anschaffen können;

nachher sollen sie, und zwar mit Beförderung, dem Bischöfe oder

seinen Beamten über diese Kirchenzierden, die Nutzung der Kirchen

und des Stiftes und das Hauptgnt, das sie verbraucht, für diese

fl. 3V Rechnung geben und wie viel vom Hauptgut weggekommen,

und alsdann dasselbe erstatten. Was aber das betrifft, da.> aus

den Kirchenzierden und Nutzungen von ihnen verthan worden ist,

worüber sie nicht genugsam Bescheid und Antwort geben können,

bitten die Schiedsleute den Bischof, sich gütlich mit ihnen zu ver-

tragen, und sofern das nicht möglich ist, sollen sie diese Anstünde

wieder durch Schiedsleute austragen lassen. Ebenso ersuchen die

Schiedsmünner den Fürstbischof, die Stadt Bischosszell beim Lehen

der Gerichtsherrlichkeit Heidelberg bleiben zu lassen, nur soll sie

dasselbe von ihm empfangen und demselben das Recht der Lösung

lassen. —
Obschon dieser Vergleich den Verhältnissen beider Theile

gehörige Rechnung trug und über die streitigen Punkte im Sinne

ähnlicher Schlußnahmen der Eidgenossen entschied, fand er weder

in Mecrsburg noch in Bischosszell Annahme. Beide Theile wollten

Nichts von dem, was sie bisher gehabt, abtreten. Wie aus einer

mit Randbemerkungen eines bischöflichen Beamten versehenen Ab-

schrift dieses Vergleichs hervorgeht, wollte der Fürst nur die erste



37

And letzte Bestimmung annehmen, aber nicht dazu willigen, daß

evangelisch gewordene Priester (Chorherren oder Kaplane) ihre bis-

herige Besoldung beziehen; er verlangte ferner, allein das Recht

zu erhalten, in Bischofszell als in seinen hohen und niedern Ge-

richten über Glauben und Religion Ordnungen und Satzungen zu

geben und zu halten, weil das in der letzten Zeit dem Abte von

St. Gallen von den Eidgenassen bewilligt worden sei. Er forderte

ferner, daß die Lehenherren (siehe Nr. 4 des Vergleichs) die für
katholische Zwecke gestifteten Pfründen auch nach Inhalt der Stif-
tungsbriefe verleihen, sowie daß der Generalvikar wie vor 1529

die Fehler der BischofSzeller Geistlichkeit strafe und andere Streitig-
keiten derselben entscheide, und ebenso daß keine Abchurung statt-

finden müsse, daß die Kirchenzierden und was von den Pfründen
und der Rosenkranz-Bruderschaft entäußert worden sei, mit Briefen
und Rödeln zurückgegeben und für alles während der Reformation

Zerstörte Entschädigung bezahlt werde.

Beide Theile wurden nun aufgefordert, sich über die Annahme
oder Verwerfung dieses Vergleiches auszusprechen. Weder von

Seite des Bischofs noch seiner Unterthanen geschah das. Es ver-

ging gerade ein Jahr, bevor wieder Etwas in diesen Sachen gethan

wurde. Statt weiterer Unterhandlungen mit seinen hartnäckigen

Unterthanen forderte der Bischof den 17. August 1534 den Kustos

und das Kapitel in Bischofszell auf, mit der Einführung der Messe,

der göttlichen Aemter, auch andern löblichen Singens und Lesens,

wofür ja das Stift gegründet sei und die Chorherren ihre Besol-

dung haben, vorzufahren. Ein großer Theil der Stiftsherren
erklärte sich dazu bereit, sofern sie vom Obervogte gegen allfällige
Gewalt und Gefährlichkeit von Seite des Raths und der Gemeinde

Bischofszell geschützt und ihnen die weggenommenen Ornate und

Kirchenzierden wieder zugestellt werden. Der Bischof sorgte wirk-

lich dafür und forderte seinen Obervogt in Bischofszell dazu auf

und beauftragte ihn, in diesem Sinne mit dem dortigen Rathe

darüber zu redeir. Das geschah. Der Rath theilte der Gemeinde



38

das Begehren ihres Fürsten mit. Diese faßte folgenden Beschluß:

Weil die gütlichen Mittel vom 5. August 1533 weder zugesagt

Noch abgeschlagen worden seien, können sie keine Antwort geben.

Sofern der Bischof mit dieser Erklärung nicht zufrieden sei, schla-

gen sie ihm wegen der Messe und anderer Artikel das Recht vor
die Eidgenossen vor (9. Oktober 1534).

Der Bischof ließ sich durch diesen Beschluß nicht länger auf-
halten und wandte sich wieder an die Gesandten der katholischen

Orte mit der Bitte, daß sie den Rath und die Gemeinde Bischofs-

zell schriftlich auffordern sollen, seinem Wunsche sogleich zu entsprechen.

Ebenso anerbot sich der thurgauische (katholische) Landvogt, Chr.
v. Sonnenberg, dessen Gesuch bei der Tagsatzung in Baden zu unter-
stützen. Den 3 I. Oktober ließen die Gesandten der katholischen Orte den

Rath und die Gemeinde von Bischofszell dazu auffordern, ihren

Herrn (Bischof) von Konstanz bei allen seinen geistlichen und Welt-

lichen Rechten bleiben zu lassen, sowie allen geistlichen und Welt-

lichen Personen, die die Einführung des Gottesdienstes in das

Stift der Stadt verlangen, keine Hindernisse in den Weg zu legen.

Sie forderten sie zugleich auf, ihre Antwort, ob sie diesem Beschlusse

nachkommen wollen oder nicht, der Regierung von Luzern zuzu-
senden und verbanden damit die Drohung, daß sie im Falle des

Ungehorsams gegen sie als Solche, die den Landsfrieden nicht Hal-

ten, zu handeln wissen werden. Trotz dieser ernsten Erklärung
und Drohung der katholischen Eidgenossen beharrten die Bürger
von Bischofszell auf dem bisherigen Wege. Sie schrieben den

Gesandten der zehn Orte: Den Bischof haben sie jederzeit als ihren

Herrn betrachtet und ihm in allen weltlichen Sachen Gehorsam

erzeigt und wollen es ferner thun. Die plötzliche Sinnesänderung
der achtzehn Priester, die bisher in geistlichen und weltlichen Dingen
sich ihnen angeschlossen, nun aber ans einmal sich stellen („gleiß-
new als ob sie aus Andacht die Messe begehren, befremde sie

um so mehr, weil ihr Leben nichts weniger als erbaulich sei. Sie
Protestiren serner gegen den Vorwurf, daß sie durch Drohungen



39

oder aufrüherische Worte und Werke die Priester eingeschüchtert und

sie nicht wie andere Bürger beschützt haben. Sie bitten die kath.

Eidgenossen, solche Verunglimpfungen nicht zu glauben und sie

beim Landsfrieden ld. h. ihrem evangelischen Glaubensbekenntniß)

und bei gemeinen Rechten zu schützen. Sofern der „gnädige Herr

von Konstanz", was sie eben nicht denken können, etwas Forderung

und Ansprache an sie machen wolle, können sie ihm das ordent-

liche Recht nicht verweigern.*) — Der Bischof drang aber bei seinen

Freunden in den fünf katholischen Kantonen auf einen Entscheid

in seinem Sinne. Er schickte daher den Obervogt von Kaiserstuhl

(Cornel Schultheiß-Schopf) nach Luzern und ließ der dortigen

Regierung als Vorort der katholischen Kantone vorstellen: er habe

die im August 1533 vorgeschlagenen gütlichen Mittel weder ab-

geschlagen noch angenommen; übrigens stehe darin von der Ein-

führung der Messe nichts; nur über die andern streitigen Punkte,
die er mit der Stadt Bischofszell habe, sei damals ein Versuch

zur Beilegung derselben gemacht worden; er bitte die katholischen

Orte, für Einführung des katholischen Gottesdienstes in Bischofs-

zell zu wirken, weil er allein daselbst leider keinen Gehorsam

erzwingen könne. Sofern die dortigen Unterthanen (was er aber

nicht denken könne) an ihn Anforderungen zu machen haben, wolle

er die zehn Orte darüber entscheiden lassen. Siege, fügte er hinzu,
Bischofszell in dieser Sache und könne daselbst wie in der Stadt
St. Gallen und Konstanz die Einführung der Messe ferner ver-

hindert werden, so bringe das dem Ansehen der katholischen Orte
großen Schaden. Diese Vorstellungen wirkten. Die Regierungen
der fünf katholischen Orte beantragten ihre in Baden versammelten
Gesandten, die Bischofszeller aufzufordern, den Bischof und das

Chorherrenstift in Bischofszell innert vierzehn Tagen die Messe

In diesem Schreiben bemerkten sie zugleich - vier von den achtzehn

Chorherren seien Priester, die gelehrt und gelesen haben; andere von ihnen,
welche dazu nicht geschickt gewesen, haben andere dafllr besoldet.



40

und andere christliche Ceremonien daselbst einführen zu lassen

und es weder geistlichen noch weltlichen Personen, welche das

begehren, zu sperren, vielmehr laut Landfrieden ihnen Solches

frei ohne alle Entgeltniß zu gestatten. Geschehe das nicht

innerhalb dieser Zeit und verhindere Bischofszell es ferner, so

künden sie ihnen aus Befehl ihrer Herren und Oberen den

Landfrieden auf, so daß sie nicht mehr darin vergriffen sein sollen;

sie mögen sich darnach zu richten wissen (Samstag nach heiligen

drei Königen 1535). Weder Befehl noch Drohung waren aber

im Stande, die bisherige Opposition der Stadtbürger in Gehorsam

umzuwandeln. Sie versuchten es noch einmal, ihres Oberherrn

Bemühungen zu vereiteln. Sowohl beim Obervogle Helmsdorf,
als auch beim Bischof beklagten sie sich über die in diesem ernsten

Schreiben gegen sie enthaltenen Anklagen und verlangten, daß das

von ihnen schon lange Zeit vorgeschlagene Recht einmal gesprochen

werde. Sie werden daher Abgeordnete an die nächste Tagsatzung,
die in Luzern stattfinden solle, schicken und von Neuem diese For-
derung stellen (Lichtmeß 1535). Sie theilten aber dieses Droh-
schreiben auch auswärtigen Evangelischen mit und holten bei ihnen

in dieser wichtigen Sache Rath. Ein Schreiben des Antistes My-
conius von Basel, in dem er an die Schicksale der Evangelischen

von Mellingen und Bremgarten nach November 1531 erinnerte

und einen längern Widerstand als sündlich und gefährlich erklärte,

bewog endlich den Rath und den besonnen! 'Theil der Gemeinde

Bischofszell, der Forderung ihrer Oberherren nachzugeben. Ein

Theil der Einwohner war noch jetzt entschieden dafür, den

Widerstand fortzusetzen, fügte sich aber endlich wenn auch ungern
der Mehrheit ihrer Mitbürger. In der Fastnacht 1535, gerade

sechs Jahre nachdem in der Kirche zu Bischofszell die Altäre und

Bilder entfernt worden waren, wurde wieder der erste katholische

Gottesdienst mit Messe und Predigt vom neugewählten Probste,

Dr. Peter Spyser, Domherr von Konstanz, einem eifrigen Anhänger



41

des Katholizismus*), in der Stiftskirche zu Bischofszell vor fünf
Zuhörern gehalten (vier Priestern und dem Obervogt Helmsdorf).
Der Rath sorgte bei diesem Anlasse nicht nur dafür, daß der un-
zufriedene Theil der Bevölkerung den ersten katholischen Gottesdienst

nicht stören durfte, sondern ließ auch die Gemeinde trösten und

ermähnen. Zu diesem Zwecke wurde der berühmte konstanzische

Prediger Johannes Jung (später Pfarrer in Aarau und Basel)

nach Bischofszell berufen; dieser hielt sowohl an dem Tage, da

der erste katholische Gottesdienst wieder in der Stiftskirche gehalten

wurde, als unmittelbar nachher verschiedene auch aus der Umgegend

stark besuchte Predigten, in denen er unter Anderem die erste

Predigt des Probstes Spyser widerlegte und die evangelische» Ge-

meinde zur Beständigkeit in ihrem Glauben ermunterte, sowie zur
Weisheit, Besonnenheit und Vertrauen auf den Herrn in dieser

schwierigen Lage.

Der Bischof hatte nun in einem wichtigen Punkte den Sieg
über seine Unterthanen gewonnen. Dieses ermunterte ihn, weitere

Schritte zu thun, damit auch die andern noch streitigen Punkte

nach seinem Wunsche bald erledigt werden. Auch die Bischofs-

zeller wünschten das nicht weniger. Beide Theile wandten sich

daher wieder an die Tagsatzung.

Dienstag vor Jnvocavit 1535 erschienen die Gesandten der

Stadt (Bartholomews Liner und Jakob Scheiwiler) und des Bi-
schofs (die Obervögte Helmsdorf von Bischofszell, Schultheiß Schöpf
von Kaiserstuhl und Krumm von Arbon) vor den Gesandten der

zehn Orte und zwar die erstem mit der Bitte, sie bei ihrem alten

Herkommen und ihren Freiheiten, insbesondere dem Strafrechte
über die Priester, zu schützen. Auch diesmal übergab die Tag-

*) Spyser (von Dillingen) beantwortete mit andern katholischen Ge-

lehrten auf dem Reichstage in Augsburg das im Juni 1536 von den

deutschen protcstirenden evangelischen Ständen (daher der Name l Protestant)
eingegebene Glaubensbekenntniß, die sogenannte Augsburger Konfession; siehe

Keim, schwäbische Resormgeschichte, Seite 186.



42

satzung die Austragung der Streitigkeiten einem Schiedsgerichte,

das aus von beiden Theilen gewählten Ausschüssen und dem thur-
gauischen Landvogte bestehen sollte, versprach aber einen Rechts-

spruch, sofern diese Schiedsleute keine Ausgleichung zu Stande

bringen können. Der Bischof wählte dafür Friedrich Heidenheimer,

Hofmeister des Abtes von St. Gallen, und Joachim Rappenstein,

genannt Mötteli, in Pfyn; Bischofszell berief die nämlichen Zu-
trauensmänner, die im Jahre 1533 von ihnen erwählt worden

waren. Die Schiedsmänner beider Parteien versammelten sich

diesmal zur Besprechung und Austragung der noch streitigen Punkte

in Frauenfeld, veränderten aber den Vergleich vom 5. Aug. 1533

nur in einzelnen Punkten, z. B. wurden die Priester des Eides

und der bürgerlichen Beschwerden gänzlich entlassen; sie wurden
aber ermahnt, sich so zu Verhalten, wie es Geistlichen gezieme und
der Bischof ersucht, sie dazu zu ermähnen, damit Unruhe und Un-
Wille desto eher unterbleibe (Freitag nach ausgehender „Aplaswoche"

1535). Der diesmal vorgeschlagene Vergleich hatte aber dasselbe

Schicksal, wie derjenige vom August 1533. Der Bischof war auch

jetzt nicht geneigt, von Einer seiner frühern Forderungen zu weichen.

Der Chorherr Bit von Schöneck in Bischofszellxthat durch seine

Schreiben an einen der Beamten des Fürsten das Mögliche, ihn
in diesem Entschlüsse zu befestigen. Auf einmal schlug aber der

Bischof einen ganz unerwarteten Weg ein: Er entschloß sich näm-

lich dazu, den Streit dadurch zu Ende zu bringen, daß er im
September 1535 alle seine Rechte und Gerechtigkeiten im Amte

Bischofszell und Schönenberg mit Ausnahme derjenigen über das

Pelagienstift in Bischofszell, sowie der Priesterschaft daselbst und
der Lehenschaft des Bischofs über dieselbe, der Stadt Bischofszell

für fl. 16,000 antragen ließ. Bischofszell ging gerne in dieses

Anerbieten ein; man einigte sich bald über die Kaufsumme. Ueber

die vom Bischof vorbehaltenen Rechte sollte noch den 6. November

in Meersburg eine genauere Verabredung stattfinden, unterdessen

aber beiden Theilen der Rücktritt vom Kaufe freistehen. Dieser



43

auffallende Schritt erklärt sich, wie der Bischof später an die regie-

renden katholischen Orte schrieb, daraus, daß er des Streits über-

drüssig und in Geldnoth war und auch keine Hoffnung hegte, daß

die schweizerischen katholischen Schutzherren ihn nach seinem Wunsch

unterstützen werden. Sobald dieselben von diesen Verhandlungen

etwas vernahmen, ließen sie den Bischof bitten, diesen Kauf auf-

zuHeben. Er verstand sich dazu, bat aber die katholischen Eid-

genossen, daß sie ihm zur Wiedereinsetzung in seine weltlichen und

geistlichen Rechte, die er seit der Reformation in Bischofszell ver-

loren, verhelfen, was um so mehr geschehen müsse, weil diese Stadt
nicht den regierenden Orten des Thurgau, sondern nur ihm gehöre

und daher keinen Anspruch auf die im Landsfrieden gegebenen

Rechte habe (15. November). Auch Zürich und Bern beschlossen

damals. Alles zu thun, damit Arbon und Bischofszell beim evan-

gelischen Glauben bleiben können (Oktober 1535). Seit dieser

Zeit wurden seine Aussichten wirklich besser. Im Juni 1536
befahlen die Gesandten der zehn Orte, den beiden Parteien ihre

Streitigkeiten durch von ihnen gewählte Schiedsmänner in Verbin-

dung mit dem (katholischen» Landvogt Mansuet zu Brunnen als

Obmann laut Landsfrieden und Briefen gütlich austragen zu lassen.

Der Bischof ernannte dazu den Schultheiß Hans Golder

von Luzern und den Landammann Joseph am Berg von Schwyz;
Bischofszell wählte den ehemaligen thurgauischen Landvogt Hans
Edlibach von Zürich und Bürgermeister Waldkirch von Schaffhausen.

Die Vertrauensmänner beider Parteien versammelten sich in Frauen-
seid Dienstag nach St. Mathäns 1536 und einigten sich zu einem

Vergleiche, der aber für Bischofszell viel ungünstiger ausfiel, als
die beiden frühern.

Wir theilen die wichtigern Bestimmungen daraus mit: Die
Priester müssen dem Bischöfe huldigen; der Rath darf dieselben

nur wegen Schulden richten; das Strafrecht^bei Freveln derselben

hat aber der Bischof. 2) Das Pfarreinkommen, inbegriffen den

Pfarrhof (der dem katholischen Pfarrer zufällt), soll nach Zahl der



44

Seelen getheilt werden; die Katholischen dürfen im Sommer bis

sieben, im Winter bis acht Uhr Gottesdienst halten. 3) Die Stadt

bezahlt dem Stifte auf Martini für Anschaffung der zur Zeit der

Reformation zerbrochenen oder verkauften Kirchenzierden fl. 160.

4) Die evangelischen Chorherren sollen vom Stifte ihre bisherige

Nutzung erhalten, doch können sie vom Stifte, sofern sie tauglich

sind, für seine evangelischen Kollaturen verwendet werden. 5) Die

Gült der Schulmeisteret soll getheilt werden, so daß jede Partei
einen Schulmeister halten kann. 6) Für beide Theile stellt das

Stift nur Einen Meßmer an. 7) Der bisherige Taufstein kommt

den Katholischen zu, kann aber auch von den Evangelischen benutzt

werden, sofern sie nicht vorziehen, einen eigenen aufzustellen. 8) Die

Bischofszeller können die Pfründen, worüber sie Lchenherren sind,

verleihen oder nicht und die Zinse davon ohne Abbruch des Haupt-

guts verwenden. 9) Stifter von Jahrzeitcn, die noch leben, können

über die Verwendung derselben nach Gutfinden bestimmen; Kinder

und Großkinder, deren Eltern seiner Zeit solche Stiftungen gemacht,

haben dasselbe Recht oder sie können dieselben für den Prädikanten
verwenden. Nur Jahrzeiten von Personen, die schon lange todt

sind und keine Kinder und Verwandte hinterlassen haben, sollen

den Priestern zukommen. — Dieser, die kirchlichen und bürger-

lichen Verhältnisse für die Zukunft regulirende Vergleich wurde

von beiden Theilen angenommen und 1542 von den zehn Orten
der Eidgenossenschaft bestätigt. Noch 1562 wohnte ein evangeli-

scher Chorherr im Chorherrenhaus in Bischofszell. — Im Jahre
1537 fand die Theilung der Pfarrpfründe statt; das Chorherren-

stift erhielt hl » von derselben nebst dem Pfarrhause, Rath und Bürger-
schaff Bischofszell ^1° (Sonntag vor Jnvocavit). Längere Zeit
besuchten außer den wenigen Chorherren nur die Familien des Ober-

Vogtes und des Meßmers den katholischen Gottesdienst. In der

Stadt Bischofszell dauerte es lange, bis einzelne Evangelische

katholisch wurden. Der Oberherr mehrte aber die Zahl der we-

nigen Katholischen durch die Annahme von Bischofsbürgern, z.B.



Ende des sechzehnten Jahrhunderts durch den von Mütlheim ge-

bürtigen Konvertiten, den spätern Stiftsamtmann Bridler. Im
Gottshaus, wo das Stift Bischosszell Inhaber fast aller Güter

und Gerichte war, mehrte sich dagegen allmälig die Zahl der Ka-

tholiken durch Uebertritt und Einwanderung, so daß jetzt die katho-

tische Kirchgemeinde daselbst fast so viele AnHanger zählt, als die

evangelische. Durch die Gunst des Oberherrn wurden später die wenigen

katholischen Bewohner der Stadt so mächtig als die evangelischen.*)

Im Jahre 1631 waren 503 evangelische Kommunikanten (225
aus der Stadt) und nur ein Drittel Katholiken (in der Stadt

nur vier Bürger); im Jahre 1695 wohnten in der Stadt 585

und auf dem Lande 840 Evangelische; in der Stadt wohnte nicht

ein Drittel katholischer Bürger und acht katholische Ansaßenfami-

lien; ebenso waren die Evangelischen in den Landgemeinden weit

zahlreicher. — Im Jahre 1563, als die 'Zähl der Katholiken

zugenommen hatte, und 12. März 1593 wurde der Vertrag von

1536 theilweise verändert, z. B. katholischen Gottesdienst bis neun

Uhr bewilligt.
Auch der von seiner Flucht wieder heimgekehrte Abt°Diethelm

von St. Gallen, ein eifriger Freund der katholischen Kirche, wirkte

nicht nur im jetzigen Kanton St. Gallen zur Wiederherstellung des

katholischen Gottesdienstes, sondern auch in denjenigen thurgauischen

Gegenden, in denen er Besitzer der niedern Gerichtsherrlichkeit war.
Von sich aus führte er den katholischen Gottesdienst in der Kirche zu

Sommeri, einer Lehenpfründe des Domstifts Konstanz, ein(Juli1533)
und ließ ihn durch einen von ihm gesandten Mönch, U.Hrch. Seiler von

St. Gallen, halten, forderte aber zugleich den Kollatorsauf, die kath.

Pfarrstelle wieder zu besetzen. Er gebot dem dortigen evangelischen

Geistlichen, nicht nur das Pfarrhaus, sondern auch das Dorf zu
verlassen und gestattete noch später trotz der Verwendung des thur-

*) 'Ib. X. (Meersburger Archiv - Amt Bischosszell II. ö,, Nr. 30 und

folgende) und 1'b. X. (im Bischofszeller Archiv e Pfarrei Bischosszell IX.).



46

gauischen (evangelischen) Landvogtes Wegmann nicht, daß die evan-

gelische Gemeinde in seinem Gerichte Sommeri für ihren Pfarrer
eine Wohnung baue. Es fand später zwischen dem Kollator und

der evangelischen Gemeinde eine Abchurung der Pfarreinkünfte statt.

Wie es scheint ging es beiden Theilen nicht nach Wunsch, weil die

Kaplaneien in Amriswil und Bießenhofen nicht getheilt wurden;
denn der 1548 von Hagenwil nach Sommeri gewählte katholische

Pfarrer, Ulrich Holzer (bis 1529 Frühmesser in Güttingen; siehe

daselbst), beklagte sich nach einjährigem Pfarrdienste in Sommeri
beim Kollator, daß er mit seiner Besoldung, fünfzehn Mütt Ker-

nen, einem Fuder Wein, vier Malter Hafer und fl. 3V, nicht aus-
kommen könne und verlangte daher von demselben im Juli 1549
eine jährliche Gehaltszulage von drei bis fünf Mütt Kernen oder

fl. 5. Im Jahre 1555, als ein Pfnrrwechsel stattfand, verlangten
die evangelischen Kirchgenossen dasselbe ihren Pfarrer zuerst beim

Kollator und nach dessen Weigerung bei den Gesandten der sieben

regierenden Orte, weil sie ihm höchstens fl. 79—199 geben können.

Die Tagsatzung beauftragte den thurgauischen Landvogt, dem evan-

gelischen Pfarrer etwas Zuschuß aus den noch nicht vertheilten
Kaplaneien zukommen zu lassen, verpflichtete aber die Gemeinde,

auf eigene Kosten ein Pfarrhaus zu bauen.*) Die Kaplanei in
Amriswil hatte Heinrich von Helmsdorf in Buhwil in Folge eines

gütlichen Vergleichs (Montag nach Lichtmeß 1531) der evangelischen

Gemeinde Sommeri mit ihrer Nutzung und übrigen Zubehörde
mit Ausnahme des Kaplaneihauses und eines Weingartens, welche

Stücke er für sich behielt, der Gemeinde Sommeri überlassen.**)
Der Abt Marcus in Reichen«», Gerichtsherr und Kollator in

Ermatingen forderte den evangelischen Kollator der Frühmesse,

Kaspar von Hallwil, auf, die durch den Tod des pensionirten

*) Ueber das evangelische Pfarrhaus siehe mein biographisches Verzeichniß

Seite 191.

**) 8t. Gew. v., Fasz. 3 in k., 10 und 2. 24.



47

Inhabers vakante Pfründe zu besetzen und schlug ihm sofort eine

Person vor. Als Hallwil das nicht thun wollte, klagte er bei der

Tagsatznng, die in seinem Sinne entschied (Dienstag vor Fastnacht

1534). Schon vorher hatte derselbe von ihr die Erlaubniß erhal-

ten. in der Pfarrkirche zu Ermatingen katholischen Gottesdienst ein-

zurichten und einen Priester anzustellen (Freitag nach St. Katha-

rina 1532t. Beide Bemühungen waren umsonst. Später klagte

der neue Kollator (Bischof von Konstanz) bei der Jahrrechnung

1545. daß Hallwil die Frühmeßpfründe noch nicht besetzt habe.

Die Tagsatzung befahl es ihm; diesmal gehorchte Hallwil und

ernannte einen Priester. Da aber in der Kirchgemeinde Ermatingen

Keiner die Messe verlangte, verweigerte sie trotz der Verwendung
des Landvogtes nicht nur die Anschaffung der zum katholischen

Gottesdienst nöthigen Sachen, sondern auch dem gewählten Priester

den Eintritt in die Kirche. Als daher der Bischof darüber bei der

Tagsatzung gegen die evangelische Gemeinde klagte, vertheidigten

sich die Abgeordneten derselben unter Andcrm: es sei auch darum

geschehen, weil der Kirchenfond wegen Bauten an derselben noch

fl. 700 Schulden verzinsen müsse. Um eher zum Ziele zu gelangen

anerbot daher der Bischof, Kelch, Meßgewänder und Altar-
tücher anzuschaffen, sofern die evangelische Gemeinde die Sakristei
dem Priester öffne, ihren Meßmer zu seinen Diensten stelle und

die nöthigen Altarzierden anschaffe. Die Mehrheit der Gesandten

der regierenden Orte, mit Ausnahme derjenigen von Zürich und

Bern, bewilligten dieses *) (Montag nach Judika 1546). Ohne

Zweifel wurde damals der katholische Gottesdienst in der Kirche zu

Ermatingen wieder eingeführt. 1631 zählte die evangelische Kirch-
gemeinde 800 und die katholische 70 Glieder, im Jahre 1695 die

erstere 1276 Personen und letztere 30 katholische Haushaltungen,
wovon 10 in Ermatingen und 9 in Mannenbach (wo damals
wieder ein Kaplan war) wohnten. Außer dem katholischen Pfarrer

*) A. tzTagsatzungs-Abschüde' von 1546).



48

und dem Kaplan in Mannenbach war noch (in Ermatingen) ein

Frühmesser.

Bald nachdem der Abt von Reichenau den Besitzer von Salenstein

angehalten, die Frühmeßpfründe in Ermatingen wieder zu besetzen, bgten

ihn einige Katholiken in Steckborn*) (wo er ebenfalls Gerichtsherr und

Kollator war), ihnen dazu zu helfen, daß sie einen Geistlichen erhal-

ten. Der Abt forderte daher Samstag vor Bartholomäus 1534
die „Vorgesetzten und die ganze Gemeinde in Steckborn in Be-

trachtung der Billigkeit und des Landfriedens" dazu auf, ohne allen

Verzug den Fronaltar wieder aufzubauen. Dieses geschah. Für
die Besoldung eines katholischen Geistlichen, den der Abt nun

anstellen wollte, verlangte er die Ueberlassung einer der seiner Zeit

für die dortige Kirche gestifteten Kaplaneien. An der dortigen

Kirche waren früher außer dem Pfarrer wahrscheinlich vier zur Zeit
der Reformation aber nur noch drei Kaplane angestellt.**) Alle Drei

(Jakob Hartnagel, Jakob Merz und Hans Düringer), die zur Zeit
der Reformation diese Stellen bekleideten, schlössen sich derselben

an und versahen seither die Schule oder das Meßmeramt, blieben

aber bis 1534 im ungestörten Besitze ihrer Pfründen. Als aber

damals einige dortige Katholiken die Wiedereinführung der Messe

verlangten, befahl der Abt dem Inhaber der Kaplanei unserer
lieben Frauen (Hartnagel) seine Stelle zu verlassen, damit

dieselbe nach dem Stiftungsbriefe mit Singen und Beten, d. h.
mit Messe versehen werde. Sowohl Hartnagel als auch die Ge-

meinde widersetzten sich diesem Befehle. Der (katholische) Landvogt

Sonnenberg entschied aber Freitag vor NiklauS 1534^im^Sinne

*) 4'k. (Meersburger Archiv bei Steckborn, Dooat 25).
*") Nach einem sichern Bericht von 1662 war die vierte Kaplanei (St.Pir-

minSkaplanei) schon vor der Reformation vom Kloster Reichenau eingezogen und

durch ein Urtheil demselben überlassen worden. Düringer war Frühmesser

und Merz Inhaber der 1469 von Ulrich Häring von Steckborn, seßhaft in
St. Gallen, in der Frauenkapelle neben cher Kirche gestifteten Kaplanei;
Merz verließ bald nach 1537 Steckborn.



49

des Gerichtsherrn und die Gesandten der zehn Orte bestätigten

nach stattgefundener Appellation durch Hartnagel dieses Urtheil
(Samstag vor St. Modestus 1535). Darauf erhielt diese Pfründe
Johannes Graß, der als erster katholischer Geistlicher für die kleine

Gemeinde 1535 angestellt wurde. Dieser verließ sie aber gegen

Ende 1537, weil der Kollator ihm nicht so viel wie bisher geben

wollte, und wurde Kaplan in Berg.*)
Da der Abt keinen passenden katholischen Geistlichen für Steck-

born erhielt, ließ er die dortigen Katholiken von Reichenau aus

versehen; um aber wieder einen Priester zu erhalten und ihn be-

solden zu können, verlangte er von der Gemeinde Steckborn,^.daß

zwei andere Kaplaneien, nämlich die 1397 von der Bürgerschaft

von Steckborn gestiftete Frühmesse sowie die 1469 von Ulrich Häring
dotirte Kaplanei, den evangelischen Inhabern derselben entzogen

und ihm zu diesem Zwecke zugestellt werden. Da dieses, theil-
weise mit Beihülfe der dortigen Katholiken, verweigert wurde, bat

er den thurgauischen Landvogt (1539) bis Austrag der Sache die

Nutzung derselben in Haft zu legen.

Der Landvogt entschied dann zu Gunsten des Abtes; nur
erlaubte er, daß der durch Schlagfluß invalid gewordene Inhaber
der Frühmesse, der aber trotz seiner Krankheit den Meßmerdienst

versah (Hans Düringer), sie zwar bis zu seinem Tode genießen

könne, aber einen Vikar, der Messe lese, anstellen müsse (Mittwoch
nach Lichtmeß 1540 und Donnerstag vor der alten Fastnacht 1540).
Aber weder die Stadt Steckborn als Lehenherr der Häringspfründe,
noch der Abt als Kollator der Frühmeßkaplanei besetzten diese zwei

Stellen mit Priestern.

*) Pfarrer Marcus Weerli halte 1626 folgendes Einkommen: 9 Malter
Kernen und 2 Malter Hafer; l'/s Fuder Wein; fl. 44; Ihe Mannmad
Reben und etwas Wiesland. Er zählte dreißig bis vierzig Kommunikanten,
einmal sogar fünfundachtzig, aber in der Stadt nur achtundzwanzig Cötualen

in sieben Familien (zwei Teucher, zwei neuliche Konvertiten und die des

Stadtammanns und Stadtschreibers).

4



50

Der Abt that es wohl darum nicht, weil bald nachher das

Kloster Reichenau dem Bischöfe von Konstanz übergeben wurde.

Dieser verlangte erst gegen Ende des sechszehnten Jahrhunderts
die Zurückgabe der unterdessen für Schul-, Kirchen- und Stadt-
zwecke verwandten Kaplaneien, konnte aber nie dazu gelangen.

Die katholische Gemeinde in Steckborn zählt bis heute nur wenige

Glieder; 1631 hatte sie 6V und die evangelische 1000 Kirchgenossen;

im Jahre 1695 waren 1338 Evangelische und nur 2 bürger-

liche katholische Haushaltungen und 3 Ledige im Spital. Niemals

gelang es ihnen aber, eine solche Stellung einzunehmen, wie ihre

Glaubensgenossen in Frauenfeld, Bischofszell und Dießenhofen, die

trotz ihrer kleinen Zahl das Recht der Parität in Besetzung der

städtischen Aemter erhielten.

Der Abt Marcus von Reichenau wünschte als Kollatsr der

Pfarre Gachnang schon 1532 daselbst die Messe wieder einzuführen.

Er forderte daher den damaligen durch seine entschiedene evan-

gelische Gesinnung bekannten evangelischen Pfarrer Wolf auf, weg-

zuziehen, damit er die Pfründe einem Priester übergeben könne.

Da aber keine Pfarrgenossen den katholischen Gottesdienst ver-

langten und Wolf sich zu einem jährlichen Beitrag an das Gotts-

Haus Reichenau verstand, blieb es damals nur beim Versuche.*)

In zwei andern großen thurgauischen Gemeinden, Sulgen und

Wängi, wurde in dieser Zeit ebenfalls für wenige Katholiken der

katholische Gottesdienst wieder eingeführt. Der Kollator von Sulgen

(Stift Bischofszell) verlangte schon 1532 vom thurgauischen (evan-

gelischen) Landvogt (Schießer) die Zustellung der in Sulgen gestif-

teten Jahrzeiten, damit dieselben wieder, sofern daselbst über kurz

*) <Bdl. : Gachnang l,, 2). — Ueber einen ähnlichen, ebenfalls

mißlungenen Versuch im Jahre 1583 siehe X. (1. und Ib. s., I., 165, nur
ist bei Kühn zu berichtigen, daß 1528 die katholische Familie von Schynen
die niedern Gerichte in Gachnang besaß und die Familie Zit erst zirka INlX)

katholisch wurde.



51

oder lang ein Priester angestellt werde, gehalten werden können.

Er klagte bei diesem Anlaß: die Evangelischen haben die Zinse
und einen Theil des Hanptguts seit 1529 nicht bloß verändert,

sondern verbraucht Der Landvogt entsprach dem Wunsche des

Klägers und die eidgenössischen Gesandten bestätigten später dieses

Urtheil mit dem Zusätze: Das, was die Evangelischen von Jahr-
zeiten eingenommen, solle nicht mehr zurückgegeben werden. Da
die evangelische Kirchgemeinde diesen Beschluß so verstand, daß sie

nur das, was sie damals noch von Jährzeiten besaß, dem Kollator

zurückstellen müsse, so klagte derselbe ans der Jahrrechnungstag-

satzung 1534 bei den Gesandten der zehn Orte und drang darauf,

daß das, was die evangelische Gemeinde vom Hauptgute dieses

Fonds verbraucht habe, von derselben wieder vergütet werde. Diese

entschieden im Sinne des Kollators. Erst 1535 wurde ein

katholischer Geistlicher angestellt, wahrscheinlich auf Verlangen ein-

zelner katholischer Haushaltungen.*) Es geschah das durch ein

Urtheil des thurganischen Landvogtes, worin er zugleich befohlen

hatte, daß der Priester das bisher vom evangelischen Pfarrer be-

tvohnte Haus erhalte, der Kollator aber letzterm eine andere an-

ständige Herberge geben und betreffend die Besoldung eine gütliche

Uebereinkunft versucht werden solle. Sofern diese nicht möglich

sei, werde er rechtlich entscheiden. Der Kollator erhielt zwar bald

im Pfarrdorfe eine Miethwohnung für den Prädikanten; die dor-

tigen Einwohner erlaubten aber den betreffenden Hausbewohnern

nicht, dieselbe zu diesem Zwecke auszuleihen. Ebenso wenig ver-

stäudigte man sich wegen der Besoldung für den evangelischen

*) Nach einem Bericht des evangelischen Pfarrers von Sulgen von 1695
sollen zehn Personen, welche acht Höfe in der dortigen Kirchgemeinde be-

wohnten, die der Stadt Wyl gehörten, 1535 die Wiedereinführung der Messe

in ihrer Pfarrkirche verlangt und trotz des Widerstandes ihrer evangelischen

Mitbürger von einer Konferenz der Gesandten der zehn Orte in Tobel dazu
die Erlaubniß erhalten haben.



52

Pfarrer. Der Kollator wollte ihm die Nutzung, die Gelder und

Güter, die er bisher benutzt, nebst den Jahrzeiten überlassen, sofern

er die Besoldung des katholischen Geistlichen übernehme; die evan-

gelische Gemeinde verlangte aber, daß er aus den Zehnten des

Stiftes wenigstens so viel erhalte als der katholische Geistliche, oder

daß eine Abchurung nach der Zahl der Seelen stattfinde.

Montag nach St. Marcus 1535 erschienen daher beide Theile

vor dem Landvogt Sonnenberg. Dieser rieth ihnen, noch einmal

einen Versuch zu gütlicher Verständigung über das Einkommen des

evangelischen Pfarrers zu machen; er nöthigte die evangelischen

Pfarrgenossen, für ihren Pfarrer eine Wohnung zu suchen, das

Stift aber, den Miethzins zu geben. Durch Beihülfe ihres Ge-

richtsherrn, Ulrich von Hohensax in Bürglen, kam damals zwischen

den Streitenden ein Vergleich zu Stande; doch verlangte die evan-

gelische Kirchgemeinde später betreffend die Wohnung ihres Geist-

lichen noch eine Erläuterung von den Gesandten der zehn Orte,
die dieselben St. Bit und Modest 1535 auf folgende Weise ertheilten:

1) Der Prädikant dürfe in's Dorf Sulgen ziehen, doch ohne

Nachtheil für den gütlich von beiden Theilen angenommenen Ver-

trag. Da nach diesem der Kollator dem Prädikanten ein Haus
verschaffen müsse, so solle er entweder dieses thun oder es solle

der bisherige Pfarrhof in die Abchurung kommen und die evan-

gelische Gemeinde nach der Zahl der Seelen entschädigt werden.

2) Die Kirchgenossen dürfen weder aus den Gülten der Kirche

Prozesse führen (rechten), noch dieselben auf andere Weise zu ihrem

Nutzen brauchen oder verschwenden. Sofern sie davon seit Ab-
schluß des Landfriedens etwas genommen oder verbraucht haben

(mit Ausnahme des zum Bau und Unterhalt der Kirche Nöthigen),
müssen sie es wieder ersetzen. Die katholische Gemeinde in Sulgen
mehrte sich auch später unbedeutend.*)

TA. (ehemaliges Bischofszeller Stiftsarchiv: 3. II., 4 à und b).
Im Jahre 1631 waren 1266 Evangelische (1666 starben 1629 an der Pest)

und gegen 166 Katholiken; 169ö waren 2278 Evangelische und 186 Katholiken.



53

Die Johanniter in Tobel durften 1532 daselbst wieder ein-

ziehen und in der dortigen Kirche, die zugleich Gemeindekirche war,
wieder einen Altar herstellen; nur befahlen ihnen die regierenden

Orte, die Lehenleute in der Umgegend bei ihren bisherigen Rechten

zu lassen. Da sie wünschten, daß die in der Comthurei wohnen-
den evangelischen Geistlichen der drei Comthureipfründen (Assel-

trangen, Märwil und Tobel) dieselbe räumen, machten sie ihren
Gemeinden den Vorschlag, katholisch zu werden. Keine derselben

nahm ihn aber an. Nur Tobel ließ sich später bewegen, sich von

Affeltrangen aus versehen zu lassen. Allmälig wurden die meisten

Kirchgenossen von Tobel wieder katholisch, so daß der evangelische

Gottesdienst in der dortigen Kirche ganz aufhörte (1559). Der

Rest der dortigen Evangelischen besuchte seit dieser Zeit den Gottes-

dienst in Affeltrangen.
Auch in Wängi gelang es bald nach 1532 dem Comthur in

Tobel als Kollator den katholischen Gottesdienst wieder einzuführen,

obschon nur einzelne der dortigen Cötualen die Wiederherstellung

desselben verlangten, nämlich außer dem frühern Schloßbesitzer auf
Sonnenberg, Herrn von Knöringen, dessen Familie früher in der

Kirche zu Wängi einen besondern Altar hatte, der bei der Ein-

führung der Reformation nebst andern Sachen daraus entfernt

wurde, der damalige Inhaber dieses Schlosses, Ulrich von Landen-

berg, sowie der Gerichtsherr von Wängi, Christoph Giel von Giel-

sperg in Wängi und Kleinhans Ammann. Unmittelbar nach dem

Abschluß des neuen Landfriedens verlor der frühere evangelische

Pfarrer (Buchmann) die seit ein paar Jahren vom Kollator erhal-
tene Besoldungszulage. Die in ein Wirthshaus umgewandelte

Kapelle in Tuttwil mußte wieder für katholischen Gottesdienst ab-

getreten werden. Es gab aber noch andere Veränderungen. So-
wohl von dem Kapellfonde in Tuttwil, als von dem Vermögen
der Kirche in Wängi wurde nämlich beim Ausbruch des zweiten

Kappeler Krieges (Oktober 1531) auf Anordnung des Landvogts
Brunuer ein Theil für die Krieger, die damals Zürich zu Hülfe



54

eilten, verwendet. Kleinhans Ammann in Wittenwil weigerte sich

daher später, sofern die Jahrzeit, die von seinen Voreltern gestiftet

worden sei, nicht mehr gehalten werde (was er, sowie das Auf-
hören der Messe sehr bedaure), die dafür bestimmten Zinse zu

bezahlen (Donnerstag vor Palmtag 1532). Aus die Klage der

ehemaligen Schloßbesitzer in Sonnenberg und Wängi entschieden

die Gesandten der zehn Orte Samstag vor Martini 1532: Die

Stifter der Jahrzeiten dürfen dieses Geld wieder zu andern Stif-
tungen verwenden; was vom Kirchengut weggekommen sei, müsse

von der Gemeinde, der dafür der Regreß auf Landvogt Brunner

vorbehalten bleibe, wieder ersetzt werden. Am Neujahrstag 1535-

willigte die evangelische Gemeinde zu einem Vergleich, wodurch sie

sich dazu verstand, die Pfarrstelle einem Priester zu übergeben, auf

Beibehaltung eines evangelischen Geistlichen zu verzichten und die

Predigt beim katholischen Geistlichen zu hören. Dagegen versprach

ihr der Kollator, an den drei hohen Festen für evangelischen Gottes-

dienst nebst Abendmahl zu sorgen und erlaubte ihnen, ihre Kinder,

wo sie wollen, taufen zu lassen. — Ende April 1535 forderte

der Kollator die Gemeinde auf, nach ihrem Versprechen die früher
zerstörten Altäre wieder aufzurichten; er müsse darum um so mehr

darauf dringen, weil Volker von Knöringen, der ehemalige Besitzer

von Sonnenberg, ihm mit einem Prozesse drohe, wenn er nicht

für Wiederaufbau des Altars seiner Familie sorge. Der Kollator
stellte damals keinen katholischen Pfarrer aussondern begnügte sich

mit der Wiederbesetzung der Kaplanei. Seit 1535 bis Anfang
des siebenzehnten Jahrhunderts wurde in der Kirche zu Wängi
aus Furcht vor dem eifrigen katholischen Gerichtsherrn, Giel von
Gielsperg, kein evangelischer Gottesdienst smehr begehrt; dennoch

kehrten nur wenige Evangelische zur katholischen Kirche zurück.

Noch 1600 zählte die katholische Kirchgemeinde nur fünfzig Seelen,
die unter achthundert Evangelischen wohnten.*)

*) Ib. ä. (Aichiv Toiel).



55

Nicht so glücklich war in dieser Zeit das durch seinen eifrigen

Widerstand gegen die Reformation bekannte Kloster St. Katharinen-

thal bei seinen evangelischen Lehenleuten in der Kirchgemeinde

Basadingen, wo es auch das Kollaturrecht hatte. Nach der Rück-

kehr der Klosterfrauen in ihre ihnen so lieben Klosterzellen und der

Wiederherstellung des katholischen Gottesdienstes in ihrer Kloster-

kirche wünschten sie, daß ihre Lehenleute in Basadingen ihrem

Beispiele nachfolgen. Sie verlangten daher zuerst von denselben,

daß sie ihnen wieder das Kollaturrecht, das sie seit 1528 dem

Kloster entrissen, zurückgeben. Zugleich verlangte Hans Sigg, der

bis zur Einführung der Reformation katholischer Pfarrer in Basa-

dingen gewesen und ein entschiedener Gegner derselben geblieben

war*) wieder diese Pfarrpfründe zu erhalten, weil er nie auf
dieselbe resignirt, um sie wieder versehen zu können (1532). Die
evangelische Gemeinde wollte aber weder das Eine noch das Andere,

Letzteres nicht, weil Niemand unter ihnen die Messe begehre. Von
einer Tagsatzung der sieben alten Orte, die im Gottshause Katha-
rinenthal stattfand (24. November 1532), wurde das Kloster an-
gehalten, seine Behauptungen durch Urkunden zu beweisen. Dieses

ließ 1534 auf den Pfrundzehnten einen Haft legen, worauf im

Auftrage der Tagsatzung der damalige (katholische) Landvogt Sonnen-
berg nebst dem Schultheiß des niedern Gerichtsherrn (Schmid)
folgenden Spruch fällte: Das Kloster St. Katharinenthal bleibt

Kollator und Pfarrer Sigg erhält die Pfarrpfründe wieder, doch

soll er oder der Kollator für Versehen der evangelischen Gemeinde

sorgen und die Auslagen aus dem Einkommen dieser Pfründe
bestritten werden (Freitag nach Simon und Judä (18. Oktobers)

1534). Obschon beide Theile diesen Spruch annahmen, waren

*) Als die Gemeinde 1528 die Reformation annahm, forderte sie Sigg
auf, nicht mehr Messe zu lesen, sondern das Wort Gottes zu predigen. Er
wollte das aber nicht thun und ging weg. Basadingen wählte seither selber

feine Geistlichen und besoldete sie aus den Psrundzehnten.



56

die Anstünde noch nicht beseitigt. Wegen der Besoldung des evan-

gelischen Geistlichen mußte noch Genaueres bestimmt werden. Eine

gütliche Besprechung des Hofmeisters, Herrn Koch in St. Katharinen-
thal, mit den Evangelischen von Basadingen fand bald nachher

statt, bei der Koch die letztern fragte, ob sie Sigg Messe lesen

lassen wollen. Ihre Antwort war: sie wollen ihn zur Pfarre
kommen lassen und Alles laut Landfrieden halten, aber nicht in
der Meinung, daß er bei ihnen Messe halte, weil Niemand sie

bei ihnen verlange. Als Koch ihnen erwiderte: Sigg könne laut
Urtheil dieses thun, verlangten sie einen richterlichen Entscheid durch

den Landvogt. Demselben rieth vor dem Entscheide ein Freund:
er solle Sigg das Halten der Messe erlauben, aber so, daß die

andere Partei dazu uicht gedrängt, vielmehr ihr die Fortdauer
ihres Gottesdienstes gestattet werde. Bald nachher urtheilten
Schiedsmänner in diesem Sinne und gestatteten dem evangelischen

Pfarrer (Michael Farner) noch bis heilige Weihnachten 1535 seine

Gemeinde zu versehen, wofür er sowie für andere Ansprachen,

vom Kollator fl. 50 erhalten soll; dagegen müsse er Sigg das

Pfarrhaus abtreten, sobald dieser oder sein Kollator es verlangt

(Freitag vor Martini 1534). Sigg bezog das Pfarrhaus; mehr

als unwahrscheinlich ist es, daß er es wagte, einen Altar in der

Kirche in Basadingen aufzurichten. Sicher ist, daß, als später

einzelne Kirchgenossen katholisch wurden, dieselben im Kloster

St. Katharinenthal den Gottesdienst besuchten und vom dortigen

Beichtiger (bis 1630) versehen wurden (siehe später). Die evan-

gelische Gemeinde verlor aber vor Juni 1536 den eignen Gottes-

dienst und Pfarrer und wurde von einem benachbarten evangelischen

Pfarrer in gewissen Fällen (Taufe, Krankenbesuch) versehen. Auf
ihre Klage bei der Tagsatzung Montag nach Joh. Bapt. 1536

beschloß dieselbe: Wenn die Evangelischen wegen Taufe und anderer

Ceremonien, Krankenbesuches und anderer Dinge einen Prädikanten

bedürfen, so soll der Meßmer auf Kosten des Kollators den Prä-
dikanten holen; dieser muß ihnen ebenfalls kein Pfarrhaus im Dorfe



57

geben. Bald nachher erhielten sie aber wieder einen eigenen Pfarrer,
der bis 1630 das katholische Pfarrhaus bewohnte.*)

Etwas glücklicher war das Kloster Jttingen in seinen niedern

Gerichten und seiner Kollatur Hüttweilen. Eine Familie (Enginer)
ließ sich nach 1532 durch den thätigen und eifrigen Schaffner

Leonhard) bewegen, katholisch zu werden. Für diese hielt
derselbe in ihrer Pfarrkirche längere Zeit Gottesdienst**) (s. später).

Der damalige Vorsteher der Abtei in St. Gallen, Abt Diethelm,
ein besonders eifriger Freund der katholischen Kirche, zeichnete sich

nach seiner Heimkehr aus seinem Asyl besonders durch seine Thätig-
keit für Wiedereinführung des katholischen Gottesdienstes bei seinen

Unterthanen in der alten Landschaft und Toggenburg, sowie bei

seinen niedern Gerichtsgenossen im Thurgau aus. Bereits ist an-

geführt worden, wie er deßwegen 1541 den Kollator in Sitterdorf
unterstützte. Glücklicher war er in einer andern thurgauischen

Gemeinde, Heiligkreuz, wo er Gerichtsherr eines Theiles der Kirch-

gemeinde und Kollator war, obschon damals Niemand daselbst die

Messe verlangte. Dazu gab ihm die erwünschte Gelegenheit der

Tod des im Jahre 1529 evangelisch gewordenen Kaplans Sebastian

Täschler. Letzterer versah mit dem dortigen Pfarrer (Ulrich Täschler)

seit der Reformation die dortige Gemeinde nebst der Mutterkirche

Linggenwil, woher der Pfarrer erst im vorigen Jahrhundert nach

dem Filialorte (Heiligkreuz) gezogen war. Als die Einwohner der

Kirchgemeinde Linggenwil wie andere Unterthanen des Abtes in
der alten Landschaft Anno 1532 wieder zur katholischen Kirche

zurückkehren mußten, ließ der Abt Diethelm die dortige Gemeinde

mehrere Jahre vom Pfarrer in Nieder-Helfenschwil versehen, wofür

1ì (im Archive Katharinenthal) und X. (Bdl. Basadlngen
Nr. I). Ob Kaplan Michael Farner in Dießenhofen (siehe Kühn T'k. I., 76)
Ein und dieselbe Person ist mit dem gleichzeitigen und gleichnamigen evan-

gelischen Pfarrer in Basadingen, ist nicht genau bekannt; sicher ist nur, daß
letzterer Martini 1534 noch evangelischer Pfarrer war.

**) Siehe Kühn, I'd. s. 1, 202 und folgende.



58

er denselben aus den im jetzigen Kanton St. Gallen gelegenen

Einkünften dieser Pfarrei und nach dem Tode des Kaplans Täschler
aus einem Theile des bisher von demselben bezogenen Kaplanei-
einkommens entschädigte.

Die thurgauischen (evangelischen) Cötualen von Heiligkreuz
baten um Sebastian 1535 einzelne Beamte des Abtes in Wyl,
weil Heiligkreuz nicht mehr eine Filiale von Linggenwil, sondern
eine eigne, selbständige Pfarrgemeinde geworden sei. ihnen das

Einkommen dieser Kaplanei mit Ausnahme einzelner Stücke, die

sie ihrem Kollator überlassen wollen, zur bessern Besoldung ihres

(evangelischen) Geistlichen zu übergeben. Ebenso wollten sie zur
Vermeidung eines Prozesses dazu einwilligen, daß dasjenige Ein-
kommen der Pfarrei Linggenwil. das theils dort, theils um Zucken-

riet sich befinde, vom Kollator oder dem Priester in Helfenschwil.
der die Katholiken in Linggenwil versehe, eingezogen werden könne.

Es wurde aber ihrem Wunsche nicht entsprochen, vielmehr der

Befehl gegeben, die Zinse und Gülten der Pfarrpfründe treu ein-

zuziehen, dieselben zu gemeinen Handen zu nehmen und auf Ver-

langen darüber Rechnung abzulegen. 1539 wiederholten sie dieselbe

Bitte bei dem Beamten des Abts. Die Antwort lautete damals

noch ungünstiger als früher: Der Abt werde das Einkommen der

Kaplanei Heiligkreuz nicht mit ihnen theilen, weil Heiligkreuz keine

Pfarrei, sondern nur eine Kaplanei sei. Was für eine Absicht der

Gerichtsherr und Kollator hatte, sollte bald klar werden. Er klagte

nämlich beim thurgauischen Landvogt Faßbind (Donnerstag nach

Frohnleichnamstag 1540) und verlangte als Kollator dieser (von

Rudolf von Rosenberg in Zuckerriet gestifteten) Pfründe die Her-
ausgäbe ihres Vermögens, damit er dasselbe stiftungsgemäß ver-
wenden könne. Der Landvogt, sowie nachher die Gesandten der

zehn Orte entschieden nach seinem Wunsche und nöthigten ihn nur
dazu, die in der Landgrafschaft Thurgau gelegenen Pfarrgüter mit
den Cötualen von Heiligkreuz nach den Bestimmungen des Land-

friedens zu theilen. Der katholische Gottesdienst wurde darauf



59

wieder in der Kirche zu Heiligkreuz eingeführt und seit der Zeit
fortgesetzt. Zuerst ließ der Abt denselben durch einen seiner in
Wyl wohnenden Konventucilen (Othmar Glus und später Herrn
Balthasar) halten. Nach und nach gelang es ihm. aus den in
seinen dortigen Gerichten wohnenden Unterthanen wieder eine katho-
lische Gemeinde zu gründen. Bis zum Tode des Pfarrers Täschler
(1554) bestand sie nur aus wenigen Gliedern. — Die benachbarten

Kirchgemeinden Schönholzerswilen (Wylen) und Wuppenau blieben
bis 1560 ganz evangelisch.

Blickt man am Schlüsse der ersten Periode auf die Zahl der

katholischen Kirchgemeinden, die während derselben in der Land-
grafschaft Thnrgau sich rekonstituirt hatten, so ist ihre Zahl eine

kleine. Im untern Thurgau finden wir solche: 1) in Dießenhofen,

Herdern, Hüttweilen. Frauenfeld, Wängi. Lommis, Fischingeu und
in noch einer Gemeinde im Tannegger Amte und (k) Rickenbach*),
nebst der Wiederherstellung der Klöster St. Katharinenthal, Jttingen
und Tobel;

2) im mittlern Thurgau: in Homburg, Klingenzell (k).

Gündelhard (k), Steckborn. Pfyn, Weinfelden und Werdbühl, und

3) im obern Thurgau: Sulgen nebst der Schloßkapelle in
Bürglen, Bischofszell, Hagenwil, Sommeri, Arbon, Güttingen und

vielleicht in Altnau nebst dem Kloster in Kreuzlingen.
Die Zahl der Katholiken mochte damals im Ganzen kaum

2—3000 unter 30—40,000 Bewohnern der Landgrafschaft

betragen.**)

*) k. bedeutet Gemeinden, die ganz katholisch wurden. Ueber Fischingen

siehe mein biographisches Verzeichnis Seite 59. — Im Thurgau waren

damals zirka 135 Kirchen.
Der aus Hottingers Kirchengeschichte gezogene Bericht in Pupikosers

thurg. Geschichte, 2. 108, daß von 1531 bis 1540 ein Viertheil der thurg.

Bevölkerung katholisch geworden sei, ist sllr das Ende des 17. Jahrhunderts

richtig, aber nicht stir die Jahre 1532 bis 1540. In der Herrschaft Rhein-

thal wurde beinahe die Halste und in derjenigen von Sargans alle Gemein-

den bis aus eine, Wartau, katholisch.



60

Die Stellung der Glieder beider Kirchengemeinschaften, die

sich nun zuerst gebildet hatten, war noch nicht eine so abgeschlossene

und schroffe, wie in den spätern Zeiten, besonders seit Ende des

sechszehnten Jahrhunderts. Reibungen und gegenseitige Schmähungen

fehlten zwar in dieser Periode nicht und wurden auch sowohl von
den Obern, als den Landvögten auf beiden Seiten bei Geistlichen

und Weltlichen ernstlich, mit Landesverweisung und sogar mit Tod

(wie bei Pfarrer Hauser in Märstetten; siehe Pupikofer, thurg.
Geschichte, II, 107), gestraft. Viele hofften aber noch, dah ent-

weder durch die eidgenössischen Oberherren oder durch eine Kirchen-

Versammlung, eine Vereinigung beider Kirchen werde zu Stande

gebracht werden können.*) Glieder beider Konfessionen besuchten

daher noch, z. B. bei Leichenanlässen, den Gottesdienst bei der

andern Konsession und verehlichten sich mit einander. In Frauen-
feld kam es sogar vor, daß der frühere katholische und 1529

evangelisch gewordene und verheirathete Pfarrer in Oberkirch beiden

Konfessionen bis zu seiner Absetzung wegen Schmähungen der

katholischen Kirche predigte. Beide Konfessionen hatten gemeinsame

Meßmer und benutzten gemeinsam den Chor und die Sakristei.

Im Schulwesen wollte aber Frauenseld und Bischofszell von keiner

Parität etwas wissen; nur Arbon ließ es sich gefallen. — Dieses

änderte sich erst später, nachdem die katholische Kirche von ihrer

kritischen und erschütterten Stellung sich erholt und wieder erstarkt war.

*) Daher damals noch bei Wahlbriefen von Geistlichen und Verträgen

zwischen beiden Kirchen gewöhnlich der Zusatz beigefügt wurde: Diese Ver-

sprechungen und Bedingungen gelten nur bis zu einer christlichen Einigung,
sei's durch die Eidgenossen oder ein christliches Konzil.



Zweite Periode.

Die Sammlung und Grstarkung der katholischen Hirche.

(Von 1540-1600.)

Lage der katholischen Kirche.

Die Lage der katholischen Kirche änderte sich bald nach dem ^

Schlüsse der vorhin geschilderten Periode. Sie erholte sich nach

und nach von den heftigen Schlägen, die sie zur Zeit der Refor-
mation erhalten hatte und erhob sich allmälig wieder zu ihrem
frühern Ansehen.

Vom bisherigen Zusehen ging sie daher nun zum Handeln
und vom Dulden zur Bekämpfung der sogenannten Neugläubigen
über. Dem Papste gelang es endlich, von einer Kirchenversamm-

lung in Trient ein Glaubensbekenntniß zu erhalten, das die bis-
herigen Ansichten des römischen Stuhles über Christenthum, Gottes-

dienst und Kirchenverfassung von Neuem sanktionirte. — Die

Regierungen der meisten katholischen Staaten, sowie der katholischen

Kantone der Eidgenossenschaft ertheilten den meisten Beschlüssen

desselben ihr Plazet. Schon vor dem Abschluß dieses Glaubens-

bekenntnisses (das gewöhnlich das tridentische heißt) stellte sich der

Stifter des Jesuitenordens, der Spanier Jgnaz von Lojola, mit
seinen Freunden dem heiligen Stuhle in Rom zur Ausbreitung
der vom Papste vertheidigten Lehren und zur Unterdrückung der

neuen Kirche zur Verfügung und bewirkte, daß 1540 der von ihm

gestiftete neue Orden vom damaligen Papste anerkannt wurde.

Seitdem Luther seine Augen geschlossen (1546), hatte der deutsche

Kaiser, Karl V., endlich freie Hand erhalten, die Genossen des



62

schmalkaldischen Bundes anzugreifen und ihre Macht zu brechen.

Die Folgen des unglücklichen Ausganges dieses Krieges hatte in
der Nähe des Kantons Thurgau besonders die mit den evangelischen

Städten der Schweiz so eng verbundene, ganz evangelische Stadt
Konstanz zu spüren, die 1548 nicht blos ihre bürgerlichen Frei-
heiten, sondern auch den evangelischen Glauben einbüßte. Der
Kurie gelang es besonders seit Abschluß des neuen Glaubens-

bekenntnisses ihren Geist den katholischen Regenten der Schweiz

einzupflanzen. Die fünf katholischen Orte wagten es in dieser

Zeit sogar, zu verlangen, daß der freie, demokratische Kanton

Glarus, ihr Mitverbündeter, obschon nur zirka dreihundert Katho-
liken darin wohnten, wieder zum alten Glauben zurückkehre. Wie
viel cher konnten solche Zumuthungen anGhre Unterthanen gerichtet

werden? Dazu half die Einführung der Jesuiten in Luzern (1574)
und in Freiburg (1580), dann die Verbreitung der besonders auf
das niedere Volk wirkenden Kapuziner (seit 1581), die auch im

Thurgau außer den Mauern der Residenz dieser Landgrafschaft
eine Station erhielten. Die Wirksamkeit dieser Ordensmänner

wurde noch dadurch nachhaltiger und einflußreicher, weil seit 1579

im Hauptorte der katholischen Kantone ein päpstlicher Gesandter

(Nuntius) sich bleibend niederließ. Von großem Einfluß auf das

katholische Volk und die Magistrate der Schweiz war serner der

Aufenthalt und das Wirken des Kardinals und Bischofs Karl
Borromäus, des eifrigen Vertheidigers und Kämpfers für den

päpstlichen Stuhl und dessen Grundsätze. Vorzüglich seiner Wirk-

samkeit verdankte Rom die Willigkeit, mit der das schweizerische

Volk und seine Magistraten von dieser Zeit an auf seine Plane

eingingen, und den Eifer, mit dem sie für ihre Kirche und ihre

Verbreitung wirkten. Durch dieses Alles gelang es, die schroffe

Scheidung zwischen den Gliedern beider Kirchen zu Stande zu

bringen und einen regen Proselyteneifer zu erwecken und zu unter-

halten. Diese schroffe Scheidung zeigte sich auch auf politischem

Gebiete durch die immer häusiger werdenden Separattagsatzungen und



63

durch den Abschluß von Bündnissen der katholischen sieben Kantone

unter sich oder mit auswärtigen katholischen Mächten (Savoyen
und Spanien). Im Vertrauen auf diese Einigung verfolgte man

eifriger und muthiger die von Rom aus geweckten und gewünschten

Plane und beharrte um so hartnäckiger aus der Durchführung
derselben. Diese Umstimmung in den katholischen Kantonen ver-

breitete sich natürlich auch ans ihre Glaubensgenossen in den Unter-

thanenländern. Die katholischen regierenden Orte stellten mehrere

thurgauische Klöster, die bisher nicht wieder eingerichtet worden waren
oder eingerichtet werden konnten, wieder her: das Männerkloster

Fischingen (1540) und die Frauenklöster Tänikon (1548), Münster-

lingen und Feldbach (1549) ; Kalchrain (1562) und Paradies (1578).
Auch das ehemalige Franziskanerinnenkloster in Murkart sollte wieder

Nonnen erhalten; man konnte aber nicht dazu gelangen; dagegen

wurde das Kloster in Nollenberg noch 1550 bis 1606 von den

Nonnen von St. Katharina in St. Gallen bewohnt.

1. Wachsthum der in der frühern Periode entstandene«

Kathotischen Gemeinden.

Das Dorf Herdern, die Kirchgemeinde Rickenbach bei Wyl
und die Gerichtsgenossen des Abtes von St. Gallen in Ober- und

Untersommeri traten wahrscheinlich schon in der vorigen Periode
mit der ganzen dort wohnenden Bevölkerung wieder zur katholischen

Kirche über. In Tobel nahm nach dem Wiedereinzug der Johan-
niter die evangelische Bevölkerung immer mehr ab, doch dauerte

der evangelische Gottesdienst immer noch bis zum sechsten Dezen-
nium des sechszehnten Jährhunderts in der dortigen Kirche fort.
Nach und nach wurde der größte Theil der Kirchgemeinde katholisch.

In den andern rhurg. Kirchgemeinden, in denen nach Nov. 1531

einzelne Personen wieder zum Katholizismus zurückkehrten, schlössen

sich nur wenige evangelische Mitkirchgenossen ihnen an. Dagegen

mußte gegen Ende des sechszehnten Jahrhunderts die fast ganz

katholisch gewordene Kirche Weinfelden, nachdem die Gerichtsherr-



64

lichkeit in die Hände eines Evangelischen übergegangen war, auch

den Glauben desselben annehmen. Nur Einige blieben daselbst

dem katholischen Glauben getreu. Die katholische Kirche fand da-

gegen, wie wir bald sehen werden, in andern'Gegenden, die früher

ganz evangelisch geblieben waren, einzelne Theilnehmer, die entweder

durch Lockungen oder aus Ueberzeugung ihre frühere Kirche verließen.

Was die Gerichtsherren und Schloßbesitzer betrifft, so fand
in dieser Periode nur die Veränderung statt, daß das Schloß in
Bürglen und bald nachher auch die dortigen Kaplaneien in die

Hände der evangelischen Stadt St. Gallen übergingen (1579 oder

1585). Statt des kath. Gottesdienstes, der bisher darin gehalten

worden war, wurde nach diesem Wechsel des Eigenthümers der

evang. Gottesdienst eingeführt. Anfangs, schon im neunten Dezennium
des sechszehnten Jahrhunderts, geschah dies nur hie und da, seit

Dezember 1617 aber regelmäßig und ohne Unterbruch bis auf

unsere Tage. Mit dem Wegzuge des katholischen Schloßbesitzers

(v. Landenberg) verschwanden daselbst auch die wenigen katholischen

Einwohner.*)
Unter den auswärtigen Gerichtsherren zeichnete sich auch in

dieser Periode der Abt Diethelm in St. Gallen durch seinen Eifer

für Ausbreitung der katholischen Kirche unter seinen thurgauischen

evangelischen Unterthanen aus. In ähnlicher Weise wirkten von

inländischen geistlichen Herren besonders die Aebte von Fischingen,

die meisten Priore der Karthause Jttingen, sowie die Aebtissinnen

in Tänikon und St. Katharinenthal. Die thurgauischen katholischen

Landvögte begünstigten ihrerseits so viel sie konnten diese Bestre-

bungen. Sie versprachen Verbrechern Freiheit vom Kerker und

vom Strange, sofern sie den evangelischen Glauben verlassen und

den ihrigen annehmen. Damit diese Lockungen eher fruchteten,

erschwerten sie den evangelischen Geistlichen in Frauenfeld den

Zutritt in das Gefängniß. Der katholische Vogt des abwesenden

evangelischen Gerichtsherrn in Mammern versuchte schon im achten

*) Siehe Kühn 111. s., II., Seite 151, und ü. d.



65

Dezennium desselben Jahrhunderts, in die dortige Kirche die Messe

wieder einzuführen und verfolgte daher den dortigen evangelischen

Geistlichen, der sich ihm aber mit Erfolg widersetzte.

Glücklicher war der Gerichtsherr in Homburg. Bereits ist in
der frühern Periode angeführt worden, daß zu Lebzeiten des Ge-

richtsherrn und Kollators, Junker Friedrich von Heidenheim, nebst

dem katholischen auch der evangelische Gottesdienst in Homburg
durch daselbst wohnende Geistliche ungestört fortdauerte.*) Dieses

änderte sich aber, als sein Sohn Ludwig von Heidenheim diese

Herrschaft übernahm. Dieser zeichnete sich in der Nähe, aber auch

in entferntem Gegenden, wo er Besitzer oder Verwalter von niedern

Gerichten war, durch seinen Eifer gegen die Evangelischen aus.

In Eschenz verdrängte er 1560 den evangelischen Pfarrer und

später (1580) die dortigen Evangelischen aus der dortigen Kirche;

in Gachnang suchte er eine katholische Gemeinde zu gründen und
den Zutritt in die dortige evangelische Kirche zu erlangen.**) Ueber

sein Benehmen gegen seine evangelischen Unterthanen in der Kirch-

gemeinde Homburg berichtete im Jahre 1566 ein evangelischer

Zeitgenosse, Gorius von Ulm auf dem Schloß Wellenberg, Folgendes
über die Zeit von 1555—1566: „Der junge Heidenheimer habe

nach dem Tode seines Vaters eine Neuerung der Religion halber

angefangen, daß er ihnen keinen Prädikanten mehr gegeben, un-
angesehen, daß sein Vater sich dazu (1540) verschrieben habe. Da
sind Etliche, die nicht in seine Kirche haben gehen wollen; der Eine

ist in die, der Andere in eine andere, wo er einen Prädikanten

hat finden mögen, gegangen. Trotz des Vertrages von 1540, der

ihn verpflichtet habe, der Bauersame einen Prädikanten zu besolden,

habe sich doch Keiner widersetzen dürfen, denn es habe ein Jeder

Böses besorgen müssen." (Siehe später.) Aus andern und gleich-

zeitigen Berichten erhalten wir aus dieser Zeit einzelne Ergänzungen

*) Siehe Seite 27.

**) Siehe Seite 5V.

5



66

zu dem eben angeführten Berichte. Der Kollator erklärte bei der

später anzuführenden Verhandlung von 1566: seine evangelischen

Unterthanen haben 1555 auf Wiederanstellung eines Prädikanten

verzichtet und ihm versprochen, sich von dem dortigen katholischen

Geistlichen versehen zu lassen. Evangelische Berichte sagen dagegen

aus: Heidenheim habe den damaligen evangelischen Pfarrer Jörg
Monhard genöthigt, seine Pfarrkinder zu verlassen. Im Jahre 1558

entfernte der Kollator der benachbarten evangelischen Pfarre Müll-
heim, der Bischof von Konstanz, den dortigen evangelischen Pfarrer
von Ulm, hauptsächlich deßwegen, weil er die zwei einzigen evan-

gelischen Bauern in Homburg dazu aufgestachelt habe, wieder einen

Prädikanten zu verlangen.*)
Man muß sich nicht verwundern, wenn die hirtenlose Heerde

von Jahr zu Jahr immer kleiner wurde. Von den wenigen Evan-

gelischen, die aber noch zurückgeblieben waren, verlangte Ludwig
von Heidenheim im Jahre 1564 ohne Zweifel auf Anregung des

dortigen katholischen Pfarrers bei einer Buße von zehn Pfunden

Pfennige, daß sie nebst ihren übrigen Gerichtsgenossen sechs neue

Feiertage feiern sollen. Diese neue Zumuthung weckte dieselben

und bewog sie zu dem Entschlüsse, bei ihren Obern für Wieder-

anstellung eines eigenen evangelischen Geistlichen und Aufhebung
dieses Gebots Schritte zu thun. In ihrem Namen handelten:

Hans Traber, früherer Lehenmann des Gorius von Ulm in Wellen-

borg und darauf Besitzer eines Erblehenhofes des Klosters Feldbach

in der Kirchgemeinde Homburg; ferner: Hans Jakob Riem und

Gebhard Zanner. Gorius von Ulm berichtet über den Verlauf
dieses Anstandes Folgendes : „Heidenheim habe die Widerstrebenden

unter Berufung auf den vorher erwähnten Vertrag von 1555 durch

Hülfe des thurgauischen (katholischen) Landvogtes Degen, zum

*) Nach einem Berichte von 1583 besuchten nämlich diejenigen evan-

gelischen Kirchgenossen von Homburg, welche nicht in die dortige katholische

Kirche gehen wollten, die Kirchen in Müllheim und Steckborn.



67

Gehorsam gegen diesen Befehl zu bewegen versucht und ihnen

zugleich bemerkt, daß die meisten Evangelischen in der Kirchgemeinde

Homburg dasselbe beobachten wollen. HanS Koch und HanZ Traber

seien aber nach Zürich gegangen und haben beim dortigen Rathe

geklagt. Dieser habe dagegen Degen ersucht, mit Heidenheim freundlich

zu reden, daß er den Wünschen seiner evangelischen Gerichtsgenossen

entspreche, und bemerkt: sofern er dieses nicht thun wolle, soll der

Landvogt ihm anzeigen, daß er diese Sache bis zur nächsten Tag-
satzung der regierenden Orte, vor welche sie gehöre, ruhen lasse

^7. Oktober 1566). Dagegen habe aber Degen den Traber in's

Gefängniß werfen lassen, sei dann im Schlosse Klingenberg erschienen

und habe Alle, welche die neuen Feiertage nicht haben halten

wollen, vor sich kommen lassen und ihnen vorgehalten, wie er den

Traber gestraft habe. Noch mit andern Drohworten habe er es

damals dahin gebracht, daß sie Gehorsam versprochen. Traber sei

vom Landvogte noch später wegen des Zehntens vor das Hoch-

gericht (Landgericht) zitirt, aber von demselben freigesprochen worden."

Ebenso sprach Degen am Allerheiligen-Abend 1566 im Sinne des

Kollators, erlaubte aber den evangelischen Homburgern, in einer

benachbarten Kirche den Gottesdienst zu besuchen. Wegen dieser

Prozeduren gegen die Evangelischen in Homburg klagten in ihrem
Namen theils Ulm, theils Pfarrer Schneewolf in Steckborn beim

zürcherischen Rathe (St. Katharina 1566). Dieser beschloß darauf:
Weil Traber und seine Mithaften beim Landvogte in Ungnaden

gefallen seien, sollen die zürcherischen Gesandten bei der nächsten

Versammlung der regierenden Orte, wenn Degen da sei, sie vor
dieselbe bringen, das Beste dazu reden, und daran sein, daß die

Evangelischen in Homburg beim Vertrage von 1546 bleiben können

(15. Dezember 1566). Der Landvogt blieb aber bei dem Urtheile
vom Allerheiligen-Abend 1566. Dennoch blieben immer noch einige

Evangelische in dieser Herrschaft, z. B. waren nach einem Berichte
eines thurgauischen evangelischen Geistlichen von 1585 noch dreißig

Erwachsene, die in Steckborn und Müllheim ohne Zweifel auch in



68

Rapperswil, wo freilich damals nur alle vierzehn Tage Gottesdienst

war, den evangelischen Gottesdienst besuchten.*)

3. Einführung der Messe in bisher evangel, gebliebene Kirchen.

In dieser zweiten Periode wurde die Messe in verschiedene,

bisher evangelische Kirchen eingeführt; einzelne Gemeinden, die

bisher ganz evangelisch geblieben waren, wurden nach und nach

ganz katholisch, andere wurden wenigstens paritätisch.

Die evangelischen Glieder, die in denselben wohnten, behielten

entweder noch den evangelischen Gottesdienst in ihren Pfarrkirchen
oder verloren denselben und mußten sich an andere evangelische

Pfarreien anschließen, z. B. Heiligkreuz; einzelne dieser evangelischen

Gemeinden waren nach der Theilung des Pfrundvermögens wohl
noch im Stande, eigene Pfarrer zu besolden, andere mußten sich

aber von einem benachbarten evangelischen Pfarrer versehen lassen,

weil der in der Theilung erhaltene Antheil nicht mehr hinreichte,

um einen eignen Geistlichen zu erhalten, z. B. Lommis. In dieser

Periode wurde die Messe in folgende, bisher ganz evangelische

Kirchen eingeführt: Au, Bettwiesen, Bichelsee, Heiligkreuz, Hütt-
weilen, Romanshorn, Sirnach, Sitterdorf, Wuppenau, Wylen
(Schönholzerswilen).

^ Einführung der Messe in einzelne evangelische.Kirchen
durch bas âofîer Mschingen.

Als Marcus Schenkli im Jahre 1540 von den Schirmherren
des Klosters Fischingen als Abt dieses Gotteshauses gewählt und

in dasselbe eingeführt worden war, um einen sneuen Konvent zu

*) (landsfricdliche Akten). — Im Jahre 1598 erhielten die

evangelischen Brüder Tauer die Niederlassungsbewilligung von der Gemeinde

Homburg, weil sie nebst andern Bewohnern in Reutenen den Uebertritt
versprachen. Als sie es nicht thaten, wollte sie der Landvogt zwingen, aber

Zürich hals.



69

sammeln, mußten die in der Umgegend wohnenden Evangelischen

bald seinen Eifer für die katholische Kirche erfahren.

Nach Schenkli's Ankunft im Kloster Fischingen verweigerte er

den Prädikanten in den zwei ehemaligen Filialkirchen des Klosters,

An und Bettwiesen, die Besoldung*), anerbot dagegen diesen zwei

Gemeinden, obschon keine der dortigen Cötualen es verlangte, wie

früher alle vierzehn Tage an Sonntagen katholischen Gottesdienst

halten zu lassen. Beide Kirchgemeinden beriefen sich auf den Ab-

schied von 1532**), der sie berechtige, eigene evangelische Geistliche

zu halten, und das Kloster Fischingen verpflichte, dieselben zu

besolden. Der Abt berief sich dagegen auf frühere Verträge.
Da keine Verständigung möglich war, suchte der Abt bei den

Oberherren der Landgrafschaft Thurgau Hülfe. Bei einer Tag-
satzung der zwölf Orte in Rapperswil beschlossen deren Gesandten

den 16. Januar 1542Weil Dußnang nicht weit vvn Au und

Sirnach von Bettwiesen nicht entfernt sei, so soll der Abt mit den

dortigen Prädikanten, welche von ihm erwühlt seien, reden und

mit ihnen um ein Zimliches (Geziemendes) abkommen, daß sie die

von Au und Bettwiesen einen Sonntag um den andern (d. h.
alle vierzehn Tage) mit Predigen versehen, doch sollen die frühern

Abschiede damit nicht aufgehoben sein. Es stehe jedoch obigen
Gemeinden auch frei, auf eigene Kosten Prädikanten zu halten.
Wenn der Abt mit obigen Prädikanten sich nicht vergleichen könne,

soll er es bei der nächsten Tagsatzung berichten; dann sollen die

Gesandten weitern Befehl und Gewalt haben, hierin zu handeln.

*) Ueber Abt Marx siehe v. Arx, Geschichte des Kantons St. Gallen,

Hl., 115. Er war ein Bürger von Wyl und Mönch in St. Gallen und

forderte nach seiner Wahl als Abt von Fischingen die Pfarrer der sechs

umliegenden evangelischen Klosterpfründen, ehemalige Mönche in Fischingen,

auf, wieder in's Kloster zu treten. Als sie es nicht thaten, entzog er ihnen
die Besoldung. So entstand der Kampf mit Au und Bettwiesen.

**) Siehe Seite 59.



70

In einem Abschied dieser Tagsatzung, der im ehemaligen Kloster-

archive Fischingen (nun im Staatsarchive Franenfeld) liegt, lautet
der Schluß dieses Urtheils so: Sofern die dermaligen evangelischen

Pfarrer von Dußnang und Sirnach sich weigern sollten, diesen

Filialdienst in Bettwiesen und Au zu übernehmen, habe der Abt
das Recht, sie von dannen zu verweisen und andere an ihre Stellen

zu setzen, welche die in Au und Bettwiesen versehen.

Nach den Aussagen des Abtes Marx von Fischingen bei einer

sieben-örtlichen Tagsatzung in Baden den 28. Juni 1550 ließen

sich Au und Bettwiesen auf Befehl unserer Herren Eines Prä-
dikanten begnügen, der diese beiden evangelischen Pfarreien versah.

Dieses war noch 1550 der Fall. Seit 1554 scheinen Au und

Bettwiesen, diesen gemeinsamen evangelischen Geistlichen verloren

zu haben. Sicher ist, daß damals der neue evangelische Pfarrer
von Sirnach (Wolf, früher in Gachnang) auch sich dazu verstehen

mußte, Bettwiesen als Filiale zu übernehmen. Ohne Zweifel
erhielt damals auch der evangelische Pfarrer in Dußnang nebst

Bichelsee die größtentheils noch evangelische Kirchgemeinde Au als

zweite Filiale.
Der Bericht einer alten Klosterchronik, daß seit 1542 nicht

nur der evangelische Gottesdienst in der Kirche zu Au aufgehört

habe, sondern daß auch die dortigen Bewohner bald zum Katho-

lizismus übergetreten seien, ist unrichtig. Dieses geschah erst später

und wahrscheinlich allmälig. Aus einem Berichte des Pfarrers
Jberger in Dußnang-Au von 1570 geht hervor, daß er im eben

angegebenen Jahre in dieser kleinen Filiale („im Oewli gegen
dem Hörnli") neunzig Kommunikanten hatte. Obschon Jberger iw
einem gleichzeitigen Berichte auch den katholischen Gottesdienst in

Dußnang erwähnt, bemerkt er nichts Derartiges in demjenigen über

Au. Für die spätere Einführung des katholischen Gottesdienstes

in Au spricht ferner Folgendes: Der Abt Christoph (Brunncr) in
Fischingen (von 1574—1594) schenkte der Gemeinde Au fl. 120
und die nöthigen Sachen für den katholischen Gottesdienst und>



71

bestimmte, daß der Besitzer eines Lehenhofes des Klosters Fischingen

(die meisten Lehengüter in der Kirchgemeinde Au waren Eigenthum
dieses Klosters), welcher in der Nahe der Kirche in Au lag, nur
einen kleinen Pachtzins bezahlen, dafür aber, sofern die Messe

daselbst eingeführt werde, den Meßmerdienst unentgeltlich besorgen

müsse. Daraus geht mit Sicherheit heroor, daß erst unter der

Regierung des eben erwähnten Abtes in der Kirche zu Au der

katholische Gottesdienst wieder eingeführt wurde und die dortige
Gemeinde erst allmälig znr katholischen Kirche zurückkehrte.^)

In Bettwiesen wurde oom Kloster Fischingen aus mit dem-

selben Fleiße für Ausbreitung des katholischen Glaubens gearbeitet,

die Arbeit scheint aber noch mehr und länger Hindernisse, als in
Au gefunden zu haben. Die oben angeführte Klosterchronik berichtet:

„Die Bemühungen nnd Gebete des Abtes Marx seien mit so

schönem Erfolg gekrönt worden, daß bald die ganze Gemeinde

Bettwiesen die Häresie verlassen habe und der Abt bewogen worden

sei, den dortigen Neubekehrten sonntäglich auf Kosten des Klosters
einen Priester zu senden,' um katholischen Gottesdienst halten zu

lassen." Andere gleichzeitige, ganz sichere Nachrichten über diese

Gemeinde widerstreiten diesem Berichte. Sicher ist nnr, daß der

evangelische Pfarrer (Friedinger) in Folge des eidgenössischen Ur-
theiles von 1542 (siehe vorher) Bettwiesen verließ **) und vom
Abte Schenkli für seine Bauten am Pfarrhause und andere Aus-
gaben eine Entschädigung erhielt; aber ebenso wahr ist, daß sogar

daselbst noch 1562 mit Wissen und Willen des Abtes von Fischingen

*) Eine noch in Au kursirende haltlose Sage berichtet: „Nach Wieder-

einsührung des katholischen Gottesdienstes haben die evangelischen Ueberreste

in Kapegg Gottesdienst g'ehalten. Da der evangelische Pfarrer eine eigene

Kirche und Mehrbcsoldung verlangt, haben sie ihn unter Nachwerfen von

Holzäpfeln mit seiner Familie aus Au vertrieben und seien dann allmälig
katholisch geworden" ; siehe „Thurgauer Zeitung" von 1869, Nummer 299.

**) Pfarrer Friedinger wurde 1542 Pfarrer in Buchs (ZUrich) und starb

daselbst den 25. Mai 1558. Er versah wahrscheinlich auch bis 1542 Au.



72

ein eigener evangelischer Geistlicher wohnte und daß noch 1585 von

Sirnach aus daselbst evangelischer Gottesdienst gehalten wurde.

Erst gegen Ende des sechszehnten Jahrhunderts scheint die kleine

Gemeinde, ganz katholisch geworden zu sein.

Bald nachdem Au und Bettwiesen seine Prädikanten verloren

hatten (1542 oder 1543), gelang es dem Abte Marx in Fischingen,
die evangelische Pfründe im benachbarten Bichelsee, das damals

wahrscheinlich noch ganz evangelisch war, unbesetzt zu lassen. Als
nämlich der Hagelschlag die Umgegend schwer traf, so daß das erst

wiederhergestellte Gotteshaus Fischingen auf seine Zinse und Zehnten

für dieses Jahr verzichten mußte, bat der Abt die evangelische

Gemeinde Bichelsee, für eine kurze Zeit mit der Pastoration des

evangelischen Geistlichen in Dußnang vorlieb zu nehmen. Sie
entsprach seinem Wunsche. (Wahrscheinlich starb damals der evan-

gelische Pfarrer in Bichelsee oder nahm eine andere Pfründe an.)
Der Abt Hielt aber nachher sein Wort nicht und ließ vielmehr

mehrere Jahre die evangelische Pfarrstelle Bichelsee unbesetzt. Die

dortigen Cötualen verlangten daher Ende 1549 beim Abte die

Wiederanstellung eines eigenen Geistlichen und glaubten, daß dem

Verlangen um so mehr entsprochen werden müsse, weil Bichelsee

(wie Dußnang) seit uralter Zeit keine Filial-, sondern eine Pfarr-
kirche gewesen und daher bis vor sechs oder sieben Jahren immer

eigene Geistliche gehabt habe. Die evangelische Gemeinde in Dußnang

unterstützte das Gesuch ihrer Nachbarn in Bichelsee. Der Abt
entschuldigte die Unterlassung seines Versprechens mit seinen vielen

Auslagen, die er nicht nur für seine jungen Konventualen, sondern

auch für andere Pfarrgemeinden gehabt habe und glaubte um so

mehr auf Fortdauer der bisherigen Pastorationsweise in Bichelsee

dringen zu können, weil beide Kirchen nicht so weit (eine Stunde)
von einander tiegen und durch fortdauerndes Versehen von Bichelsee

durch den evangelischen Pfarrer von Dußnang verhindert werden

könne, daß das erst hergestellte Kloster nicht gar zu Grunde gerichtet

werde. Beide Gemeinden blieben aber bei ihrer Forderung und

riefen den 28. Januar 1550 die Gesandten der sieben regierenden



73

Orte um Hülfe an. Diese versprachen, ihren Obern darüber zu

relatiren und ihnen bei der nächsten Jahrrechnungstagsatzung (Juni)
Antwort zu ertheilen. Was damals gethan wurde, ist nicht genau

bekannt, nur so viel gewiß, daß die bisherige Pastorationsweise

fortdauerte. Neue Klagen der Cötualen von Bichelsee bei der Tag-
satzung im Anfange des siebenzehnten Jahrhunderts fanden ebenso

wenig Gehör. Bis heute ist Bichelsee eine lästige Filiale von

Dußnang geblieben.

Erst gegen Ende des sechzehnten Jahrhunderts (zirka 1580)
gelang es dem Kloster Fischingen, in dem thurgauischen Theile

dieser Pfarrgemeinde, wo es zugleich Gerichtsherr war und viele

Lehengüter besaß, Proselyten zu erhalten, die in den folgenden

Jahrzehnden sich so mehrten, daß die katholische Kirchgemeinde nach

und nach die an Zahl stärkere wurde. Im Jahre 1570 waren

nach einem Berichte des evangelischen Pfarrers Jberger in Dußnang
in der ganzen Kirchgemeinde Bichelsee (mit Einschluß des zürcheri-

scheu Theiles) 350 evangelische Kommunikanten. Während Jberger
in Dußnang des katholischen Gottesdienstes erwähnt, schweigt er

in Bichelsee davon, — ohne Zweifel, weil daselbst damals nur
evangelischer Gottesdienst stattfand. Erst seit 1584 ließ der Abt
die kleine Schaar der Katholiken alle drei Sonntage mit Ausnahme
der Fastenzeit von Fischingcn aus mit Gottesdienst versehen.

Seit wann in Dußnang wieder eine katholische Kirchgemeinde

sich bildete und wann daselbst wieder Gottesdienst gehalten wurde,

läßt sich aus Mangel an sichern Nachrichten nicht mehr genau
bestimmen. Ein Bericht eines evangelischen Pfarrers von 1711
berichtet zwar nach mündlichen Mittheilungen alter Gemeindsgenossen :

zur Zeit der Reformation (bald nach 1532) seien so wenige Katholiken
in Dußnang gewesen, daß nur zu Zeiten von einem Mönche aus Fi-
schingen katholischer Gottesdienst gehalten worden sei.*) Sicher ist nur.

*) Vielleicht mußte einer der zwei Priester, die laut Tagsatzungsbeschluß
von Freitag nach St. Margaretha in Fischingen angestellt wurden, in Duß-
nang Gottesdienst halten; siehe Seite S9 und 69.



74

daß im Jahre 1540 die Gemeinde noch die Einkünfte der Kapelle auf
dem Martinsberge bezog, aber damals dazu willigte, die Nutzung dieser

Kaplaneipfründe für Besoldung der zwei Priester, die für Pastora-
tion der Katholiken im Tanneggeramte im Kloster Fischingen an-

gestellt werden mußten, abzutreten. Sicher ist, daß schon 1570

in die Kirche Dußnang katholischer Gottesdienst eingeführt war,
der von einem Klostergeistlichen aus Fischingen besorgt wurde.

Damals zählte die dortige evangelische Gemeinde sechshundert Kom-

munikanten, woraus hervorgeht, daß die katholische klein war. Die

Anstellung theils unwürdiger, theils untüchtiger Geistlichen für die

evangelische Gemeinde Dußnang durch den Kollator (das Kloster

Fischingen) trug ohne Zweifel daselbst viel zur Ausbreitung des

Katholizismus bei. Erst seit 1550 weiß man Genaueres über

Name und Wandel der dortigen evangelischen Geistlichen. Seit
dieser Zeit finden sich viele und theilweise arge Klagen über die

meisten derselben. Das Geringste war, daß sie ohne Examen An-
stellung in Dußnang gefunden hatten. 1583 wurde über einen

der Nachfolger Jbergs bei der Synode in Zürich geklagt: er versehe sein

Amt so schlecht, daß die Leute oft wieder ohne eine Predigt heim-

kehren müssen; oft ermähne sie dann nur ein Bauer mit Lesen

und Vorbeten. Dagegen sei der Meßpriester fleißig. Als Pfarrer
Jberger zum zweiten Male im Jahre 1590 die Pastoration der

beiden Gemeinden Dußnang-Bichelsee übernahm, wurde in Zürich

gegen ihn nicht nur geklagt, daß der Abt von Fischingen sogar in
dem zum Kantone Zürich gehörenden Theile der Gemeinde Bichelsee

eingreife und zu Uebertritten vom evangelischen Glauben locke, son-

dem daß auch wegen Jbergers Schläfrigkeit und seines liederlichen

Predigens mehrere Personen katholisch geworden seien (1600).
Aus diesen Angaben geht hervor, daß zwischen 1540 und

1570 der katholische Gottesdienst in die Kirche in Dußnang ein-

geführt wurde und daß seit Ende des sechszehnten Jahrhunderts-
von Seite des Klosters das Proselytenwerk immer eifriger betrieben



wurde. Nach 1699 waren daher die Erfolge dieser Arbeit in der

Gemeinde Dußnang-Bichelsee noch erfolgreicher.*)

Auch in der benachbarten Gemeinde Sirnach, wo das Kloster

Fischingen ebenfalls Kollator und theilweise Gerichtsherr war, gelang

es dem dortigen Abt, in der Mitte des sechzehnten Jahrhunderts
wieder eine katholische Gemeinde zu gründen. Bis 1568 wohnten

in dieser großen Kirchgemcinde fast keine Katholiken. Bis zu dieser

Zeit konnte daher die dortige Kirchgemeinde nicht blos sür die

Besoldung des dortigen Geistlichen die Zinse der Pfarrpfründe,

sondern auch diejenigen der von ihr 1493 gegründeten Frühmeß-

Pfründe, die seit der Reformation eingegangen war, benutzen. Wie

Dußnang wurde Sirnach im Jahre 1549 nur angehalten, aus

dem letztern Fond dem Kloster Fischingen fl. 20 jährlichen Beitrag

an die Besoldung der zwei Priester für die Katholiken im Tannegger-
amte zu geben. Dem Abte Heinrich von Fischingen gelang es, in

Sirnach den katholischen Gottesdienst wieder einzuführen. Er
verlangte nämlich von den Gesandten der sieben regierenden Orte
den 27. Juni 1568 die Zurückgabe des Fonds der dortigen Früh-
meßkaplanei, der von den Evangelischen in der Reformationszeit

theils verkauft, theils sonst geschwächt worden war, damit er für
die wenigen dortigen Katholiken, die die Messe verlangten, einen

Priester anstellen könne. Die Tagsatzung beschloß damals: Der Abt
und der thurgauische skath.) Landvogt sWyßenbach) sollen den Gütern

und Stücken der Frühmeßpfründe nachfragen, dieselben, wo sie sie

finden, zu ihren Handen ziehe», ihnen darüber aus die nächste

Tagsatzung relativen, damit sie dann der Gebühr nach handeln
können. Als vor Februar 1569 die evangelische Pfründe ledig

') Ueber Au, Dußnang u. s. w. siehe die Akten im 6. in den
Bändeln Dußnang und Sirnach; Jbergers Bericht findet sich in einem alten
ostschweizerischen Pfarrregister daselbst, das früher im zürcherischen àti-
stitium lag, und ü. <1., bei Dußnang.



76

wurde, verlangte der Abt von Fischingen, daß die evangelische

Gemeinde von einem Priester sich versehen lasse und predigte ihr
sogar selber ein paar Mal. Die evangelische Gemeinde wollte aber

davon nichts wissen und nöthigte den Lehenherrn, ihr wieder

einen Prädikanten zu geben. Auf der Jahrrechnungstagsatzung

(Juni 1569) berichteten der Abt und der thurgauische Landvogt
den eidgenössischen Gesandten und klagten darüber, daß die Besitzer

der betreffenden Stücke dieser Kaplanei sie nicht herausgeben wollen,

indem sie behaupten: sie haben dieselben gekauft. Die Gesandten

der regierenden Orte beschlossen darauf: Die beiden vorher genannten

Bevollmächtigten sollen so viele Güter, als sie von der Frühmeß-

Pfründe wieder erhalten können, zu ihren Handen nehmen, damit

der Stiftung ein Genüge geschehen könne (31. Juli 1569). Auf
der nächsten Jahrrechnung (Juni 1576) klagten der Landvogt und

der Landschreiber Ulrich Locher über die Fortdauer dieser Wider-

setzlichkeit, worauf die Gesandten dem Landvogte Auftrag gaben,

die Widerspenstigen sogar mtt Gefangenschaft zum Gehorsam zu

bringen.
Wie es scheint, fruchtete dieser Befehl. Sicher ist, daß schon

1573 in Sirnach ein kath. Priester (Christ. Oschwald) als Parrer
angestellt war.*) — Die drei Kirchgemeinden Sirnach und Dußnang-
Bichelsee, in denen das benachbarte Kloster Fischingen Kollator und

(nebst dem Bischöfe von Konstanz) Gerichtsherr und Eigenthümer
der meisten Güter und Liegenschaften war, wurden von dessen

Aebten beständig in Angriff genommen, um sie ganz katholisch zu

machen. Es wurden unwürdige oder untüchtige Geistliche (oder

beides zugleich) angestellt, sogenannte Läuflinge, welche die Studien
verlassen und nun um eine geringere Besoldung, als s. Z. fixirt
worden war, eine dieser Pfarrstellen annahmen (siehe mein bio-

*) Erst 1736 wurde in Sirnach wieder eine Kaplanei gestiftet; siehe

Kühn, I'll, s., I., 2stO.



77

graphisches Pfarrverzeichniß *). Die Klagen der Gemeinden und

Zürichs fanden lange genug im Kloster Fischingen kein Gehör und

ebenso wenig gestattete man denselben, neue kirchliche Einrichtungen,
die im ganzen Thurgau eingeführt wurden, anzunehmen. Erst

nach längerer Zeit willigte der Kollator dazu, sowie zur Annahme

von Wahlvorschlägen für seine evangelischen Kollaturen. Im Jahre
1611 klagte das Frauenfelder Kapitel nicht nur über das Kloster

Tänikon, sondern über Fischingen; über ersteres, weil es seine

Lehengüter Evangelischen nur gebe, wenn sie katholisch werden;

gegen letzteres, daß es nur Solche, die versprechen, in die Messe

zu gehen, in seine Gerichte hineinziehen lasse. Der Erfolg dieser

eifrig und fortwährend fortgesetzten Bemühungen war ein sehr

günstiger, besonders in den zwei, dem Kloster näher gelegenen

Kirchgemeinden Dußnang und Bichelsee. In Sirnach kam im

Jahre 1569 auf zwanzig Evangelische nur Ein Katholik, im Jahre
1631 schon auf acht Evangelische ein Katholik und 1695 war die

katholische Kirchgemeinde fast so zahlreich, wie die evangelische.

Bei der zürcherischen Synode im Frühjahre 1601 wurde

geklagt, daß Pfarrer Jberger, der trotz der Übeln Gerüchte, wegen
derer er feiner Zeit die Gemeinde Dußnang verließ, fpijter wieder

daselbst angestellt wurde, zu viel im Kloster sich aufhalte und mit
seinem katholischen Kollegen in Dußnang zu viel „laiche" (ver-
kehre), so daß letzthin sechs Personen katholisch geworden seien.

Pfarrer Erzli von Dußnang berichtete derselben 1624Aber die

von dem Abte in Fischingen verursachten Abfälle in der Filiale
Bichelsee und erzählte, daß er einen Mann im Hösli zum Ueber-

tritte gezwungen und einen andern in Balterschwil zwölf Jahre

*) Nach einem vorgeblichen Abschiede der fünf Orte, der im evangelischen

Archive der Stadt Frauenfeld liegt, gaben dieselben den thurgauischen katho-
tischen Kollatoren die Weisung, tüchtige und würdige Priester und untüchtige
und unwürdige Prädikanten anzustellen, damit die evangelischen Gemeinden

» die Religion solcher Leute verabscheuen und diejenige der frommen Priester
aussuchen.



78

damit geplagt und ihn endlich genöthigt habe, weil er ihm mit

Verweisung aus seinen Gerichten gedroht habe. Einer in Balter-

schwil sei um des Weibelamtes und ein Anderer aus Jtaslen wegen
der Stelle eines Einziehers ein Apostat geworden.

^

So kam es, daß 1695 in dieser Kirchgemeinde nur noch 71

evangelische Haushaltungen und 452 Katholiken sich befanden und

in der zürcherisch-thurgauischen Kirchgemeinde Bichelsee nur noch

24 evangelische Haushaltungen.

lZ. Religiöse Einwirkungen des Klosters Aänikon
auf die Umgebung

Aehnliches, wie in der Umgebung des Klosters Fischingen,

geschah zur nämlichen Zeit von Seiten des wieder hergestellten

Klosters Tänikon gegen die dortigen Umwohner in den nach Elgg
kirchgenössigen Ortschaften Ettenhausen, Maischhausen und Gunters-

Hausen. Als die erste Aebtissinn Sophie in die fast ganz verlas-

senen Klosterräume einzog, waren die Bewohner in der Nachbar-

schaft dieses Klosters, die meistens Lehengüter des Gotteshauses

inne hatten, noch evangelisch. Dieser eifrigen Aebtissinn war es

nicht blos daran gelegen, wieder einen neuen Konvent, sondern in
der Umgegend eine neue katholische Gemeinde zu sammeln. Eine

Klosterchronik von Tänikon berichtet darüber Folgendes: Sie und

ihre Konventfrauen haben den Umwohnern Kinder aus der Taufe
gehoben, Geldanleihen gemacht und sich gegen sie mildthätig erzeigt,
damit sie wieder katholisch werden. Bei zwei Dörfern sei ihr das

auch gelungen (gewiß ist es jedoch nur bei Maischhausen). Ihre Nach-

folgerinnen hatten mit innern Zwistigkeiten und Ungehorsam ein-

zelner Klosterfrauen und anderer Angehörigen so viel zu thun,
daß sie diese Bekehrungsversuche nicht so leicht noch weiter in
Gegenden, wo das Kloster ebenfalls Gerichtsherr und Güterbesitzer

war, ausdehnen konnten. Es geschah aber dennoch hie und da.

Der Befehl der katholischen Eidgenossen (1561), daß die

thurgauischen Klöster beim Tode ihrer Lehensleute ihren Erben



79

anzeigen können, daß sie, sofern sie nicht katholisch werden wollen,
das väterliche Lehen verlaßen müssen, benutzten auch die Aebtissinnen

in Tänikon.
Es blieben bis Ende des sechszehnten Jahrhunderts immer

noch einzelne Lehenleute des Klosters in der Umgegend von Tänikon

katholisch. Von 1562—1566 wurden von denselben vier Kinder
in Elgg getauft. Von 1588 an kommen zwar in den Pfarrbüchern

dieser Kirchgemeinde keine Personen mehr vor. Dagegen berichtet

der Pfarrer von Aadorf 1596 nach Zürich: „es feien in Gunters-

Hausen und Ettenhausen noch sieben evangelische Haushaltungen,
welche eigentlich nach Elgg gehören, aber die Kirche in Aadorf
besuchen." Das wurde wahrscheinlich feit 1588 in diesen Gegenden

theilweise Sitte. Pfarrer Keller von Elgg klagte 1591 dem

zürcherischen Rathe: nach dem Tode eines evangelischen Lehenmännes,

welcher viele Kinder, darunter auch zwei verehelichte Söhne hinter-
ließ, habe die Aebtissin in Tänikon seiner Wittwe und ihren Kindern

sagen lassen: sie dulde keine Lehenleute mehr, welche die evangelische

Kirche in Aadorf und Elgg oder anderswo besuchen. Wollen sie

nicht katholisch werden, so sollen sie ihr Lehengut verlassen. Wirklich

haben die Leute mit Ausnahme der zwei letztern ein- bis zweimal
die Klosterkirche in Tänikon besucht, aber bald darauf es ihm
(Koler) und dem Gerichtsherrn in Elgg geklagt und dieselben

gebeten, daß sie sich in Zürich für sie verwenden, damit sie, wie

ihre Voreltern, welche dieses Lehengut gehabt, beim Lehen und

evangelischen Glauben bleiben können. Pfarrer Koler bemerkte

schließlich: solche Fälle haben sich sonst zu Ettenhausen und anderswo

in seiner Kirchgemeinde (wozu die Gemeinde Tänikon gehöre) viel

zugetragen. Werden obige Leute von ihrem Gute verstoßen, so

müßten sie aus dem Elgg'schen Kirchengute erhalten werden. Den
9. Juni 1591 beschloß daher der zürcherische Rath: Landvogt
Thomann soll deßwegen mit der Aebiisstnn reden und sehen, daß
sie von ihrem Vorhaben abstehe. Als Thomann dieses thun wollte,
vernahm er, daß die zwei Bauern dieses nicht mehr wünschen.



80

vielmehr bereits dem Wunsche der Aebtissinn entsprochen haben.

Er redete daher nicht mit derselben.

Ohne Zweifel gelang es dem Kloster in nicht langer Zeit,
die ganze Umgegend katholisch zu machen. Später setzte es diese

Versuche in Aadorf fort.*)
Auch andere benachbarte thurgauische Klöster folgten damals

diesem Beispiele nach, besonders das Karthäuserkloster in Jttingen.

v Der Katholizismus wird vom Kloster Jttingen in seiner

Umgebung verbreitet.

Wie wir im frühern Abschnitt gesehen haben, geschah während

der Regierung des Prior Peter von Jttingen bei Frauenfeld wohl

Einzelnes für Ausbreitung des Katholizismus in der Umgebung

dieses Klosters. In den Gemeinden Warth, Weiningen, Ueßlingen
und Hüttweilen, über welche das Kloster Kollator^und Gerichts-

Herr war, blieben fast alle Einwohner während seines Priorates
noch evangelisch. Als aber nach dem Tode Peters (1549) der

kräftige ehemalige Schaffner K. Leonhard wieder zur Hebung des

Klosters zurückgerufen und zum Haupte des Konvents erhoben

wurde, wurde die Lage der evangelischen Bevölkerung schwieriger.

Seine Bemühungen, dieselbe wieder für die katholische Kirche zu

gewinnen, wurden von dieser Zeit an eifriger und mit größerem

Erfolge betrieben. Leonhard war es hauptsächlich, der in diesem

Sinne wirkte, so lange er lebte (1567). Seine Nachfolger chis

1580 sorgten zwar für die Katholiken, betrieben aber das Be-

kehrungswerk mit weniger Eifer.
Einer derselben, Joh. Konrad Stoll von Pforzheim, verließ

sogar bald nach dem Antritt der Priorwürde die katholische Kirche
und nahm den evangelischen Glauben an. Dagegen trat sein

A. à (landssriedliche Akten). Ueber Aadorf siehe L. E. und Knhn,
TR. s., I., 11 und 12.



81

Nachfolger, Peter Carbonarius aus Böhmen (1580—1586) in
die Fußstapfen des Priors Leonhard.

Der Prior Leonhard fand bald nach feiner Rückkehr aus

Aspach (1549) Gelegenheit, für Verbreitung des katholischen Glau-
bens in der Kirchgemeinde Ueßlingen, wozu auch außer der Filiale
Warth bei Jttingen Cötualen im Kantone Zürich gehörten, zu

wirken. Nach einer (richtigen) Notiz einer Klosterchronik von Jttingen
sollen damals in Ueßlingen nur einige wenige Katholiken gewesen

sein, denen er selber Gottesdienst Hielt. Nach einem andern Be-

richte aus dem Anfang des achtzehnten Jahrhunderts sollen zwei

Einzüglinge in Ueßlingen, Namens Brunner, die von Rutschwil

(Zürich) einwanderten, zuerst den evangelischen Glauben verlassen

haben, um die Ammann- und Weibelstelle zu erhalten und nach

ihrem Uebertritte in Jttingen den katholischen Gottesdienst besucht

haben. Bald nach der Ankunft des Priors Leonhard starb der

evangelische Pfarrer von Ueßlingen, Leonhard Hofmann (Ende 1550).
Der Prior wählte nun keinen Nachfolger mehr, sondern versah selber

den Gottesdienst in Ueßlingen und zeigte den Zuhörern auf der

Kanzel an, daß er in Zukunft selber predigen und Messe lesen

wolle, es aber Jedem freistelle, nur die Predigt oder auch die

Messe bei ihm zu besuchen. Er anerbot aber den Gemeindsgenossen,

die evangelisch bleiben wollen, für Taufe und Abendmahl auf
Kosten des Klosters einen Prädikanten kommen zu lassen. Sofern
sie mit diesem Anerbieten nicht zufrieden seien, sollen sie zu ihm
kommen, damit er nach Landsfrieden mit ihnen das Pfarreinkommen
theile. Er glaubte sie dadurch um so eher für seinen Vorschlag

gewinnen zu können, daß er andeutete, „die Pfarrei Ueßlingen sei

dem Kloster Jttingen inkorporirt; bei einer Theilung des dortigen

Pfarreinkommens werden daher die Evangelischen wenig erhalten."
Die Kirchgemeinde verwarf diesen Vorschlag und ließ ihm durch

drei Vierer von Ueßlingen anzeigen, daß sie die Anstellung eines

evangelischen Geistlichen verlange. Der Prior weigerte sich, mit
diesen Abgeordneten zu reden, indem er erklärte: sie seien wohl

6



dazu aufgestellt, nm mit ihm über Zäune und Lehensachen sich zu

besprechen, aber nicht über den Gottesdienst. Diese verächtliche

Behandlung der Abgeordneten der Gemeinde von Seite des Priors
verursachte in derselben große Erbitterung und Bewegung. Es

schien ihr jetzt am Platze zu sein, dem Kollator zu zeigen, daß es

ihnen mit ihrem gerechten Begehren ein Ernst sei. Es wurden

daher über dreißig Abgeordnete gewühlt, um mit dem Kollator
über diese wichtige Sache zu reden. Diese erschienen vor den

Thoren des Klosters und ließen den Prior anfragen, ob er zu

ihnen oder sie zu ihm kommen sollen. Der Prior zog das Erstere

vor und verhandelte mit ihnen vor den Thoren des Klosters. Sie

wiederholten nun die frühere Forderung. Der Prior drohte ihnen

zuerst, er werde den wohl finden, der sie zusammenberufen habe,

und erklärte dann, er werde erst nach fünf bis sechs Tagen Ant-
wort geben. Er hielt Wort, wiederholte aber nur seinen frühern

Antrag und verlangte zugleich im Falle der Theilung und der

Anstellung eines Prädikanten eine Vertröstung, daß sie, sofern die

Theilungssumme für Unterhaltung eines Prädikanten nicht hin-
reiche, das dafür Mangelnde selber aus ihrem Vermögen beisteuern

wollen. Als die Abgeordneten der Kirchgemeinde diesen Antrag
von der Hand wiesen und die frühere Forderung wiederholten,
wies der Prior dieselben wieder ab. Als sie bald darauf eine

Zusammenberufung der Kirchgemeinde verlangten, schlug er es zuerst

aus, gab aber endlich nach und ließ darauf jeden ältesten Mann
in jedem Hause bei einem Pfunde Pfenninge und Androhen von
weitern Strafen dazu einladen. Der Prior erschien selber bei

dieser Kirchgemeinde und erinnerte sie an seine frühern Vorschläge -.

entweder sie selber söhne Taufe und heiliges Abendmahl) zu ver-
sehen oder einen Prediger anzustellen, deu sie theils aus dem ihnen
zukommenden Theile des Pfarrvermögens, theils, sofern das nicht
hinreiche, aus eigenen Mitteln besolden müssen. Er verlangte
darauf, daß sie sich frei entscheiden und durch getrenntes Stehen
oder durch Schreiben ihre Willenserklärung offenbaren. Die An-



83

wesenden waren getheilter Ansicht, wollten weder das Eine »och

das Andere thun, liefen auseinander und suchten beim thurgauischen

Landvogt Schmid (von Uri) Hülfe. Dieser entschied Mittwoch bor

St. Thomas 1550: „Weil Einige den katholischen Gottesienst,
Andere einen Prädikanten verlangen, so sollen der Pfarrpfründe
Gülten und Güter, wie sie bisher ein Vikar fd. h. der vom Kloster

angestellte Pfarrer) daselbst genossen, laut Landsfrieden nach Zahl
der Personen getheilt werden; dann soll der Prior diejenigen ver-
sehen, die bei ihm entweder nur die Predigt oder die Predigt nebst

der Messe besuchen wollen, für die Andern aber, die seine Pa-
storation von der Hand weifen, soll er einen Prädikanten anstellen
der aus den Zinsen des Theilungskapitals und, sofern diese nicht

hinreichen, von den Cötualen besoldet werden müsse. Sofern es

verlangt werde, wolle der Landvogt durch feine Beamten alle

Cötualen auf ihre Kosten anfragen lasse», für welche der drei

Parteien sie sich erklären." Begreiflich ist, daß dieser Entscheid

den Evangelischen nicht gefallen konnte. Die zürcherifchen Cötualen
der Kirchgemeinde Ueßlingen beklagten sich daher bei ihrer Re-

gierung über diese durch den Prior verursachte und vom Landvogt
bestätigte „Sönderung in Parteien". Diese sandte sowohl zu

demselben, als auch zum Landvogte einen Abgeordneten, um zu

verlangen, daß bei der Theilung der Pfarrpfründe nicht drei Par-
teien, sondern nur zwei gezählt werden, einerseits nämlich die-

jenigen, die die Messe begehren, andererseits diejenigen, die den

evangelischen Glauben haben. Nachdem die Theilung nach diesem

Maßstabe stattgefunden habe, soll für die Evangelischen ein guter
Prädikant angestellt werden.

Der zürcherische Abgeordnete fand aber kein Gehör. Der

Prior drang auf Vollziehung des landvögtlichen Urtheiles. Die

evangelischen Kirchgenossen baten darauf den thurgauischen Land-

Vogt um Abzählung aller Gemeindsgenossen und Aufnahme einer

Erklärung, zu welcher der drei Parteien dieselben sich halten wollen.

Dieser entsprach ihrem Wunsche und ließ alle Kirchgenossen vom



84

vierzehnten Jahre an, männliche und weibliche, zu diesem Zwecke

nach Warth berufen. Dem Landvogt gelang es aber damals, die

Parteien dazu zu bewegen, daß ihm die gütliche Austragung dieses

Auslandes überlassen wurde (Mittwoch nach Lätare 1551). Darauf
entschied er auf folgende Weise: Das Kloster Jttingen habe die

Evangelischen von Ueßlingen alle vierzehn Tage, sowie an den

drei hohen Festen vom evangelischen Pfarrer in Hüttweilen ver-

sehen zu lassen, sowohl diejenigen, die des Priors Predigten nicht

besuchen, als diejenigen, die zwar seiner Predigt beiwohnen wollen,

aber wenigstens Taufe und Abendmahl und Kopulation durch einen

evangelischen Geistlichen verlangen. In einer Eingabe der Evan-

gelischen von Ueßlingen von 1589 an den Kollator bemerkten sie

wegen dieses Vergleichs: der Landvogt habe erst dann und zwar

ohne Zweifel auf Antrieb des Priors, als er bei der Absonderung
in Warth gesehen, daß die Zahl derer, die zum Prior stehen, viel

geringer sei, als er gemeint, einen Vergleich vorgeschlagen. Die

Abgeordneten der Gemeinde haben denselben damals Namens der

verschiedenen Theile der Gemeinde unterzeichnet; diese habe, obschon

sie dagegen gewesen, aus Liebe zum Frieden geschwiegen. — Seit
dieser Zeit mehrte sich die Zahl der Katholiken in der Kirchgemeinde

Ueßlingen. Die einen Cötualen hörten wirklich beim Prior die

Messe und die Predigt, andere wenigstens letztere, ein dritter Theil
besuchte dagegen den evangelischen Gottesdienst in benachbarten

Kirchen, besonders in Ellikon. Es kam aber bald dazu, daß der

vierzehntägige Gottesdienst in Ueßlingen aufhörte und kaum mehr

an den hohen Festen gehalten wurde.*) Dagegen versah der Prior
Leonhard seine Anhänger fleißig und stärkte dieselben in ihrem
Glauben und stellte Anno 1559, als er das wegen anderer Ge-

schäfte nicht mehr regelmäßig selber thun konnte, einen katholischen

*) Ueber die Wiedereinführung eines regelmäßigen evangelischen Gottes-
vienstes in Ueßlingen im Jahre 1595 siehe mein biographisches Verzeichnis
Seite 105, und mehr Li. (1.



85

Pfarrer (Vikar) an, dem er außer dem Tisch im Kloster Per Jahr
fl. 3« für den Gottesdienst im Kloster und in Ueßlingen gab.

1557 erhielt er oom Bischof in Konstanz die Erlaubniß, die neu

gebornen Kinder evangelischer Eitern mit ihrer Bewilligung zu

taufen und dieselben, sofern sie zum wahren Glauben sich bekennen,

zu absolviren. Die Klosterchronik von Jttingen berichtet: durch

den Fleiß des Priors Leonhard und seines Vikars habe sich die

Zahl der Katholiken in Ueßlingen sehr gemehrt.

Seitdem der Prior Peter Carbonarius sein Amt angetreten

hatte, gab auch er sich große Mühe, die katholische Gemeinde in
Ueßlingen zu vergrößern. 1581 stellte er einen dort wohnenden

katholischen Geistlichen (Rudolf Armbruster) an. Er schrieb 1586

nach Luzern: er habe seit fünf Jahren in der Kirchgemeinde Ueß-

lingen über einhundert und fünfzig Seelen zur katholischen Religion
bekehrt und den Prädikanten abgeschafft, dagegen die Pfründe einem

katholischen Geistlichen übergeben, auch das hochheilige Sakrament

in öffentlicher Prozession wieder in die Kirche getragen, wo es

seit dem Lutherthum nie mehr gestanden. Diese Darstellung scheint

nicht ganz richtig zu sein. Trotz der ungünstigen Stellung der

Evangelischen in der Kirchgemeinde, die den Gottesdienst mit Aus-
nähme der drei hohen Feste (nämlich an Nachtagen) bald nach

1551 verloren und deßwegen entferntere evangelische Kirchen besuchen

mußten, scheint die Zahl der Abgefallenen nicht so groß gewesen

zu sein, wie der Prior der luzeruischen Regierung schrieb. Sicher

ist, daß Anno 1589 in der nicht so großen Gemeinde Ueßlingen

noch über einhundertneunundzwanzig evangelische Haushaltungen

wohnten und nur sechszehn katholische. Sogar in dem nur ein

paar Minuten vom Kloster Jttingen entfernten Dorfe Warth waren

gegen Ende des sechszehnten Jahrhunderts nur vier katholische

Haushaltungen, darunter der Ammann des Gerichtsherrn. Erst

später in Zeiten der Theurung mehrten sie schon sich in letzten»

Orte bis über sechsuudzwauzig. Im Dorfe Ueßlingen, wo die

meisten Katholiken in der Kirchgemeinde wohnten, waren sie 1631



86

zahlreicher, als die Evangelischen. Als 1606 die zürcherische Re-

gierung den Prior in Jttingen bat, die Kinderlehre in Ueßlingen

einführen zn lassen, wollte er darum der Bitte nicht entsprechen,

weil (wie er nach Luzern schrieb) mehrere seiner Gerichtsgenossen

daselbst katholisch geworden, nun aber, wenn dieser zürcherische Plan
ausgeführt werde, zu befürchten sei, daß die jungen und unver-

ständigen Kinder überlistet werden und endlich abfallen. — Ueber

das im Anfang des folgenden Jahrhunderts gerade in dieser Kirch-

gemeinde so eifrig betriebene Proselytenwerk vernehmen wir aus

einem evangelischen Pfarrberichte von 1612: während der theuern

Jahre seien viele Evangelische wegen Almosen und Anleihen an

Geld und Lebensmitteln aus Jttingen katholisch geworden, und

in einem andern von 1646 : vor zwanzig Jahren seien zehn evan-

gelische Haushaltungen in Buch zum Uebertritt genöthigt worden. —
Zirka 1612 waren einhundert und zehn evangelische Haushaltungen
mit vierhundert und dreizehn Personen und im Jahre 1646 nur
noch ein und achtzig mit vierhundert und sechszehn Seele» und

fünf und fünfzig kath. Haushaltungen mit zweihundert und achtzehn

Seelen.*) —
An gutem Willen, in der benachbarten Kirchgemeinde Hütt-

weilen für Ausbreitung des Katholizismus zu arbeiten, fehlte es

dem Prior Leonhard und seinen Nachfolgern nicht. Ein Haupt-
gründ, warum es hier nicht in demselben Maße wie in Ueßlingen

gelang, war, daß hier der evangelische Geistliche nicht entfernt
werden konnte. Vergeblich wurde das 1-539 von Seite des Klo-
sters Jttingen versucht. Die Zahl der Katholiken mehrte sich daher

hier nur unbedeutend. Noch Anno 1631 wohnten nur sechszehn

katholische Haushaltungen unter einundfünfzig evangelischen in der

Kirchgemeinde. Nur selten besorgten noch Mönche von Jttingen
(meist der Prior) diese Gemeinde, sondern eigne Geistliche, die bis

I'd. .4.. (bei Jttingen) und X. lbei Hiittwcilen, Bdl> II., beson-
ders Nro. 14).



87

1664 im Kloster Jttingen wohnten, seither aber in Hüttweilen.

Schon vor 1592 hielten dieselben auch eine paritätische Schule. Da-

mals mußte aber der Prior gestatten, daß der evangelische Pfarrer
die Kinder seiner Kirchgenossen selber beschule.

Wann in Warth bei Jttingen wieder ein Altar in die dor-

tige Kapelle kam. ist unbekannt.*) Dagegen geschah es 1595 im

nahen Weiningen. Es fanden sich zehn Personen in dieser Ge-

meinde, in deren Namen der eifrige Prior Benedikt (Knecht von

Luzcrn) die Aufrichtung eines Altars und die Anstellung eines

katholischen Geistlichen in der Kapelle in Weiningen, einer Filiale
von Pfyn, worin bisher vom dortigen Pfarrer nur evangelischer

Gottesdienst gehalten wurde, verlangte (September 1593). Der

Kollator derselben (Blarcr) stimmte bei und der thurgauische Land-

vogt (Kaspar Roman Beßler von Uri) versprach seine Beihülfe.
Die Evangelischen in Weiningen waren aber dagegen, indem sie

erklärten: ihre katholischen Mitkirchgenossen können in ihrer Pfarr-
kirche die Messe besuchen und katholischen Gottesdienst halten. Sie

ließen daher Zürich durch drei Gesandte (Michael Liner, Hans
Fischer, genannt Wälti und Hans Huber, genannt Hasenbub) um

Hilfe und Schutz bitten. Der zürcherische Rath beauftragte den

gewesenen thnrgauischen Landvogt, Hans Thomann, sowohl bei

den vorher genannten Ausschüssen von Weiningen sich wegen der

Personen, die die Einführung der Messe in Weiningen verlangen,

zn erkundigen, als mit dem Prior zu reden, daß er, sofern er auf
seinem Vorhaben laut Landfrieden beharre, den dortigen Evange-
tischen die schriftliche Znsicherung gebe, daß sie wie bisher vom

evangelischen Pfarrer in Pfyn versehen werden können (8. Sept.).

*) Warth erhielt erst 17V8 und >7!W, je für ein Jahr, vom Bischöfe
die Erlaubniß zu regelmäßigen Sonn- und Fcsttagsgottesdiensten am Vor-
und Nachmittage. Nachdem es seit 1866 versucht, eine eigene Kuratie zu
werden, gelangte es 183.? dazu; siehe bischöfliches Archiv, und Kühn,
I'd. s., I., Seite 367.



88

Der Prior gab dem zürcherischen Gesandten guten Bescheid. Man
erfuhr aber bald nachher, daß er seinen Plan dennoch ausführen
wolle. Nach der Kirchweihe (Mitte Oktober 1593) erschien er im

Begleite Beßlers und Blarers in Weiningen und verlangte im

Namen der hohen und niedern Obrigkeit, sowie des Kollators von

der dortigen Gemeinde, daß sie zur Aufrichtung eines Altars und

zur AusHingabe des Kirchengutes willige, damit aus letzterm ein

Priester angestellt werden könne. Der Landvogt unterstützte dieses

Begehren mit Drohungen. Diese bewirkten, daß die evangelische

Gemeinde allen diesen Wünschen entsprach. Sie bereute es aber

bald und ließ Zürich von Neuem um Hülfe und Schutz bitten.

Wegen dieses neuen Rathsuchens wurden die Weininger nach Jttingen
zitirt, wo sie dem Landvogt nach Drohungen von ernster Bestra-

fuklg und Schluß der Thüre versprechen mußten, in Zukunft nicht

mehr in Zürich Rath zu holen. Sobald dieses durch Pfarrer
Traber in Pfyn von dieser Verhandlung Kunde erhielt, ließ es

durch Gesandte dem Landvogte sein ungebührliches Benehmen vor-
stellen und dem Prior sagen, daß er die Evangelischen in Wei-

ningen beim alten Herkommen bleiben lassen solle; würde er die-

selben ferner drängen, so werde Zürich Mittel und Wege finden,
sie zu schützen. Die Gesandten erhielten aber auch die Erlaubniß,
die obschwebende Sache zu ordnen. Es kam wirklich damals (No-
vember 1593) zwischen den zürcherischen Gesandten (Alt-Landvogt
Thomann und Rathsherr Rahn) und dem Prior folgender Vertrag

zu Stande: 1) wurde die Aufrichtung eines Altars in Weiningen
gestattet, jedoch durfte derselbe mit den Tritten und aller Weite

sich nicht mehr als 9 Fuß von der hintersten Mauer ausdehnen;

2) statt der alten Kanzel wurde die Errichtung einer neuen bewil-

ligt; 3) durfte der Chor nicht eingeschlossen werden; 4) für den

Verlornen Platz im Chore darf eine Empore gebaut werden; 4) alle

diese Bauten sollen ohne Schaden der Gemeinde und des Haupt-
gutes der Kirche gemacht werden; 5) die Evangelischen in Weiningen
bleiben bei ihren bisherigen kirchlichen Rechten. — Der Prior



89

sammt Beßler und Blarer nahmen diese mündlich verabredeten

Punkte an. Da aber Weiningen und daher auch Zürich dieses

nicht thun wollten, drohte Beßler den Ausschüssen von Weiningen,
welche daselbst Rath geholt hatten, mit Einkerkerung. Dieses bewog

Zürich, die frühern Abgeordneten wieder nach Frauenfeld zu senden,

um den Landvogt auf bessere Gedanken zu bringen und daselbst

sowie in Jttingen auf Abänderung einzelner Punkte zu dringen und

Weiningen zu rathen. Darauf entschloß sich aber der dortige Rath

zur Annahme des Vertrages; nur verlangte er, daß derselbe von

der landvögtlichen Kanzlei in Frauenfeld niedergeschrieben und

gesiegelt werde (1. Mai 1594). Seit dieser Zeit wurde nebst dem

evangelischen auch katholischer Gottesdienst in Weiningen gehalten,
beides durch die Pfarrer in Pfyn. Noch 1710 hielt monatlich der

katholische Pfarrer in Pfyn einmal in Weiningen Messe; später

übernahm das der Pfarrer in Warth.*) 1710 waren in Weiningen
zweiunddreißig evangelische Haushaltungen mit zweihundert und eilf
Seelen und nur zwei katholische Familien, darunter diejenige des

Meßmers.

v Einfluß der übrigen thurgauifchen älößter auf die

thurgauischen evangelischen Gemeinden.

Auch die übrigen thurgauischen Klöster suchten, für Ausbrei-

tung ihres Glaubens zu wirken und beschränkten die von ihnen

abhängigen evangelischen Gemeinden und Personen in ihren Rechten.

Als nach dem Fall der Stadt Konstanz die evangelische Kirchgemeinde

Kurzrickenbach-Egelshofen den Gottesdienst in der Filialkirche des

Klosters Kreuzlingen in Stadelhofen (einer Vorstadt von Konstanz),
die ihr seit 1582 gegen Verzichtleistung auf ihre Mutterkirche

0 (landssricdliche Akten vom Jahre 1593). Der Vertrag voin
November 1593 ist nur nach den im April 1594 vorgenommenen Aenderungen
vorhanden. — Auch das Kirchengut wurde damals dem KoUator übergeben. —
Betreffs Weckingen siehe Seite 8.



90

Klosterkirche) zur Benutzung überlassen war, verloren hatte, weigerte

sich der Kollator (der Abt von Kreuzlingen), den Evangelischen eine

andere Kirche zu übergeben und einen evangelischen Geistlichen

anzustellen, verlangte dagegen, daß sie sich von dem katholischen

Klostergeistlichen versehen lassen oder wegziehen sollen. Er wurde

aber von den Gesandten der sieben regierenden Orte, bei denen die

evangelischen Kirchgenossen klagten, genöthigt, ihnen die deni Kloster

gehörende Kapelle in Kurzrickenbach abzutreten und einen jährlichen

Beitrag von sl. 32 zur Besoldung eines evangelischen Geistlichen

zu geben und den Friedhof bei der Mutterkirche ferner benutzen

zu lassen (1549). — Im Jahre 1561 erlaubte dagegen das Stift
Kreuzlingen den aus St. Gallen vertriebenen Nonnen von dem

St. Katharinen-Orden in St. Gallen, in das ihni gehörende Kloster

im Nollenberg einzuziehen*), und 1593 erwarb es die Frühmeß-

Pfründe in Märstetten. Auf das Verlangen einer ehemaligen

Köchinn eines katholischen Geistlichen ließ es seit 1594 im letztern

Orte Messe lesen, obschon die wenigen Katholiken, die früher in
der Kirchgemeinde wohnten, unmittelbar vorher wieder evangelisch

geworden waren.
Das Stift Bischofszell, welches Kollator der ehemaligen Ka-

planei und Filialkirche im benachbarten Neukirch war, überließ bis
1555 der dortigen ganz evangelischen Kirchgemeinde nicht nur den

ungestörten Gebrauch der dortigen Kirche, sondern auch des dazu

gehörenden Kaplaneifonds, so daß die Gemeinde daraus meistens

eigene Geistliche halten konnte und nur zeitweise sich von Bischofszell

aus versehen ließ. Als 1555 ein Prädikant die Gemeinde verließ,
und dieselbe einen Nachfolger wühlen wollte, hinderte es der Probst
des Stiftes Bischofszell, indem er verlangte, daß sie den evange-

lischen Gottesdienst in ihrer Pfarrkirche (Sulgen) besuchen. Er
rechtfertigte sein Begehren damit, daß er vorgab, er sei von Einigen,
deren Vordem seiner Zeit Vergabungen an diese Kapelle gemacht

Siehe Seite 63, wo es heißen soll ' nach 155«.



91

linben, gebeten worden, wieder darin katholischen Gottesdienst hatten

zu lassen. Als das Stift Bischofszell von der Forderung nicht

abstehen wollte, klagten die evangelischen Cötualen bei der Tag-
satzung und verlangten, bei ihren bisherigen Rechten geschützt zu

werden, weil keine Katholiken in ihrer Kirchgemeinde sich sinden.

Die Tagsatzung entschied den 14. März 1555 auf folgende

Weise: Es soll die evangelische Kirchgemeinde Neukirch keinen eigenen

Geistlichen mehr anstellen, sondern sich von einem der Prädikanten,
in Bischofszell versehen lassen; diesem sei auch erlaubt, ihre Kinder

zu taufen, sofern das nicht in ihrer Pfarrkirche (Sulgen) geschehen

könne. Sofern Etliche im Schönenbergcr Amte (wozu Neukirch

gehörte) die Messe begehren, sollen sie dieselbe in dieser Kirche

< Neukirch) erhalten. — Bis 1566 blieb der Kaplaneifond immer

noch in den Händen der evangelischen Kirchgemeinde. Weil keine

Katholiken in der Kirchgemeinde wohnten, unterblieb die Anstellung
eines Priesters. Dennoch verlangte 1566 das Stift Bischofszell,

daß ihm der Fond herausgegeben werde, damit es nach der Do-
tation die Pfründe durch einen Priester versehen lassen könne. Die

Evangelischen widersetzten sich auch jetzt, weil kein Gemeindsgenosse

die Messe verlange. Der Streit kam wieder an die Tagsatzung.

Diese hob den 19. Februar 1566 das Urtheil von 1555 auf und

entschied nach der Forderung des Stiftes, erlaubte aber wenigstens

den Evangelischen auf ihre Kosten in dieser Kirche Gottesdienst

halten zu lassen und einen Prädikanten anzustellen. Bis 1593,
dem Weggang von Herrn Fnrner, versahen die Helfer von Bischofszell
die Evangelischen von Neukirch und seit 1600, wo Hans Maler
hinkam, wieder eigene Geistliche. Sicher ist, daß im Anfange des

siebenzehnten Jahrhunderts ein Altar in der Kirche stand, und daß

damals zwei kath. Haushaltungen in der Gemeinde wohnten, denen

alle vierzehn Tage an Wochentagen zuerst vom Pfarrer in Heiligkreuz
und seit 1629 bis 1806 von demjenigen in Sulgen Messe gelesen

wurde. Auch in den folgenden Jahrhunderten wohnten nur wenige

Katholiken in dieser Gemeinde; 1711 waren unter fünshundertsiebzig



92

Evangelischen nue siebzig Katholiken. Nach Aufhebung dee Stiftes
Bischofszell (1848) gelang es der evangelischen Kirchgemeinde mit
der Regierung einen Vertrag abzuschließen, wodurch sie gegen einen

Revers, dast sie im Falle des Bedürfnisses die Katholiken wieder

in dieser Kirche Gottesdienst halten lassen wolle, die Erlaubniß
erhielt, den Altar aus der dortigen Kirche zu entfernen und dieselbe

ganz für den evangelischen Gottesdienst zu benutzen (16. Jan. 1852).
Aehnliches erfuhr die Kirchgemeinde Berg, deren Kirche vor

der Reformation eine Filiale von Sulgen wurde und wie die dortige

Kirche dem Stifte Bischofszell einverleibt worden war. Von 1529
bis in die Mitte des sechszehnten Jahrhunderts fand in Berg nur
evangelischer Gottesdienst durch einen daselbst wohnenden Geistlichen

statt; der Kollator hatte nichts dagegen und stellte auch die 1596

gestiftete Kaplanei nicht wieder her. Erst in der Mitte des sechszehnten

Jahrhunderts wies es die Evangelischen an die Pfarrkirche in Sulgen,
stellte keinen Prädikanten mehr an, anerbot dagegen, obschon nach

1575, wie die Evangelischen ohne Widerspruch bemerkten, wenige

oder keine Gemeindsgenossen die Einführung des katholischen Gottes-

dienstes verlangten, sie wieder wie vor der Reformation laut Ver-

trag vom Jahre 1386 versehen zu lassen. Obschon diese es aus-

schlugen, beharrte das Stift auf seiner Weigerung, ließ dagegen

von Bischofszell aus (durch einen gewissen Herrn Silvester) hie

und da laut obigem Vertrage sowohl in Berg, als in der Schloß-

kapelle in Bürgten Messe lesen. Seit dieser Zeit mußten die

Evangelischen eine Zeitlang den Gottesdienst in Sulgen besuchen;

nur mit Mühe erhielten sie später mit Beihülfe ihres Gerichtsherrn

wieder in Berg evangelischen Gottesdienst, der vom Pfarrer in

Sulgen besorgt wurde und konnten denselben später auf eigene

Kosten beibehalten. Nach dem landvögtlichen Urtheile von 1559

ließ das Stift zwar seither hie und da in Gegenwart von wenigen

Personen katholischen Gottesdienst halten, stellte aber trotz eines

von einem katholischen Gerichtsherrn (Ryf) veranlaßten schieds-

gerichtlichen Urtheils von 1571 erst 1589 in Folge der Bemühungen



93

eines neuern katholischen Gerichtsherrn (Brüinsi) einen eigenen

katholischen Geistlichen an und übergab demselben das Einkommen

der zur Reformationszeit eingegangenen Kaplanei.*)
Das Kloster Katharinenthal bei Dießenhofen nöthigte seine

evangelischen Lehenleute in der benachbarten Kirchgemeinde Basadingen
entweder katholisch zu werden oder die Klosterlehen zu verlassen.

Bei der zürcherischen Herbstsynode im Jahre 1604 klagte Pfarrer
Monhard in ^Basadingen: Die Nonnen in St. Katharinenthal
haben beim Tode eines ihrer Lehenbauern in seiner Gemeinde seine

Söhne kommen lassen und ihnen erklärt: sie können das väterliche

Gut nur behalten, wenn sie katholisch werden; ferner, daß eine

Nonne damals verlangt: man solle die Katholiken nicht neben den

Hugenotten beerdigen. 1608 wiederholte er obige Klage in Zürich.
Die Verwendung der dortigen Regierung zu Gunsten der evange-

tischen Lehenleute in Basadingen war aber fruchtlos. Das Kloster

fuhr eifrig fort, für Katholisirung der Gemeinde theils so, theils

auf andere Weise zu wirken. So verließen in Basadingen nach

einem Pfarrberichte von 1710 zwölf Haushaltungen, darunter drei

Erblehenbesitzer, seit Menschengedenken aus diesem Grunde den

evangelischen Glauben. — Im Jahre 1612 bat die Aebtissinn in
St. Katharinenthal den Kollator von Müllheim (Bischof in Konstanz)

und Gerichtsherrn in Basadingen, den evangelischen Pfarrer daselbst

an eine seiner evangelischen Lehenpfründen zu wählen, weil sie im
Sinne habe, an dessen Stelle einen katholischen Pfarrer hinzusetzen,

indem sie hoffe, daß sie auf diese Weise den ganzen Flecken wieder

zum katholischen Glauben werde bringen können. Erst beim Tode

des Pfarrers Monhard (1630) gelang das theilweise. Die Aebtissinn

wählte einen katholischen Geistlichen nach Basadingen, wo bereits

ein Drittheil der Gemeinde katholisch war, und übergab demselben

das katholische Pfarrhaus; die evangelische Gemeinde wollte sie von

einem benachbarten Pfarrer versehen lassen. Zürichs Bemühungen

*) Id. (im Stiftsarchive Bischofszell).



94

gelang es aber, daß wieder ein evangelischer Geistlicher gewählt
und ihm ein anderes Pfarrhaus gegeben wurde, das der Kollator
bis gegen Ende des siebenzehnten Jahrhunderts unterhalten mußte.*)
Seit dem Anfang des siebenzehnten Jährhunderts wnchs in Folge
der fortgesetzten Bemühungen des Kollators die katholische und nahm
die evangelische Kirchgemeinde ab. 1654 zählte erstere neunundzwanzig

Haushaltungen und letztere noch achtunddrcißig; im Jahre 1712

waren vierundvicrzig evang.Hanshaltungen mit zweihundert und sechs

Personen und achtundvierzig bürg, kathol. mit zweihundert und sieben

Personen. Wann in der Kapelle Wilenstorf bei Basadingen wieder

Messe gehalten wnrde, ist unbekannt. 1712 geschah es zu ver-

schiedenen Zeiten; das Kloster Katharinenthal unterhielt sie allein.

3. Stellung der auswärtigen kalh. Gerichtsherrn und Kollaloren

zu den thurgaulschen evangelischen Gemeinden.

Viele auswärtige Klöster, Stifte und Privatpersonen hatten

seit alter Zeit im Thurgau die Gerichtsherrlichkeit, Besitzungen und

Kollaturen, nämlich die Abtei Reichenau, die seit 1546 an den

Bischof von Konstanz überging, der Bischof von Konstanz und sein

Domkapitel, die Stifte St. Stephan und St. Johann und das

Augustiner-Kloster daselbst: ferner die Benediktiner-Abteien in
St. Gallen und Einsiedeln. Die zwei ersten Aebte des letztern Klosters

(St. Gallen) zeichneten sich durch ihren Eiser in Verbreitung des katho-

tischen Glaubens in ihren thurgauischen Besitzungen aus. Weit

weniger war das der Fall bei den Bischöfen von Konstanz, mit
Ausnahme des Bischofes Andreas ist 1666). Auch die andern

eben genannten Stifte und Klöster in Konstanz zeigten sich gegen

ihre thurgauischen evangelischen Lehenleute meist loyal. Dennoch

erlaubten sie sich zeitweise auch manche Eingriffe in die Rechte der

X. sbei Basadingen und Synodalprototoll) : '1R, (im Meers-
burger Archive bei Mllllheim).



95

von ihnen abhängigen evangelischen Gemeinden. Der Bischof von

Konstanz (Andreas) verlangte von seinen Angehörigen in Arbon
die Annahme des neuen Kalenders, und später von den Evan-

gelischen in Arbon und Horn sogar die Annähme des katholischen

Glaubens (1593).
Das Domstift Konstanz zögerte, bei einem Pfarrwechsel in

Altersweilen dem Wunsche der dortigen ganz evangelischen Kirch-

gemeinde betreffend Anstellung eines andern Geistlichen nachzukommen,

anerbot ihr aber, sofort einen Meßpriester zuzusenden. Es wurde

aber durch die Tagsatzung angehalten, der Forderung der Gemeinde

zu entsprechen.

Der vom König Ferdinand von Oesterreich erzwungene Ueber-

tritt der Reichsstadt Konstanz, die damit zugleich eine österreichische

Stadt wurde, hatte auch auf thurgauische Filialen der St. Stephans-
kirche daselbst Einfluß, Oberhofen und Bernrain. Beide Gemeinden

waren damals noch beinähe ganz evangelisch, nur in ersterer Ge-

meinde waren die Schloßbewohner in Liebbnrg katholisch, in letz-

terer wohnte wahrscheinlich kein Katholik, vielmehr ließen sich daselbst

entschieden evangelisch gesinnte Familien ans Konstanz, welche wegen
des Glaubenswechsels daselbst ihre Vaterstadt verlassen mußten, iin
Umfange der Filiälgemeinde Bernrain nieder, z. B. die Familien
des berühmten Bürgermeisters Thomas Blarer und die Wittwe^)
nebst dem Sohne seines noch berühmtem Bruders, des Reformators
Ambrosius Blarer, ferner die angesehene Familie Schultheiß. Die
Kapelle wurde damals wohl dem neuen katholischen Pfarrer von

St. Stephan (Joachim Erni) übergeben und ebenso überließ ihm
nnd seinen Nachfolgern der Kollator (Stadtrath Konstanz) die

Benutzung des Kaplaneifonds, aber erst seit dem zweiten Dezen-
nium des siebzehnten Jahrhunderts wurden im Auftrag des Pfarrers

*) Sie hies! Katharina Ryf, genannt Weither (von Blidegg-Sittcrdorf),
früher Nonne in Münsterlingen; sie war eine Schwester des Friedrich und
Dietrich Ryf (siehe frUherf,



96

von St. Stephan vom Pfarrer im Kloster Kreuzlingen darin ein

paar Male jährlich Messen gelesen. Erst seit Dezember 1636

wählte der Kollator von Bernrain wieder einen Kaplan (Thomas

Süß), der aber in der Stadt Konstanz wohnte und hauptsächlich

dem Stiftspfarrer in der Seelsorge half und überdies hie und da

in Bernrain Messe las. Die dortigen wenigen Katholiken verlangten
aber bald die Uebersiedlung desselben zu ihnen, was 1639 oder

1649 geschah. Ueber die evangelische und katholische Kirchgemeinde

Bernrain-Emmishosen siehe mein biographisches Verzeichniß der

thurgauischen Geistlichen, viertes und fünftes Heft der Mittheilungen
des thurgauischen historischen Vereins, Seite 241.*)

In der Kapelle in Oberhofen, wo der Stifspfarrer von

St. Stephan vor der Reformation hie und da eine Messe halten

lassen mußte, wofür sechs Pfunde Pfenninge ihm zukamen, war

von 1529—1548 kein katholischer Gottesdienst. Wie es scheint,,

waren 1549 noch keine Katholiken in dieser Filialgemeinde, daher

verlangten die evangelischen Kirchgenossen vom Stiftspfarrer Erni,
daß er für Fortsetzung des evangelischen Gottesdienstes sorge. Ein
Schiedsgericht nöthigte ihn dazu, dafür den Gemeindsgenossen fl. 10

jährlichen Beitrag für fünf Jahre zu geben (10. Juli 1549).**)?
Nur im Schlosse Liebburg wohnten Katholiken, für die nach 1548

von einem Kaplane des Stiftes St. Stephan alle Sonn- und
Festtage in der dortigen Schloßkapelle Gottesdienst gehalten wurde.

Noch 1633 waren aber in den zu Oberhofen gehörenden Ort-
schaften keine Katholiken und in der dortigen Kapelle nur die

Ueberreste eines vorreformatorischen Altars. Erst als der bekannte

evangelische Konvertit, Marx von Ulm auf Grießenberg, als Tochter-

mann des damaligen Schloßbesitzers Raphael von Reichlin-Meldegg,
diese Herrschaft erhielt, führte er wie in Leutmerken, so auch in

*) Bischöfliches Archiv in Solothurn (bei Bcrnrain).

Dieser Beitrag wurde bis zur Auflösung des Stiftes St. Stephan,
bezahlt.



97

Oberhofen den katholischen Gottesdienst ein und schloß deßwegen

den 29. Oktober 1638 mit der evangelischen Kirchgemeinde einen

Vertrag betreffend die Benutzung der Kirche für beide Konfessionen.

1695 fand nur zwei Male im Jahre in Oberhofen katholischer

Gottesdienst statt. Außer den Familien des Schloßverwalters und

Schloßforsters war damals in dieser Kirchgemeinde nur eine bürger-
liche Familie; im Jahre 1712 wohnten in derselben siebenzig evan-

gelische und acht katholische Haushaltungen.*)
Die alte Kirchgemeinde Birwinken, deren Kirche vom Augustiner-

kloster in Konstanz versehen werden mußte, hatte seit der Refor-
mation immer eigene Geistliche. 1565 mußte sie mit dem Kollator
einen Vergleich wegen der Pastoration schließen. Sie erhielt durch

denselben nicht mehr so viel, daß für die folgenden Zeiten immer
ein eigener Geistlicher erhalten werden konnte. Hie und da war
es noch der Fall. Seit Ende des sechszehnten Jahrhunderts mußte
sie darauf verzichten und eine Filiale von Langrickenbach werden.

Der Abt von Einsiedeln verlangte von seinen Gerichtsgenossen

in Burg die Beobachtung katholischer Ceremonien beim Läuten der

Glocken, entfernte den evangelischen Geistlichen im benachbarten

Eschenz, stellte dagegen für die wenigen Katholiken daselbst einen

Priester an. Die Evangelischen mußten seit dieser Zeit die Kirche

in Burg besuchen (1569), behielten aber noch fast ein Jahrhundert
lang das Beerdigungsrecht bei der Mutterkirche.**)

Die Aebte von St. Gallen hatten die Freude, daß sie während

dieser Periode in mehreren thurgauischen Gemeinden, wo sie ent-
weder Kollatoren und Gerichtsherren, oder wo nur letzteres der

Fall'war, in bisher evangelische Kirchen den katholischen Gottes-

dienst einführen konnten.

* > A. (bei Güttingen).

Ueber die Einführung der Messe in Buhnang auf den Wunsch

Weniger, zuerst 158? und erst bleibend 1596, stehe Kühn, s., I., 57,
und Pupikoser, Kirchgemeinde Bußnang, Seite 31 und folgende.

7



98

Es mißlang ihnen das nur in Keßwil*) im Jahre 1547, wo

diese Abtei die niedere Gerichtsbarkeit besaß, sowie in Salmsach.

Bessern Erfolg hatten die Bemühungen der Aebte von St. Gallen

in Heiligkreuz. Seit 1549 war ein evangelischer und ein katho-

lischer Pfarrer in Heiligkrenz. Als nun der evangelische Pfarrer
Ulrich Täschler starb, wurde wegen Zunahme, der katholischen Be-

völkerung in den Gerichten der Abtei St. Gallen eine Zählung vor-

genommen (Sonntag nach Marx 1554) und aus demselben Grunde

wieder eine solche Sonntag nach Michaelis 1569. Das erste Mal wur-
den drei und dreißig katholische und vierzig evang. Männer und bei

der zweiten Abchurung acht und zwanzig evangelische und siebenzig

katholische Männer gezählt. Die Evangelischen beklagten sich über

die ungesetzliche Vornahme beider Abchurungen, d. h. die ungerechte

Begünstigung der Katholiken, fanden aber auch beim thurgauischen

Landvogt keinen Schutz. Sei: 1554 waren die Evangelischen nicht

mehr im Stande, einen eigenen Geistlichen zu halten, sondern

wurden vom Helfer Jakob Last in Bischofszell versehen. Nach

dessen Tode hörte der evangelische Gottesdienst in Heiligkreuz ganz

auf. — Die Evangelischen dieser Kirchgemeinde besuchten von nun

an den evangelischen Gottesdienst in benachbarten evang. Kirchen,

besonders im nahen Neukirch und Bischofszell. Der Abt Joachim

verlangte aber von seinen Gerichtsgenossen in dieser Kirchgemeinde
bei einer Strafe von zehn Pfunden Pfenning (zirka fl. 11), daß

sie für Predigt, Taufe, Trauung und Beerdigung den katholischen

Pfarrer in Heiligkreuz benutzen und nicht mehr den evangelischen

Gottesdienst in Neukirch besuchen sollen. Als Einige deßwegen

sogar in Gefangenschaft gefetzt wurden, nahm sich Zürich derselben

*) Ueber Keßwil siehe X. d. und Kühn, ?Ii. s,, II., 58. Ein ähn-
licher Versuch eines armen evangelischen Gliedes der Familie Giirhusf im
Jahre 1595 endete damit, daß die betreffenden Jahrzeitmessen gegen Ent-
schädigmig nach Romanshorn verlegt wurden; siehe L. (1. Ueber Salmsach
siehe Seite 106.



99

an, erlangte aber nur so viel, daß die Strafe etwas gemildert wurde.

Warum der Gerichtsherr so hartnäckig bei seinem Entschlüsse blieb, geht

aus einem Schreiben des Abtes Bernhard vom Jahre 16V0 hervor,

worin er über die Maßregeln seiner Vorfahren in Heiligkreuz Nach-

richt gab und dann hinzufügte: „Der Neugläubigen gibt es Gottlob

an diesem Orte so wenig, daß sie keinen eigenen Prädikanten

erhalten können, sondern also „trungrnlich" die katholische Predigt

hören müssen. Diese ganze Handlung ist darum vorgenommen

worden, damit sie vielleicht zum katholischen Glauben möchten bewegt

werden. Im Einverständnisse mit den katholischen regierenden

Orten habe er daher Anno 1575 ihrem Gesuche betreffend ferneres

Versehenlassen durch den Helfer von Bischvfszell nicht entsprochen,

dagegen habe er ihnen anerboten, einen eigenen Prädikanten, der

in seinen Gerichten wohnen müsse, anzustellen, oder sie durch den

Priester in Heiligkreuz versehen zu lassen." Der Abt wußte aber

wohl, daß die Anstellung eines Prädikanten darum unmöglich sei,

weil die Evangelischen bei der frühern Abchurung dafür zu wenig

erhalten hatten. Er erreichte wenigstens so viel, daß seine Gerichts-

genoffen in dieser Kirchgemeinde allmälig katholisch wurden. Die

evangelischen Cötualen in den andern Gerichten besuchten dagegen
die umliegenden evangelischen Kirchen,*)

In der Mitte des sechszehnten Jahrhunderts fand der Abt
Diethelm in St. Gallen einen erwünschten Anlaß in zwei andern

benachbarten Kirchen, die wie Heiligkreuz in seinen niedern Gerichten
und an der Grenze der alten Landschaft St. Gallen lagen, aber

einem andern Kollator (dem Ritterhause Tobel) gehörten, den

^ *) Sie thaten das wie die evangelischen Leidensgcnossen der Umgegend
his 1714 in Neukirch, Darüber sowie über den einhundertjährigen Kampf
der Evangelischen in Heiligkreuz (im Jahre 1668: einhundert und achtzig
Seelen) für eigenen Gottesdienst daselbst siehe mein biographisches Vcrzeichniß
Seite 169 und 173 und mehr L, d, und nach meinen Mittheilungen
Kühn, I'd. s,, II., Seite 77 und folgende. — Im Jahre 1641 waren
einhundert und fünfzehn katholische Cötualen.



100

katholischen Gottesdienst wieder einzuführen, nämlich in Wuppenau
und Wilen (Schönholzerswilen). Beide Kirchgemeinden waren

seit 1529 evangelisch geblieben und hatten eigene Prädikanten;
nur Wilen hatte seit dem Tode des Pfarrers und Dekans Brunner
sich vom Pfarrer Thrayer von Wuppenau versehen lassen. Wie
der Abt Diethelm an den Kollator beider Pfarreien schrieb, ver-

langten bei ihm um 1560 in beiden Kirchgemeinden „ohne Zweifel
aus Eingebung des Allmächtigen" etliche Personen aus seinen dor-

tigen Gerichten, besonders Kranke, welche die Sakramente entbehrten,,

die Wiedereinführung der Messe und die Anstellung von katholischen

Geistlichen, weßwegen er dafür den Kollator der beiden Pfründen
ansprach. Dieser entsprach dem Wunsche des Gerichtsherrn und

fand in Wuppenau keinen Widerstand, besonders weil anfangs die

Besorgung des katholischen Gottesdienstes, der nur an Sonntagen
(seit dem zweiten Sonntage nach Ostern 1560) gehalten wurde,
dem Pfarrer in Heiligkreuz übergeben und der damalige evangelische

Pfarrer in Wuppenau nur angehalten wurde, ihn dafür jedesmal

mit fünf Batzen zu entschädigen. Ueberdies erhielt derselbe nach

eine Entschädigung aus dem Kirchenfond von Welsensberg. Dieses

dauerte aber nur zwei Jahre. Als nun der Abt damals den Pfarrer
Thrayer, weil er mit Bewilligung des zürcherischen Ehegerichtes

eine nahe Anverwandte seiner ersten Frau*) geheirathet, absetzte, ver-

Wimmerte sich die Lage der evangelischen Gemeinde. Sie erhielt

zwar wieder einen eigenen Geistlichen (Abraham Blarer), aber auf
den Antrieb des Abtes setzte der Kollator damals auch einen kathol.

Geistlichen (I. Stäbinger)**) ein und machte der evang. Gemeinde

den Vorschlag, sie solle sich in Zukunft mit Ausnahme der drei hohen

Feste, an denen er sie durch einen Prädikanten mit Predigt und

*) Sie hieß Verena Schwetzer von Winterthur und war die Bruders-
tochter seiner ersten Frau.

**) Laut Urbar bon Wuppenau vom Jahre 1560 erhielt Stäbinger
pro 1560 fl. 100 fllr Versehen von Wuppenau, Wilen und Welsensberg.



101

Abendmahl zu versehen versprach, mit dem katholischen Pfarrer
begnügen. Da aber nur drei und dreißig Männer sich dafür und

neun und vierzig dagegen erklärten, fo fand eine Abchurung statt,

bei der auch neun in Wyl wohnende Wuppenaner mitgezählt wurden,

fo daß der katholische Pfarrer den Antheil von zwei und vierzig und

der evangelische von drei und fünfzig Personen erhielt. Eine Bitte
um eine neue billige Abchurung, welche darauf die Wuppenaner
und die Filialgenossen von Wilen in St. Gallen stellten, blieb

fruchtlos. Der Abt entfernte vielmehr bald nachher den Pfarrer
Blarer in Wuppenau (1564) wegen vorgeblichen Ungehorsams

gegen ihn und ließ darauf der dortigen evangelischen Gemeinde

den eben erwähnten Vorschlag wiederholen (Montag nach Lätare

1565), der aber auch diesmal nur von neunundvierzig angenommen,
aber von fünfzig verworfen wurde. Da aber die evangelische Ge-

meinde mit dem Nachfolger Blarers nicht zufrieden war und wegen
des Anfhörens des Filialdienstes in Wilen dessen geringe Besoldung
verbessert werden sollte, aber von der armen Gemeinde nicht wohl
verbessert werden konnte, anerbot sie endlich den 25. Juni 1567, den

Vorschlag anzunehmen. Die drei Festgottesdienste besorgte bis gegen
Ende des sechszehnten Jahrhunderts der evangelische Pfarrer von

Welträngen und nachher derjenige in Bußnang, seit Gründung
eines eigenen evangelischen Kirchspieles in Schönholzerswilen der

dortige Pfarrer.*) Im Jahre 1646 waren in der Kirchgemeiude

Wuppenau sieben und zwanzig katholische und neun und zwanzig

evangelischeHaushaltungen, letztere mit einhundert und drei und vierzig

Seelen; im Jahre 1700 waren einhundert und achtzig Evangelische.

Bereits ist angeführt worden, daß der Abt Diethelm zur nüm-

lichen Zeit (1560) beim Kvllatvr in Tobet Schritte gethan habe, um

auch in Wilen (Schönholzerswilen) den katholischen Gottesdienst wieder

einzuführen. Der Kollator dieser Kirchgenwinde, die früher eine

*) 8t. H.. (Gewölb 0 im Fasz. Wuppenau) und mein biographisches

Ver;eichniß Seite 176 und folgende.



102

eigene Pfarrgemeinde gewesen war, aber später (nach 1275) dieses

Recht verloren und in Folge einer Stiftung eines Herrn von

Bußnang nur einen Kaplan erhalten hatte, verlangte daher auf

den Antrieb des Gerichtsherrn die Herausgabe des Kaplaueifonds

und die Uebergabe der Kapelle an ihn; dagegen wies er die evan-

gelischen Kirchgenossen (acht und zwanzig Haushaltungen) an die Kirche

Bußnang, als ihre Mutierkirche. Er hatte im Sinne, nach dem

Vorschlage des St. Gallischen Abtes die Katholiken in Wilen vom

Pfarrer in Wuppenau versehen zu lassen. Die Evangelischen

beriefen sich aber unter Hinweisung auf ihre bisherigen kirchlichen

Rechte darauf, daß sie eine Pfarrgemeinde seien und daher auch

bisher alle Rechte einer solchen genossen haben, woraus, laut Lands-

frieden, folge, daß nur eine Abchurung stattfinden könne und müsse.

Dieses hinderte aber den Kollator in Tobet nicht, in Wilen einen

Altar aufzurichten und von Wuppenau aus katholischen Gottesdienst

halten zu lassen. Zugleich verbot er dem Pfarrer der letztem Ge-

meinde, '
ferner in dieser Kirche zu predigen. Er ließ zugleich auf

das Kapellvermögen Arrest legen, zeigte sich aber später wieder

geneigt, sich mit den Evangelischen in Wilen zu verständigen und

den evangelischen Gottesdienst fortdauern zu lassen, ja sogar ihnen

einen Prädikanten zu geben, sofern sie sich nur des Kaplaneifonds

nicht mehr annehmen. Der Abt von St. Gallen drang aber darauf,
daß richterlich entschieden werde, ob Wilen eine Pfarre oder nur
eine Kaplanei sei und zwar nicht von der Tagsatzung der regierenden

Orte, sondern von dem Richter dieser Gegenden (in Wyl). Nach

mehrjährigen Verhandlungen entschied, ohne Zweifel in Folge der

Verwendung einer Gesandtschaft des Abtes bei den katholischen

Der Kaplaneifond hatte 1562 folgendes Vermögen: Haus und Hof
sammt einem Gittlein in Wilen, kleinen und großen Zehnten in Aspcnreuti,
Unterleutenegg und Nollenberg, den Neugreut- und Heuzehnten in Wilen, den

Weinzehnten ab den Aeckern ab der Steig und einen Mütt Hafer vom
Weingarten daselbst; zwei Zinse von Schweizcrshofstatt; fl. 322 Kapitalien.



103

Kantonen, die Mehrheit der eidgenössischen Tagsatzung in diesem

Sinne, worauf das Pfalzgericht in Wyl, gestützt auf einen Auszug

aus einem bischöflich-konstanzischen Verzeichnis der Pfründen dieses

Sprengels, im Sinne des Abtes entschied (September 1564). Die

Evangelischen von Wilen durften seit dieser Zeit nur noch den

dortigen Friedhof benutzen ; Abdankungen oder Predigten bei Leichen-

anlassen mußten aber im Freien stattfinden oder konnten nur auf

besondere Erlaubniß der Beamten des Gerichtsherrn in Wyl oder

des katholischen Pfarrers in Wuppenau, der seit dieser Zeit bis

zum Ende des achtzehnten Jahrhunderts den katholischen Gottes-

dienst in Wilen besorgte, in der Kapelle gehalten werden. Erst

1714 bauten die Evangelischen von Wuppenau und Schönholzers-
wilen an letzterm Orte eine eigene Kirche.*)

Der Pfarrer von Wuppenau hielt in der Kapelle von Schön-

holzerswilen bis 1791 alle vierzehn Tage eine Messe, wofür er

die Zinse des Kaplaneifonds bezog. Seit 1791 bis 1798 mußte

er daselbst alle Sonntage Gottesdienst halten lassen und seit 1798

bewilligte der Kollator, sowie der Bischof, die Anstellung eines

daselbst wohnenden Vikars (Pankraz Schönenberger). Weil der

Pfarrer in Wuppenau und die katholische Gemeinde Schönholzers-
wilen später sich über die Besoldungsbeiträge an denselben nicht

einigen konnten, wurde der regelmäßige Gottesdienst in dieser Kirche

wieder eingestellt (April 1804); es kam aber Juni 1804 zwischen

dem Pfarrer von Wuppenau und demjenigen in Werdbül ein

Vertrag zu Stande, wornach letzterer gegen eine jährliche Ent-
schädigung von st. 33 durch erstem die Pastoration der katholischen

SchönholzerSwiler entweder in eigener Person, oder durch einen

Vikar provisorisch übernahm. Die Errichtung einer eigenen katho-

*) Ib. 71. (Archiv Tobel: Schubl. 69, Fasz. 2 und folgende); Lt. 71-

(Gew. 11 Band 48 und mein biographisches Verzeichniß Seite 174 und 177.

Ueber Wilen und Wuppenau siehe mehr X. <1. und nach meinen Mitihei-
lungen Kühn, 4b. s., II., 112 und 169.



104

lischen Pfründe, welche schon 1798 angestrebt wurde, kam erst 1854

zu Stande.

Die Nachfolger des Abtes Diethelm, Othmar und Joachim,

setzten diese Bemühungen für Wiederherstellung des katholischen

Gottesdienstes in andern thurgauischm Gerichten und Kollaturen,
die der Abtei St. Gallen gehörten, fort. Der Abt Othmar führte

wahrscheinlich gleichzeitig, wie in Sitterdorf, auf den Wunsch ein-

zelner Katholiken in der Kirchgemeinde Romaushorn in die dortige

Pfarrkirche den katholischen Gottesdienst wieder ein. Er ließ den-

selben bis 1577 durch St. Gallische Konventualen halten.*) Um

denselben besolden zu können, verlangte er von der Gemeinde die

Herausgabe der bisher von derselben für Kirchenbauten und Armen-

zwecke verwendeten Frühmeßpfründe (1567). Er versprach ihr
fl. 120, die sie davon verbraucht hatte, zu schenken, sofern sie dazu

einwillige. Es kam ein Vertrag zu Stande, wodurch das Eigen-

thumsrecht des Kotlators auf diese Pfründe anerkannt wurde.

Als bald darauf(1568) der evangelische Pfarrer in Romanshorn

(Schwarz) starb, machte der Abt Othmar den Evangelischen daselbst

den Vorschlag, er wolle ihnen einen Priester anstellen, der beide

Theile versehen müsse.**) Auf diesem Weg könne dann eine Abchurung

unterbleiben; die Evangelischen drangen aber auf Wiederanstellung
eines Prüdikanten, der ihnen gefalle. Da der Abt ihnen nur
theilweise entsprach, indem er ihnen zwar einen Geistlichen wählte,
aber die bisherige evangelische Pfarrwohnung für den Priester heraus-

forderte, klagten die Cötualen bei der zürcherischen Regierung, die

dem dortigen Statthalter, Hans Kambli, den Auftrag gab, der

*) Erst am St. Valentinstag 1577 wurde ein Weltpriester angestellt:
Simon Widmer von Bollingen und nach dessen Uebertritt zur evangelischen

Kirche (1579) Johann Distel, vorher in Wuppenau und Hagenwil, ferner
Johann Welz rc. Dagegen war Georg Schmidberg genannt Strub nie

Pfarrer in Romanshorn, sondern immer feit 1525 in Salmsach.

**) Unterdessen versah der Pfarrer in Langrickenbach Romanshorn ein

paar Male.



105

Gemeinde beizustehen. Es fand nun in seiner Gegenwart eine

Verhandlung mit dem Kollator statt. Bei diesem Anlasse verlangten
die Evangelischen die Theilung der beiden Pfründen (Pfarre und

Kaplanei). Der Abt verlangte aber die Frühmeßpfründe*) nebst

den Jahrzeiten nur für den katholischen Geistlichen. Doch wollte

er auf eine Theilung verzichten und der evangelischen Gemeinde

das Kaplaneihaus nebst dem dabei liegenden Garten für den evan-

gelischen Geistlichen leihen, sofern dem katholischen Geistlichen ein

jährlicher Beitrag von fl. 30 aus dem Pfarrfond bewilligt werde.

Obschon der evangelische Geistliche diesen jährlichen Beitrag
geben wollte, verweigerten es doch seine Cötualen (1569). Der

Abt aber glaubte, sie dadurch eher zum Nachgeben bewegen zu

können, daß er ihrem Prediger keines der beiden unbewohnten

Pfarrhäuser bewohnen ließ. Die evangelische Gemeinde klagte dies

der zürcherischen Regierung, die Kambli wieder in's Kloster nach

St. Gallen sandte. Er verlangte daselbst, daß den Evangelischen

die Pfarrpfründe ganz gelassen und die Kaplanei getheilt werde;
aber auch diesmal kam keine Einigung zu Stande. Der Kollator

klagte nun bei den sieben katholischen regierenden Orten. Diese

forderten die Gemeinde (12. Juni 1570) auf, seinem Wunsche zu

entsprechen oder auf nächster Tagsatzung in Baden den Streit von

ihnen entscheiden zu lassen. Dies bewirkte soviel, daß beide Theile

für zwei Jahre einen Vergleich schlössen (1574), wodurch der evan-

gelische Pfarrer fl. 110 Einkommen erhielt, nämlich fl. 50 vom

evangelischen Pfarrer in Salmsach und fl. 60 vom katholischen

Geistlichen in Romanshorn. Später war aber der Kollator damit

nicht zufrieden, verlangte freies Kollaturrecht und Abtretung des-

jenigen Theiles der Zinse der Pfarrpfründe, die der evangelische

Pfarrer nicht erhalte, für die Besoldung des katholischen Geistlichen.

*) Der Name nur Eines Frühmessers ist bekannt: Ulrich Ber, erwähnt
Zirka 149».



106

Beide Parteien näherten sich einander. Man neigte sich dahin,

daß an den fl. 110, die der katholische Geistliche dem Prädikanten

jährlich zu geben hatte, der evangelische Pfarrer in Salmsach fl. 50

und der katholische Pfarrer in Romanshorn fl. 60 geben müsse.

So blieb es bis 1584 ohne Aenderung und Einsprache.

Seit dieser Zeit weigerte sich aber die evangelische Kirchgemeinde

Salmsach, sowie der dortige Pfarrer, diesen Beitrag ferner zu

bezahlen und riefen die zürcherische Regierung um Hülfe an. Die

evangelischen Romanshorner thaten dasselbe und verlangten wegen

dieses Ausfalles des Beitrages von Salmsach wieder Theilung
sämmtlicher kirchlichen Fonds, damit ihr Prädikant ein hinreichendes

Einkommen erhalte. Zürich unterhandelte in diesem Sinne mit

dem damaligen Abte (1584). Dieser verlangte, daß die Frühmeß-

Pfründe, sowie die Jahrzeiken ohne Theilung dem Priester zufallen
und nur die Pfarrpfründe getheilt werde. Als Zürich dieses aus-

schlug, klagte der Abt bei den regierenden katholischen Kantonen,

die sich seiner annahmen und den evangelischen Pfarrer in Salmsach

nöthigten, Iden frühern Beitrag nach Romanshorn zu bezahlen.

Dieser Befehl wurde aber nicht vollzogen, obschon die Evangelischen

von Romanshorn beim Abt darauf drangen. Letzterer klagte bei

Zürich und bat dasselbe, dahin zu wirken, daß Salmsach dem

eidgenössischen Spruche nachleben müsse. Endlich kam den 28. Juli
1588 durch Beihülfe von Gesandten Zürichs und des Gerichtsherrn
ein Vertrag zwischen den evangelischen Gemeinden Salmsach und

Romanshorn zu Stande, wodurch letztere auf Anstellung eines

eigenen Geistlichen verzichtete, und der Geistliche der erstern Ge-

meinde verpflichtet wurde, die evangelische Gemeinde in Romanshorn

zu versehen und auch daselbst zu predigen. Die Zahl der Katho-
liken mehrte sich später etwas durch Uebertritte, die wegen Aus-
sichten auf Stellen stattfanden. Noch 1649 wohnten nur zwanzig

katholische Haushaltungen in der Kirchgemeinde, dagegen im Jahre
1695 : ein und zwanzig bürgerliche Familien mit einhundert und drei



107

Personen und acht Ansaßen-Haushaltungen mit zwei und vierzig
Seelen.^>

Nicht so glücklich war Othmars Nachfolger, Joachim, mit
einem derartigen Versuche in der Nachbargemeinde Salmsach. Beim.

Weggang des evangelischen Pfarrers (Winzürn) in Salmsach ließ

er die dortige evangelische Pfarrstelle unbesetzt und die Cötualen

vom evangelischen Pfarrer in Romanshorn versehen. Zur näm-

lichen Zeit unternahm er in der Kirche Salmsach Etwas, das

geeignet war, die dortigen Evangelischen mit gegründeter Besorgniß

zu erfüllen. Seit der Reformation stand noch immer ein Ueberrest

des ehemaligen Altars in der dortigen Kirche. Der Äbt kam den

5. Juni 1581 mit Arbeitern in die Kirche zu Salmsach und ließ

durch sie den Altarstock wieder besser herstellen. Die bedrohte Ge-

meinde sah aber nicht müßig zu, sondern klopfte am rechten Orte,

bei der zürcherischen Regierung, an. Dieses schleunige Handeln

war um so nöthiger, weil man vernahm, daß der Abt vorgebe,

daß etwa vier Personen die Wiedereinführung der Messe in Salmsach

verlangen und man wußte, daß wirklich zwei waren, die dem

Obervogte Ringk in Romanshorn, versprochen hatten, mit einem

solchen Begehren aufzutreten. Der Eine hatte dazu seine Einwil-
ligung gegeben, weil man ihm dafür Nachlaß einer Strafe ver-

sprach; der Andere war ein katholischer Ansäße, der auch nach

seinem Einzug zu seinen (evangelischen) Schwiegereltern den evan-

gelischen Gottesdienst besuchte, bis der Obervogt ihn nöthigte, ent-

weder die Messe wieder zu besuchen oder die Gemeinde zu verlassen.

Zürich sandte auf die Klage der evangelischen Gemeinde Salmsach
einen Gesandten (Schultheiß Hans Escher) nach St. Gallen, um
nicht blos die Einführung des katholischen Gottesdienstes in Salmsach

zu verhindern, sondern die Wiederanstellung eines eigenen evan-

*) 8t. (Gew. O.) und ^.. (bei Salmsach, Bdl. I.). Die evan-

gelische Kirchgemeinde Romanshorn hatte bis 1588 immer eigene Geistliche
und war nie Filiale, z. B. von Keßwil (siehe Kühn, Rk. s., II., 104).



108

gelischen Geistlichen beim Kollator auszuwirken. Dieser antwortete

demselben: die Kirche in Salmsach sei so wüst wie à Stall
dagelegen; den Altarstock habe er wieder ausbauen lassen, damit

er gehörig ausgerüstet werden könne, sofern etwa die Wiederein-

führung des katholischen Gottesdienstes verlangt werde. Der zürche-

rische Gesandte erreichte seinen Zweck; der Abt stellte für Salmsach

wieder einen eigenen evangelischen Geistlichen an, unterließ dagegen

die Anstellung eines katholischen Geistlichen, sowie die Wiederein-

führung der Messe.*) Noch 1695 war in der Kirchgemeinde

Salmsach nur eine bürgerlich-katholische Familie (wie schon 1631).

Ueberblickt man am Ende dieser zweiten Periode den Erfolg
der fortdauernden eifrigen Bekehrungsarbeit in den thurgauischen

evangelischen Gemeinden, so war derselbe größer als in der ersten.

Auch im siebenzehnten Jahrhundert, in der Zeit des dreißigjährigen

Krieges und der glänzenden Machtentsaltung Ludwigs XIV., des

Königs der Franzosen, der seinen evangelischen Unterthanen die durch

das Edikt von Nantes garantirte Religionsfreiheit entzog (1685) und

sie mit Gewalt nöthigen wollte, den Glauben ihres kriegerischen,

unumschränkten Herrschers anzunehmen, wurde diese Arbeit fast

noch eifriger und erfolgreicher fortgesetzt und dadurch bewirkt, daß

bis zum Beginn des achtzehnten Jahrhunderts ein Viertheil der

thurgauischen Bevölkerung wieder katholisch wurde. Die früher

erwähnten Arbeiter thaten Das auch in dieser Periode, besonders

zeichnete sich unter denselben der gelehrte Dekan Lang in Frauenfeld

aus. Die Mittel, die dazu angewandt wurden, waren ebenfalls

sowohl die alten (siehe Seite 64), als neue, z.B. polemische

*) á. (Salmsach, Bdl. I.).



109

Schriften und Traktate*) und Aufnahme katholischer Lehenleute

oder katholischer Ansaßen als Bürger in evangelische und paritä-

tische Gemeinden durch katholische Gerichtsherren u. s. w. In mehrere

bisher evangelisch gebliebene Kirchen und unbenutzte Kapellen wurde

der katholische Gottesdienst wieder eingeführt. Ersteres geschah in

Müllheim (1607), Leutmerken (1609), Mammern (16 l 9), Aadorf

(1627) und Basadingen (1630), wo überall für wenige Katholiken

eigene Geistliche angestellt und daher Abchnrnngen mit den dortigen

evangelischen Kirchgemeinden vorgenommen wurden. Affeltrangen

konnte wohl beides Letztere verhindern, mußte aber in die Pfarr-
kirche à katholischen Gottesdienst einführen lassen. Letzteres gelang

in Gachnang (1612), Lustorf und Utwil (1644) zwar nicht;

Gachnang mußte aber den Bau einer Schlohkapelle durch den

Gerichtsherrn von Beroldingen im Dorfe gestatten und dem für
zwölf Katholiken angestellten Priester aus seinem reich dotirten

Kirchengute einen jährlichen Besoldungsbeitrag geben (1612). Für die

Kapellen in Bießenhofcn (1645 und 1680) und Mannenbach (1693)
wurden Kaplane angestellt und die Kapellen in Landschlacht (1644),

Brunau, St. Pelagienberg bei BischofSzell (1663) und Steinebrnnn

(1674), deren Fonds bisher größtcntheils beiden Konfessionen

dienten, nur für den katholischen Gottesdienst in Anspruch genommen

und zeitweise von den Geistlichen der Mutterkirche versehen. Zürich
blieb auch jetzt bei dieser Rührigkeit seiner Gegner nicht unthätig,,

um bei seinen thnrganischen Glaubensgenossen und Unterthanen

*) Ueber die Bekehrungsbemühungen im siebenzehnten Jahrhundert, die

einläßlicher in der Fortsetzung der hier mitgetheilten Arbeit behandelt sind,

siehe Einzelnes bei den später erwähnten Gemeinden in X. Lt., mein bio-

graphisches Verzeichnis und Kühn, 'üb. 8. In Müllheim waren im Jahre
1740 fünfzig, in Leutmerken einhundert und sechs und neunzig, in Mammern
einhundert und acht und achtzig Katholiken (neben acht und zwanzig

Evangelischen) in Aadorf einhundert und vierzig in Basadingen

vierhundert und sechszehn, in Gachnang fünf und vierzig und in Tobet-

Affeltrangen eintausend und einhundert und zwanzig.



110

denselben entgegenzutreten und sogar wo möglich die Zahl derselben

zu mehren und scheute sogar Kriegsdrohungen nicht. Aber seine

katholischen Mitregenten wehrten es ihm, als es in dieser Absicht

noch mehr niedere Gerichte, als die bisher erworbenen in Wein-

selben und Pfyn, aus katholischen und evangelischen Handen in

seinen Besitz bringen wollte; ebenso wenig hörten sie auf dessen

wohlgegründete langjährige Klagen und Forderungen zu Gunsten

derjenigen thurgauischen evangelischen Genieindstheile, welche im

vorigen Jahrhunderte ihre Pfarrer und den evangelischen Gottes-

dienst in ihren Kirchen verloren hatten (siehe Seite 4 und ferner:

Emmishofen, Herdern, Homburg, Ueßlingen, Wengi). Pur bei

Wängi (1603) und Ueßlingen (1595) gaben sie endlich Letzteres zu,
jedoch nur durch einen benachbarten Geistlichen. Erst mit dem Abschluß

des neuen Landfriedens, der nach Beendigung des Toggenburger
Krieges von den fünf katholischen Orten mit Zürich und Bern

geschlossen werden mußte (1712) und in Folge eines bessern christ-

lichen Geistes, der sich im Laufe des achtzehnten Jahrhunderts
immer mehr Bahn brach, hörten derartige Bekehrungsarbeiten, wie

sie unter dem Beistande und Schutze der Landesregenten seit zwei

Jahrhunderten im Thurgau getrieben worden waren, allmälig auf.
Es erhielten beide Konfessionen gleiche bürgerliche und kirchliche

Rechte und Freiheiten, die dazu dienten, daß beide Kirchen einander

als Schwesterkirchen achteten und anerkannten. Mögen diese Errungen-
schaften in Staat und Kirche bleiben! —



Ergiinzungcn und Berichtigungen.

Seite 9, Linie 1 von oben lies nach darauf- bei der Wahl des bis

herigen Pfarrers A, Wecker nach Aadorf s1536) —
Seite 15, Linie 9 von oben lies nach wahrscheinlich- sonst ganz -
Seite 45, Linie 16 von oben lies statt 12. März 1593- 2. März 1592 -
Seite 64, Linie 16 von oben lies statt oder- und —
Seite 93, Linie 2 von unten lies statt katholische- evangelische -


	Geschichte der Gegenreformation der Landgraffschaft Thurgau
	...
	Einleitung
	Erste Periode : Sieg der fünf eidgenössischen katholischen Kantone über das evangelische Zürich : Beginn der Gegenreformation
	Zweite Periode : die Sammlung und Erstarkung der katholischen Kirche


