Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Pilzkunde = Bulletin suisse de mycologie
Herausgeber: Verband Schweizerischer Vereine fur Pilzkunde

Band: 50 (1972)

Heft: 10

Artikel: Vom Sinn der Naturbetrachtung : eine Erwiderung
Autor: Steiger, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-937167

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-937167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE ZEITSCHRIFT FUR PILZKUNDE
BULLETIN SUISSE DE MYCOLOGIE

Offizielles Organ des Verbandes Schweizerischer Vereine fiir Pilzkunde und
der Vapko, Vereinigung der amtlichen Pilzkontrollorgane in der Schweiz

Organe officiel de I'Union des sociétés suisses de mycologie et de 1a Vapko,
association des organes officiels de controle des champignons de la Suisse

Redaktion: Adolf Nyffenegger, Muristrasse 5, 3123 Belp, Tel. 031 81 11 51. Druck und Verlag: Druckerei Benteli AG, 3018 Bern,
Telephon 031 5544 33, Postcheck 30-321. Abonnementspreise: Schweiz Fr. 16.-, Ausland Fr. 18.—, Einzelnummer Fr. 1.70.
Fiir Vereinsmitglieder im Beitrag inbegriffen. Insertionspreise: 1 Seite Fr.200.—, 1/, Seite Fr. 110.-, !/, Seite Fr.60.-.
Adressinderungen melden Vereinsvorstinde bis zum 2. des Monats an Ernst Mosimann, Schlossstalden 16, 3076 Worb,
Nachdruck, auch auszugsweise, ohne ausdriickliche Bewilligung der Redaktion verboten.

50. Jahrgang — 3018 Bern, 15. Oktober 1972 — Heft 10

Yom Sinn der Naturbetrachtung
Eine Erwiderung

Von A. Steiger, Brunnen

Der Artikel iiber den Sinn der Naturbetrachtung von G.Sturm im Aprilheft 1972
dieser Zeitschrift enthilt Behauptungen und Irrtiimer, die eine Richtigstellung
herausfordern, um den falschen Eindruck, den er auf unkritische Leser ausiibt, zu
korrigieren.

Naturbetrachtung ist eindeutig und klar auf die seh-, hor- und greifbare Natur
gerichtet und nicht auf eine Fiktion, der jede natiirliche Manifestation fehlt. Aus
Fiktionen Lehrsitze ableiten ist Unsinn. Selbst die Geister Geisteskranker sind
auf natiirliche Erscheinungen zuriickzufiihren.

Der von veralteten Lehren iiberlieferte Standpunkt, Mensch und Natur seien
zweierlei, dominiert derart das Bewusstsein der zivilisationsdurchtrinkten Mensch-
heit, dass dieser Fremdkérper gar nicht mehr als Fremdes, sondern als Eigenes be-
trachtet wird.

Der Mensch ist doch selber Natur. Nur im Gréssenwahn und in der Einbildung
gewisser, heute immer noch einflussreicher Kreise, welche der Wahrheitsfindung
feindlich gesinnt sind, wird dieser Standpunkt hartnickig weiter gelehrt.

Der Mensch zeichnet sich gegeniiber anderen tierischen Lebewesen nur durch
das am weitesten entwickelte Hirn aus. Hirn haben aber auch andere Lebewesen;
sonst ist der Mensch ein Naturprodukt wie der Floh oder der Elefant. Mag dieser
Vergleich auch den Hochmut gewisser Kreise verletzen, es ist so. Der Mensch ist
nichts Aussernatiirliches. Es gibt nichts Aussernatiirliches, weder im Mikrokosmos
nochimMakrokosmos. Wasnichterklirbarist,brauchtnicht aussernatiirlich zu sein,
nicht einmal Hirngespinste. Entartungen im Denken und Handeln,welche die Har-
monie der Umwelt, Menschen inbegriffen, stéren, sind als Krankheiten aufzufassen.



138 Schweizerische Zeitschrift fiir Pilzkunde - Oktober 1972

Das Denken ist eine natiirliche Hirnleistung. Es wird zuerst zur Arterhaltung
eingesetzt, muss es sogar, weil der Mensch bestimmte Instinktliicken aufweist, die
durch den Denkprozess kompensiert werden. Materielle Bereicherung ist eine, nur
menschliche Weise im Einsatz fiir die Arterhaltung. «Geld regiert die Welt» ist nur
ein anderer, treffend formulierter Ausdruck. Geld fiihrt zur Ansammlung von
Reichtiimern, und Reichtum ist ein «Ausleseprinzip, das wir unter dem Namen
«Materialismus» kennen. Die Uberbordung dieser Denkrichtung fiihrt zur Um-
welterkrankung bzw. zur Disharmonie. Die Gesundung ist méglich, weil das glei-
che Hirn noch eine andere Denkrichtung kennt, jene in der Suche nach der Wahr-
heit, die durch die Disharmonie der menschlichen Handlungsweise ausgelést wird.
Diese fiihrt zur Erkenntnis, und damit zugleich zu einer ungeheuren Bereicherung.
Diese beiden Denkrichtungen sind untrennbar in die menschliche Hirntitigkeit
eingebaut. Erst ihre Zwillingsschaft wirkt fiir die Gattung Mensch arterhaltend.
Der Mensch braucht Verstand, braucht Kenntnisse und Erkenntnisse, weil ihm
zum grossen Teil die aussermenschlichen Kenntnisse und Erkenntnisse, wie sie in
der iibrigen Tierwelt vorhanden sind, fehlen. Unwissenheit und Hochmut haben
lange Zeit diese Einsicht verhindert und trachten heute noch darnach, sie zu ver-
hindern. Es gibt also ein Kennen und Erkennen auch ohne menschliche Verstandes-
leistung, das sich bei andern Tiergattungen in der Findung von Umwelt, Partnern
und Gefahren dussert und automatisch das Richtige einleiten und tun liasst. Die-
ses Kennen und Erkennen ist fiir die Arterhaltung unerlisslich und funktioniert
fabelhaft. Auch Tiere kénnen Verstand haben. Fiir die Arterhaltung aber brauchen
sie ihn nicht; da sind sie uns mit ihren Instinkten weit iiberlegen. Ein Tier kann
ohne Verstand, der Mensch aber nie ohne Instinkte auskommen. Damit ist
G.Sturms Behauptung, die Sinne liefern uns als Wahrnehmung ein qualitiitsloses
Nebeneinander, widerlegt. Im Gegenteil, die Sinne sortieren ohne unser Denken
die Eindriicke und bestimmen ihre Qualitit. Wir denken nur zum kleinsten Teil
bei Sinneswahrnehmungen. Wenn ein Baum stiirzt, wird die Flucht nicht durch
einen Denkprozess, sondern instinktiv ausgelost. Wir kénnen ohne Begriffe aus-
kommen, aber nicht ohne Sinneswahrnehmungen. Wenn wir uns an etwas erinnern,
so sind die Vorstellungen gespeicherte Bilder frither eingegangener Wahrnehmun-
gen. Es ist daher nicht notig, dass fiir Denkvorginge der Gegenstand wirklich vor-
handen sein muss; das Abbild, auch ein entlehntes, geniigt.

Naturbetrachtung ist, wenn kein bestimmter Zweck verfolgt wird, passiv. Erst
das Beobachten, Unterscheiden und Vergleichen fiihrt zu aktiver Teilnahme und
induziert Kennen und Erkennen. Diese Aktivititen sind gei‘ade die Hilfsmittel der
Naturwissenschafter und die Natur ihr Interessefeld. Sinn ist Bezugnahme des
Denkenden zum Objekt. Kein Objekt hat Sinn. Unser Denken ordnet ihm Sinn
zu, projiziert Sinn ins Objekt hinein. Daher gibt es nicht einen, sondern so viele
Sinne im Objekt, wie Beziehungen zu ihm bestehen. Ruht die Beziechung zum Ob-
jekt, ist kein Sinn mehr in ihm.

Vernunft und Verstand sind dasselbe. Man kann nicht das eine ohne das andere
haben. Dem einen das Lebende, dem andern das Erstarrte zuzuordnen, ist barer
Unsinn. Ebenso der Ausspruch «Was die Stoffe ordnet, kann selbst nicht auch Stoff
seiny. Der zitierte Goethe, zu seiner Zeit selber kein geringer Wissenschafter, wiirde



Schwetzerische Zeitschrift fiir Pilzkunde - Oktober 1972 139

lachen, wenn er wiisste, dass er als Zeuge fiir obigen Unsinn angerufen wiirde,
ebenso, dass der Korper weit weniger als Stoff, denn als Gestalt daure, wo doch
jedermann mit einiger Naturkenntnis weiss, dass gerade der Stoff praktisch ewig
dauert und Gestalt stets Wandlung und Verwandlung durchmacht, was Goethe
im « Faust» eindriicklich genug ausgesagt hat.

In den Naturwissenschaften, Biologie inbegriffen, ist keine Rede von Material-
und Organisationsfeldern, von Geistern und Materie. Solche Scheidungen kommen
von ganz anderer Seite. Der Naturwissenschafter sicht Einheit und sieht geistige
Funktionen in jedem tierischen Lebewesen. Klar, eine Funktion ist immer eine
Beziehung und nie ein Objekt. Es wiirde auch niemandem einfallen, die mathema-
tische Funktion Multiplikation als Objekt, zum Beispiel als Geist Multiplikation
auffassen und gleich ein Glaubensbekenntnis dafiir verlangen, ausgenommen ein
Geisteskranker. Eine Funktion ist und bleibt Beziehung. Mit dem Tode héren
nicht nur die physiologischen, sondern auch die geistigen Funktionen auf. Das
Geistige ist eine korperliche Funktion ganz besonders des Nervensystems. Auch
Emotionen, welche oft physiologische Ursachen und Wirkungen haben, sind rein
funktionell und sowohl fiir Tier und Mensch typisch. Hiitten die Immanentisten
nicht dieses Funktionelle zu einem Geist erhoben, wiire nicht der das Tier inkrimi-
nierende, naturfeindliche Standpunkt aufgekommen, das Tier habe keine Seele.
Dieser Lehrsatz hat den Menschen noch weiter der Natur entfremdet. Da hatten
die Primitiven vor der Missionierung eine ganz andere, eine noch gesunde Auffas-
sung. Im Gefiihlsleben — diese Erkenntnis verdanken wir Naturwissenschaftern —
sind die hochentwickelten Tiere uns mindestens ebenbiirtig. Dass man in der
Forschung Objekte und Vorginge in Teile und Teilfunktionen gliedert, ist, um
Ubersicht in die ungeheure Vielfalt beider zu bringen. Andere Methoden gibt es
nicht. Die Naturwissenschaften bringen uns der Natur wieder niher, wenn auch
nicht auf die gleiche Weise wie zur prihistorischen Zeit, sondern in geistiger Hin-
sicht, im Sinne von Kennen und Erkennen, dank dem Umstand, dass sie auf Fik-
tionen verzichten.

Auch die aus dem gleichen Lager kommende Devise «Machet euch die Erde un-
tertan» hat die Kluft zwischen Mensch und Mitnatur erweitert. Diese Parole for-
derte den extremsten Materialismus, der heute noch der Menschheit zu schaffen
macht, stempelte den Menschen zum Herrscher und das Aussermenschliche zum
Untertanen, indem sie den Menschen aus der Naturverbundenheit und Natur-
gemeinschaft herausnahm. Sie konnen sich nicht freuen, dass die Naturwissen-
schaft uns die Schonheit und Wunder der natiirlichen, greif- und sichtbaren Welt
erschliesst, dass sie den Menschen wieder in die Natur integriert, obwohl gerade
diese Re-Legion wieder zu echter Religiositit fiihren kann, wie sie bei den primi-
tiven, naturverbundenen Volkern vor der Missionierung vorhanden war. Sie sind
bestiirzt, dass ihr auf Fiktionen gebautes Weltbild zusammenbricht. Daher ihr
Hass auf die Naturwissenschaften, denen sie in perfider Weise, nach dem Vorge-
hen «Haltet den Dieb», die Ursache des Materialismus im Sinne der materiellen
Bereicherung, in die Schuhe schieben, aber selber in Palédsten leben, ihre Aktien-
pakete und eigenen Banken haben, gleichzeitig eine feudale und autoritire Lebens-
weise fithren, welche ihre Theorie des Immanenten nur noch fragwiirdiger und un-



140 Schweizerische Zeitschrift fiir Pilzkunde - Oktober 1972

glaubwiirdiger erscheinen lassen. Kein Wunder, dass sie Priigelknaben suchen,
die Naturwissenschaften, diese verketzern, weil sie nicht Fiktionen nachhingen,
die Natur so anerkennen, wie sie leibt und lebt, und Natiirliches auf na-
tiirliche Weise zu verstehen und zu erkliren versuchen. Dazu braucht es Verstand
und Mut und nicht ein Uben in Ehrfurcht und Demut. Das ist doch nur ein reines
Glaubensbekenntnis, das der Stiitzung menschlicher Autoritidten dient und mit
Naturbetrachtung tiberhaupt nichts zu tun hat. Auch das Irdisch-Materielle und
das Kosmisch-Geistige sind Phantasieprodukte dieser Kreise, die auch gleich das
Irdisch-Materielle dem Weiblichen und das Kosmisch-Geistige dem Minnlichen
zuordnen. Welch ein Unsinn! Als ob die Erde Geister notig hiatte. Das Geistige
liegt nicht in Geistern, sondern im Lebenden. Wer solche Thesen verficht, muss
notwendigerweise gegen den Verstand sein, weil dieser solche Thesen zerstort.
Unsere Zeit krankt nicht am Uberwuchern des Verstandes; im Gegenteil: sie
krankt an ungeheurem Mangel an Verstand ; denn was heute in der Welt geschieht,
ist weder verstindig noch verniinftig.

Natiirlich ist den Gegnern des Verstandes Darwin nicht nur ein Dorn im Auge,
sondern das Bose selbst. So setzten sie und setzen noch das Mdrchen in Umlauf,
er habe behauptet, das Leben sei ein Kampf ums Dasein, in welchem der Stirkere
als Sieger hervorgehe. Und gleich folgt die beriihmte Ableitung, dass der Tiich-
tigste sich isolieren und dadurch sein eigenes Grab schaufeln miisse. Darwin aber
sagte: Im Kampf ums Dasein geht jener als Uberlebender hervor, der seiner Um-
welt am besten angepasst ist. Nicht Kraft, sondern Angepasst-sein entscheidet
fiir die Auswahl zu iiberleben. Nicht Kampf im Sinne des Umbringens — welch
naive, dumme Auslegung! —, sondern Bestehenkénnen in der Umwelt, das ist
Daseinskampf. Das leuchtet doch ein, dass der Elefant im Meer verloren wire und
nicht die kleinen schwachen Fischchen, wie auch der Riesenwal auf dem Festland
und selbst der Mensch auf andern Planeten unseres Sonnensystems, selbst wenn
dort gar keine Feinde vorhanden sind, verloren ist.

Darwin zeichnete sich nicht nur durch grossen Verstand, sondern durch ebenso
grossen Mut aus. Die Zeit war leider fiir seine Widersacher nicht mehr so giinstig,
sonst hitte man auch ihn wie andere Geistesgrossen beilebendigem Leib verbrannt.
Er ist einer der genialsten Méanner, die unsere Erde hervorgebracht hat. Er hat die
ganze Wissenschaft ungeheuer befruchtet und wirkt heute noch in vielen neuen
Forschungsrichtungen fort. Wir leben nicht mehr in der Zeit, wo man sich darum
stritt, ob das Weib eine Seele habe und wieviel Engel auf einem Stecknadelkopf
Platz haben. Wirwenden uns heute der Natur zu, das ist fruchtbarer und sinnvoller.

Wer sich nicht nur polemisch, sondern ernsthaft mit der Lehre Darwins beschif-
tigt, versteigt sich nicht zur Behauptung, dass keine Art ohne den Eingriff des
Menschen in ihrem Bestande gefihrdet sei. Die Natur hat Millionen von Arten
aussterben lassen, bevor der Mensch die Erde bevilkerte. Im halbtierischen Zu-
stande rottete er allerdings schon Arten aus, und diese Erbschaft trigt er noch in
sich, auch in zivilisiertem Zustand. Dem kann nur durch die Entwicklung des
Verantwortungsgefiihls gegeniiber anderen Lebewesen entgegengetreten werden.
Morden und Ausrotten ist im Wesen des Menschen begriindet. Es ist ein Erbmal
von unsern Vorfahren. Auch das miissen wir zur Kenntnis nehmen und uns nicht



Schweizerische Zeitschrift fiir Pilzkunde - Oktober 1972 141

etwas vormachen wollen. Wir miissen versuchen, diesem Wesenszug ohne Liige
und Heuchelei zu begegnen und unsere Aggressivitiit in etwas anderes zu kanali-
sieren, sie zu sublimieren.

Auch die Technik ist weder gut noch bése. Sie ist aus Neugier, Beobachtung,
Nachahmung, Spiel und Zufillen, deren Ergebnisse durch den Verstand zu Neuem
verkniipft wurden, entstanden und entwickelt worden, Sie Verstand zu nennen, ist
kindisch. Sie ist ein typisch menschliches Werkzeug, mehr nicht. Wire sie lebend,
hitte sie sich mutativ, wie alles in der Natur, den Umweltsverhiltnissen angepasst.
Sie verspricht auch nichts, sondern der Mensch setzt, je nach seiner Ideologie, Er-
wartungen in sie. Sie ist ein Werkzeug sowohl fiir manuelle wie fiir geistige Arbei-
ten. Ein Messer kann zu Mord wie fiir Chirurgie verwendet werden. Nicht die Tech-
nik, sondern der Mensch entscheidet, ob aus ihr Gutes oder Béses resultiert.

In der Naturwissenschaft ist sie ein geradezu wunderbares Hilfsmittel, das uns
Kenntnisse iibermittelt, welche mit den blossen Sinnesorganen unerfassbar sind.
Diese Kenntnisse fithren erst zu Erkenntnissen, welche beweisbar sind. Es ist fiir
die Alten immer etwas Schmerzliches, etwas aufzugeben, das ihnen unverriickbar
schien, selbst wenn sie den Irrtum ahnen. Sie striuben sich, das ihr Denken Pri-
gende in Frage zu stellen, und haben Angst vor der Wahrheit. Sie kénnen neue
Gedanken nicht mehr fassen und halten an Unwahrheiten fest, weil sie um ihre
Autoritit bangen, die ihnen Macht gibt, die sich sehr materiell auswirkt. Daher
die Ketzerverbrennungen, die zugleich andere abschrecken sollte, ihren Verstand
zu gebrauchen. Wissenschafter, ganz speziell Naturwissenschafter, sind in ihre
Arbeit versessene Menschen, welche Antwort auf bestimmte Fragen suchen. Sie
konnen nicht wie Geisterseher an Fiktionen glauben. Sie glauben nicht, sondern
vermuten und gehen der Vermutung mit natiirlichen Sinnen mittels natiirlicher
Mittel nach. IThre Voraussagen bleiben immer der Kritik offen. Man darf solche
Vermutungen bezweifeln und Beweise dafiir verlangen. Das Zweifeln kann zur
Wahrheitsfindung fithren, der absolute Glaube aber zur Liige. Der Naturwissen-
schafter weiss um seine Grenzen. Das ist seine Bescheidenheit. Der Hochmut sitzt
bei jenen, welche fiir sich keine Grenzen anerkennen, sondern autoritir von an-
dern blindes Glauben verlangen, das nicht auf den Wahrheitsgehalt gepriift wer-
den darf. Sie glauben auch, dass sie in ihrem versteinerten Haus die ganze Weisheit
und die absolute Wahrheit in einem heiligen Schrein aufgebahrt haben. Was in
diesem Schreine ruht, kann selbstverstindlich nicht natiirlich sein, denn das Na-
tiirliche ist Leben, ist Natur, und nichts, gar nichts gibt es, dieses wegzuleugnen.

Unsere Zeit will aber den Blick wieder zur Natur wenden, an ihrer Schonheit, an
ihren echten Wundern, an ihrer Entfaltung teilnehmen. Vielleicht kehrt auf diese
natiirliche Weise wieder eine echte Religiositit in unsere Herzen ein.

MITTEILUNG DER REDAKTION

Vereinsmitteilungen, welche in der Novemberausgabe der SZP erscheinen sollen,
sind bis spiitestens am 31.0Oktober im Doppel an die Redaktion zu senden: Adolf
Nyffenegger, Muristrasse 5, 3123 Belp. Spiter eintreffende Berichte miissen fiir die
Dezemberausgabe zuriickgelegt werden.



	Vom Sinn der Naturbetrachtung : eine Erwiderung

