
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Pilzkunde = Bulletin suisse de mycologie

Herausgeber: Verband Schweizerischer Vereine für Pilzkunde

Band: 50 (1972)

Heft: 4

Artikel: Vom Sinn der Naturbetrachtung

Autor: Sturm, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-937151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-937151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerische Zeitschrift für Pilzkunde • April 1972 47

Vom Sinn der Naturbetrachtung

Von G. Sturm, Basel

Die Naturbetrachtung soll nicht nur unser Kennen, sondern auch unser Er-kennen
fördern und über das Erkennen eine feste Verbindung zwischen Mensch und Natur
schaffen. Gewiss, an Bestrebungen in dieser Richtung fehlt es nicht, doch viele der
«Brücken» erweisen sich als morsch; der Strom der Technik droht sie
wegzuspülen.

Die Technik, einst zahmer Bach, ist zum wilden Strom angeschwollen. Sie

droht die Brücken zwischen Mensch und Natur niederzureissen und den Menschen
mit in den Strudel zu ziehen. Ihr Versprechen, dem Menschen Raum und Zeit für
ein menschenwürdiges Dasein zu verschaffen, hat sie nicht gehalten.

Technik? Wir wollen das Kind heim rechten Namen nennen: Verstand. Der
Verstand schafft die Technik und bedient sich ihrer zur Erreichung seiner egoistischen

Ziele.
Was uns jenseits der Technik, am Ufer der Natur wartet, ist Vernunft. Sollten

wir um ihretwillen nicht alle erreichbaren Steine zum Bau einer soliden Brücke
zusammentragen

In einem Gespräch mit Eckermann hat Goethe die Begriffe Verstand und
Vernunft wie folgt charakterisiert: «Die Gottheit ist wirksam im Lebendigen, aber
nicht im Toten; sie ist im Werdenden und sich Verwandelnden, aber nicht im
Gewordenen und Erstarrten. Deshalb hat auch die Vernunft in ihrer Tendenz
zum Göttlichen es mit dem Werdenden, Lebendigen zu tun; der Verstand mit dem
Gewordenen, Erstarrten, dass er es nutze.»

Die Vernunft hat es mit dem Werdenden, Lebendigen zu tun, der Verstand mit
dem Gewordenen, Toten. Daraus ist leicht zu ersehen, was eintreten muss, wenn
der Verstand sein Reich, das Gewordene, verlässt und sich im Werdenden
einnistet, wie dies heute oft geschieht. Die Folge davon muss der Versuch sein, das

Lebendige nach den Gesetzen des Toten zu erklären, das heisst die Eigengesetzlichkeit

des Lebendigen zu missachten. Aber auch Seele und Geist haben unter der
Herrschaft des Verstandes keine Existenzberechtigung, denn sie lassen sich im
Toten nicht finden. Mit einem Wort: Der Übergriff des Verstandes muss den
Materialismus zur Folge haben!

Unsere Zeit krankt wirklich am Überwuchern des Verstandes. Bis in die
Naturbetrachtung hinein ist die Zeitkrankheit verschleppt worden. Glaubt man doch
heute vielfach, die Natur lasse sich allein durch den Verstand ergründen. Der
Verstand ist ein Analytiker; seine Domäne ist das Zerteilen. Aus dem Teil will
dann der Verstand das Ganze erklären.

Wenn heute versucht wird, vom Teil auf das Ganze zu schliessen, so muss das

zu Spekulation und Irrtum führen. Nicht lässt sich das Ganze aus dem Teil,
hingegen der Teil aus dem Ganzen erklären. Dies «sehen» und anerkennen zu können,
bedarf eines langen und steten Übens, eines Übens in Ehrfurcht und Demut, denn
dies sind die Münder, durch welche die Natur von ihrem wahren Wesen zu uns
sprechen kann. «Vor die Tugend haben die Götter den Schweiss gesetzt», sagt ein



48 Schweizerische Zeitschrift für Pilzkunde April 1972

altes Sprichwort. Es wird schwer halten, König Verstand und sein Gefolge, die

Hochmut, zu besiegen, doch «wer ewig strebend sich bemüht, den können wir
erlösen». Dies Goethe-Wort soll uns Aufgabe, aber auch Verheissung sein.

Was uns die Sinne als Wahrnehmung liefern, ist ein qualitätsloses Nebeneinander,

das erst durch unser Denken zum qualitätsgesättigten Miteinander wird.
Wenn wir «Baum» sagen, so beruht diese Aussage schon nicht mehr auf
Wahrnehmung allein ; bereits hat unser Denken zur Wahrnehmung den Begriff
hinzugefügt. Die Meinung, wir würden den Baum sehen, hat derart tiefe Wurzeln gefasst,
dass es schwer halten wird, sie auszurotten. Und doch müssen wir uns vollkommen

klar darüber sein, dass es zu jedem Erkennen zweier Dinge bedarf : der
Wahrnehmung und des Begriffes, und dass erst unser Denken die Teile zu einem
sinnvollen Ganzen zusammenfügt. Das hier vorliegende Problem kann uns am Beispiel
einer fremden Schrift deutlich werden. An einer fremden Schrift - man denke zum
Beispiel an die Hieroglyphen — nehmen wir mit unseren Augen lediglich getrennte,
bedeutungslose Formen wahr, deren Zusammenhang und Sinn wir durch unser
Denken mühsam erarbeiten müssen.

Ernsthaftes Naturbetrachten wird den Übenden nach und nach zwischen seiner
Gescheitheit und der Natur Weisheit unterscheiden lehren. Zusammen mit der
Gescheitheit werden verschiedene Vorurteile gegenüber der Natur fallen müssen.
Da ist zunächst dasjenige vom «Kampf ums Dasein». Der «Kampf ums Dasein»,
so wie ihn die Darwinisten sehen, findet nicht statt. Der Teppich der Natur ist aus
Geben und Nehmen gewoben. Die Natur will, dass des einen Nährer des andern
Zehrer sei. Nur bei Auflehnung gegen dieses Gesetz darf von Kampf im obigen
Sinne gesprochen werden. Eine solche Auflehnung lässt sich jedoch nirgends
nachweisen. Die Ringe der Nahrungskette sind aus hartem Stahl geschmiedet;
es gibt kein Ausbrechen aus der Ganzheit. Die Ausnahme macht der Mensch ; er allein
kann nein sagen (und auch tun). Dieses Privileg verpflichtet, verpflichtet vor allem
denen gegenüber, die zugunsten des Menschen auf das Nein «verzichtet» haben.

Anstelle von Darwins «Kampf ums Dasein» sollte Morgensterns «Fusswaschung»
treten. Sie schildert in herrlichen Versen, was wir als das Gesetz von Gehen und
Nehmen bezeichnet haben:

«Ich danke dir, du stummer Stein,
und neige mich zu dir hernieder :

Ich schulde dir mein Pflanzensein.

Ich danke euch, Stein, Kraut und Tier,
und beuge mich zu euch hernieder :

Ihr halft mir alle drei zu mir.

Ich danke euch, ihr Grund und Flor,
und bücke mich zu euch hernieder :

Ihr halft zum Tiere mir empor.

Wir danken dir, du Menschenkind,
und lassen fromm uns vor dir nieder:
weil dadurch, dass du bist, wir sind.

Es dankt aus aller Gottheit Ein-
und aller Gottheit Vielfalt wieder.
In Dank verschlingt sich alles Sein.»

Dieses Gedicht zeigt die innere Einheit allen Seins. Es entspringt einer
Betrachtungsweise, die dazu berufen ist, den so verhängnisvollen Atomismus unserer
Tage zu überwinden.



Schweizerische Zeitschrift für Pilzkunde April 1972 49

Im «Kampf ums Dasein», im «Überleben des Tüchtigsten», in der «natürlichen
Zuchtwahl», wird heute das Instrument zur Höherentwicklung gesehen und dabei

ganz ausser acht gelassen, dass der Untergang Untüchtiger noch lange keine Tüchtigen

hervorbringt. Das Werden der Tüchtigen bleibt dem Zufall überlassen.
Fände der Kampf aller gegen alle tatsächlich statt, so müsste konsequenterweise

einer als Sieger aus ihm hervorgehen. Mit seinem Siege würde sich der
Tüchtigste aber völlig isolieren und damit sein eigenes Grab schaufeln.

Wie ganz anders sieht doch die Wirklichkeit aus : Da leben auf engem Räume
Hunderte von Arten mit- und füreinander; eine jede stützt sich auf andere ab,
doch keine ist - ohne den Eingriff des Menschen - in ihrem Bestände gefährdet.
«Und jede nimmt und gibt zugleich und strömt und ruht» (C.F. Meyer: Der
römische Brunnen).

Fallen müssen wird auch der Glaube, die Natur verfolge bei ihrem Schaffen
Zwecke. Als zweckmässig im eigentlichen Sinne darf nur ein Tun bezeichnet werden,

das auf einer Vorstellung beruht. Der Zweck, das zu Erreichende, muss dem
Geschehen als Vorstellung vorausgehen. Die Natur kann diese Forderung nicht
erfüllen; sie handelt nicht nach Zwecken, sondern folgt den ihr einwohnenden
Gesetzen. Wer der Natur Zwecke unterschiebt, vergewaltigt sie. Goethe hat das
so ausgedrückt: «Der Stier hat nicht Hörner, um zu stossen, sondern er stösst,
weil er Hörner hat.»

Schliesslich wird sich der Massstab von Gut und Böse nicht mehr länger auf die
Kreatur anwenden lassen. Gut und Böse setzen Freiheit im Handeln voraus. Frei
in seinem Tun und Lassen ist aber nur der Mensch; nur er kann gut und böse sein.

Wirkliche Naturerkenntnis lässt sich nur auf schmalen Pfaden erreichen.
Breite Strassen führen in der Regel nicht zu Ein-, sondern zu Ansichten, und diese
sind vom «Zeitgeist» gefärbt. Das Denken unserer Zeit - auch das der meisten
Naturforscher — steht nur zu deutlich unter der Herrschaft des Materialismus.
«Nützlich» und «schädlich» sind zum Mass aller Dinge geworden. Daher gilt heute
mehr denn je, was Goethe von den Naturforschern seiner Zeit gefordert hat: «zu
sehen was ist, und nicht was beliebt». Diese Forderung erfüllen kann nur, wer gewillt
ist, die breitgewalzten Strassen liebgewordener Ansichten zu verlassen und auf
schmalen Pfaden Neuland zu betreten.

Soll der Materialismus überwunden werden, so müssen wir wieder dazu kommen,
im Materiellen das Feld der Manifestation eines Immateriellen zu sehen. Früherem

Denken war das Irdisch-Materielle ein «Mütterlich-Empfangendes» (Materia,
Mater, Mutter), dem als «Väterlich-Zeugendes» ein Kosmisch-Geistiges gegenüberstand.

Eine jede dieser beiden Welten war für sich allein nur eine Halbheit. Erst
im Zusammenklingen beider lag die Erfüllung. Die Materie bedurfte zu ihrer
Gestaltung des Geistes ; der Geist rief der Materie, um sich in ihr zu verkörpern.

Die Naturwissenschaft hat dieses Weltbild zerstört, hat Geist und Materie zu
unüberbrückbaren Gegensätzen auseinandergerissen. Als wirklich gilt nur noch
die Materie. Alles Immaterielle wird mit einem mitleidigen Lächeln als irreal und
subjektiv abgetan.

Wie kann nun diese, vom Menschen aufgerissene Kluft wieder geschlossen
werden? Eigentlich nur dadurch, dass man sich über eines klar wird: Nicht die



50 Schweizerische Zeitschrift für Pilzkunde • April 1972

Welt ist gespalten, sondern unser Bewusstsein! In der Welt selbst sind Geist und
Materie in ununterbrochener Wechselwirkung, nur wir mit unserem toten Intellekt
können die Einheit in der Zweiheit nicht fassen. Dies einzusehen und danach zu
leben, ist das Gebot unserer Zeit.

Der Anerkennung eines der Materie zugrunde liegenden Immateriellen steht gar
manches Vorurteil entgegen. Bei etwas gutem Willen lässt sich jedoch das Wirken
eines Immateriellen auch an den Ergebnissen moderner Naturforschung ablegen.
Ich denke da vor allem an das, was die Biologie über die Degeneration zu sagen hat.
Unter Degeneration versteht man die bei allen Lebewesen mehr oder weniger
vorhandene Fähigkeit zur Wiederherstellung beschädigter Gestalt oder Funktion.
Durch das Phänomen der Degeneration sieht sich die moderne Biologie gezwungen,
dem «Materialfeld» ein «Organisationsfeld» gegenüberzustellen. Heute weiss man :

Die Gestaltungskräfte bedienen sich zwar der Materie, sind aber keineswegs mit
ihr identisch. Was die Stoffe ordnet, kann selbst nicht auch Stoff sein.

Die Lebewesen sind also weit weniger eine Ganzheit im Baume als in der Zeit.
Ihr Körper dauert weit weniger als Stoff denn als Gestalt. Ununterbrochen werden
die Stoffe abgebaut, ausgeschieden und aus dem Nahrungsstrom erneuert. Lebendige

Körper sind wie Flammen, bei denen die Materie fortlaufend verbrennt und
nur die Gestalt bleibt.

Damit — so glaube ich - haben wir das Gerüst zum Bau einer soliden Brücke
errichtet. Lasst uns jetzt Bausteine zusammentragen, das heisst die Natur betrachten.

Es sollen nicht funkelnde Edelsteine aus fernen Landen sein, der schlichte
Kiesel aus dem nahen Bache eignet sich zum Bauelement gleich gut, wenn nicht
gar besser. Der Kiesel hat gegenüber dem Edelstein den grossen Vorzug, jederzeit
erreichbar und jedermann zugänglich zu sein. Dies muss deshalb besonders betont
werden, weil der Hang nach dem Exotischen, Schillernden, von Tag zu Tag stärker
wird. Meist entspringt dieser Hang einer oberflächlichen Neugierde und nicht
tiefem Interesse. - Wer heute seinen Nachbarn einlädt, mit in den nahen Wald zu
kommen, der wird meist zur Antwort erhalten : «Da ist doch nichts los !» Ob etwas
«los ist» oder nicht, das hängt weit weniger von den äusseren Gegebenheiten als von
den inneren ab. Der Wald wird das hergeben, was wir in ihn investieren. Mit andern
Worten : Wir werden das «sehen», was wir uns durch lebendiges Denken erschliessen.
Da hilft kein weites Reisen. Im Gegenteil: die Kraft, die wir auf weite Reisen
verwenden, geht uns an Beschaulichkeit verloren.

Wie Flucht vor dem Innern mutet das lärmige Getriebe unserer Tage an. Mit
allen verfügbaren Mitteln wird gefördert, was dem Äussern dient, denn mit dem
Äussern lässt sich Geld machen, und «Geld regiert die Welt»! Wieder stellen wir
fest: Verstand triumphiert über Vernunft.

Auf jede Diagnose muss Therapie folgen. Versuchen wir deshalb, der
Zeitkrankheit auf den Leib zu rücken. Unser erstes Gebot muss sein, die Alleinherrschaft

des Verstandes zu erkennen und abzuschütteln. Naturbetrachtung kann uns
in diesem Bestreben eine grosse Hilfe sein. Indem wir versuchen, die Natur zu
ergründen, stemmen wir uns gegen den Zeitenstrom und verhindern damit, wie
Korke hin- und hergespült zu werden.

Was die Technik wohl versprochen, aber nicht überall gehalten hat, dem Men-



Schweizerische Zeitschrift für Pilzkunde April 1972 51

sehen die Möglichkeit zu menschenwürdigem Dasein zu verschaffen, das gibt
Natur. Ernsthafte Beschäftigung mit der Natur führt vom äusseren Menschen zum
inneren.

Die Welt wartet sehnsüchtig darauf, dass der Mensch, dem Materialismus zum
Trotz, sich selbst wieder finde. An der Natur, besser: am Unterschied zur Natur,
kann der Mensch zu sich selber erwachen, kann er seinen geistigen Ursprung wieder
finden. «Der Mensch kennt nur sich selbst, insofern er die Welt kennt, die er nur in
sich und sich nur in ihr gewahr wird. Jeder neue Gegenstand, wohl beschaut,
schliesst ein neues Organ in uns auf» (Goethe).

In diesem Organ-Aufschliessen sehe ich Sinn und Berechtigung der
Naturbetrachtung. Und nur ein solches Tun, das in uns neue Organe aufzuschliessen

vermag, verdient als Naturbetrachtung bezeichnet zu werden.

VAPKO-MITTEI LUNGEN

Jahresversammlung 1972

Diese wird am 23./24. September in Thun durchgeführt. Die Einladungen mit
detailliertem Programm werden Mitte August zum Versand kommen. Bitte
reservieren Sie sich schon heute dieses Datum. Im Hinblick auf Art. 206, Abs. 3, der
Eidg. Lebensmittelverordnung ist die Teilnahme an den Bestimmungsübungen
mit entsprechender Besprechung und Kritik von grossem Nutzen. Wir appellieren
an die Gesundheitskommissionen, die Ortspilzexperten an die Versammlung zu
delegieren

Instruktionskurse für Ortspilzexperten

Die diesjährigen Instruktionskurse für angehende Kontrolleure und
Weiterbildungskurse (Art. 206, Abs. 1, LMV) finden vom 9. bis 16. September in Hemberg

SG statt. Es sind noch einige Plätze frei. Interessenten mögen sich raschestens
melden. Die Anmeldungen müssen durch die zuständigen Gemeindebehörden
ausgestellt, oder mindestens von diesen visiert, und an folgende Adresse gerichtet
werden: Herrn Theo Meyer, Kursorganisator der Vapko, Tschudistr. 9, 9000
St. Gallen. Für Delegierte von Mitgliedergemeinden wird kein Kursgeld erhoben.

Adressänderungen

Im Interesse einer lückenlosen Zustellung der Zeitschrift und aller übrigen
Korrespondenzen ersuchen wir, Adressänderungen sofort dem Sekretär der Vapko,
Herrn Alphonse Steiger, Laboratorium der Urkantone, Föhnetieichstr. 15, 6440
Brunnen, zu melden.


	Vom Sinn der Naturbetrachtung

