Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Pilzkunde = Bulletin suisse de mycologie
Herausgeber: Verband Schweizerischer Vereine fur Pilzkunde

Band: 50 (1972)

Heft: 4

Artikel: Vom Sinn der Naturbetrachtung
Autor: Sturm, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-937151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-937151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerische Zetschrift fiir Pilzkunde - April 1972 47

Vom Sinn der Naturbetrachtung
Von G. Sturm, Basel

Die Naturbetrachtung soll nicht nur unser Kennen, sondern auch unser Er-kennen
fordern und iiber das Erkennen eine feste Verbindung zwischen Mensch und Natur
schaffen. Gewiss, an Bestrebungen in dieser Richtung fehlt es nicht, doch viele der
«Briicken» erweisen sich als morsch; der Strom der Technik droht sie wegzu-
spiilen.

Die Technik, einst zahmer Bach, ist zum wilden Strom angeschwollen. Sie
droht die Briicken zwischen Mensch und Natur niederzureissen und den Menschen
mit in den Strudel zu ziehen. Ihr Versprechen, dem Menschen Raum und Zeit fiir
ein menschenwiirdiges Dasein zu verschaffen, hat sie nicht gehalten.

Technik ? Wir wollen das Kind beim rechten Namen nennen: Verstand. Der
Verstand schafft die Technik und bedient sich ihrer zur Erreichung seiner egoisti-
schen Ziele.

Was uns jenseits der Technik, am Ufer der Natur wartet, ist Vernunft. Sollten
wir um ihretwillen nicht alle erreichbaren Steine zum Bau einer soliden Briicke
zusammentragen ?!

In einem Gesprich mit Eckermann hat Goethe die Begriffe Verstand und Ver-
nunft wie folgt charakterisiert: «Die Gottheit ist wirksam im Lebendigen, aber
nicht im Toten; sie ist im Werdenden und sich Verwandelnden, aber nicht im
Gewordenen und Erstarrten. Deshalb hat auch die Vernunft in ihrer Tendenz
zum Gottlichen es mit dem Werdenden, Lebendigen zu tun; der Verstand mit dem
Gewordenen, Erstarrten, dass er es nutze.»

Die Vernunft hat es mit dem Werdenden, Lebendigen zu tun, der Verstand mit
dem Gewordenen, Toten. Daraus ist leicht zu ersehen, was eintreten muss, wenn
der Verstand sein Reich, das Gewordene, verlisst und sich im Werdenden ein-
nistet, wie dies heute oft geschieht. Die Folge davon muss der Versuch sein, das
Lebendige nach den Gesetzen des Toten zu erkliren, das heisst die Eigengesetz-
lichkeit des Lebendigen zu missachten. Aber auch Seele und Geist haben unter der
Herrschaft des Verstandes keine Existenzberechtigung, denn sie lassen sich im
Toten nicht finden. Mit einem Wort: Der Ubergriff des Verstandes muss den
Materialismus zur Folge haben!

Unsere Zeit krankt wirklich am Uberwuchern des Verstandes. Bis in die Natur-
betrachtung hinein ist die Zeitkrankheit verschleppt worden. Glaubt man doch
heute vielfach, die Natur lasse sich allein durch den Verstand ergriinden. Der
Verstand ist ein Analytiker; seine Domine ist das Zerteilen. Aus dem Teil will
dann der Verstand das Ganze erkliren.

Wenn heute versucht wird, vom Teil auf das Ganze zu schliessen, so muss das
zu Spekulation und Irrtum fithren. Nicht ldsst sich das Ganze aus dem Teil, hin-
gegen der Teil aus dem Ganzen erkliren. Dies «<sehen» und anerkennen zu kénnen,
bedarf eines langen und steten Ubens, eines Ubens in Ehrfurcht und Demut, denn
dies sind die Minder, durch welche die Natur von ihrem wahren Wesen zu uns
sprechen kann. «Vor die Tugend haben die Gétter den Schweiss gesetzty, sagt ein



48 Schweizerische Zeitschrift fiir Pilzkunde - April 1972

altes Sprichwort. Es wird schwer halten, Kénig Verstand und sein Gefolge, die
Hochmut, zu besiegen, doch «wer ewig strebend sich bemiiht, den kénnen wir er-
losen». Dies Goethe-Wort soll uns Aufgabe, aber auch Verheissung sein.

Was uns die Sinne als Wahrnehmung liefern, ist ein qualititsloses Nebeneinan-
der, das erst durch unser Denken zum qualititsgesittigten Miteinander wird.
Wenn wir «Baum» sagen, so beruht diese Aussage schon nicht mehr auf Wahr-
nehmung allein; bereits hat unser Denken zur Wahrnehmung den Begriff hinzu-
gefiigt. Die Meinung, wir wiirden den Baum sehen, hat derart tiefe Wurzeln gefasst,
dass es schwer halten wird, sie auszurotten. Und doch miissen wir uns vollkom-
men klar dariiber sein, dass es zu jedem Erkennen zweier Dinge bedarf: der Wahr-
nehmung und des Begriffes, und dass erst unser Denken die Teile zu einem sinn-
vollen Ganzen zusammenfiigt. Das hier vorliegende Problem kann uns am Beispiel
einer fremden Schrift deutlich werden. An einer fremden Schrift - man denke zum
Beispiel an die Hieroglyphen — nehmen wir mit unseren Augen lediglich getrennte,
bedeutungslose Formen wahr, deren Zusammenhang und Sinn wir durch unser
Denken miihsam erarbeiten miissen.

Ernsthaftes Naturbetrachten wird den Ubenden nach und nach zwischen seiner
Gescheitheit und der Natur Weisheit unterscheiden lehren. Zusammen mit der
Gescheitheit werden verschiedene Vorurteile gegeniiber der Natur fallen miissen.
Da ist zunichst dasjenige vom «Kampf ums Daseiny. Der «Kampf ums Daseiny,
so wie ihn die Darwinisten sehen, findet nicht statt. Der Teppich der Natur ist aus
Geben und Nehmen gewoben. Die Natur will, dass des einen Nihrer des andern
Zehrer sei. Nur bei Auflehnung gegen dieses Gesetz darf von Kampf im obigen
Sinne gesprochen werden. Eine solche Auflehnung lisst sich jedoch nirgends
nachweisen. Die Ringe der Nahrungskette sind aus hartem Stahl geschmiedet;
esgibtkein Ausbrechen aus der Ganzheit. Die Ausnahme macht der Mensch ; erallein
kann nein sagen (und auch tun). Dieses Privileg verpflichtet, verpflichtet vor allem
denen gegeniiber, die zugunsten des Menschen auf das Nein «verzichtet» haben.

Anstelle von Darwins «Kampt ums Dasein» sollte Morgensterns «Fusswaschungy
treten. Sie schildert in herrlichen Versen, was wir als das Gesetz von Geben und
Nehmen bezeichnet haben:

«Ich danke dir, du stummer Stein, Ich danke euch, ihr Grund und Flor,
und neige mich zu dir hernieder: und biicke mich zu euch hernieder:
Ich schulde dir mein Pflanzensein. Thr halft zum Tiere mir empor.

Ich danke euch, Stein, Kraut und Tier, Wir danken dir, du Menschenkind,
und beuge mich zu euch hernieder: und lassen fromm uns vor dir nieder:
Ihr halft mir alle drei zu mir. weil dadurch, dass du bist, wir sind.

Es dankt aus aller Gottheit Ein-
und aller Gottheit Vielfalt wieder.
In Dank verschlingt sich alles Sein.»

Dieses Gedicht zeigt die innere Einheit allen Seins. Es entspringt einer Betrach-
tungsweise, die dazu berufen ist, den so verhingnisvollen Atomismus unserer
Tage zu iiberwinden.



Schweizerische Zeitschrift fiir Pilzkunde - April 1972 49

Im «(Kampf ums Daseiny, im «Uberleben des Tiichtigsten», in der matiirlichen
Zuchtwahly, wird heute das Instrument zur Héherentwicklung gesehen und dabei
ganz ausser acht gelassen, dass der Untergang Untiichtiger noch lange keine Tiich-
tigen hervorbringt. Das Werden der Tiichtigen bleibt dem Zufall iiberlassen.

Finde der Kampf aller gegen alle tatsichlich statt, so miisste konsequenter-
weise einer als Sieger aus ihm hervorgehen. Mit seinem Siege wiirde sich der
Tiichtigste aber vollig isolieren und damit sein eigenes Grab schaufeln.

Wie ganz anders sieht doch die Wirklichkeit aus: Da leben auf engem Raume
Hunderte von Arten mit- und fiireinander; eine jede stiitzt sich auf andere ab,
doch keine ist — ohne den Eingriff des Menschen — in ihrem Bestande gefihrdet.
«Und jede nimmt und gibt zugleich und strémt und ruht» (C.F. Meyer: Der
romische Brunnen).

Fallen miissen wird auch der Glaube, die Natur verfolge bei ihrem Schaffen
Zwecke. Als zweckmissig im eigentlichen Sinne darf nur ein Tun bezeichnet wer-
den, das auf einer Vorstellung beruht. Der Zweck, das zu Erreichende, muss dem
Geschehen als Vorstellung vorausgehen. Die Natur kann diese Forderung nicht
erfiillen; sie handelt nicht nach Zwecken, sondern folgt den ihr einwohnenden
Gesetzen. Wer der Natur Zwecke unterschiebt, vergewaltigt sie. Goethe hat das
so ausgedriickt: «Der. Stier hat nicht Hérner, um zu stossen, sondern er stdsst,
weil er Horner hat.»

Schliesslich wird sich der Massstab von Gut und Bése nicht mehr linger auf die
Kreatur anwenden lassen. Gut und Bése setzen Freiheit im Handeln voraus. Frei
in seinem Tun und Lassen ist aber nur der Mensch; nur er kann gut und bése sein.

Wirkliche Naturerkenntnis ldsst sich nur auf schmalen Pfaden erreichen.
Breite Strassen fithren in der Regel nicht zu Ein-, sondern zu Ansichten, und diese
sind vom «Zeitgeist» gefirbt. Das Denken unserer Zeit — auch das der meisten
Naturforscher — steht nur zu deutlich unter der Herrschaft des Materialismus.
«Niitzlich» und «schidlich» sind zum Mass aller Dinge geworden. Daher gilt heute
mehr denn je, was Goethe von den Naturforschern seiner Zeit gefordert hat: «zu
sehen was ist, und nicht was beliebt». Diese Forderung erfiillen kann nur, wer gewillt
ist, die breitgewalzten Strassen liebgewordener Ansichten zu verlassen und auf
schmalen Pfaden Neuland zu betreten.

Soll der Materialismus iiberwunden werden, so miissen wir wieder dazu kommen,
im Materiellen das Feld der Manifestation eines Immateriellen zu sehen. Friihe-
rem Denken war das Irdisch-Materielle ein «Miitterlich-Empfangendes» (Materia,
Mater, Mutter), dem als «Viterlich-Zeugendes» ein Kosmisch-Geistiges gegeniiber-
stand. Eine jede dieser beiden Welten war fiir sich allein nur eine Halbheit. Erst
im Zusammenklingen beider lag die Erfiillung. Die Materie bedurfte zu ihrer
Gestaltung des Geistes; der Geist rief der Materie, um sich in ihr zu verkérpern.

Die Naturwissenschaft hat dieses Weltbild zerstort, hat Geist und Materie zu
uniiberbriickbaren Gegensitzen auseinandergerissen. Als wirklich gilt nur noch
die Materie. Alles Immaterielle wird mit einem mitleidigen Licheln als irreal und
subjektiv abgetan.

Wie kann nun diese, vom Menschen aufgerissene Kluft wieder geschlossen
werden ? Eigentlich nur dadurch, dass man sich iiber eines klar wird: Nicht die



50 Schweizerische Zeitschrift fiir Pilzkunde - April 1972

Welt ist gespalten, sondern unser Bewusstsein! In der Welt selbst sind Geist und
Materie in ununterbrochener Wechselwirkung, nur wir mit unserem toten Intellekt
konnen die Einheit in der Zweiheit nicht fassen. Dies einzusehen und danach zu
leben, ist das Gebot unserer Zeit.

Der Anerkennung eines der Materie zugrunde liegenden Immateriellen steht gar
manches Vorurteil entgegen. Bei etwas gutem Willen lisst sich jedoch das Wirken
eines Immateriellen auch an den Ergebnissen moderner Naturforschung ablegen.
Ich denke davor allem an das, was die Biologie iiber die Regeneration zu sagen hat.
Unter Regeneration versteht man die bei allen Lebewesen mehr oder weniger vor-
handene Fihigkeit zur Wiederherstellung beschidigter Gestalt oder Funktion.
Durch das Phinomen der Regeneration sieht sich die moderne Biologie gezwungen,
dem «Materialfeld» ein «Organisationsfeld» gegeniiberzustellen. Heute weiss man:
Die Gestaltungskrifte bedienen sich zwar der Materie, sind aber keineswegs mit
ihr identisch. Was die Stoffe ordnet, kann selbst nicht auch Stoff sein.

Die Lebewesen sind also weit weniger eine Ganzheit im Raume als in der Zeit.
Ihr Kérper dauert weit weniger als Stoff denn als Gestalt. Ununterbrochen werden
die Stoffe abgebaut, ausgeschieden und aus dem Nahrungsstrom erneuert. Leben-
dige Kérper sind wie Flammen, bei denen die Materie fortlaufend verbrennt und
nur die Gestalt bleibt.

Damit — so glaube ich — haben wir das Geriist zum Bau einer soliden Briicke er-
richtet. Lasst uns jetzt Bausteine zusammentragen, das heisst die Natur betrach-
ten. Es sollen nicht funkelnde Edelsteine aus fernen Landen sein, der schlichte
Kiesel aus dem nahen Bache eignet sich zum Bauelement gleich gut, wenn nicht
gar besser. Der Kiesel hat gegeniiber dem Edelstein den grossen Vorzug, jederzeit
erreichbar und jedermann zugénglich zu sein. Dies muss deshalb besonders betont
werden, weil der Hang nach dem Exotischen, Schillernden, von Tag zu Tag stirker
wird. Meist entspringt dieser Hang einer oberflichlichen Neugierde und nicht
tiefem Interesse. — Wer heute seinen Nachbarn einlddt, mit in den nahen Wald zu
kommen, der wird meist zur Antwort erhalten: «Da ist doch nichts los!» Ob etwas
dlos ist» oder nicht, das hingt weit weniger von den dusseren Gegebenheiten als von
den inneren ab. Der Wald wird das hergeben, was wir in ihn investieren. Mit andern
Worten: Wir werden das «sehen», was wir uns durch lebendiges Denken erschliessen.
Da hilft kein weites Reisen. Im Gegenteil: die Kraft, die wir auf weite Reisen ver-
wenden, geht uns an Beschaulichkeit verloren.

Wie Flucht vor dem Innern mutet das lirmige Getriebe unserer Tage an. Mit
allen verfiigharen Mitteln wird gefordert, was dem Aussern dient, denn mit dem
Aussern lisst sich Geld machen, und «Geld regiert die Welt»! Wieder stellen wir
fest: Verstand triumphiert iiber Vernunft.

Auf jede Diagnose muss Therapie folgen. Versuchen wir deshalb, der Zeit-
krankheit auf den Leib zu riicken. Unser erstes Gebot muss sein, die Alleinherr-
schaft des Verstandes zu erkennen und abzuschiitteln. Naturbetrachtung kann uns
in diesem Bestreben eine grosse Hilfe sein. Indem wir versuchen, die Natur zu
ergriinden, stemmen wir uns gegen den Zeitenstrom und verhindern damit, wie
Korke hin- und hergespiilt zu werden.

Was die Technik wohl versprochen, aber nicht iiberall gehalten hat, dem Men-



Schweizerische Zeitschrift fiir Pilzkunde - April 1972 51

schen die Moglichkeit zu menschenwiirdigem Dasein zu verschaffen, das gibt Na-
tur. Ernsthafte Beschiftigung mit der Natur fithrt vom dusseren Menschen zum
inneren.

Die Welt wartet sehnsiichtig darauf, dass der Mensch, dem Materialismus zum
Trotz, sich selbst wieder finde. An der Natur, besser: am Unterschied zur Natur,
kann der Mensch zu sich selber erwachen, kann er seinen geistigen Ursprung wieder
finden. «Der Mensch kennt nur sich selbst, insofern er die Welt kennt, die er nur in
sich und sich nur in ihr gewahr wird. Jeder neue Gegenstand, wohl beschaut,
schliesst ein neues Organ in uns auf» (Goethe).

In diesem Organ-Aufschliessen sehe ich Sinn und Berechtigung der Natur-
betrachtung. Und nur ein solches Tun, das in uns neue Organe aufzuschliessen
vermag, verdient als Naturbetrachtung bezeichnet zu werden.

VAPKO-MITTEILUNGEN

Jahresversammlung 1972
Diese wird am 23./24. September in Thun durchgefiihrt. Die Einladungen mit

detailliertem Programm werden Mitte August zum Versand kommen. Bitte reser-
vieren Sie sich schon heute dieses Datum. Im Hinblick auf Art. 206, Abs. 3, der
Eidg. Lebensmittelverordnung ist die Teilnahme an den Bestimmungsiibungen
mit entsprechender Besprechung und Kritik von grossem Nutzen. Wir appellieren
an die Gesundheitskommissionen, die Ortspilzexperten an die Versammlung zu
delegieren!

Instruktionskurse fiir Ortspilzexperten

Die diesjdhrigen Instruktionskurse fiir angehende Kontrolleure und Weiter-
bildungskurse (Art. 206, Abs. 1, LMV) finden vom 9. bis 16. September in Hem-
berg SG statt. Es sind noch einige Plitze frei. Interessenten mégen sich raschestens
melden. Die Anmeldungen miissen durch die zustindigen Gemeindebehorden aus-
gestellt, oder mindestens von diesen visiert, und an folgende Adresse gerichtet
werden: Herrn Theo Meyer, Kursorganisator der Vapko, Tschudistr. 9, 9000
St. Gallen. Fiir Delegierte von Mitgliedergemeinden wird kein Kursgeld erhoben.

Adressiinderungen

Im Interesse einer liickenlosen Zustellung der Zeitschrift und aller iibrigen
Korrespondenzen ersuchen wir, Adressinderungen sofort dem Sekretir der Vapko,
Herrn Alphonse Steiger, Laboratorium der Urkantone, Féhneneichstr. 15, 6440
Brunnen, zu melden.



	Vom Sinn der Naturbetrachtung

