Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =

Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 70 (2020)

Heft: 3

Artikel: Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille (Ve siécle) : entre
devoirs des individus et idéal social

Autor: Roch, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

408 Artikel / Articles / Articoli

Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille
(Ve siecle), entre devoirs des individus et idéal social

Martin Roch

Wealth and Poverty in the Works of Salvian of Marseille: Between Individual
Duties and Social Ideals

Salvian of Marseilles, who lived in the 5" century, is best known for his De Gubernatione
Dei. In it, he paints a bleak picture of Roman society at a time when Germanic peoples
were migrating and settling in the western Roman provinces. Salvian dwells at length in
this work on the contrast between rich and poor, and thus also on the proper use of
material goods, either in relation to God or to others. This subject was still more central
in an earlier work of his, Ad Ecclesiam, in which he explicitly based his argument on the
first Christian community in Jerusalem as described in the Acts of the Apostles. The the-
sis here is that despite their differences, Ad Ecclesiam and De Gubernatione Dei were
aspects of the same train of thought, even though the works were likely addressed to dif-
ferent audiences.

Personnalité religieuse reconnue dans les milieux chrétiens du Midi de la Gaule
au V* siecle, Salvien de Marseille manifeste dans deux ouvrages qui nous ont été
conservés une sensibilité certaine au probleme de la richesse et de la pauvreté,
dans la société et dans I’Eglise de son temps.

L'existence de Salvien sest déroulée tout entiere dans la période des
invasions barbares et les derniéres décennies de 'Empire romain d’Occident.
Lui-méme mentionne dans ses écrits les désastres subis par les cités de la Gaule,
comme les sieges, les pillages et la ruine de Cologne ou de Treéves qui l'ont touché
de pres,! et il parle longuement des peuples barbares qui ont traversé et occupent
maintenant les provinces occidentales de I'Empire. Salvien dresse en méme
temps un tableau sombre des réalités sociales de la Gaule des premiéres
décennies du V* siecle.

Les tout premiers jours de 'année 407, la frontiére du Rhin a été franchie
par des Vandales, des Suéves, des Alains, qui ont pillé Mayence et Tréves avant
de se répandre a travers la Gaule. Aprés trois années de pillages, ils sont passés
en Espagne, puis les Vandales ont pris le controle de I’Afrique romaine, ou ils

Le présent travail a dabord été présenté lors des Journées suisses d’histoire en 2019, dans la méme
session que celui de Cristina Soraci, également publi¢ dans ce numéro de la RSH. 1l a été revu et
approfondi en vue de sa publication, notamment grace aux commentaires de deux lecteurs anony-
mes, que nous remercions ici.

1 Dans une lettre, Salvien évoque l'occupation de Cologne par les Francs. Cf. Salvien de Marseil-
le, Lettre I, 5-6, éd. et trad. Georges Lagarrigue, Salvien de Marseille. (Euvres, t. I, Sources chrétien-
nes (SC) 176, Paris 1971. Il évoque les siéges et pillages de Tréves dans le De Gubernatione Dei, VI,
72;75; 87; 89 (Georges Lagarrigue (éd.), Salvien de Marseille. (Euvres, t. II, SC 220, Paris 1975), dans
les notes suivantes, abrégé DGD. Les quatre livres de I'Ad Ecclesiam (AE) seront aussi cités dans cette
édition (t. I). Sauf indication contraire, la traduction reproduit celle de G. Lagarrigue.

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067



Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille (V© siécle)

ont établi un royaume en 439. Face a cette catastrophe, 'Empire n'est pas resté
inactif et a cherché a se lier et a fixer certains de ces peuples par le biais dun
foedus, et cela aussi pour consolider ses défenses devant la menace grandissante
des Huns. Quoique toujours partie intégrante de 'Empire, la Gaule a vu ainsi des
418 l'installation en Aquitaine des Wisigoths, le plus puissant des peuples
germaniques, depuis une trentaine dannées en quéte d'une «patrie» au sein de
I’Empire;? en 443, ce sont les Burgondes qui ont été installés dans la région
lémanique par le patrice Aetius.

Dans les mémes décennies, des Alpes a 'Espagne, Salvien et dautres sources
notent la résurgence des Bagaudes, ces groupes mal connus de paysans, d’hom-
mes libres déchus et appauvris révoltés contre un ordre social oppressif, plus
spécifiquement contre le systéme fiscal romain, et qui pouvaient inclure des
esclaves en fuite ou simplement des brigands.® Leurs actions violentes entraine-
rent des interventions militaires importantes de la part de 'Empire, notamment
dans la personne d’Aetius, qui écrasa le mouvement en 435-437.4

Le Midi de la Gaule, qui avait été conquis par Rome des la fin du II° siecle
av. J.-C., demeurait cependant une enclave impériale. Vers 400, le siege de la
Préfecture des Gaules avait été replié de Treves a Arles, qui restait une ville
importante, «la petite Rome des Gaules» (Gallula Roma Arelas),® ce qui ne lui
évita pas d’étre assiégée de maniére répétée au cours du V° siécle. A la méme
époque, Marseille était un port de commerce dynamique.”

2 Sur le déroulement de ces événements et la politique impériale a I'égard de ces peuples barba-
res, voir par exemple Michel Rouche, Clovis, Paris 1996, pp. 87-136, ou Pierre Rich¢, Philippe
Lemaitre, Les invasions barbares, 10° éd., Paris 2003.

3 Le phénomeéne a fait 'objet d’interprétations diverses. On en trouvera une présentation dans
Bruno Pottier, Peut-on parler de révoltes populaires dans I’ Antiquité tardive?, in: Mélanges de I'Ecole
frangaise de Rome - Antiquité, 123/n°2 (2011), accessible en ligne: http://journals.openedition.org/
mefra/438 (3.9.2020). Voir aussi I'étude que David Lambert a consacrée aux Bagaudes chez Sal-
vien: Salvian and the Bacaudae, in: S. Diefenbach, G. M. Miiller (éds), Gallien in Spitantike und
Frithmittelalter: Kulturgeschichte einer Region, Berlin 2013, pp. 255-276. On trouvera un recueil des
documents concernant les Bagaudes dans J. C. Sanchez Ledn, Les sources de T'histoire des Bagaudes:
traduction et commentaire, Besangon 1996, accessible en ligne: https://www.persee.fr/doc/ista_0000-
0000_1996_edc_603_1 (3.9.2020).

4 Cf. Chronica Gallica ad 452, a. 435, 437.

5 Ausone, Liste des villes célébres (Ordo Urbium nobilium), 10.

6 Pour une vue synthétique de I'évolution urbaine d’Arles aux IV°-VI* siécles, avec une attention
particuliére & l'archéologie, voir Simon T. Loseby, Arles in Late Antiquity: Gallula Roma Arelas and
Urbs Genesii, in: N. Christie, S. T. Loseby (éds), Towns in Transition: Urban Evolution in Late Anti-
quity and the Early Middle Ages, Aldershot 1996, pp. 45-70.

7 Cf. Simon T. Loseby, Marseille: A Late Antique Success Story?, in: The Journal of Roman Stu-
dies 82 (1992), pp. 165-185. Le Midi reste, sur le plan économique, toujours organiquement connec-
té au systéme mis en place par Rome depuis plusieurs siecles: cf. Robert B. Hitchner, Meridional
Gaul, trade and the Mediterranean Economy, in: J. Drinkwater, H. Elton (éds), Fifth-Century Gaul:
A Cirisis of Identity?, Cambridge 1992, pp. 122-131.

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067

409



410 Martin Roch

Centres administratifs et économiques, Arles et Marseille témoignent aussi
de la vitalité intellectuelle et religieuse de la Gaule du Midi, déja profondément
marquée par la christianisation. A c6té des importants sieges épiscopaux d’Arles
et de Marseille, on reconnait la présence d’évéques a Aix, Fréjus, Cimiez, Riez, La
Ciotat ... Déja bien implanté dans la région, le mouvement monastique a pris,
dans les premiéres décennies du V* siécle, un nouvel essor autour des monasteres
fondés a Marseille par Jean Cassien et sur I'ile de Lérins par Honorat.?

Les milieux chrétiens de la Provence tardo-antique apparaissent ainsi
marqués par une culture ascétique — plutét que monastique au sens strict -
dont nous mesurons le dynamisme et la fécondité a travers une floraison d’écrits
de la part de moines, d’évéques, dun laic méme (Prosper d’Aquitaine), qui
balisent le Ve et le VI® siecles jusquaux nombreux sermons de Césaire d’Arles
(mort en 542). L’influence de Lérins et des autres monastéres du Midi s’est
notamment exercée a travers les prétres et les évéques qui sy sont formés.’
Salvien offre un exemple représentatif de ces carriéres.

Salvien de Marseille: les écrits et la vie

Salvien de Marseille n'est généralement connu que des spécialistes de I’ Antiquité
tardive ou du haut Moyen Age. Une raison en est que sa biographie est
malheureusement tres lacunaire et que nous navons conservé quune partie de
son oeuvre. Pour l'essentiel, nous ne pouvons 'approcher qu’a travers ses propres
écrits et une notice de son contemporain Gennade de Marseille.'® Né sans doute
a la fin du IV© siecle, probablement a Tréves, Salvien a bénéficié d'une éducation
soignée, ce qui suggere quil est issu dune famille aisée, appartenant a I'élite

8  Cf. Jean Guyon, La christianisation, in: P.-A. Février [et al.], La Provence des origines a I'an
mil. Histoire et archéologie, Rennes 1989, pp. 408 -409.

9 Cf. ibid., p. 409; Marc Heijmans, Luce Pietri, Le ‘lobby’ lérinien: le rayonnement du monastére

insulaire du V¢ siécle au début du VII® siécle, in: Y. Codou, M. Lauwers (éds), Lérins, une ile sainte de
I’Antiquité au Moyen Age, Turnhout 2009, pp. 35-61.
10 «Salvianus, apud Massiliam presbyter, humana et divina letteratura instructus et, ut absque
invidia loquar, magister episcoporum, scripsit scholastico et aperto sermone multa, ex quibus ista
legi: De virginitatis bono ad Marcellum presbyterum libros tres, Adversum avaritiam libros quattuor,
De praesenti iudicio libros quinque, et pro eorum praemio satisfactionis Ad Salonium episcopum lib-
rum unum, et Expositionis extremae partis libri Ecclesiastes ad Claudium, episcopum Viennensem,
librum unum, [Epistularum librum unum] et in morem Graecorum De principio Genesis usque ad
condicionem hominis conposuit versu quasi Hexemeron librum unum, Homilias episcopis factas mul-
tas, Sacramentorum vero quantas nec recordor. Vivit usque hodie in senectute bona».

(Gennadius, De viris illustribus, 68, E. C. Richardson (éd.), Texte und Untersuchungen, XIV, 1,
Leipzig 1896, pp. 84-85; I'édition reproduite dans la Patrologia latina, PL 58 1099 A assigne le numé-
ro 67 au chapitre). On notera que Gennade désigne I’Ad Ecclesiam sous le titre de Ad avaritiam;
quand au De Gubernatione Dei, il apparait dans cette liste sous le titre De praesenti iudicio. Sur les
problémes soulevés par cette mention de Gennade, cf. Michele Pellegrino, Salviano di Marsiglia,
Rome 1940, pp. 54-64.

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067



Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille (V° siécle)

sociale provinciale. On ignore quand il a été baptisé, enfant ou adulte, mais une
de ses lettres indique qu’il était chrétien au moment de son mariage. Lui et sa
femme Palladia, devenue chrétienne avec son mariage, ont eu une fille, Auspi-
ciola.

Peut-étre déja a Treves,' ou dans le sud de la Gaule, ot il sest transféré,
Salvien sest «converti» aux idéaux ascétiques pour, écrit-il dans une lettre,
«augmenter sa religion»."? A cette époque, cette conversion a un mode de vie
chrétienne plus engagé consistait généralement, et au minimum, a se dédier plus
intensivement a la priére et aux bonnes ceuvres, mais aussi 8 donner une partie,
parfois tres consistante, de ses biens aux pauvres, normalement par I'intermé-
diaire de I'Eglise. Comme Palladia accompagnait Salvien dans ce nouveau style
de vie, il est probable que tous deux décidérent alors de suivre l'exemple de
nombreux couples chrétiens contemporains, notamment de bonne condition,
qui vivaient dans la continence, «comme frére et sceur». Une des lettres de
Salvien laisse entrevoir que ces décisions ont suscité la forte désapprobation, ou
du moins la préoccupation, des beaux-parents de Salvien, eux-mémes fraiche-
ment baptisés.'® Cette «conversion ascétique» a sans doute marqué un tournant
fondamental dans la vie de Salvien, et elle offre une clé de lecture essentielle de
ses écrits, si l'on admet avec Michele Pellegrino que l'ascétisme est «norme de
pensée et systtme de vie» et, dans le cas de Salvien, «outre un élément de sa
pensée, un miroir, et plus encore I'ame de sa personnalité».'4

11 Il sy trouvait depuis quelques décennies des ascétes, que Jérdme a rencontrés et dont Augustin
a entendu parler lors de son séjour a Milan (cf. Augustin, Confessions, VIIL, 6, 15).

12 Cf Lettre IV, 7.

13 Voir pour cela toute la Lettre IV. Des le II° siecle les paiens savaient que les chrétiens prati-
quaient le partage de leurs biens, comme en témoignent les écrits de Lucien de Samosate ou ceux, au
IV© siecle, de l'empereur philosophe Julien (Julien «I’Apostat»), mais aussi, indirectement, ceux dun
auteur chrétien comme Tertullien (III° s.). Pour I'empereur Julien, la pratique de la pauvreté évangéli-
que constitue une subversion de la société (cf. Marie-Odile Boulnois, La communauté chrétienne
primitive d’Actes 2, 44—47 chez les Péres grecs. Un modéle en question, in: M. Arnold, G. Dahan, A.
Noblesse-Rocher (éds), Actes 2, 44-47. La communauté des biens, Paris 2017, p. 60, n. 2).

14 Cf. Pellegrino, op. cit., p. 158: «l'ascetismo di Salviano, oltreché un elemento del suo pensiero, &
uno specchio, anzi &€ I'anima della sua personalita». Cet aspect n’est pas toujours pris suffisamment en
compte, méme chez des historiens aussi éminents quun Peter Brown, lequel indique que, comme
d’autres membres des élites locales, Salvien était un «notable appauvri» (Peter Brown, Through the
Eye of a Needle. Wealth, the Fall of Rome, and the Making of Christianity in the West, 350-550 AD,
Princeton 2012, dorénavant cité dans la trad. fr.: A travers un trou d’aiguille: la richesse, la chute de
Rome et la formation du christianisme en Occident, 350-550, Paris 2016, p. 450). On ne voit pas sur
quels éléments peut se fonder cette affirmation, alors que les maigres informations que nous possé-
dons sur Salvien pointent a I'évidence un appauvrissement volontaire, effectué pour des motifs ascéti-
ques (outre le passage a Lérins, on en lit peut-étre une allusion dans la Lettre IV, 14, ol Salvien fait
prononcer a sa femme ces mots: «je désire rendre a Dieu quelque chose, ne pouvant tout lui payer»
(Salvien, op. cit., I, p. 97). Une certaine indifférence aux motivations proprement religieuses des
acteurs de I'Eglise ancienne entraine le risque de contresens dans l'appréciation des rapports du chris-
tianisme et de la société, souligne Benoit Gain, “Travailler pour secourir I'indigent’: la finalité du tra-

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067

411



412 Martin Roch

Les conversi formaient presque une catégorie spécifique de fideles, a coté
des veuves, des vierges, des moines et des membres du clergé. Comme la décision
de se vouer a une forme plus ardente de vie chrétienne n'entrainait pas ipso facto
la profession monastique, Salvien a donc dans un premier temps continué a vivre
avec sa famille, soit dans le monde, soit en un lieu plus retiré mais prés d’un
monastére.' Plusieurs indices pointent vers celui de Lérins, établi depuis les
premiéres années du V° siécle au large de Cannes. A une date indéterminée,
Salvien a rejoint la communauté du monastere. Cest sans doute lors de cette
période lérinienne qu’il a composé les Livres de Timothée a IEglise (Ad
Ecclesiam), ouvrage publié probablement au plus tard autour de 440."¢

Comme tant dautres moines de son temps, Salvien a ensuite quitté le
monastére pour étre mis au service, en tant que prétre, dune communauté
chrétienne, certainement & Marseille. Cest dans cette nouvelle phase de sa vie
qu’il a rédigé, dans les années 440-450, I'ouvrage le plus souvent cité — mais pas
forcément bien étudié —, Du Gouvernement de Dieu (De Gubernatione Dei).\?

Il est mort a une date inconnue, mais en tout cas apres 468-470, période ou
Gennade écrivait: «il vit jusqu’a aujourd’hui dans une belle vieillesse».'® Le
méme Gennade rapporte que Salvien a composé une ceuvre abondante,
aujourd’hui en bonne partie perdue.’? A part les neuf Lettres, tous ses écrits
semblent avoir porté sur des sujets religieux (exégese, sermons, etc.) et ont
probablement été rédigés en lien avec des circonstances ou des questions
concretes, pour ne pas dire «existentielles».

Une lecture méme superficielle du Gouvernement de Dieu et des Livres de
Timothée a I'Eglise, ses deux seuls écrits conservés en dehors des lettres, permet
de noter que Salvien naborde pas seulement du point de vue dune morale
chrétienne individuelle le probleme de la richesse, mais qu’il l'envisage aussi et
surtout dans sa dimension sociale, ecclésiale ou civile. Il le fait en exposant ses
bons et mauvais usages, cest-a-dire les comportements plus ou moins critiqua-
bles des riches, et les conséquences qu’ils entrainent pour les personnes de rang
inférieur, et plus généralement pour tous ceux considérés comme «pauvres».2°

vail selon saint Basile de Césarée, in: P. G. Delage (éd.), Les Péres de I'Eglise et la voix des pauvres,
La Rochelle 2006, p. 190.

15 «Les conversi se regroupaient volontiers a proximité des communautés religieuses» (Lagarrigue,
op. cit, I, p. 12).

16 Ausujet de la datation de 'ceuvre, cf. Lagarrigue, op. cit., I, p. 30.

17 Sur la datation de cet ouvrage, cf. Lagarrigue, op. cit., II, pp. 11-15.

18 Cf. Gennadius, op. cit.

19 Cf. idem.

20 Les «pauvres» incluaient aussi les personnes disposant normalement d’un revenu mais vulnéra-
bles aux imprévus, voire a des fonctionnaires corrompus susceptibles de les en priver (cf. Claude
Lepelley, Saint Augustin et la voix des pauvres. Observations sur son action sociale en faveur des
déshérités dans la région d’'Hippone, in: Delage, op. cit., pp. 208-209). Par ailleurs, dans le langage
ecclésiastique, subvenir aux besoins des «pauvres» pouvait signifier de maniére spécifique soutenir

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067



Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille [V° siécle)

De nombreux auteurs se sont déja intéressés, selon différentes perspectives,
a la maniére dont Salvien parle de la richesse et des injustices quelle cause, dans
I’Eglise ou dans la société de son temps.?’ En 1956, Eberhard Bruck a souligné
dans un ouvrage toujours fondamental que Salvien occupait une place a part
parmi les auteurs chrétiens anciens ayant traité des testaments et transmissions
d’héritages en faveur des pauvres, et que sur cette question il devait étre
rapproché de Basile et de Chrysostome plut6t que d’Augustin.?2 Plus récemment,
Rosemarie Niirnberg a pour sa part mis en évidence que ce sont précisément
lascese et la «Weltanschauung» monastique qui furent les moteurs de la
pastorale et de l'assistance des pauvres dans le Midi de la Gaule a I'époque de
Salvien.?

Sur le probléme de la richesse dans le christianisme ancien, il est désormais
indispensable de se référer a deux ouvrages, tous deux parus en 2012. Dans Les
banquiers du Seigneur, Valentina Toneatto met en évidence la rationalité
économique et théologique reliant richesses et salut que les Peres de I'Eglise et les
moines cénobites ont mise en oeuvre; les spécificités de cette rationalité chez
Salvien sont étudiées en relation avec celles de Peres grecs mais aussi d’évéques
du nord de I'Ttalie liés & Ambroise de Milan.?* Le second ouvrage est celui de
Peter Brown, Through the Eye of a Needle,?® dans lequel Salvien figure en bonne
place.?6 Le grand érudit et penseur de I’Antiquité tardive rappelle la nécessité de
situer treés précisément Salvien dans son contexte historique et social et de
rattacher ses écrits aux débats et aux préoccupations de groupes ecclésiastiques
et sociaux spécifiques, «convertis» et ascetes, ou «petite noblesse» — nous
reviendrons plus loin sur ce dernier terme.

économiquement les évéques et leur clergé, mais aussi les moines (cf. Valentina Toneatto, Les ban-
quiers du Seigneur: évéques et moines face a la richesse (IV°-début IX® siécle), Rennes 2012, pp. 192
193.

21 Les monographies entiérement consacrées a Salvien restent rares. Toujours indispensables
sont: Pellegrino, op. cit., et Jan Badewien, Geschichtstheologie und Sozialkritik im Werk Salvians von
Marseille, Gottingen 1980.

22 Cf. Eberhard F. Bruck, Kirchenviter und Soziales Erbrecht: Wanderungen religioser Ideen
durch die Rechte der ostlichen und westlichen Welt, Berlin, Géttingen, Heidelberg 1956.

23 Cf. Rosemarie Niirnberg, Askese als sozialer Impuls. Monastisch-asketische Spiritualitit als
Wurzel und Triebfeder sozialer Ideen und Aktivititen der Kirche in Siidgallien, Bonn 1988.

24 Cf. Lepelley, op. cit.

25  Cf. Brown, op. cit. Peter Brown a complété cet imposant travail avec deux autres publications
sur des thémes connexes: The Ransom of the Soul: Afterlife and Wealth in Early Western Christia-
nity, Cambridge (MA.) 2015; trad. fr.: Le prix du salut: les chrétiens, I'argent et I'au-dela en Occident:
[II*-VII® siécle, Paris 2016; Treasure in Heaven: The Holy Poor in Early Christianity (The Page-
Barbour lectures at the University of Virginia), Charlottesville 2016.

26  Ce chapitre a été anticipé dans une conférence intitulée: Salvian of Marseilles. Theology and
social criticism in the last century of the western empire, Dacre Lecture 2010, Dacre Trust 2010,
accessible en ligne: https://josefranciscoescribanomaenza.files.wordpress.com/2014/11/descargar7.pdf
(3.9.2020).

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067

413



414 Martin Roch

Citons encore I'important article que Glenn W. Olsen a consacré en 1982 a
la premiére communauté de Jérusalem en tant que modéle de réforme ecclésiale
pour Salvien.?

Ces travaux remarquables, et dautres encore que l'on citera au cours de cet
article, n'ont pas manqué de souligner que Salvien se référe constamment a
I'Ecriture sainte pour étayer ses propos, ni qu’il cite I'exemple de partage des
biens et de solidarité offert, selon les Actes des apotres, par la premiére
communauté chrétienne a Jérusalem (Ac 2, 42-45 et Ac 4, 32-37). Etant donné
Iimportance accordée deés I'’Antiquité a ces passages des Actes,?® on peut se
demander quel usage Salvien en fait dans ses écrits, quels éléments il souligne, et
sous quelles formes ils impregnent sa pensée. Nous aborderons cette question en
prenant en compte — a la différence d’études antérieures — a la fois 'Ad
Ecclesiam et le De Gubernatione Dei. Plus précisément, nous entendons mettre
en évidence que Salvien ne se limite pas a un rappel des gestes concrets de
partage des premiers chrétiens, mais qu’il en dégage une «loi» intrinseque, le
«commandement nouveau» (cf. Jn 13, 34), sorte de synthése, fonciérement
collective, de tous les mandata que doivent observer les chrétiens. On montrera
enfin que, plus largement, dans 'Ad Ecclesiam comme dans le De Gubernatione
Dei, Salvien ne perd jamais de vue l'idée de la fraternité chrétienne, ou celle
d’une solidarité simplement humaine, porteuse de conséquences pour tous,
notamment pour les riches et I'usage qu’ils doivent faire de leurs biens.??

Richesse et pauvreté: références bibliques

Dans la Bible - Ancien comme Nouveau Testament —, le devoir de l'aumoéne, de
l'assistance aux pauvres de toutes sortes, est fréquemment rappelé.®® La littérature
chrétienne antique reprend a l'envi ces préceptes.?!

Dans l'ensemble des livres bibliques, le tableau de la communauté chrétien-
ne originelle décrite dans les Actes des apotres se distingue par l'accent mis sur la

27 Glenn W. Olsen, Reform after the Pattern of the Primitive Church in the Thought of Salvian of
Marseilles, in: The Catholic Historical Review, 68/n°1 (1982), pp. 1-12. De son c6té, Luce Pietri a
étudié riches et pauvres dans '’Ad Ecclesiam de Salvien de Marseille, mais sans mentionner les réfé-
rences faites par Salvien a la premiére communauté de Jérusalem (cf. L. Pietri, Riches et pauvres dans
I'Ad Ecclesiam de Salvien de Marseille, in: Delage, op. cit., pp. 149-161.

28 Sur ces textes et leur réception dans les premiers siécles de I'Eglise, on lira avec profit larticle
de Cristina Soraci publié dans ce méme numéro de la RSH.

29 Jean Cassien, en revanche, voit dans les monastéres - ceux d’Egypte - les seuls lieux suscepti-
bles de raviver la communion fraternelle et la communauté des biens pratiquées dans les débuts de
I'Eglise (cf. Conférences, XVI1II, 5; Institutions cénobitiques, 5). Sur ce point, voir Brown, A travers un
trou d’aiguille, op. cit., p. 416.

30  Voir par exemple Es 58, 6-10; Ps 82, 3; Mt 25,31-46; 1 ]Jn 3, 17-18; Jc 1, 27.

31 Cf. Peter Brown, Poverty and Leadership in the Later Roman Empire, Menahem Stern Jerusa-
lem Lectures, Hanovre (NH) 2002, pp. 16-26.

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408 -425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067



Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille (V° siécle)

fraternité effective qui y était réalisée. Le livre des Actes, sans doute écrit vers 80,
dresse ce tableau principalement dans deux passages: Ac 2, 42-45 et Ac 4, 32-
37.32 On vy lit que les croyants étaient «un seul cceur et une seule ame» (Ac 4,
32), unis autour des apdtres, dans la priére, la fraction du pain, les membres plus
aisés de la communauté partageant leurs biens avec les autres qui se trouvaient
dans le besoin. Il ny avait ainsi aucun indigent parmi eux (Ac 4, 34).

Salvien, converti depuis un certain temps a l'ascétisme, et qui a méme vécu
dans une communauté monastique, semblerait destiné a appuyer sur ces textes
son discours sur le bon usage des biens. Or, a premiere vue, il est décevant de
constater que Salvien ne les cite que rarement: en tout et pour tout deux fois, et
uniquement dans I’Ad Ecclesiam.®® Néanmoins, cet emploi mérite dautant plus
de retenir notre attention que Salvien compte, avec Jean Cassien, parmi les rares
auteurs latins anciens qui citent explicitement Ac 2, 42-45, et précisément a
propos de la mise en commun des biens®* - Ac 4, 32-37, en revanche, semble
étre plus souvent cité dans la tradition latine.?® De plus, cest avec une vigueur et
un mordant uniques en son temps que Salvien cite en exemple la premiere
communauté de Jérusalem.3¢

32 Un troisiéme passage (Ac 5, 1-11) signale le contre-exemple de cette disponibilité sincére a
assumer responsabilité pour ses propres biens devant Dieu et devant la communauté: Ananias et
Saphira meurent aprés avoir prétendu remettre aux Apotres la totalité de la somme obtenue par la
vente d’'une propriété. Nous ne nous attarderons pas sur ce texte, puisque Salvien ne le cite quune
fois, et, comme la plupart des auteurs anciens, en lien avec le mensonge plus quiavec le sujet de la
richesse (cf. DGD, VI, 4). L’épisode d’Ananias et Saphira a été abondamment commenté par les Pe-
res de 'Eglise depuis Tertullien et chez les auteurs ascétiques ou monastiques (cf. Isabelle Rosé, Ana-
nie et Saphire ou la construction d'un contre-modéle cénobitique (II°'-X* siécle), in: Médiévales 55
(2008), mis en ligne le 20 mars 2011, http://medievales.revues.org/5445 (20.10.2014)).

33 Il connait pourtant trés bien les livres bibliques, qu’il cite presque tous dans ses ceuvres (cf.
Pellegrino, op. cit., p. 159 et I'index scripturaire publié par Lagarrigue, op. cit., II).

34  Cf. Boulnois, op. cit., p. 53, (o 'A. mentionne plus spécifiquement Ac 2, 44-47). Il semble
que les Peres citent plus souvent Ac 4, 32-35 (cf. ibid., p. 56). Les sondages que nous avons pu
effectuer montrent que le livre des Actes en tant que tel a été peu commenté a I'époque patristique.
Ac 2, 42-45 et 4, 32-37 semblent rarement cités dans les discussions sur pauvreté et richesse. Ainsi,
pour rester dans le cadre de la Gaule, Eucher, contemporain et ami de Salvien, ne les mentionne pas
dans ses Instructions a Salonius alors que le livre des Actes est 'un des écrits néotestamentaires qu’il
cite le plus (cf. Gustave Bardy, La littérature patristique des Quaestiones et responsiones sur I’Ecriture
sainte (suite), in: Revue biblique 42 (1933), p. 18, n. 2); les canons des conciles gaulois du V* siecle
ne les citent pas non plus, méme a propos de lassistance aux démunis: cf. Vaison (442), Agde (506),
Statuta Ecclesiae Antiqua (442-506). Cest comme si la dimension sociale ou collective de I'apparte-
nance a I'Eglise avait été perdue, du moins par rapport au modele offert par les Actes.

35  Clest ce que révéle un premier sondage: voir ainsi Cyprien, Lettre VII; Lunité de I'Eglise; Les
bonnes oeuvres et les aumones; Jérdme, Lettres, XIV; LIIT; LXXI; CXVIIT; CXXX; etc. Augustin, pro-
moteur de la vie communautaire, s’y référe fréquemment: voir par exemple sa Lettre CCXI («régle»
destinée aux religieuses d'un monastére qu’il a fondé); La doctrine chrétienne, 111, 6; Exposés sur les
Psaumes, CII; CXXXII; CXXXIII; & noter qu'Augustin cite souvent Ac 4, 32 dans des développe-
ments doctrinaux, par exemple dans les Traités sur 'Evangile de Jean., XIV ; XVIII; XXXIX.

36  Cf. Olsen, op. cit, p. 2.

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067

415



416 Martin Roch

Ad Ecclesiam

Salvien a publié les quatre livres de ’Ad Ecclesiam sous le pseudonyme
Timothée, le disciple de saint Paul, un choix qui n’est pas dit au hasard.?” Salvien
lui-méme explique dans une lettre que le nom Timothée signifie «honneur de
Dieu», et que c’est le motif de la composition de 'ouvrage.®® Mais on peut aussi
observer des analogies dans les contenus: dans sa Premiére Lettre a Timothée,
Paul recommande a son disciple lassistance aux veuves, le refus de l'avarice et la
recherche de la vraie richesse - thématique également centrale de 'Ad Eccles-
iam; de méme, une notion-clé de I'Ad Ecclesiam, sufficentia (en suffisance), se
trouve déja dans 1 Tm.* Par ailleurs, les vices que dénonce Salvien font écho a
un passage de la Seconde Lettre de Paul & Timothée:

Sache bien ceci: dans les derniers jours surviendront des temps difficiles. Les
hommes, en effet, seront égoistes, apres au gain, fanfarons, orgueilleux, blasphéma-
teurs, rebelles a leurs parents, ingrats, sacrileges, sans coeur, implacables, médisants,
sans discipline, cruels, ennemis du bien, traitres, emportés, aveuglés par lorgueil,
amis des plaisirs plutdt quamis de Dieu; ils garderont les apparences de la piété,
mais en auront renié la puissance ... (2 Tm 3,1-5; TOB).

En tant que «Timothée», disciple du Paul fondateur et organisateur d’Eglises,
Salvien adresse les différents livres de son ouvrage aux chrétiens laics, aux
moines et religieux, et aux clercs, qui tous composent I’Ecclesia.

Il y dénonce l'avarice généralisée faisant que les uns et les autres ne donnent
pas de leurs biens a 'Eglise, ni de leur vivant ni méme par testament.* Méme les

37  Cf. Roberto Alciati, Monaci, vescovi e scuola nella Gallia tardoantica, Roma 2009, pp. 94-95.
Peter Brown releve que la figure de Paul émerge plus clairement dans les derniéres décennies du IV*
siécle, «la génération de saint Paul» (cf. Treasure in heaven, op. cit., pp. 79-80). Comme l’illustre le
choix fait par Salvien, les Péres voient dans ’Apdtre non seulement le théologien mais aussi «l'arché-
type du docteur et du prédicateur» (Pierre Boucaud, Corpus Paulinum. L'exégése grecque et latine des
Epitres au premier millénaire, in: Revue de l'histoire des religions 3 (2013), p. 306.

38 Cf. Lettre IX, 19. On peut considérer cette lettre comme une sorte de préface a ’Ad Ecclesiam.
Luce Pietri relie 'anonymat voulu ici par Salvien aux positions «outranciéres» qu’il y défend, a savoir
pratiquement une redistribution générale des richesses (cf. Pietri, op. cit., p. 151.)

39 Luce Pietri I'a relevé, mais sans souligner le lien entre cet emploi et l'attribution de l'ouvrage a
Timothée: cf. ibid., p. 158; en 2 Tm, on a en outre une sorte de miroir dans lequel Salvien pouvait se
refléter, par exemple: «ce n'est pas un esprit de peur que Dieu nous a donné, mais un esprit de force,
damour et de maitrise de soi. N'aie donc pas honte de rendre témoignage a notre Seigneur» (2 Tm 1,
7-8); «proclame la Parole, insiste a temps et a contre-temps, reprends, menace, exhorte» (ibid., 4, 2).
Comme Pécrit Peter Brown, Salvien «était Timothée — le Timothée a qui Saint Paul avait écrit tant de
conseils sur la gestion de I'église» (a la différence de la traduction francaise de son livre, Brown écrit
bien: «He [= Salvian] was Timothy»: Through the Eye of a Needle, op. cit., p. 436; cf. p. 438 de la
trad. fr.).

40 L'importance de ce théme se reflete dans le titre Adversum avaritiam, utilisé par Gennade, ou
Adversus avaritiam retenu par certains des manuscrits ainsi que dans I'édition de la Patrologia latina
(PL 53); on le retrouve dans les traductions anciennes de l'ouvrage, par exemple celles de Pierre Gor-
se, (Euvres de Salvian, evesque [sic!] de Marseille, chez Gaspard Meturas, Paris 1655, ou celle de

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067



Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille (V° siécle)

religieux conservent une partie de leurs propriétés contrairement a leurs engage-
ments. Salvien exprime la un radicalisme qui le rattache sans conteste aux
milieux ascétiques du temps et aux débats qui les agitaient sur les manieres les
plus parfaites de réaliser les idéaux chrétiens.*' Son écrit reflete peut-étre aussi la
préoccupation des évéques, du sud de la Gaule en l'occurrence, de continuer a
disposer de ressources suffisantes, surtout par le biais de donations substantielles
effectuées par les membres du clergé les plus fortunés.*2

L'ouvrage s’inscrit dans une longue tradition littéraire chrétienne® et touche
de multiples aspects des biens matériels: ils sont un don de Dieu, ou plutét un
prét; tous les humains sont débiteurs envers Dieu, qui les a créés, les a pourvus
de tout bien, et sauvés; offrir de ses propres biens permet den acquérir des
spirituels; faire don de ses biens est une forme de thésaurisation puisqu’ils sont
«placés en dépdt» dans le Ciel; agir ainsi, c’est penser a son propre bien et a celui
des autres, notamment les pauvres.*

La premiére communauté chrétienne, modeéle explicite

Mais il faut surtout souligner ici un autre aspect: répétant ce que dautres auteurs
ascétiques ont écrit avant lui, Salvien déplore le fait qu'en croissant I'Eglise s’est
affaiblie,*® en contraste avec ce quelle a été a ses débuts - allusion limpide a la
description des Actes des apotres:

elle n'est plus, I'insigne et éminente félicité que connut jadis ton premier peuple,
quand tous ceux qui reconnaissaient le Christ, échangeaient les biens caducs de ce
monde contre les richesses éternelles des cieux, se privaient des choses présentes

Grégoire-Collombet, Oeuvres de Salvien, t. I, Paris 1833. En revanche, le titre Ad Ecclesiam refléte
mieux la pensée de Salvien, pour qui 'avarice est racine de tous les maux et concerne donc tous les
chrétiens (cf. Lagarrigue, op. cit., I, pp. 43-44).

41 Voir Pietri, op. cit., p. 151. Pour Peter Brown, «I’Ad Ecclesiam est typique de l'esprit qui régnait
parmi les sancti de Provence. Une veine de radicalisme parcourt tous les textes qu'ils écrivirent pour
pousser un petit groupe d’élus a adopter des attitudes plus rigoureuses envers le monde qui les entou-
rait» (Brown, A travers un trou daiguille, op. cit., p. 438).

42 On connait bien le cas du richissime Pinianus, presque forcé par la foule d’'Hippone de devenir
évéque pour qu’il assiste généreusement les pauvres (cf. Augustin, Lettre CXXVI). Sur la situation des
évéques du sud de la Gaule, cf. Brown, ibid., p. 441. Il ne faut cependant pas perdre de vue que 'Ad
Ecclesiam a probablement été rédigé avant que Salvien ne rejoigne le clergé et 'Eglise de Marseille: on
doit donc se demander si la vie monastique a Lérins (éventuellement la vie ascétique menée en famil-
le pres du monastére) permettait de percevoir aussi clairement les préoccupations des évéques du
continent.

43 Outre larticle de C. Soraci et P. Brown, A travers un trou daiguille, déja cités, voir les textes
réunis dans Helen Rhee (éd.), Wealth and Poverty in Early Christianity, Minneapolis 2017.

44 Cf Toneatto, op. cit., pp. 169-170.

45  Salvien ne détaille pas I'histoire de ce «déclin» (cf. Olsen, op. cit., p. 10).

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067

417



418 Martin Roch

dans l'espoir éclatant des biens futurs, et se procuraient des richesses immortelles en
désirant la pauvreté présente.*

Et un peu plus avant, il appuie son jugement en citant a la lettre les Actes:

ou est ce témoignage des écrits divins sur tes vivantes vertus: La rmultitude des
croyants navaient quun coeur et quune dme; nul ne disait sien ce qui lui appartenait
(Ac 4, 32)? Ce témoignage aujourd’hui - 6 douleur et lamentation — tu le conserves
seulement par la lecture, tu nas plus la vertu de le vivre; tu y participes seulement
par ta science, tu en es exclue par ta conscience!4?

§’il dénonce le manque de générosité des laics mais aussi des sancti (les adeptes
de l'ascétisme et les religieux), s’il sadresse directement a tout homme ou femme
qui le lit et se retrouve dans ce comportement, Salvien a aussi devant les yeux
I'ensemble de la communauté chrétienne.*® Rappelons que la tradition manuscri-
te la plus stire signale que l'ouvrage est destiné «Ad Ecclesiam»: «a l'attention de
I'Eglise».

Un passage du Livre III est trés clair sur ce point (nous soulignons les
passages significatifs):

les vertus pratiquées encore aujourd’hui par quelques imitateurs du Christ I'ont été
jadis [...] non point par un petit nombre de fidéles mais par des peuples entiers [...].
Que disent, en effet, les Actes des apotres dont les faits sont encore aujourd’hui
nouveaux et placés pour ainsi dire sous nos yeux? “Tous les croyants mettaient tout
en commun’ (cf. Ac 2, 44; 4, 32); et encore: ‘Une grande grace était en tous. Aussi
parmi eux nul n’était dans le besoin; car tous ceux qui possédaient des terres ou des
maisons les vendaient, apportaient le prix de la vente et le déposaient aux pieds des
apotres’ (cf. Ac 4, 33-35); et ailleurs: ‘Nul ne disait sien rien de ce qui lui
appartenait’ (Ac 4, 32).

Et ce nest pas dun petit nombre de croyants que parle UEcriture [...] On peut en effet
juger quelle était alors dans I'Eglise primitive la multitude des fidéles par ce simple
fait que dans les tout débuts, en deux jours, au dire des livres saints, huit mille
hommes s’adjoignirent a I'Eglise. [...]

Tout dge, toute condition trouve donc ici un modéle a suivre.*?

Certes, tout le développement de I'Ad Ecclesiam vise a convaincre les fidéles
fortunés a se montrer généreux envers I'Eglise, de leur vivant ou au moins a
travers leur testament. Il n'empéche que, sur un plan bien plus fondamental,

46 AE, L 2.

47  AE L 5.

48 Cf. Niirnberg, op. cit., pp. 148-149; David Lambert, The Uses of Decay: History in Salvian’s De
gubernatione dei, in: Augustinian Studies 30 (1999), p. 124.

49  AE, 111, 41-44.

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067



Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille [V® siécle)

Salvien refuse dadmettre - a la différence, par exemple, d'un Augustin® - que
les inégalités sociales soient acceptées par Dieu. Et plutét que des aumones,
«simples adoucissements passagers»,5 ce qu'il veut, c’est une Eglise solidaire sur
le plan économique, les riches se faisant pauvres de maniére a ce que chacun ait
«a suffisance»: on retrouve ici la notion de «sufficentia», un objectif que Salvien
emprunte — nous l'avons noté — a la Premieére Lettre a Timothée, ou elle est
l'expression de la véritable pietas (cf.1 Tm 6,6).52

Autre indice que Salvien voit dans I'Eglise primitive de Jérusalem le mode¢le
de comportement a la fois pour I'individu et pour la communauté: il la désigne
comme «peuple» (populus).5® L'emploi de ce terme est significatif et permet de
dégager un lien entre I’Ad Ecclesiam et le second grand ouvrage de Salvien.

De Gubernatione Dei

Cet ouvrage, inachevé mais environ deux fois plus long que I'Ad Ecclesiam, est
souvent cité par les historiens de la période des invasions barbares et de la fin de
I’Empire en Occident. Salvien l'a écrit pour répondre a un probleme, qu’il expose
ainsi:

on me demande [...] pourquoi, si tout est dans ce monde conduit par le soin, le
gouvernement et le jugement de Dieu, la condition des Barbares est de loin meilleure
que la notre; pourquoi, méme parmi nous, le sort des bons est plus dur que celui des
mauvais; pourquoi les gens honnétes végetent et les malhonnétes prosperent;
pourquoi tout tombe a la discrétion de pouvoirs particulierement iniques.5

En revisitant T'histoire d’Israél et de I'Eglise, et en recourant a tous les instru-
ments de la rhétorique a sa disposition, Salvien entend d’abord démontrer que
Dieu n'est pas indifférent au sort de '’humanité. Puis il explique pourquoi de son
temps les bons souffrent et les méchants prosperent, pourquoi les Barbares
triomphent et les Romains (chrétiens) sont défaits: la cause en est que les
chrétiens, et notamment les nobiles et les riches - catégories désormais quasi

50  Cf. Augustin, Sermon XXXIX, 6.

51  Pietri, op. cit., p. 157.

52 Salvien parait s’inspirer de tout ce passage: «...est autem quaestus magnus pietas cum sufficien-
tia nihil enim intulimus in mundum haut dubium quia nec auferre quid possumus habentes autem
alimenta et quibus tegamur his contenti sumus nam qui volunt divites fieri incidunt in temptationem
et laqueum et desideria multa inutilia et nociva quae mergunt homines in interitum et perditionem
radix enim omnium malorum est cupiditas quam quidam appetentes erraverunt a fide et inseruerunt
se doloribus multis» (1 Tm 6, 6-10; Vulg.). Tertullien écrit que la contribution mensuelle volontaire
des fideles pour subvenir aux nécessités dautres fideles est un «dépot de la piétén: «quasi deposita
pietatis» (Apologétique, 39, 6).

53  Cf. AE, I, 2, op. cit. E. F. Bruck reléve aussi que le but de Salvien est que fous les chrétiens
suivent le Christ a la perfection (cf. Bruck, op. cit., p. 111). Voir aussi Badewien, op. cit., p. 151.

54  DGD,1II, 2.

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067

419



420 Martin Roch

interchangeables, écrit-il —,5° ne respectent pratiquement rien de la Loi divine, a
savoir d’abord le double commandement d’aimer Dieu et d’aimer son prochain,
dont Salvien décline les implications pour le chrétien notamment au Livre IIL
Rares sont ceux qui se montrent fideles, et ce sont surtout des sancti.

Le De Gubernatione Dei, écrit sans doute quelques (ou plusieurs?) années
aprés I'Ad Ecclesiam, et sur un probleme différent, revient pourtant sur des
thémes moraux et ascétiques analogues, mais avec une perspective plus vaste et,
selon Michele Pellegrino, «une plus grande maturité de pensée, sans doute due
aux années passées dans lexercice du ministére sacerdotal au contact avec la
réalité de la vie sociale».® L'originalité de I'ouvrage dans le panorama littéraire
contemporain a été maintes fois soulignée.5’

La premiére communauteé chrétienne, modele implicite

Aussi riche et original soit-il dans sa lecture des maux affligeant la société
romaine de son temps,%® le De Gubernatione Dei semble a premiere vue décevant
pour notre propos. En effet, a la différence de I'Ad Ecclesiam, Salvien ny
mentionne nulle part la premiére communauté chrétienne de Jérusalem.%
Cependant, ce modele reste présent a l'esprit de Salvien, qui s’y référe de maniére
allusive, et cela surtout en exposant les conséquences sociales qu’il comporte, ou
devrait comporter, dans un Empire officiellement chrétien.
Dans un passage du livre V, Salvien affirme ainsi:

l'affection et la charité [sont la] vertu primordiale selon I'enseignement du Seigneur,
vertu que non seulement il nous recommande dans toutes les Saintes Ecritures mais
encore dans ses propres paroles, lorsqu’il dit: ‘En cela on saura que vous étes mes
disciples, si vous vous aimez les uns les autres’ (Jn 13, 35).4

La citation tirée de I'évangile de Jean renvoie clairement au méme style de vie
attribué par les Actes des apoétres a la communauté primitive de Jérusalem. Et

55  Cf. DGD III, 52-55. Christophe Badel l'a aussi noté: cf. La Noblesse de 'Empire Romain: Les
Masques et la Vertu, Seyssel 2005, p. 196.

56  Pellegrino, op. cit., p. 79.

57  Voir avant tout Badewien, op. cit., part. pp. 167-174.

58  La bibliographie sur le sujet senrichit réguliérement. Outre les travaux déja cités, voir aussi,
parmi les plus récents: David Lambert, The Barbarians in Salvian’s De Gubernatione Dei, in: St. Mit-
chell, G. Greatrex (éds), Ethnicity and Culture in Late Antiquity, London 2000, pp. 103-115; id.,
Salvian and the Bacaudae, in: S. Diefenbach, G. M. Miiller (éds), op. cit., pp. 255-276; Michael Maas,
Ethnicity, Orthodoxy and Community in Salvian of Marseilles, in: J. Drinkwater, H. Elton (éds), op.
cit., pp. 275-284.

59  Ce point a déja été remarqué par Badewien, op. cit. p. 150.

60 En effet, «les princes sont chrétiens, il n’y a pas de persécution, la religion nest pas inquiétée,
nous ne sommes pas forcés de faire la preuve de notre foi par de plus rudes épreuves» (DGD, 111, 21).
61 DGD,V, 15.

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067



Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille [V° siécle)

Cest plutdt cette référence johannique que Salvien semble suivre dans son De
Gubernatione Dei. 11 l'insére ainsi dans les développements ou il oppose le
comportement moral des Barbares a celui des Romains: ces derniers non
seulement ne saiment pas réciproquement mais se persécutent les uns les autres,
se jalousent, sont désunis: citoyen contre concitoyen, voisin contre voisin,
parents contre parents.5?

Plus haut dans l'ouvrage il a déja rappelé que le commandement de I'amour
réciproque n’est pas observé:

Dieu nous ordonne de nous aimer les uns les autres, mais nous nous déchirons tous
par une haine mutuelle. Dieu nous ordonne de donner nos biens aux indigents: tous
au contraire, nous nous jetons sur le bien d’autrui.®3

Il est significatif que cette dénonciation de relations sociales rendues délétéres
par le manque de bienveillance débouche sur celle de linjustice des pratiques
contemporaines de la perception fiscale. Salvien lui-méme explicite le rapport
entre les deux: «Combien [ce méfait] est-il cruel, combien dérive-t-il de I'impiété
précédente!»%

Au «invicem» du commandement de l'amour réciproque correspond main-
tenant, nous dit-il, le «invicem» de la ruine des Romains par les Romains:

la perception des impdts permet aux Romains de se ruiner réciproquement
(invicem). Pas réciproquement (invicem) a vrai dire [...]. Le plus grand nombre
voit son bien confisqué par quelques hommes qui considerent la levée publique des
impdts comme une proie qui leur appartient» .

Les premiers chrétiens de Jérusalem avaient supprimé la distinction entre «tien»
et «mien»;% maintenant, au contraire, les riches considérent comme «leurs» les
biens d’autrui - ceux des pauvres en particulier — grace auxquels ils font des
largesses aux émissaires de hauts dignitaires. Et Salvien de les invectiver: «Toi
qui donnes du mien, donne aussi du tien!»%?

La fraternité romaine (chrétienne) est ainsi brisée: alors que les Romains
devraient avoir entre eux des rapports fraternels (cf. V, 37), certains fratres
nostri préférent s’installer parmi les Barbares pour fuir I'impét.

Et nous nous étonnons que les Barbares nous réduisent en captivité, quand nous-
mémes nous rendons captifs fratres nostros!*®

62 Cf.DGD,V,15-16.

63 Ibid, III, 43.

64 Ibid,V,17.

65 Idem.

66  Voir en part. Ac 4, 32: «nul ne considérait comme sa propriété 'un quelconque de ses biens».
67 DGD,V, 3l

68  Ibid,V, 46.

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067

421



422 Martin Roch

Ce lexique de la fraternitas®® correspond bien aux passages des Actes des apotres,
et maintenant de I’évangile de Jean, qui guident nos analyses. Mais il est encore
possible de déceler dans le De Gubernatione Dei dautres traces, plus allusives, de
ce modele de communauté, base d'un partage des richesses.

Contrastes avec le modele

En adéquation avec le ton fortement polémique de I'ensemble de l'ouvrage, ces
allusions sont faites sur un mode négatif, dont voici quelques exemples. En
premier lieu, les chrétiens manquent entre eux de respect et de bienveillance: ils
n’évitent pas les proces (cf. III, 22); au contraire, ils cherchent a dépouiller
entierement leurs adversaires (cf. III, 23); ils cherchent a se venger des offenses
recues (cf. ITI, 24); quant au précepte «Ce que vous voulez que les hommes vous
fassent, faites-le-leur aussi» (Mt 7,12), Salvien ironise: «Ce que nous voulons
que les autres nous fassent, nous le savons trés bien, mais ce que nous devons
nous-mémes faire aux autres, nous I'ignorons».” De nouvelles citations de saint
Paul amenent Salvien a le souligner: «loin de faire en faveur dautrui quelque
chose qui soit & notre détriment, nous veillons tous essentiellement a notre
intérét, et cela au détriment des autres».”

Puis dans une sorte d’inversion de l'amour réciproque, on constate une
expansion des péchés des individus aux dimensions de la société (cf. IV, 20-21):
cest ainsi que les charges publiques sont achetées pour mieux exploiter les
autres, que ce soit en Espagne, en Gaule, en Afrique (cf. IV, 21). La société
chrétienne tout entiere devrait vivre dans la justice et la fraternité, mais ce n'est
pas le cas, et cela quelle que soit la catégorie sociale. La nobilitas elle-méme,
censée en former la pars melior, peine a maintenir ses propres valeurs morales.”

69 Une recherche des termes dérivés de frater dans la Library of Latin Texts révele 11 occurrences
dans DGD (quatre dans des livres de I’Ancien Testament, cinq dans des citations du Nouveau Testa-
ment, deux concernant la situation actuelle que dépeint Salvien); AE ne comporte que deux occur-
rences (au sens de fréres de sang).

70  DGD,III, 25.

71 Ibid., I, 26. Les citations proviennent de 1 Co 10, 24 et Ph 2, 4.

72 Les termes nobilitas et nobilis ont été affectés de significations changeantes au long de histoire
romaine et doivent étre interprétés en relation avec les négociations tournant autour de la condition
aristocratique. Sur le rapport, toujours disputé, entre les notions d’aristocratie et de noblesse, voir
Chris Wickham, Framing the Early Middle Ages, Oxford, New York 2005, pp. 153-171 (avec une
ouverture vers le Moyen Age). En ce qui nous concerne ici, la nobilitas signale fondamentalement le
renom d’'un individu en raison de son appartenance a une famille illustre, dont il héritait non seule-
ment les richesses mais aussi une éducation supérieure, des vertus morales remarquables, qui le ren-
daient apte a exercer d'importantes charges publiques. A partir du IV* siécle, la nobilitas, jusqu’alors
attribut d'une classe sénatoriale tres élitiste, est revendiquée par de nouveaux groupes aristocratiques
ainsi que par des évéques. Sur cette compétition croissante et les transformations des représentations
de la nobilitas, cf. Michele R. Salzman, Competing Claims to ‘Nobilitas’ in the Western Empire of the
Fourth and Fifth Centuries, in: Journal of Early Christian Studies 9/n°3 (2001), pp. 359-385. Sur la

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067



Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille [V© siécle)

Salvien dit cependant ne pas condamner en bloc tous les nobles (cf. IV, 27), et il
les incite a exclure ceux d’entre eux qui n’honorent pas leur condition élevée:

bien au contraire, les nobles qui ont ces méfaits en horreur doivent s’irriter contre de
telles personnes qui déshonorent le nom de la noblesse par les forfaits les plus
sordides; de tels individus sont une charge pour le peuple chrétien tout entier, mais
ils infectent plus spécialement de leurs souillures ceux avec qui on les range.”

On pourrait voir dans la conception qua Salvien de la noblesse 'équivalent
séculier des groupes de sancti dans I’Eglise dont il parle de maniere critique dans
I’Ad Ecclesiam. Les uns et les autres sont tenus de préserver lintégrité et
I'exemplarité de leurs moeurs.”

Enfin, les chrétiens se rendent coupable de contre-témoignage. Salvien cite
— on l'a vu - les paroles de Jésus: «A ceci tous connaitront que vous étes mes
disciples, si vous avez de 'amour les uns pour les autres» (Jn 13, 35); or il
déplore le fait que, a I'opposé de cet enseignement, le comportement immoral
des chrétiens est remarqué par les paiens, qui en concluent que «cest absolument
faux lorsqu’ils disent qu’ils apprennent le bien, lorsqu’ils se vantent de suivre les
commandements d’'une Loi sainte. S'ils apprenaient le bien, ils seraient bons».”

Dans la cité comme dans UEglise

Les deux ouvrages de Salvien de Marseille que nous avons conservés apparaissent
donc comme deux volets développant une méme pensée, sinon un méme
théme,” mais selon des perspectives spécifiques, et probablement pour des
publics différents — au moins en partie.

Dans I’Ad Ecclesiam, Salvien, fort de sa propre expérience de renoncement
ascétique aux richesses, martéle que Dieu doit étre honoré au-dessus des biens
propres, mais aussi de tous les liens familiaux, damitié ou de clientéle qui
dépendent de ces biens.” Comme l'écrit Luce Pietri, ’Ad Ecclesiam est «un

diversité et la fluidité des critéres d’appartenance a la «noblesse» romaine, voir aussi Samuel J. B. Bar-
nish, Transformation and Survival in the Western Senatorial Aristocracy, C. A. D. 400-700, in:
Papers of the British School at Rome 56 (1988), pp. 120-155.

73 DGD, IV, 27. Considérant que la traduction de «pars» par «classe sociale» est anachronique,
nous modifions sur ce point la traduction de G. Lagarrigue.

74 Les critiques ameres portées par Salvien contre les «mauvais nobles» sont un argument de plus
pour le rattacher a une «noblesse» a I'échelle de la cité. En revanche, et contrairement a Peter Brown,
nous ne voyons pas d’indices dans ses écrits que Salvien exprimerait les frustrations et coléres de la
«petite noblesse des provinces» (cf. A travers un trou d’aiguille, op. cit., p. 450).

75  DGD, 1V, 83.

76  G. Lagarrigue I'a bien vu: cf. Lagarrigue, op. cit., I, p. 29. Voir aussi Badewien, op. cit., pp. 143 -
144.

77  «La vita ascetica & veduta come dovere di fronte a Dio, in una concezione chiaramente e forte-
mente teocentrica» (Pellegrino, op. cit., p. 153). Salvien insiste sur le détachement des biens, et non

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408 -425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067

423



424 Martin Roch

rappel ... de la Loi éternelle et universelle dictée par Dieu aux hommes de tous
les temps».”® Dans le De Gubernatione Dei, Salvien se coule dans le réle d'un
prophete” pour montrer que le méme Dieu unique et tout-puissant est mainte-
nant en action dans lhistoire: Il gouverne et juge actuellement son peuple (le
peuple romain et chrétien) en le chatiant pour ses infidélités a sa Loi (et
concretement, aux préceptes moraux du Christ). Autrement dit: si le propos de
'Ad Ecclesiam semble limité au probléme des donations que les chrétiens des
diverses catégories négligent ou refusent de faire au profit de I'Eglise, on peut
voir dans le De Gubernatione Dei une extension par Salvien de sa dénonciation
de l'avarice et de I'égoisme a l'ensemble de la société romaine.®

Le recours a des références scripturaires différentes dans chacun de ses
ouvrages peut sexpliquer par le changement des situations dans lesquelles il se
trouvait. L’Ad Ecclesiam, composé lors de sa période monastique, reprend assez
naturellement le modéle néotestamentaire du cénobitisme (Ac 2, 42-45 et Ac 4,
32-37) et I'étend - a la différence d'un Cassien -® a I'ensemble de I'Eglise. De
plus, Salvien pouvait considérer que la description du partage des biens dans la
premiére communauté de Jérusalem donnait le plus de force a sa dénonciation
de I'égoisme et de l'avarice entre tous les membres de 'Eglise. En revanche, au
moment ou il rédigeait le De Gubernatione Dei, Salvien ne vivait sans doute plus
dans une communauté monastique, du moins pas au sens strict; le modele
«cénobitique» offert par les Actes a pu lui paraitre moins adapté au public plus
divers qu’il rencontrait quotidiennement et auquel il adressait sa parole,®? et cela

sur la virginité ou la continence (cf. Bruck, op. cit., p. 111). Dailleurs, apres sa «petite conversion»,
lui-méme est resté encore plusieurs années avec sa femme et leur fille, ce qui na sans doute pas été
sans effet sur le contenu de ses écrits, selon Niirnberg, op. cit., pp. 142-143. 1l se distingue donc de
Cassien et dautres auteurs ascétiques en ne suggérant pas que le retrait hors du monde soit la solu-
tion a la condition mauvaise du monde, ni que les fideles doivent sabstenir du mariage, de la pro-
création et des activités sociales compatibles avec la foi chrétienne (cf. Lambert, Uses of Decay, op.
cit., p. 124).

78 Pietri, op. cit.,, pp. 150-151.

79 Cf. Lambert, The Barbarians, op. cit., p. 112.

80  Autre indice d’une continuité, «existentielle» plus que raisonnée, entre les deux ouvrages: la
liste des vices dénoncés par Salvien dans le De Gubernatione Dei fait aussi écho au passage de la 2°
Epitre a Timothée cité plus haut (cf. Cassien, op. cit.).

81 Cf. Brown, op. cit., note 29.

82  Le ton oratoire du De Gubernatione Dei et divers indices dans le texte permettent de supposer
quavant de les mettre par écrit, Salvien en a affaté les arguments dans des discussions informelles,
sinon dans sa prédication a Marseille. La question reste disputée. Tout en récusant 'hypotheése que
DGD résulte d’une série de sermons, Michele Pellegrino observe: «& pero vero che 'animo dello scrit-
tore ¢ assai pit quello d'un predicatore appassionnato che quello dun freddo trattatista, e che Salvi-
ano scriveva come avrebbe parlato a una folla di fedeli intenti ad ascoltarlo» (Pellegrino, op. cit.,
p- 80). Voir aussi Badewien, op. cit., pp. 28-30. Il ne faut pas non plus oublier que, a l'instar dautres
villes de Gaule ou d’Espagne au V* siécle, Marseille ne comptait alors que quelques milliers d’habi-
tants: il s'agit de communautés dans lesquelles plus ou moins tout le monde se connaissait; les paro-
les de Salvien, orales ou écrites, devaient ainsi étre largement connues sur place. A propos de ces

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408-425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067



Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille [V siécle)

d’autant moins que le sujet de ce second ouvrage dépassait de beaucoup celui de
la nécessaire solidarité économique au sein de I'Eglise.

Dans les deux cas, Salvien n’a pas dressé un tableau et une analyse de la
pauvreté de son temps, ou méme simplement de celle affectant certains fideles; il
n’a pas non plus peint les portraits individuels de pauvres concrets. Il interpellait
ses contemporains, les riches au premier plan, et leur rappelait les conséquences
de l'usage qu’ils faisaient des richesses, en bien comme en mal, pour eux-mémes
et pour les autres, sur le plan individuel et sur le plan social, et méme politique.®
Mais son point de vue restait fondamentalement celui de la communauté ou
société chrétienne.® Comme lobserve avec finesse David Lambert, «<he would
not be so intolerant of social injustice were it not for his ideal of the church as a
close, fraternal community».85

Il n’est pas certain que Salvien ait trouvé dans I'image de totale générosité
vécue par la premiere communauté de Jérusalem «un modele de réforme et une
source despérance», comme le veut Glenn Olsen.® En revanche, confronté a des
situations bien réelles (déficience des ressources dans I'Eglise; triomphes des
Barbares, paiens ou hérétiques, sur un Empire chrétien et catholique), Salvien a
certainement voulu, selon ses propres mots, sadresser «a la conscience de tous
les Chrétiens»,®” rappeler a ses lecteurs et auditeurs quelques vérités simples,
dont lui-méme était convaincu et quil espérait sans doute chargées — pour
reprendre une formule d’Augustin sans doute bien connue dans cette Gaule
méridionale ou il vivait — d'une «force invincible» .8

Martin Roch, Département d’histoire générale, Université de Genéve, Faculté des Lettres,
5 rue De-Candolle, CH-1211 Geneve 4, Martin.roch@unige.ch

communautés urbaines, cf. Raymond Van Dam, Leadership and Community in Late Antique Gaul,
Berkeley, Los Angeles 1985, pp. 59-69, et part. pp. 64-67.

83  La réforme ascético-religieuse que Salvien demande dans le DGD a pour lui des conséquences
et personnelles et publiques évidentes: cf. Badewien, op. cit., pp. 157-158.

84  Cf. Lambert, Uses of Decay, op. cit., p. 122.

85  Ibid,p.124.

86  Olsen, op. cit., p. 12.

87  DGD,III, 45.

88  «Invicta ... violentia veritatis» (Augustin, Le don de la persévérance, 51, écrit de 429 destiné a
Prosper d’Aquitaine et son ami Hilaire dans le contexte des disputes sur la prédestination dans le sud
de la Gaule.

SZG/RSH/RSS 70/3 (2020), 408 -425, DOI: 10.24894/2296-6013.00067

425



	Richesse et pauvreté chez Salvien de Marseille (Ve siècle) : entre devoirs des individus et idéal social

