
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 69 (2019)

Heft: 1

Artikel: Der Nazarener als Universalgelehrter : Sebastian Münsters
Messiasdialog im Spannungsfeld von humanistischer Wissenschaft und
antijüdischer Rhetorik des 16. Jahrhunderts

Autor: Gehringer, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Nazarener als Universalgelehrter: Sebastian
Münsters Messiasdialog im Spannungsfeld von
humanistischer Wissenschaft und antijüdischer

Rhetorik des 16. Jahrhunderts
Andreas Gehringer

The Nazarene as a Polymath: Sebastian Münster's Messiahs of the Christians
and the Jews in the tense interplay between humanistic scholarship and anti-
Jewish rhetoric of the 16th century

In 1529, and again in 1539, Sebastian Münster published his Messiahs of the Christians and
the Jews, a fictional dispute between a Christian and a Jew. It elaborates theological
questions, including why Jews would not acknowledge Jesus as the true Messiah. Historians
have commonly interpreted the dialogue as another early modern anti-Jewish polemic, as

well as an apologetic response on Münster's part to distance himself from accusations that
he relied too heavily on Jewish texts. This article, however, proposes a new interpretation, as

Münster depicts his Christian protagonist (the Nazarene) as a rational humanist with a

particular understanding of knowledge. His approach to Judaism, as well as his critique of
his Jewish adversary, is thus guided by ideas of scientific thought and Renaissance humanism.

Münster establishes the dialogue, and his critique, in accordance with his own intellect
and interests, including astronomy, Hebraism, and cosmography. Whereas Münster
embraces and often praises the works of Jewish scholars and thinkers including David Kimchi,
Abraham ibn Ezra, and Nachmanides, in his published work he uses the dialogue to
address aspects of Jewish knowledge that he considers incorrect or even ridiculous. His
Messiahs can thus be understood as a dispute over knowledge rather than over religious
doctrines. Münster's critique is not specifically addressed at Judaism, but at what he considers

an incorrect concept of knowledge.

Einleitung1

1529 publizierte Sebastian Münster unter dem Titel ha-vikuah (Der Disput) ein
fiktives Streitgespräch zwischen einem Nazarener und einem Juden in hebräischer

Sprache.2 Zehn Jahre später legte er eine überarbeitete und erweiterte Version

nach, neu begleitet von einer lateinischen Übersetzung.3 Als Vertreter ihrer

1 Für den vorliegenden Beitrag möchte ich Seraina Berger, Alfred Bodenheimer, Lucas Burkart,
Stephen G. Burnett, Tamar Menashe, Katharina Schäublin und Irene Senti für ihre zahlreichen und
überaus wertvollen Hinweise danken.
2 Sebastian Münster, m3,in. Christiani Hominis cum Iudaeo pertinaciter prodigiosis suis opinio-
nibus, & scripturae uiolentis interpretationibus addicto, colloquium: per Sebastianum Munsterum,
Basel: Johannes Froben 1529.

3 Sebastian Münster, rptfö. Messias Christianorum et Iudaeorum Hebraicè & Latinè. Sebast.

Munsterus. Describitur in hoc libro ex prophetis Christus totius mundi uerus saluator: et item larua-

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91 | Artikel / Articles / Articoli



74 Andreas Gehringer

jeweiligen Religion debattieren die beiden Protagonisten über unterschiedliche

Auslegungen biblischer Überlieferungen und erklären diese entlang ihrer jeweiligen

Glaubensdoktrin. Im Zentrum des Disputs stehen die Weigerung der Juden,

Jesus als Messias anzuerkennen, und die Frage danach, wann das Judentum diesen

vermeintlichen Irrtum erkennen und sich dem Christentum anschliessen

werde.' Damit adressiert und verarbeitet Münster ein überaus brisantes und die

zeitgenössische Gesellschaft bewegendes Thema. Besonders die 1520er Jahre

waren gekennzeichnet von einem ausgeprägten Messiasdiskurs, dessen

Eigentümlichkeit und Bedeutung sich in seiner Gleichzeitigkeit artikulierten: auf
christlicher Seite in der Gestalt der Parusie Christi und auf jüdischer Seite in der

Hoffnung auf die baldige Ankunft ihres eigenen Heilsbringers.5 Ungeachtet der

religiösen Brisanz der Thematik, handelt es sich beim Messiasdialog jedoch nicht
um eine reine Fortführung primär theologischer Debatten. Vielmehr lässt Münster

den Nazarener als humanistischen Gelehrten auftreten, dessen Auseinandersetzung

mit dem Judentum im Sinne einer humanistischen Universalwissen-
schaft geschieht, die das Judentum nicht gesondert, sondern explizit als Teil
eines umfassenden Erfahrungs- und Wissensschatzes begreift. Das hat zur Folge,
dass sich der Dialog entlang Münsters erweitertem Wirkungs- und Interessens-

kontext entfaltet, womit sich der Zugang zum Judentum nicht nur religiös oder

theologisch, sondern als Ausdruck eines Wissensdiskurses artikuliert. Daraus

folgt, dass anstelle von Glaubensdoktrin und Schriftverständnis insbesondere

unterschiedliche Fragen zu Dialektik und Wissenschaftsverständnis verhandelt

werden; die im Dialog geäusserte Kritik am Judentum richtet sich weniger an
dessen Glaubensinhalte als an ein vermeintlich falsches Wissen, das in einem
falschen Wissenschaftsverständnis begründet ist.

«Rabbi Münster»

Fokussierte sich die Geschichtswissenschaft in den vergangenen Jahrzehnten in
ihrer Auseinandersetzung mit Münster vor allem auf seine kosmographischen
Werke und damit verknüpfte Arbeiten, wurden seine Verdienste als Hebraist

hauptsächlich in Zwischenbemerkungen und Fussnoten behandelt. Entspre-

tus ille Iudaeorum Meschias, qui à gente ilia in hune useque diem frustra expectatur [...], Basel:

Heinrich Petri 1539.

4 Auf eine eingehende quellenkritische Beschreibung des Messiasdialog wird an dieser Stelle

verzichtet und stattdessen auf die wegweisenden Arbeiten von Stephen G. Burnett und Jerome Friedman

verwiesen: Stephen G. Burnett, A Dialogue of the Deaf: Hebrew Pedagogy and Anti-Jewish Polemic

in Sebastian Miinster's Messias of the Christians and the Jews (1529/39), in: Archive for Reformation

History 91 (2000), S. 168-190; Jerome Friedman, Sebastian Münster, The Jewish Mission, and

Protestant Antisemitism, in: Archiv für Reformations-Geschichte 70 (1979), S. 238-259.
5 Vgl. dazu Rebekka Voss, Umstrittene Erlöser: Politik, Ideologie und jüdisch-christlicher Mes-
sianismus in Deutschland, 1500-1600, Göttingen 2011.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter 75

chend überschaubar ist die bisherige Auseinandersetzung mit dem Messiasdialog,

wobei sich besonders Jerome Friedman und Stephen Burnett hervorgetan
haben. Beide verstehen den Dialog unter anderem als Teil der antijüdischen
Agitation des 16. Jahrhunderts, entweder in der Tradition damaliger Missionie-

rungsschriften6 oder aber als didaktisches beziehungsweise pädagogisches Werk
im Sinne einer Anleitung für (theologische) Disputationen.7 Eine solche Lesart

rückt den Dialog jedoch näher an zeitgenössische theologische und religiöse
Debatten, als dies Münster unter Umständen beabsichtigt haben mag. Münster
verstand sich selbst nie als Theologe und interpretierte seine eigene Religionszugehörigkeit

eher als ökonomisches Gut und weniger als Ausdruck seines persönlichen

Selbstverständnisses.8 Zu Fragen der Reformation und zur religiösen Toleranz

- wie sie im reformierten Basel bereits unter Erasmus und danach

besonders unter Figuren wie Sebastian Castellio heftig diskutiert wurden - hielt

er sich stets zurück, was eine mögliche Erklärung für Alfred Bodenheimers

Beobachtung sein mag, dass Münster im Hinblick auf die Reformation in der

Forschung bisher kaum als «Mitspieler religiöser [...] Umwälzungen»
wahrgenommen worden ist.' Gleichzeitig befasste er sich aber umso intensiver mit der

jüdischen Wissenskultur und rabbinischen Überlieferungen. Während er gemäss

eigener Aussagen kein einziges theologisches Werk besass,10 fanden sich in seiner

Bibliothek sämtliche Perushim, also sämtliche rabbinischen Kommentare,

6 Friedman, Sebastian Münster; Jerome Friedman, The Most Ancient Testimony: Sixteenth Century

Christian-Hebraica in the Age of Renaissance Nostalgia, Athens 1983.

7 Burnett, Dialogue of the Deaf; Stephen G. Burnett, Einleitung zu Sebastian Münster, Der Messias

der Christen und Juden (1539), in: Alfred Bodenheimer, Sebastian Münster: Der Messias-Dialog.
Der hebräische Text von 1539 in deutscher Übersetzung, Basel 2017, S. 15-24, bes. S. 22; Zu
theologischen Disputationen in Basel s. Amy N. Burnett, Teaching the Reformation: Ministers and Their

Message in Basel, 1529-1629, Oxford, New York 2006. Von den 600 überlieferten Basler Disputationen

in der zweiten Hälfte des 16. Jh. definiert Burnett 120-200 als polemisch gegenüber der katholischen

und protestantischen Theologie. Das Judentum als solches wird mit wenigen Ausnahmen

kaum thematisiert, womit sich die Dringlichkeit einer hebräischen Anleitung für Disputationen zur
jüdischen Theologie in Frage stellen lässt.

8 Am 9. März 1526 schrieb er bspw. an Beatus Rheanus: «[M]it zehn Gulden, wenn man sie

nicht durch Räuber verliert, kann man einen weiten Raum durchstreifen. Ich seufze nur wegen meiner

Kutte. Sie ist in diesem Unternehmen durchaus hinderlich. [...] Auch ist es bis jetzt nicht ohne

Nachteil möglich, das Mönchtum aufzugeben [... ] Was soll ich denn jetzt machen? Ich möchte aus

dem Orden austreten und so sein wie die andern guten Christen, aber es ist nicht erlaubt oder

wenigstens bis jetzt nicht förderlich, wo ich auf der Erde bekannter bin als mir lieb ist.» Die
Bauernunruhen machten das Reisen auch für Mönche nicht ungefährlich, weshalb Münster sich in seinem

Gewand auf den Reisen, die er für die Kosmographie unternehmen musste, nicht recht wohl fühlte.

Die Kutte abzulegen und gar zu konvertieren schien aber keine Alternative. Die Konversion erfolgte
erst mit seiner Berufung nach Basel. Karl H. Burmeister (Hg.), Briefe Sebastian Münsters. Lateinisch
und Deutsch, Ingelheim am Rhein 1964, S. 20.

9 Alfred Bodenheimer, Vorwort des Herausgebers, in: ders. (Hg.), Sebastian Münster: Der
Messias-Dialog. Der hebräische Text von 1539 in deutscher Übersetzung, Basel 2017, S. 7-13, S. 8.

10 Burmeister, Briefe, S. 48.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



76 Andreas Gehringer

die seinerzeit in Venedig gedruckt wurden.11 Und während er in hoher Frequenz
und Regelmässigkeit jüdisch-theologische Werke edierte und publizierte, dienten

ihm die rabbinischen und jüdischen Überlieferungen für seine eigenen
christlich-theologischen Überlegungen. So griff er nicht selten auf Terminologien aus

der jüdischen Theologie oder auf Maimonides' mystische Lehren zurück, um
christliche Konzepte wie zum Beispiel die Dreifaltigkeit oder die Verbindung
zwischen Seele, Taufe und Einigkeit mit Gott zu erläutern.12 Dieser explizit
humanistische, jedoch offenkundig vom Hebraismus und den jüdischen Lehren

geprägte Zugang zu theologischen Fragen führte denn auch regelmässig zu

geharnischter Kritik. Von Johannes Eck als «Rabbi Münster» gewürdigt und

zugleich verspottet,13 bezichtigte ihn auch Martin Luther regelmässig des «Rab-

binisierens» und «Judaisierens».14 Während er Münster in seiner gehässigen,

antijüdischen Hetzschrift Von den Juden vnd iren Lügen 1543 )15 noch nicht
beim Namen nennt - weswegen sich die Forschung noch nicht einig ist, ob die

Schrift tatsächlich als Reaktion auf den Messiasdialog zu deuten sei -,14 schimpft
Luther bereits in der nur wenige Monate später erscheinenden Polemik Vom

Schern Hamphoras: Vnnd vom Geschlecht Christi (1543) namentlich über Münster.17

Daraus lässt sich schliessen, dass Münsters antijüdische Schriften und
Agitationen in seinem zeitgenössischen Umfeld nicht per se als solche interpretiert
und gehandelt wurden. In der Forschung wurde in der Vergangenheit nicht
zuletzt deshalb dahingehend spekuliert, dass sich Münsters antijüdische Schriften

sowieso nicht an ein jüdisches Publikum richteten, sondern dass sie viel eher

seine christlichen Kollegen vom Vorwurf des Judaisierens abbringen oder bes-

11 Brief an Andreas Masius vom 7. November 1544: «Et ne mittas aliquid, quod antea mihi est,

noveris me habere omnia fere D'wns, quae superioribus diebus Venetiis sunt impressa.» (Und damit

Du nicht etwas schickst, was ich schon selbst besitze, sollst Du wissen, dass ich fast über alle hebräischen

Kommentare [perushim] verfüge, die kürzlich in Venedig gedruckt worden sind.). Burmeister

identifiziert darin die bei Daniel Bomberg gedruckte rabbinische Bibel von 1524/25. Burmeister, Briefe,

S. 88-91.
12 Vgl. Friedman, Most Ancient Testimony, 216-217.
13 «Ecce hic vester Rabi Munsterus, qui plurimum doctus lingua sancta apud nos famatur, religio-
sus ex divi Francisci ordine, unde reputatior apud vos Nazarenos habetur.» Johannes Eck, Svper

Aggaeo Propheta Io. Eckii commentarius. Textum habes Hebraeum, Graecum, & Latinum: Com-

mentarius ex ecclesiasticis Patribus, ex ludaeorum rabinis, ex nouatoribus quibusdam decerptus,

Solingen: Johannes Soter 1538. [n. pag.]
14 Vgl. u.a. Martin Luther, Weimarer Ausgabe, Tischreden (WA TR), 4, 4764, Weimar 1916,

S. 478; ebd., 5003, S. 608.

15 Martin Luther, Von den Jüden vnd jren Lügen, Wittenberg: Hans Luft 1543.

16 Siehe u.a. Stephen G. Burnett, Reassessing the «Basel-Wittenberg-Conflict»: Dimension of the

Reformation-Era Discussion of Hebrew Scholarship, in: Allison P. Coudert, Jeffrey S. Shoulson (Hg.),
Hebraica Veritas? Christian Hebraists and the Study of Judaism in Early Modern Europe, Philadelphia

2004, S. 181-200, S. 193.

17 Martin Luther, Vom Schern Hamphoras: Vnnd vom Geschlecht Christi, Wittenberg: Georg
Rhau 1543. [n. pag.; namentliche Erwähnung Münsters auf der vorletzten Seite]

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter 77

tenfalls als Lehrstücke für die Judenmission fungieren sollten.18 Zur Beweisführung

wird hierfür nebst dem Messiasdialog oft auch Münsters hebräische

Übersetzung des Matthäusevangeliums (1537) zitiert, deren Einleitung eine überaus

polemische Auseinandersetzung mit dem jüdischen Glauben beinhaltet. Dabei

finden sich just darin zahlreiche und wichtige Hinweise auf den Entstehungsund

Deutungskontext Münsters antijüdischer Schriften, die eine Lesart erlauben,
welche mit einer gewissen Distanz zu theologischen Debatten stattfindet und
stattdessen Münsters Wirken, sein Verständnis von Humanismus und Wissenskultur

sowie seinen Zugang zum Judentum stärker berücksichtigt.

Der Nazarener als Kosmograph

1533, also vier Jahre bevor Münster seine vollständige hebräische Übersetzung
des Matthäusevangeliums druckte, publizierte Antonius Margaritha den Psalter

Hebraicum, dem er eine hebräische Übersetzung der ersten beiden Kapitel des

Matthäusevangeliums beifügte.19 Diese Kapitel dienten Münster vier Jahre später

- nebst zahlreichen anderen Manuskripten - als Vorlage für seine eigene, weiter
oben erwähnte hebräische Übersetzung des Matthäusevangeliums.20 Daneben

erinnert aber auch das dazugehörige lateinische Vorwort, das sich mit dem
jüdischen Glauben auseinandersetzt, in Bezug auf Inhalt, Struktur und Themenwahl

an eine andere Schrift Margarithas: Der gantz Jüdisch glaub von 1530.21 Dass

Münster für seine Matthäus-Übersetzung mehrfach Margarithas Texte zur Vorlage

nahm, scheint auf den ersten Blick nicht sonderlich zu erstaunen, zumal
Stephen Burnett bereits aufgezeigt hat, dass es sich auch beim Messiasdialog
mehrheitlich um eine Kompilation fremder Werke handelt.22 Margaritha ist jedoch

18 Diese Interpretation findet sich bereits im 19. Jh. und wird, zumindest in Ansätzen, bis heute

noch vertreten : Ludwig Geiger, Das Studium der hebräischen Sprache in Deutschland vom Ende des

XV. bis zur Mitte des XVI. Jahrhunderts, Breslau 1870, S. 78; Friedman, Most Ancient Testimony;
Burnett, Einleitung Sebastian Münster, S. 22. Dass sich Münster nicht ausschliesslich an ein jüdisches
Publikum richtet zeigt sich u.a. daran, dass der hebräische Text vokalisiert ist.

19 Antonius Margaritha, D^nn 7DD. Psalterium Hebraicum: cum radicibus in margine. Cui acces-

serung aliquot capita ex Evangelio Matthei versa, veluti progymnasmata. Ab obre condito an. 5293

mense Majo die III. Lipsiae in aedibus Melchioris Lottheri, per Anton, Margaritam, genere Israëlitam,

Leipzig: Melchior Lotter 1533.

20 Siehe Michael T. Walton, Anthonius Margaritha and the Jewish Faith: Jewish Life and Conversion

in Sixteenth-Century Germany, Detroit 2012, S. 197.

21 Antonius Margaritha, Der gantz Jüdisch glaub mit sampt ainer gründtlichen vnd warhafften

anzaygunge, Aller Satzungen, Ceremonien, Gebetten, Haymliche vnd öffentliche Gebreüch, deren

sich dye Juden halten, durch das gantz Jar [... J, Augsburg: Heinrich Steiner 1530. - Zu den inhaltlichen

Parallelen vgl. Friedman, Sebastian Münster, S. 247.

22 Burnett, Dialogue of the Deaf, S. 168-190. Mindestens drei Viertel des Messiasdialog stammen
aus Werken wie dem Sefer Amana bzw. Liber Fidei erstmals 1542 von Paul Fagius publiziert; Münster

besass offensichtlich bereits in den 1520er Jahren ein Manuskript davon), dem Sefer Nizzahon

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



78 Andreas Gehringer

gerade im Hinblick auf die Argumentationsmuster, wie sie der Nazarener im
Messiasdialog verfolgt, eine Schlüsselfigur. So handelt es sich bei der erwähnten

Schrift Der gantz Jüdisch glaub um «die erste systematische Darstellung des

Judentums und des jüdischen Lebens [...] die zum Vorbild für eine Welle von

Ethnographien wurde.»23 Der Begriff der Ethnographie bezeichnet hierbei ein

literarisches Genre, das seinen Ursprung im ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts

hat und sich der realistischen und authentischen Beschreibung des

jüdischen Lebens und Brauchtums von der Geburt bis hin zum Tod widmet.24 In
diesem Wandel kommt eine markante Verschiebung in der christlichen
Auseinandersetzung mit dem Judentum zum Ausdruck: Lag das bisherige Interesse in
der Widerlegung der jüdischen Bibelauslegung und Glaubensdoktrin, richtete
sich der Fokus neu zunehmend auf Praktiken der Juden und deren (beschreibende)

Beobachtung: «Die Kenntnis der Juden und ihrer Religion basierte damit
nicht mehr wie im Mittelalter auf literarischen Stereotypen, sondern auf einem -
wenn auch gefärbten - Wissen aus erster Hand.»25 Auch wenn Yaacov Deutsch

und Elisheva Carlebach das Phänomen der ethnographischen Schrift zum Judentum

völlig berechtigt unter anderem mit innerjüdischen Entwicklungen erklären,
täuscht dies nicht darüber hinweg, dass diese Schriften denselben inhaltlichen
und charakterlichen Ansprüchen folgten, wie andere ethnographische Berichte

jener Zeit: die objektive und authentische Beschreibung fremder Völker und
Kulturen im Sinne eines modernen Verständnisses von Wissen als akkumulierbares

und erfahrbares Gut. Dies zeigt sich deutlich, wenn wir den Rezeptions- und

Entstehungscharakter solcher Ethnographien zum Judentum berücksichtigen. So

wurde beispielsweise eine Übersetzung Victor von Carbens Juden Büchlein

(1508) in Ricoldus de Monte Crucis Türckenbüchlein (1511) - ein Bericht über

die Sitten und Gebräuche des osmanischen Reiches - beigefügt, zusammen mit

sowie David Kimchis Bibelkommentaren. Ferner zitiert Münster u.a. zahlreiche Passagen aus Nach-

manides' Bericht über die Disputation von Barcelona von 1263.

23 Voss, Umstrittene Erlöser, S. 26.

24 Für eine vertiefte Auseinandersetzung mit den ethnographischen Schriften zum Judentum siehe

Ronnie Po-Chia Hsia, Christian Ethnographies of Jews in Early Modern Germany, in : Raymond
B. Waddington, Arthur H. Williamson (Hg.), The Expulsion of the Jews: 1492 and After, New York

1994, S. 223-235; Maria Diemling, «Christliche Ethnographien» über Juden und Judentum in der

Frühen Neuzeit: die Konvertiten Victor von Carben und Anthonius Margaritha und ihre Darstellung

jüdischen Lebens und jüdischer Religion, Wien 1999; Elisheva Carlebach, Divided Souls. Converts

from Judaism in German, 1500-1750, New Haven 2001; Yaacov Deutsch, Judaism in Christian Eyes.

Ethnographie Descriptions of Jews and Judaism in Early Modern Europe, Transi. From Hebrew by
Avi Aronsky, Oxford 2012; Yaacov Deutsch, The Reception History of Ethnographic Literature

About the Jews, in: Jonathan Adams, Cordelia Hess (Hg.), Revealing the Secrets of the Jews: Johannes

Pfefferkorn and Christian Writings About Jewish Life and Literature in Early Modern Europe,
Berlin 2017.

25 Voss, Umstrittene Erlöser, S. 26.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter 79

Georgius von Ungarns Tractatus de moribus (1480).26 Paulus Staffelsteiner indes

beschreibt in seiner ethnographischen Schrift zum Judentum Von den zweljf
Monaten (1562) ein angeblich jüdisches Ritual, demgemäss nach der Geburt
eines Knaben über dessen Wiege eine Armbrust angebracht wird. Damit soll sein

kämpferisches Gemüt bekräftigt werden, so dass er eines Tages die Feinde der

Juden - gemeint sind die Christen - niederschlagen möge.27 Deutsch hält fest,

dass sich weder im jüdischen Brauchtum noch in zeitgenössischen jüdischen
Schriften ein solches Ritual nachweisen lässt. Hingegen finden sich im Codex

Mendoza Darstellungen, die exakt den Schilderungen Staffelsteiners entsprechen.28

Staffelsteiner bediente sich also für sein angeblich jüdisches Ritual aztekischer

Überlieferungen. Das lässt darauf schliessen, dass ethnographische Schriften

zum Judentum nicht nur im selben Kontext wie andere Ethnographien gehandelt
wurden, sondern dass sie auch im selben Kontext entstanden.

Wie bereits erwähnt, ist diese Entwicklung nicht zufällig, sondern Teil eines

Wandels innerhalb der spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Wissenskultur.

Eng mit der Renaissance verknüpft ist ein Verständnis von Wissen und
Wissenschaft, das auf den Prinzipien der Beobachtung und Beschreibung sowie des

Sammeins und der Imitation und damit im Grunde auf dem Konzept der Erfahrung

beruht. Es ist die akribische Beobachtung von Natur und Umwelt, welche
durch die Imitation gleichermassen vereinnahmt und kultiviert werden.2' Mit
dem Sammeln von Wissen geht auch die Akkumulation von erfahrbarem Wissen

einher, was sich in Bibliotheken, Sammlungen und Kabinetten niederschlägt
und somit die Vorstellung von Wissen als Schatz im Sinne eines akkumulierbaren

und erfahrbaren Guts prägt. Münsters Lebenswerk, seine Kosmographie, ist
ein Musterbeispiel eines solchen Wissensverständnisses, wonach Wissen einerseits

gesammelt und zugänglich gemacht werden soll, andererseits aber auch als

etwas Endliches interpretiert wird. Sein spezifisches Interesse an einer
gesamtheitlichen Darstellung der Geschichte der Welt im Sinne eines Ptolemäus oder

Strabo, fördert denn auch sowohl seine eigenen ethnographischen Studien als

auch sein historiographisches Bewusstsein.

Dieses historiographische Bewusstsein umspann aber auch explizit das

Judentum: Gleichzeitig mit dem Wandel zu einem ethnographischen Interesse

am Judentum entwickelte sich im 16. Jahrhundert ein ausgeprägtes Verständnis
für eine jüdische Historiographie. Bereits 1476 erschien in Mantua bei Abraham

26 Ricoldus de Monte Crucis, Contra sectam Mahumeticam libellus, Paris: Henricus Stephanus
1511.

27 Paulus Staffelsteiner, Von den zwelff Monaten, Fasten, vier newen Jam, Beschneidung der Kne-
blin: vnnd wie die Mutter die erste Geburt lösen müs bei den Juden, Heidelberg: Johann Köln Wittiben

1562, S. B4r.
28 Yaacov Deutsch, Judaism in Christian Eyes, S. 142; Frances F. Berdan, Patricia R. Anawalt

(Hg.), The Essential Codex Mendoza, Berkeley 1997, S. 146, 148; Kelly Thoele, Children of the Aztecs,

in: Historia [Eastern Illinois University] 14 (2015), S. 93-100, S. 95.

29 Jacob Burckhardt, Die Cultur der Renaissance in Italien, Basel 1860.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



80 Andreas Gehringer

Conat die erste Druckversion des Sefer Yosippon, das 1510 in Konstantinopel in
einer überarbeiteten und erweiterten Version nachgepresst wurde.30 Ebenfalls in
Mantua erschien 1513 in der Offizin des Samuel ben Mari Latif die erste

gedruckte Fassung des Seder Olam Rabba. Diesem Druck beigefügt wurden

unter anderem auch das Seder Olam Zuta, die Megillat Ta 'anit und Auszüge aus

Abraham Ibn Dauds Sefer ha-Kabbala, bei denen es sich allesamt um zentrale
Werke der jüdischen Chronologie und Historiographie handelt. Sowohl das Sefer

Yosippon als auch die Mantuaner Ausgabe des Seder Olam Rabba - oder zumindest

ein Manuskript davon - muss sich in den 1520er Jahren in Münsters Besitz

befunden haben. Mehr oder weniger zur selben Zeit nämlich, als Münster am

Messiasdialog arbeitete, war er an einem Druck mehrerer Auszüge aus dem Sefer

Yosippon in Hebräisch samt einer lateinischen Übersetzung beschäftigt. Diese

fügte er als Appendix seiner Übersetzung von Maimonides' Tredecim articuli
fidei iudaeorum bei.31 Obwohl Münsters Hauptaugenmerk offensichtlich auf den

dreizehn Glaubenssätzen des Maimonides lag, machen die Auszüge aus dem

Sefer Yosippon mehr als Dreiviertel des gesamten Drucks aus. Zwölf Jahre später,

1541, legte Münster dann auch eine vollständige Übersetzung des Sefer Yosippon
nach.32

Bereits im Einstieg in den Messiasdialog begegnen wir just dem Sefer Yosippon

sowie Münsters ethnographischem Zugang zum Judentum. An die Leserschaft

gerichtet schildert der Nazarener, wie ihm ein Jude entgegenkommt, was

er aufgrund dessen Aussehens erkenne. Er grüsst ihn in hebräischer Sprache,

woraufhin der Jude zurückgrüsst und sich überrascht erkundigt, ob sie sich

bekannt wären und ob es sich beim Nazarener ebenfalls um einen Juden handle.

Dieser verneint beides und behauptet, dass ihn die Gestalt seines Gesichts als

hebräischen Mann verraten hätte. Es folgt eine nach heutigem Empfinden eher

unfreundliche Unterhaltung über das Erscheinungsbild von Jüdinnen und Juden,
das der Nazarener als hässlich beschreibt. Zwei Aspekte dieser Unterhaltung
sind besonders bemerkenswert. Zum einen entspricht der Fokus des Nazareners

auf Kategorien wie Haut- und Haarfarbe oder Einflüsse der Lebensumstände auf
das Aussehen einer Bevölkerungsgruppe exakt jenen Kategorien, die Münster in
seiner Kosmographie verwendet und die dem zeitgenössischen Interesse an
fremden Völkern und Kulturen entsprechen. So beschreibt Münster in seiner

30 Für eine ausführliche Untersuchung zum Sefer Yosippon siehe Saskia Dönitz, Überlieferung
und Rezeption des Sefer Yossipon, Tübingen 2013. Ferner: David Flusser, The Jossipon, 2 Bde.,
Jerusalem 1978-80. [Hebräisch] - Sela Shulamit, Sefer Yosef ben Guryon ha-'Arvi, 2 Bde., Jerusalem, Tel

Aviv 2009. [Hebräisch] - Eine deutsche Übersetzung des Sefer Yosippon findet sich bei Dagmar
Börner-Klein, Beat Zuber (Hg.), Josippon: Jüdische Geschichte vom Anfang der Welt bis zum Ende des

Aufstands gegen Rom. Hebräisch-Deutsche Textausgabe, Wiesbaden 2010.

31 Sebastian Münster, Tredecim articuli fidei iudaeorum, Worms: Peter Schoeffer 1529.

32 Sebastian Münster, Iosephus Hebraicus Diu desideratus, et nunc ex Constantinopolitano
exemplari iuxta Hebraismum opera Sebastiani Munsteri versus, & annotationibus atque collationibus
illustrates, Basel: Heinrich Petri 1541.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter 81

Kosmographie beispielweise die Tartaren als Menschen mittelmässiger Grösse

und mit weiter Brust, deren Antlitz ebenso breit und die Nase schwarz sei.33 Die

Lappländer hingegen schildert er als ein starkes Volk, die zwar etwas kleiner
«aber wol gesetzt» seien.34 Zum anderen lässt Münster seinen fiktiven Juden

direkt aus dem bereits erwähnten Sefer Yosippon zitieren. Auf die Behauptung
des Nazareners, wonach die Juden ein hässliches Volk seien, entgegnet ihm dieser

mit einem Verweis auf Pompeius, der angeblich ob der Schönheit des

jüdischen Volkes verzückt gewesen sei: «Und im Buch des Josef ben Gorion steht

auch geschrieben, dass Pompeius sich wunderte und sprach: 'Wol diesem Volke,
wie schön sie sind'».35

Der Nazarener als Astronom

Es zeigt sich an dieser Szene, die den Einstieg in den gesamten Dialog markiert,
bereits ein erstes Mal, wie Werke und Textausschnitte, an denen Münster
zeitgleich zum Messiasdialog arbeitete, unmittelbar in den Dialog miteinflossen.
Dabei handelt es sich nicht um einen Einzelfall, sondern vielmehr um ein
offensichtliches Muster. Was Latifs weiter oben erwähnte Ausgabe des Seder Olam
Rabba betrifft, so finden wir Auszüge davon in Münsters Kalendarium Hebraica,
das er 1527 drucken liess, also kurz bevor er vermutlich seine Arbeit am Messiasdialog

aufnahm. Der Kalendarium Hebraicum befasst sich hauptsächlich mit
Fragen der jüdischen Zeitrechnung und des Kalenderwesens und setzt sich

entsprechend mit jüdischer wie aber auch mit christlicher Astronomie auseinander.

Dem Werk beigefügt sind unter anderem Auszüge aus dem Seder Olam Rabba,
dem Seder Olam Zuta und Abraham ibn Dauds Seder ha-Kabbala. Die letzten
beiden Kapitel des Kalendarium Hebraicum widmen sich zudem Anleitungen
zur Berechnung von Mondläufen und Mondfinsternissen, die als Ausgangslage
für weitere Publikationen zur Astronomie dienen. So publiziert Münster mehr
oder minder gleichzeitig zum Messiasdialog eine ausführliche Auseinandersetzung

mit astronomischen Berechnungen und Darstellungen rund um Mondlaufbahnen,

Mondfinsternissen und Mondphasen: Ein Instrumentarium über den
Mondlauf36 inklusive einer Erläuterung zum Instrumentarium, das «allen so zur

33 Sebastian Münster, Cosmographia: Beschreibung aller Lender / durch Sebastianum Munsterum,
in wölcher begriffen aller Völcker Herrschafften, Stetten [...] Härkommen, Sitten, Gebreüch [...] für-
nemlich teütscher Nation; alles mit Figuren und schönen Landttafeln erklärt [...] durch gemelten
Sebast. Munst. allenthalben fast seer gemeret und gebessert [...], Basel: Heinrich Petri 1545, S. dccxlyi.
34 Münster Cosmographia, S. dcxxii.
35 Alfred Bodenheimer (Hg.), Sebastian Münster: Der Messias-Dialog. Der hebräische Text von
1539 in deutscher Übersetzung, Basel 2017, S. 38; Vgl. auch Flusser, Jossipon, Bd. 1, S. 154.

36 Sebastian Münster, Instrument vber den Monslauff, durch Sebastianum Monster, allen liebha-
bern der artlichen kunst Matematic, zugfallen an tag bracht, darbey eyn büchlin mit seiner erklärung,
Worms: Peter Schöffer 1529.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



82 Andreas Gehringer

Matimatic lust habenn / zunutz vnd gebräuchlicher uebung» dienen sollte.37 Im
Mittelpunkt steht ein ästhetisches und aufwändig gestaltetes Flugblatt (das

Instrument, s. Abb. 1), das mit verschiedenen Zirkeltabellen zur Bestimmung des

Mondlaufs, der Mondphasen, des Mondalters und der Mondsichel sowie zur
Berechnung der Mondfinsternisse und der Uhrzeit während der Nacht diente.

Wie das Instrument gelesen werden muss und wie die einzelnen Angaben zu
Mondlauf oder Mondfinsternissen berechnet werden können, wird in dem 46-

seitigen Büchlein Erklerung des newen Instruments erläutert, das zusammen mit
dem Einblattdruck publiziert und vermutlich auch gemeinsam verkauft wurde.38

Im Büchlein findet sich nebst Hinweisen auf die unterschiedlichen Grössen der

Gestirne, wonach die Sonne grösser ist als die Erde und der Mond, auch ein

Kapitel zur Mondfinsternis und ihrer Entstehung - wie von Münster bereits im
Kalendarium Hebraicum zwei Jahre zuvor ein erstes Mal behandelt.

Auch im Messiasdialog spielt der Mond eine wichtige Rolle. Nur wenig später

im Anschluss an die Debatte über das Aussehen von Jüdinnen und Juden,

spricht der Nazarener eine jüdische Legende an, wonach der Mond ein grösseres
Licht sein wollte und stattdessen zur Strafe von Gott verkleinert wurde. In
Anlehnung an die Mischna und das dritte Traktat des Qodaschim (Chullin)
führt der Jude die Geschichte wie folgt aus: Ursprünglich soll Gott Sonne und
Mond ebenbürtig geschaffen haben.39 Darüber erwies sich der Mond jedoch

wenig glücklich, weswegen er sich an Gott wandte und sich erkundigte, inwiefern

es angängig sei, dass sich zwei Könige nur einer Krone bedienen müssen.

Gott verstand die Frage als Ausdruck ungerechtfertigter Unzufriedenheit und
befahl dem Mond kurzerhand, sich zu verkleinern. Darüber zeigt sich der Nazarener

sichtlich empört und er erwidert, dass die Legende als Gleichnis und

keineswegs wörtlich zu verstehen sei. Der Mond besitze weder Leben noch Seele

und verfüge auch über kein eigenes Licht. In schulmeisterlicher Manier erklärt
der Nazarener, wie der Mond von der Sonne beleuchtet wird, das Sonnenlicht

37 Sebastian Münster, Erklerung des newen Instruments, durch Sebastianum Monster, über den

Mon, gemacht imm Jar Christi. M.D.XXIX, Worms: Peter Schöffer 1529. [n. pag., Zitat auf erster
Seite nach Umschlag] Es handelt sich beim Mondinstrument um die Fortsetzung seines im Vorjahr
publizierten Sonneninstruments, ebenfalls mit ausführlicher Erläuterung. Beide funktionierten nach

demselben, im Kalendarium Hebraicum bereits zur Anwendung kommenden Prinzip und wurden
1533 im bekannten Canones svper novvm zu einem Ganzen kombiniert.
38 Sowohl das Sonnen- als auch das Mondinstrument wurden erst vor etwas mehr als hundert
Jahren entdeckt, weswegen die beiden Erklärungen zur Leseart der Instrumente in der Forschung
lange Zeit unberücksichtigt blieben; die Erläuterung war ohne das dazugehörige Instrument nur
schwer zugänglich und nachvollziehbar. Während das Sonneninstrument seither vorwiegend wegen
der im Zentrum des Zirkels dargestellten Karte Deutschlands auf Interesse stiess, blieb eine detailliertere

Untersuchung Münsters Instrumente bisher aus. Vgl. dazu Martin Knapp, Zu Sebastian Münsters

astronomischen Instrumenten, Basel 1920; Hans Koegler, Hans Holbeins d.J. Holzschnitte für
Sebastian Münsters «Instrument über die zwei Lichter», in: Jahrbuch der Königlich Preussischen

Kunstsammlungen 31 (1910), S. 247-268.
39 Chullin 60b.; Siehe auch Genesis 1,16.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter 83

vom Mond reflektiert wird und wie all dies anhand der Mondfinsternis beweisbar

ist. Zur Bestätigung seiner Ausführung fügt er einen kurzen Vortrag zur
Entstehung der Mondfinsternis an, woraufhin er das Thema für beschlossen erachtet:

Denn der Mond hat ja Licht nicht von sich selbst, sondern dadurch, dass die Sonne

ihn erleuchtet. In der Monatsmitte stehen einander stets gegenüber, aber aufgrund
der Neigung der Mondsphäre nach Norden und Süden trennt der Schatten der Erde
sie nicht voneinander. Wenn es jedoch geschieht, dass sie einander im Punkt des

Drachens oder dem Drachen um 12 Grad nahe gegenüber stehen, verfinstert sich

der Mond bisweilen ganz und bisweilen zum Teil, je nachdem wie nahe oder fern er
dem Drachen ist. Doch lasst uns diesen Gegenstand verlassen und zu einem anderen

Gegenstand kommen.40

Auch wenn sich der deutschsprachige Abschnitt zur Mondfinsternis aus dem

Büchlein Erklerung des newen Instruments nicht wortwörtlich mit dem

ursprünglich lateinischen und hebräischen Text und den Erläuterungen des

Nazareners im Messiasdialog deckt, so ist die sprachliche Nähe dennoch

frappant. Es ist offensichtlich, dass Münster den Nazarener aus seinem eigenen
Mondinstrument zitieren lässt. Während sich Münster auch im erwähnten
Canones svper novvm (1533), im Organum vranicum (1536) oder im Sphaera
mvndi (1546) an der sprachlichen Formulierung des Instruments orientiert und
sich regelmässig selbst paraphrasiert, verdeutlicht die Szene im Messiasdialog

jedoch, dass Münsters Selbstreferenz genreübergreifend ist und sich nicht auf
einzelne Textgattungen beschränkt.41

Die Selbstreferenz bestimmt, zumindest punktuell, allerdings nicht nur den

sprachlichen Inhalt, sondern darüber hinaus auch den thematischen Inhalt
beziehungsweise den Aufbau und die Struktur des Disputs. Das zeigt sich an

einer weiteren Szene, die ebenfalls im Zusammenhang mit dem Mondinstrument

steht, und im direkten Anschluss an die Debatte über den Mond stattfin-

40 Bodenheimer, Messias-Dialog, S. 44-45.
41 Eine vergleichbare Verschmelzung von Überlegungen zum Mond mit sachfremden Angelegenheiten

findet sich u.a. bei Johannes Kepler. Noch während seiner Arbeit an Epitome Astronomiae

Copernicae (1617-1621) wurde seine Mutter in Leonberg der Hexerei bezichtigt. Das darauffolgende

gerichtliche Verfahren wurde über mehrere Jahre verschleppt. 1621 brachte Kepler seinen Frust und
seine Verzweiflung über den Prozess und das politische System im Rahmen eines Gedichts zum
Ausdruck, welches er zum Anlass der Erlangung der Doktorwürde von Johannes Leonhard Breitschwert
verfasste. Darin benutzte er die unterschiedlichen Mondphasen und andere Beobachtungen zum
Mond als (negative) Analogien für den Prozessverlauf, die involvierten Protagonisten und den zen-
tralistischen Rechtsapparat. Im Gedicht verschmilzt somit ein akademisch-freundschaftlicher Anlass

mit Poesie, politischer Kritik, familiären Angelegenheiten, Überlegungen zum Rechtssystem und
persönlicher Wut auf der Schablone seiner aktuellen astronomischen Arbeiten. Johannes Kepler, Gesammelte

Werke: Theologica, Hexenprozess, Tacitus-Übersetzung, Gedichte, München 1990, S. 250-
252, S. 413-415; Ferner: Ulinka Rublack, The Astronomer and the Witch. Johannes Kepler's Fight
for his Mother, Oxford 2015, S. 226 f.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Andreas Gehringer

gWftrumcrm

rmwv

Abb. 1: Sebastian Münsters Instrument vber den Monslauff (1529).
Quelle: Universitätsbibliothek der LMU München, W 2 Math. 336#2.

det. Werfen wir dazu nochmals einen detaillierten Blick auf das Mondinstrument.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter 85

Im Zentrum des Instruments befindet sich eine grosse Scheibe mit zahlreichen

Zirkeltabellen zur Berechnung des Mondlaufes und der Mondphasen. Die
Scheibe wird links und rechts oberhalb der horizontalen Mitte von Schildträgern
flankiert: links vom Circkel der iarzal (Zirkel in der linken Ecke des Flugblatts,
oberhalb Schildträger) und rechts vom Circkel der nachtstund (Zirkel in der

rechten Ecke des Flugblatts, oberhalb Schildträger). Der Zirkel der Jahrzahl

beginnt 1528 und endet 1580, was die Laufzeit des Instruments preisgibt. Unterhalb

der Schildträger finden wir am linken Rand einen Narren und am rechten

Rand Atlas, der die Weltkugel auf seinen Schultern trägt. Atlas und die Weltkugel

sind mit einem Spruchband geschmückt (ich trag wie ich mag). Das satirische

Spruchband zum Narren verrät hingegen stultus ut luna mutatur und
verweist auf Sirach 27,12: «Ein Gottesfürchtiger redet allezeit, was heilsam ist, ein

Narr aber ist wandelbar, wie der Mond.» Die Konnotation des Mondes mit
einem Narren in Verbindung mit Jesus Sirach findet sich bereits in Johannes

Stöfflers Calendarium Romanum magnum (1518); es handelt sich also nicht um
eine Schöpfung Münsters.42 Die Scheibe im Zentrum wird von drei Kreisbogenstücken

gestützt, die zusammengefügt einen Halbkreis darstellen (Der brochen

circkel). Diese Zirkeltabelle dient zur Berechnung der bevorstehenden Mondfinsternisse.

Direkt unterhalb dieser Tabelle, am unteren Rand des Flugblattes, ist
ein feuerspeiender Drache im Profil abgebildet, zu dessen Kopf und Schwanz

sich jeweils die einzige Lesehilfe des Instruments befindet. Beim Drachenschwanz

steht ferner in hebräischer Schrift 'bnn tut (znav ha-teli) was so viel wie
der Schwanz des Teli bedeutet. Direkt daneben lesen wir HlDb (levana, Mond)
während beim Kopf des Drachen TTin tfftn (rosh ha-teli), also Kopf des Teli

geschrieben steht. Der Drache symbolisiert das korrespondierende Sternbild,
wobei der Drachenkopf und der Drachenschwanz die jeweiligen Mondknoten
bezeichnen; jene Schnittpunkte zwischen der Mondbahn und der Ekliptikebene,
an denen die Mond- und Sonnenfinsternis stattfinden.

In der jüdischen Überlieferung besitzt die Bezeichnung Teli unterschiedliche

Deutungsmöglichkeiten, steht aber in der jüdischen Astronomie meist analog

zu Münsters Verwendung für den Drachen und das entsprechende Sternbild.
So wie Münster mit dem Zitat von Jesus Sirach möglicherweise seinen Freund
und ehemaligen Lehrer Stöffler und dessen Beitrag zur Astronomie würdigt,
könnten die hebräischen Schriftzeichen daher als Verweis auf die wissenschaftliche

Bedeutung der jüdischen Astronomie interpretiert werden. Auffällig ist

jedoch, dass das hebräische Wort Teli zwar in einigen zeitgenössischen astronomischen

Schriften Verwendung findet, seinen Ursprung aber im Sefer Jezira

(Buch der Schöpfung) hat und ansonsten weder in der Bibel noch im Talmud

42 «Stultus sicut luna mutatur.» Johannes Stöffler, Calendarium Romanum magnum [...], Oppenheim:

Jacob Köbel 1518 [n. pag., Propositio Septima], In der späteren deutschsprachigen Ausgabe
des Werks fehlt die Stelle.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



86 Andreas Gehringer

erscheint/3 Das Sefer Jezira ist ein zentrales Werk der Kabbala und behandelt in
Anlehnung an das Buch Genesis, losgelöst von theologischen Überlieferungen
und Zugängen, zahlreiche Aspekte der Schöpfungsgeschichte. In Basel erschien

es 1587 ein erstes Mal in gedruckter Form in der Offizin Heinrich Petris, Münsters

Stiefsohn. Es ist nicht auszuschliessen, dass Münster während seiner Arbeit
am Messiasdialog bereits ein Manuskript davon besass.44

Mit Bezug auf Jesaja 27,1 wird in der jüdischen Überlieferung der Teli auch

mit Leviathan gleichgesetzt: «An jenem Tag wird der HERR mit seinem schweren,

grossen und starken Schwert den Leviatan heimsuchen, die flüchtige Schlange,

den Leviatan, die gewundene Schlange, und er wird das Ungeheuer umbringen,

das im Meer ist.» Und es ist denn auch tatsächlich die Kreatur des

Leviathans, auf die Münster beziehungsweise der Nazarener das Thema im
unmittelbaren Anschluss an seine Ausführungen zur Mondfinsternis lenkt. Vom
Nazarener dazu aufgefordert, erzählt der Jude in Anlehnung an den Talmud, wie

Gott einst zwei Walfische tanninim) schuf: Leviathan und dessen Weibchen. Er
kastrierte Leviathan allerdings umgehend und tötete das Weibchen, so dass sich

die beiden Kreaturen nicht vermehren. Das getötete Weibchen pökelte er, damit
es nicht verderbe und dereinst im Rahmen eines grossen Festmahls verspeist
werden könne.45 Deshalb, so der Jude, stehe im Talmud denn auch geschrieben
amn (tanninim) und nicht DTin (tanninim). Letztere Form beinhaltet die

Pluralendung IT- (-im), während bei der überlieferten, ersten Schreibweise das Jod

und somit eine korrekte Pluralendung fehlt;46 gemäss rabbinischer Auslegung
ein Hinweis darauf, dass der Walfisch nur im Singular existiert und das Weibchen

des Leviathans bereits seit der Schöpfungsgeschichte fehlt.47 Auch über diese

Überlieferung kann der Nazarener nur lachen und erneut beharrt er darauf,
dass die Geschichte parabolisch und nicht wörtlich zu deuten sei. So beweise

bereits die Erzählung um Jona, dass weitere Walfische über die Schöpfungsge-

43 Für den Hinweis auf das Sefer Jezira gilt mein Dank Tamar Menashe, derzeit Doktorandin am

Department Geschichte an der Columbia University, New York. - Zum Ursprung und der Bedeutung

des Begriffs Teli vgl. Aryeh Kaplan, Sefer Yetzirah. The Book of Creation: In Theory and Practice,

York Beach 1990, S. 231 f.

44 Johannes Pistorius d.J. fügte 1587 eine lateinische Übersetzung des Sefer Jezira seiner Ars
Cabalistica bei. Bereits in den 1550er Jahren bemühte sich Johannes Oporinus darum, Arbeiten des

Parisers Kabbalisten Guillaume Postel in Basel zu publizieren. Postel hatte zwischen 1543 und 1555

als einer der frühesten Figuren das Sefer Jezira ins Lateinische übersetzt und publiziert (Paris 1552).
Es ist aber auch nicht undenkbar, dass Münster bereits selbst ein hebräisches Manuskript des Sefer

Jezira besass. Dass Oporinus die Werke Posteis letztlich nicht druckte deutet Schmidt-Biggemann im
Zusammenhang mit der postumen Verbrennung David Joris' und der dazumal theologisch vergifteten

Atmosphäre in Basel. Siehe dazu Wilhelm Schmidt-Biggemann, Geschichte der christlichen Kabbala.

Band 1,15. und 16. Jahrhundert, Stuttgart-Bad Cannstatt 2012, S. 572.

45 Münster bezieht sich hierfür auf Hiob 40,30.
46 Bava Batra 73a-75a [74b],
47 Vgl. auch Bodenheimer, Messias-Dialog, S. 45.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter 87

schichte hinaus existieren müssen und auch ein Blick ins Meer würde reichen,

um zu erkennen, dass es dort von Walen und grossen Fischen wimmelt.

Fazit

Aus diesen untersuchten Beispielen lassen sich zwei Schlüsse ziehen: Erstens

stellt uns Münster den jüdischen Gesprächspartner gleich zu Beginn nicht bloss

als Vertreter einer fremden Religion dar, sondern darüber hinaus auch als

Vertreter einer fremden Kultur und somit als Träger eines fremden Wissensschatzes

und mit einer spezifischen Wissenskultur. Auch wenn die eingangs geführte
Debatte über die vermeintliche Hässlichkeit von Juden mit zahlreichen Verweisen

auf biblische Passagen und Überlieferungen geschieht, so ist sie weniger eine

theologische als eine ethnographische und kosmographische Auseinandersetzung,

die ganz dem Zugang und Interesse Münsters als Kosmograph entsprach.
Dies macht er endgültig deutlich, als er den Nazarener während der Debatte um
das jüdische Aussehen den Juden fragen lässt, weshalb denn Jüdinnen so viel
schöner als Juden seien. Darauf antwortet der Jude prompt, weil die Christen
diese nicht schmähen würden.48 Damit entzieht der Jude - stellvertretend für
Münster - der Debatte jegliche theologische Dimension und lässt die Frage nach

Aussehen und Erscheinungsbild zu einer fremdkonstitutiven Angelegenheit werden,

die sich einzig in der subjektiven Fremdwahrnehmung äussert und wie sie

für zeitgenössische Reiseberichte, Kosmographien und Darstellungen über exotische

Völkern in der Neuen Welt typisch ist.

Münsters Zugang unterscheidet sich insofern von demjenigen zeitgenössischer

Theologen und ihren Nachfolgern. Noch im 15. Jahrhundert aber auch

nach Münsters Ableben waren antijüdische Disputationen und Polemiken noch
immer stark vom Synagoga-Ecclesia-Motiv geprägt sowie von Debatten um die

neue und die alte ê. Wenngleich der ethnographische Zugang zum Judentum
und zur jüdischen Kultur sich langsam durchzusetzen begann, so waren gerade
Vertreter eines christlichen Humanismus dennoch - oder gerade deswegen -
darum bemüht, die Auseinandersetzung wieder auf eine theologische Ebene

zurückzuführen.49 Selbst Johannes Buxtorf, der mit seiner Synagoga Judaica

(1603) die wichtigste ethnographische Abhandlung zum Judentum der Frühen
Neuzeit publizierte, brachte mit der unveröffentlichten und überaus polemischen

48 Ebd., S. 39.

49 In der Forschung wird gelegentlich darauf hingewiesen, dass die Unterscheidung zwischen

einem christlichen Humanismus und einem säkularen Humanismus nicht ganz unproblematisch ist,
zumal zahlreiche Humanisten eine Zwischenstellung einnehmen. Die Unterscheidung soll an dieser
Stelle dennoch verwendet werden, um auf die unterschiedlichen Ziele zwischen Vertretern eines

theologischen und eines säkularen Zugangs zur Wissenschaft aufmerksam zu machen. Zur Diskussion
des Begriffs siehe u.a. Jan-Hendryk de Boer, Die Gelehrtenwelt ordnen. Zur Genese des hegemonia-
len Humanismus um 1500, Tübingen 2017, S. 35.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



88 Andreas Gehringer

Schrift Aus was Ursachen die Juden andere völcker alzeit gehasset unnd veracht

haben (1603-1606)50 zum Ausdruck, dass die Auseinandersetzung mit dem

Judentum nach wie vor in erster Linie eine theologische Angelegenheit war.
Münster war an einer solchen Debatte jedoch sichtlich wenig interessiert. Als

Humanist und Gelehrter der Renaissance und mit seinem ungeteilten Fokus auf
den Hebraismus, die Astronomie und die Kosmographie interessierte er sich in
erster Linie für Wissen und so liest sich der Messiasdialog weniger als eine

zeitgenössisch typische antijüdische Polemik und viel mehr als eine Debatte um
Wissenskultur und Dialektik. Auf eine der zentralen Fragen des Disputs, weshalb

der vermeintliche jüdische Messias denn so lange auf sich warten lasse und
die Juden nicht endlich aus ihrem Elend befreie und sie stattdessen wie Schafe

ohne Hirte hin und her wandern müssten, lässt Münster den Jude erwidern, dass

es darauf keine Antwort gebe, denn «[w]ir kennen seine [Gottes] Weisheiten

und seinen Verstand nicht und können sie nicht begreifen oder erforschen und
erkennen. Er aber weiss, was er tut.»51 Über diese Haltung mokiert sich der

Nazarener bereits einige Szenen zuvor, als er im Rahmen der Debatte um die

Grösse des Mondes die Juden mit Verweis auf Jeremias 10,2 mit den Ungläubigen

gleichstellt und sie als Vertreter eines überholten Wissensverständnisses

skizziert. Demnach fürchten sich einzig die Heiden vor den Zeichen des Himmels.

Als unwissendes Volk seien sie nicht in der Lage, Gott und dessen Wirken
zu verstehen: «Siehe, die Heiden glaubten dergleichen, welche den lebendigen
Gott nicht kannten.»52 Hier wird noch einmal deutlich: Im Zentrum von Münsters

Kritik stehen nicht unmittelbar das Judentum und die jüdische Religion,
sondern Auswüchse einer - nach seinem Verständnis - absurden Bibelauslegung

und (teilweise damit verknüpft) ein fehlgeleitetes Wissensverständnis

gewisser jüdischer Vertreter.
Einer jener Vertreter ist zweifelsfrei der jüdische Exeget und Gelehrte David

Kimchi. Mehr als die Hälfte des Messiasdialog widmet sich Fragen rund um die

jüdische Eschatologie und in nahezu sämtlichen dieser Passagen lässt Münster
seinen fiktiven Juden aus Kimchis Bibelkommentaren zitieren, wie dies schon

Burnett nachgewiesen hat.53 Letzterer folgert daraus, dass der Dialog unter anderem

auch als eine polemische Antwort auf Kimchis Kommentare gelesen werden

müsse.5'' Obwohl Burnett nicht weiter auf diese nebenbei gemachte Bemerkung

eingeht, deutet auch er damit an, dass der Dialog mitunter als Teil eines
zeitgenössischen Wissensdiskurses verstanden werden muss. Direkt im Anschluss an

die erste Ausgabe des Messiasdialog von 1529 publizierte Münster Kimchis

50 Basel UB, Handschriften, A IX 78.

51 Bodenheimer, Messias-Dialog, S. 49.

52 Ebd., S. 44.

53 Insgesamt stammen mehr als ein Drittel der Passagen des Juden aus Kimchis Bibelkommentaren:

Burnett, Dialogue of the Deaf, S. 172.

54 Ebd., S. 184.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter 89

Bibelkommentare zu Joel und Maleachi 1530)55 und zu Arnos (1531).56 Wenig
später druckte er das Buch Jesaja, dem er Kimchis Kommentar zu Jesaja beifügte
(um 1535),57 sowie drei Hebräisch-Wörterbücher, basierend auf den grammatikalischen

Werken Kimchis.58 In seiner lateinischen Übersetzung der Bibel (1534/

35) betont Münster ausdrücklich Kimchis Bedeutung und Relevanz für die

christliche Theologie und lässt die Lehren von Gelehrten wie Ibn Ezra, Nachma-
nides und Levi ben Gershon gleichermassen in den exegetischen Teil miteinflies-
sen.59 Und auch in seiner Neuauflage der Bibelübersetzung von 1546 nahm er

unter dem Titel Haebreorum commentarji non contemnendi nochmals in aller

Deutlichkeit Stellung für das Studium rabbinischer Schriften und jüdischer
Wissenskultur - wohl nicht zuletzt als Reaktion auf Vorwürfe Luthers und anderer

Theologen, wonach sich Münster zu eng an jüdischen Exegeten orientiere.
Münsters Bewunderung für den jüdischen Gelehrten Kimchi und sein Interesse

an dessen Werken und theologischen Zugängen ist insofern offenkundig; er

maskierte weder den Einfluss Kimchis auf sein eigenes theologisches Denken
noch die Bedeutung jüdischer Schriften auf sein Wirken als Humanist. Dennoch
schreckte Münster aber auch vor zensierenden Eingriffen nicht zurück. So richtet

sich die erwähnte Jesaja-Ausgabe von 1535 offenbar an Studenten, wie die

griechische und lateinische Übersetzung, welche dem Originaltext beigefügt wurde,

verrät. Wie Burnett und vor ihm schon Erwin Rosen thai festgestellt haben,
fehlen in den ebenfalls beigefügten Kommentaren Kimchis jedoch sämtliche

Passagen, die Ausführungen zum Messias beinhalten. Dies ganz im Unterschied

zu Münsters Bibelübersetzung, bei welcher der Kommentar Kimchis zu Jesaja

keinen vergleichbaren Eingriff erfuhr.60 Burnett folgert daraus, dass Münster in
seinen pädagogischen Schriften bewusst jene Textstellen überging, deren Nutzen

55 Sebastian Münster, mim rann 'nap TTT n tPlTS aï btCP, Ioel et Malachias. Cum
Commentant) rabi Dauid Kimhi. Item medicina spiritualis. Haec Sebastianvs Munsterus ex officina Hen-

rici Petri Hebraica studiosis quam castigatissima impartitur, Basel: Heinrich Petri 1530.

54 Sebastian Münster, X'ntn DISS bx 'nap Tn ai (£>1TD, Commentarivm Rabi Dauid Kimhi in Arnos

prophetam. Eepistola Eliae Levitae ad Sebastianum Munsterum, eruditione non vacans, Basel: Heinrich

Petri 1531.

57 Sebastian Münster, n'ï©1, Isaias Propheta, Hebraice, Graece et Latine. Addita Est Autem

Duplex Latina interpretatio, Hieronymi & Munsteri. Accessit & succincta difficiliorum Hebraicorum
vocabulorum expositio collecta per Sebastianum Munsterum ex Davidis Kimhi commentario. Basel:

Heinrich Petri [1535?].
58 Siehe Karl H. Burmeister, Sebastian Münster. Eine Bibliographie mit 22 Abbildungen, Wiesbaden

1964, 19-21.
59 Für eine ausführliche Analyse von Münsters Bibelübersetzung siehe Erwin I. J. Rosenthal,
Sebastian Muenster's Knowledge and Use of Jewish Exegesis, in: Isidore Epstein, Levine Ephraim,
Cecil Roth (Hg.), Essays in Honour of the Very Rev. Dr. J. H. Hertz, Chief Rabbi of the United
Hebrew Congregations of the British Empire, on the Occasion of his Seventieth Birthday, London
1942, S. 351-369.
60 Ebd., S. 360; Burnett, Dialogue of the Deaf, S. 180.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



90 Andreas Gehringer

er für seine Studenten und für eine sinnvolle Exegese in Frage stellte.61 Damit
wird deutlich, dass Münster für sich beanspruchte, zwischen richtigem und
falschem Wissen unterscheiden zu können. Es zeigt dies auch, dass er sich nicht
davor scheute, vermeintlich falsches oder gefährliches Wissen62 zu übergehen
und beispielsweise Kimchi dann zu zensieren, wenn er es für nötig hielt. Im
Messiasdialog - und somit gewissermassen im Schutz der polemischen Disputati-
onsliteratur - fand er hingegen den geeigneten Ort, um sich öffentlich auch mit
den unliebsamen Aspekten jüdischen Wissens auseinanderzusetzen.

All dies zeigt, wie Münster als Humanist einem Verständnis folgte, wonach
sich Wissen als akkumulierbares und erfahrbares Gut artikuliert. Dies schliesst

jüdisches Gelehrtenwissen in seiner Gesamtheit explizit mit ein. Münsters

ethnographischer und historiographischer Zugang sowie seine Auseinandersetzung
mit jüdischem Wissen und jüdischen Gelehrten bringt insofern zum Ausdruck,
wie er das Judentum im Sinne einer humanistischen Universalwissenschaft nicht

gesondert, sondern ausdrücklich als Teil eines umfassenden Erfahrungs- und
Wissensschatzes begreift.

Zweitens bieten besonders die Szene über die Grösse des Mondes und die

nachfolgende Diskussion um Leviathan einen wertvollen Einblick in den

Entstehungskontext des fiktiven Streitgesprächs. Burnetts wertvolle und richtungsweisende

Auseinandersetzung mit dem Messiasdialog hat uns bereits gezeigt, dass es

sich beim Disput um eine Kompilation früherer Werke handelt. Dabei handelt

es sich allerdings um keine Ausnahme innerhalb der Gattung der Disputationsli-
teratur.63 Indem Münster den Nazarener direkt aus dem Mondinstrument par-
aphrasieren lässt und im direkten Anschluss daran eine Diskussion um den Teli

beziehungsweise um Leviathan anreissen lässt, zeigt sich jedoch, dass sich Münsters

Dialog nicht nur in Bezug auf den textlichen Inhalt, sondern auch in Bezug
auf Aufbau und Struktur an anderen Werken orientierte und dass diese Referenz

unabhängig vom jeweiligen Genre geschah : Münster verlässt sich für seine Polemik

nicht nur auf theologische Ressourcen, sondern debattiert ebenso Aspekte
der Astronomie und der Kosmographie. Dies verdeutlicht einmal mehr, dass der

Messiasdialog unbedingt mit Rücksicht auf Münsters weitere Publikationen und

Manuskripte, die sich in seinem Besitz befanden und im entsprechenden
Zeitraum in Basel zirkulierten, gelesen und gedeutet und dass sein Wirkungskreis als

41 Burnett, Dialogue of the Deaf, S. 180. - Ähnliches lässt sich auch aus Münsters ablehnender

Haltung gegenüber der lateinischen Übersetzung des Korans herauslesen. Siehe dazu: Georg Christ,
Das Fremde verstehen. Biblianders Apologie zur Koranausgabe im Spiegel des Basler Koranstreites

von 1542, in: Christine Christ-von Wedel (Hg.): Theodor Bibliander (1505-1564): Ein Thurgauer im
gelehrten Zürich der Reformationszeit, Zürich 2005, S. 107-124.
62 Vgl. dazu Martin Mulsow, Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frühen Neuzeit,
Berlin 2012.

63 Vgl. z.B. Gaby Knoch-Mund, Disputationsliteratur als Instrument antijüdischer Polemik.
Leben und Werk des Marcus Lombardus, eines Grenzgängers zwischen Judentum und Christentum
im Zeitalter des deutschen Humanismus, Tübingen, Basel 1997.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



er Nazarener als Universalgelehrter 91

Astronom und Kosmograph gleichermassen berücksichtigt werden muss. Es

illustriert darüber hinaus aber auch, dass Münsters Disputation offensichtlich
nicht bloss eine willkürliche, geschickte Kompilation von Schriften darstellt, die

sich für eine antijüdische Polemik besonders anbieten. Vielmehr verarbeitet

Münster in seinem Messiasdialog nahezu ausnahmslos Themen, Ideen und

Aspekte unterschiedlicher theologischer und wissenschaftlicher Bereiche, mit
denen er sich zu dieser Zeit in seinen eigenen Studien intensiv auseinandersetzte

und die sich nahezu ausnahmslos in der einen oder anderen Form auch in
zahlreichen seiner weiteren Drucke wiederfinden. Ein Zugang, der den Messiasdialog
unmittelbar in Münsters Wirkungs- und Schaffenskontext setzt und somit nicht

nur den Ursprung der Quellen, sondern auch Münsters unmittelbare Autorschaft

explizit berücksichtigt, bietet nicht nur fruchtbare Erkenntnisse zur
Gelehrtenpraxis und frühneuzeitlicher Wissensordnung, sondern darüber hinaus

auch wichtige Einblicke in die Funktion und Bedeutung antijüdischer Polemik
und Agitation jenseits einer traditionellen Lesart.

Andreas Gehringer, Departement Geschichte, Universität Basel, Hirschgässlein 21,

4051 Basel, Schweiz, andreas.gehringer@unibas.ch.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91


	Der Nazarener als Universalgelehrter : Sebastian Münsters Messiasdialog im Spannungsfeld von humanistischer Wissenschaft und antijüdischer Rhetorik des 16. Jahrhunderts

