Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =

Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 69 (2019)

Heft: 1

Artikel: Der Nazarener als Universalgelehrter : Sebastian Mlnsters

Messiasdialog im Spannungsfeld von humanistischer Wissenschaft und

antijudischer Rhetorik des 16. Jahrhunderts
Autor: Gehringer, Andreas
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842286

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Nazarener als Universalgelehrter: Sebastian
Minsters Messiasdialog im Spannungsfeld von
humanistischer Wissenschaft und antijudischer

Rhetorik des 16. Jahrhunderts

Andreas Gehringer

The Nazarene as a Polymath: Sebastian Miinster’s Messiahs of the Christians
and the Jews in the tense interplay between humanistic scholarship and anti-
Jewish rhetoric of the 16th century

In 1529, and again in 1539, Sebastian Miinster published his Messiahs of the Christians and
the Jews, a fictional dispute between a Christian and a Jew. It elaborates theological ques-
tions, including why Jews would not acknowledge Jesus as the true Messiah. Historians
have commonly interpreted the dialogue as another early modern anti-Jewish polemic, as
well as an apologetic response on Miinster’s part to distance himself from accusations that
he relied too heavily on Jewish texts. This article, however, proposes a new interpretation, as
Minster depicts his Christian protagonist (the Nazarene) as a rational humanist with a
particular understanding of knowledge. His approach to Judaism, as well as his critique of
his Jewish adversary, is thus guided by ideas of scientific thought and Renaissance human-
ism. Miinster establishes the dialogue, and his critique, in accordance with his own intellect
and interests, including astronomy, Hebraism, and cosmography. Whereas Miinster em-
braces and often praises the works of Jewish scholars and thinkers including David Kimchi,
Abraham ibn Ezra, and Nachmanides, in his published work he uses the dialogue to
address aspects of Jewish knowledge that he considers incorrect or even ridiculous. His
Messiahs can thus be understood as a dispute over knowledge rather than over religious
doctrines. Miinster’s critique is not specifically addressed at Judaism, but at what he consid-
ers an incorrect concept of knowledge.

Einleitung’

1529 publizierte Sebastian Miinster unter dem Titel ha-vikuah (Der Disput) ein
fiktives Streitgespriach zwischen einem Nazarener und einem Juden in hebrii-
scher Sprache.? Zehn Jahre spiter legte er eine {iberarbeitete und erweiterte Ver-
sion nach, neu begleitet von einer lateinischen Ubersetzung.3 Als Vertreter ihrer

1 Fiir den vorliegenden Beitrag mochte ich Seraina Berger, Alfred Bodenheimer, Lucas Burkart,
Stephen G. Burnett, Tamar Menashe, Katharina Schaublin und Irene Senti fiir ihre zahlreichen und
iiberaus wertvollen Hinweise danken.

2 Sebastian Miinster, m>»;1. Christiani Hominis cum Iudaeo pertinaciter prodigiosis suis opinio-
nibus, & scripturae uiolentis interpretationibus addicto, colloquium: per Sebastianum Munsterum,
Basel: Johannes Froben 1529.

3 Sebastian Miinster, mwn. Messias Christianorum et Iudaeorum Hebraicé & Latiné. Sebast.
Munsterus. Describitur in hoc libro ex prophetis Christus totius mundi uerus saluator: et item larua-

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73—-91 | Artikel / Articles / Articoli



74  Andreas Gehringer

jeweiligen Religion debattieren die beiden Protagonisten iiber unterschiedliche
Auslegungen biblischer Uberlieferungen und erkliren diese entlang ihrer jeweili-
gen Glaubensdoktrin. Im Zentrum des Disputs stehen die Weigerung der Juden,
Jesus als Messias anzuerkennen, und die Frage danach, wann das Judentum die-
sen vermeintlichen Irrtum erkennen und sich dem Christentum anschliessen
werde.* Damit adressiert und verarbeitet Miinster ein iiberaus brisantes und die
zeitgenossische Gesellschaft bewegendes Thema. Besonders die 1520er Jahre
waren gekennzeichnet von einem ausgeprigten Messiasdiskurs, dessen Eigen-
timlichkeit und Bedeutung sich in seiner Gleichzeitigkeit artikulierten: auf
christlicher Seite in der Gestalt der Parusie Christi und auf jiidischer Seite in der
Hoffnung auf die baldige Ankunft ihres eigenen Heilsbringers.5 Ungeachtet der
religiosen Brisanz der Thematik, handelt es sich beim Messiasdialog jedoch nicht
um eine reine Fortfihrung primir theologischer Debatten. Vielmehr ldsst Miins-
ter den Nazarener als humanistischen Gelehrten auftreten, dessen Auseinander-
setzung mit dem Judentum im Sinne einer humanistischen Universalwissen-
schaft geschieht, die das Judentum nicht gesondert, sondern explizit als Teil
eines umfassenden Erfahrungs- und Wissensschatzes begreift. Das hat zur Folge,
dass sich der Dialog entlang Miinsters erweitertem Wirkungs- und Interessens-
kontext entfaltet, womit sich der Zugang zum Judentum nicht nur religioés oder
theologisch, sondern als Ausdruck eines Wissensdiskurses artikuliert. Daraus
folgt, dass anstelle von Glaubensdoktrin und Schriftverstindnis insbesondere
unterschiedliche Fragen zu Dialektik und Wissenschaftsverstindnis verhandelt
werden; die im Dialog gedusserte Kritik am Judentum richtet sich weniger an
dessen Glaubensinhalte als an ein vermeintlich falsches Wissen, das in einem
falschen Wissenschaftsverstindnis begriindet ist.

«Rabbi Milinster»

Fokussierte sich die Geschichtswissenschaft in den vergangenen Jahrzehnten in
ihrer Auseinandersetzung mit Miinster vor allem auf seine kosmographischen
Werke und damit verkniipfte Arbeiten, wurden seine Verdienste als Hebraist
hauptsiachlich in Zwischenbemerkungen und Fussnoten behandelt. Entspre-

tus ille ITudaeorum Meschias, qui a gente illa in hunc useque diem frustra expectatur [...], Basel:
Heinrich Petri 1539.
4 Auf eine eingehende quellenkritische Beschreibung des Messiasdialog wird an dieser Stelle ver-

zichtet und stattdessen auf die wegweisenden Arbeiten von Stephen G. Burnett und Jerome Friedman
verwiesen: Stephen G. Burnett, A Dialogue of the Deaf: Hebrew Pedagogy and Anti-Jewish Polemic
in Sebastian Miinster’s Messias of the Christians and the Jews (1529/39), in: Archive for Reformation
History 91 (2000), S. 168—190; Jerome Friedman, Sebastian Miinster, The Jewish Mission, and Pro-
testant Antisemitism, in: Archiv fiir Reformations-Geschichte 70 (1979), S. 238-259.

5 Vgl. dazu Rebekka Voss, Umstrittene Erloser: Politik, Ideologie und jiidisch-christlicher Mes-
sianismus in Deutschland, 1500—-1600, Gottingen 2011.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter

chend tberschaubar ist die bisherige Auseinandersetzung mit dem Messiasdia-
log, wobei sich besonders Jerome Friedman und Stephen Burnett hervorgetan
haben. Beide verstehen den Dialog unter anderem als Teil der antijiidischen Agi-
tation des 16. Jahrhunderts, entweder in der Tradition damaliger Missionie-
rungsschriften® oder aber als didaktisches beziehungsweise pidagogisches Werk
im Sinne einer Anleitung fiir (theologische) Disputationen.” Eine solche Lesart
rickt den Dialog jedoch ndher an zeitgendssische theologische und religiose
Debatten, als dies Miinster unter Umstidnden beabsichtigt haben mag. Miinster
verstand sich selbst nie als Theologe und interpretierte seine eigene Religionszu-
gehorigkeit eher als konomisches Gut und weniger als Ausdruck seines person-
lichen Selbstverstindnisses.® Zu Fragen der Reformation und zur religiosen Tole-
ranz — wie sie im reformierten Basel bereits unter Erasmus und danach
besonders unter Figuren wie Sebastian Castellio heftig diskutiert wurden — hielt
er sich stets zuriick, was eine mogliche Erklarung fiir Alfred Bodenheimers
Beobachtung sein mag, dass Miinster im Hinblick auf die Reformation in der
Forschung bisher kaum als «Mitspieler religioser [...] Umwilzungen» wahrge-
nommen worden ist.? Gleichzeitig befasste er sich aber umso intensiver mit der
jiidischen Wissenskultur und rabbinischen Uberlieferungen. Wihrend er gemass
eigener Aussagen kein einziges theologisches Werk besass,'® fanden sich in sei-
ner Bibliothek samtliche Perushim, also samtliche rabbinischen Kommentare,

6  Friedman, Sebastian Miinster; Jerome Friedman, The Most Ancient Testimony: Sixteenth Cen-
tury Christian-Hebraica in the Age of Renaissance Nostalgia, Athens 1983.

7 Burnett, Dialogue of the Deaf; Stephen G. Burnett, Einleitung zu Sebastian Miinster, Der Mes-
sias der Christen und Juden (1539), in: Alfred Bodenheimer, Sebastian Miinster: Der Messias-Dialog.
Der hebriische Text von 1539 in deutscher Ubersetzung, Basel 2017, S. 1524, bes. S. 22; Zu theolo-
gischen Disputationen in Basel s. Amy N. Burnett, Teaching the Reformation: Ministers and Their
Message in Basel, 1529—-1629, Oxford, New York 2006. Von den 600 iiberlieferten Basler Disputatio-
nen in der zweiten Hilfte des 16. Jh. definiert Burnett 120—200 als polemisch gegeniiber der katholi-
schen und protestantischen Theologie. Das Judentum als solches wird mit wenigen Ausnahmen
kaum thematisiert, womit sich die Dringlichkeit einer hebrdischen Anleitung fiirr Disputationen zur
jiidischen Theologie in Frage stellen ldsst.

8 Am 9. Miérz 1526 schrieb er bspw. an Beatus Rheanus: «[M]it zehn Gulden, wenn man sie
nicht durch Rauber verliert, kann man einen weiten Raum durchstreifen. Ich seufze nur wegen mei-
ner Kutte. Sie ist in diesem Unternehmen durchaus hinderlich. [...] Auch ist es bis jetzt nicht ohne
Nachteil moglich, das Monchtum aufzugeben [...] Was soll ich denn jetzt machen? Ich méchte aus
dem Orden austreten und so sein wie die andern guten Christen, aber es ist nicht erlaubt oder
wenigstens bis jetzt nicht férderlich, wo ich auf der Erde bekannter bin als mir lieb ist.» Die Bauern-
unruhen machten das Reisen auch fiir Ménche nicht ungefihrlich, weshalb Miinster sich in seinem
Gewand auf den Reisen, die er fiir die Kosmographie unternehmen musste, nicht recht wohl fiihlte.
Die Kutte abzulegen und gar zu konvertieren schien aber keine Alternative. Die Konversion erfolgte
erst mit seiner Berufung nach Basel. Karl H. Burmeister (Hg.), Briefe Sebastian Miinsters. Lateinisch
und Deutsch, Ingelheim am Rhein 1964, S. 20.

9 Alfred Bodenheimer, Vorwort des Herausgebers, in: ders. (Hg.), Sebastian Miinster: Der Messi-
as-Dialog. Der hebriische Text von 1539 in deutscher Ubersetzung, Basel 2017, S. 7-13, S. 8.

10 Burmeister, Briefe, S. 48.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91

75



76

Andreas Gehringer

die seinerzeit in Venedig gedruckt wurden." Und wihrend er in hoher Frequenz
und Regelmiissigkeit jiidisch-theologische Werke edierte und publizierte, dienten
ihm die rabbinischen und judischen Uberlieferungen fiir seine eigenen christ-
lich-theologischen Uberlegungen. So griff er nicht selten auf Terminologien aus
der jiidischen Theologie oder auf Maimonides’ mystische Lehren zuriick, um
christliche Konzepte wie zum Beispiel die Dreifaltigkeit oder die Verbindung
zwischen Seele, Taufe und Einigkeit mit Gott zu erliutern.'? Dieser explizit
humanistische, jedoch offenkundig vom Hebraismus und den jiidischen Lehren
geprigte Zugang zu theologischen Fragen fithrte denn auch regelmissig zu
geharnischter Kritik. Von Johannes Eck als «Rabbi Miinster» gewiirdigt und
zugleich verspottet,’® bezichtigte ihn auch Martin Luther regelmassig des «Rab-
binisierens» und «Judaisierens»." Wiahrend er Miinster in seiner gehassigen,
antijidischen Hetzschrift Von den Juden vnd iren Liigen (1543)' noch nicht
beim Namen nennt — weswegen sich die Forschung noch nicht einig ist, ob die
Schrift tatsichlich als Reaktion auf den Messiasdialog zu deuten sei —,' schimpft
Luther bereits in der nur wenige Monate spiter erscheinenden Polemik Vom
Schem Hamphoras: Vnnd vom Geschlecht Christi (1543 ) namentlich iiber Miins-
ter.¥?

Daraus lidsst sich schliessen, dass Miinsters antijidische Schriften und Agi-
tationen in seinem zeitgendssischen Umfeld nicht per se als solche interpretiert
und gehandelt wurden. In der Forschung wurde in der Vergangenheit nicht
zuletzt deshalb dahingehend spekuliert, dass sich Miinsters antijiidische Schrif-
ten sowieso nicht an ein jiidisches Publikum richteten, sondern dass sie viel eher
seine christlichen Kollegen vom Vorwurf des Judaisierens abbringen oder bes-

11 Brief an Andreas Masius vom 7. November 1544: «Et ne mittas aliquid, quod antea mihi est,
noveris me habere omnia fere 0°w119, quae superioribus diebus Venetiis sunt impressa.» (Und damit
Du nicht etwas schickst, was ich schon selbst besitze, sollst Du wissen, dass ich fast iiber alle hebrdi-
schen Kommentare [perushim] verfiige, die kiirzlich in Venedig gedruckt worden sind.). Burmeister
identifiziert darin die bei Daniel Bomberg gedruckte rabbinische Bibel von 1524/25. Burmeister, Brie-
fe, S. 88-91.

12 Vgl Friedman, Most Ancient Testimony, 216-217.

13 «Ecce hic vester Rabi Munsterus, qui plurimum doctus lingua sancta apud nos famatur, religio-
sus ex divi Francisci ordine, unde reputatior apud vos Nazarenos habetur.» Johannes Eck, Svper
Aggaeo Propheta Jo. Eckii commentarius. Textum habes Hebraeum, Graecum, & Latinum: Com-
mentarius ex ecclesiasticis Patribus, ex Iudaeorum rabinis, ex nouatoribus quibusdam decerptus,
Solingen: Johannes Soter 1538. [n. pag.]

14 Vgl. u.a. Martin Luther, Weimarer Ausgabe, Tischreden (WA TR), 4, 4764, Weimar 1916,
S. 478; ebd., 5003, S. 608.

15 Martin Luther, Von den Jiiden vnd jren Liigen, Wittenberg: Hans Luft 1543.

16 Siehe u.a. Stephen G. Burnett, Reassessing the «Basel-Wittenberg-Conflict»: Dimension of the
Reformation-Era Discussion of Hebrew Scholarship, in: Allison P. Coudert, Jeffrey S. Shoulson (Hg.),
Hebraica Veritas? Christian Hebraists and the Study of Judaism in Early Modern Europe, Philadel-
phia 2004, S. 181-200, S. 193.

17 Martin Luther, Vom Schem Hamphoras: Vnnd vom Geschlecht Christi, Wittenberg: Georg
Rhau 1543. [ n. pag.; namentliche Erwihnung Miinsters auf der vorletzten Seite]

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter

tenfalls als Lehrstiicke fiir die Judenmission fungieren sollten.’® Zur Beweisfiih-
rung wird hierfiir nebst dem Messiasdialog oft auch Miinsters hebriische Uber-
setzung des Matthdusevangeliums (1537) zitiert, deren Einleitung eine {iberaus
polemische Auseinandersetzung mit dem jiidischen Glauben beinhaltet. Dabei
finden sich just darin zahlreiche und wichtige Hinweise auf den Entstehungs-
und Deutungskontext Miinsters antijiidischer Schriften, die eine Lesart erlauben,
welche mit einer gewissen Distanz zu theologischen Debatten stattfindet und
stattdessen Miinsters Wirken, sein Verstindnis von Humanismus und Wissens-
kultur sowie seinen Zugang zum Judentum stérker beriicksichtigt.

Der Nazarener als Kosmograph

1533, also vier Jahre bevor Miinster seine vollstindige hebriische Ubersetzung
des Matthdusevangeliums druckte, publizierte Antonius Margaritha den Psalter
Hebraicum, dem er eine hebriische Ubersetzung der ersten beiden Kapitel des
Matthiausevangeliums beifiigte.’” Diese Kapitel dienten Miinster vier Jahre spiter
— nebst zahlreichen anderen Manuskripten — als Vorlage fiir seine eigene, weiter
oben erwihnte hebriische Ubersetzung des Matthiusevangeliums.?? Daneben
erinnert aber auch das dazugehorige lateinische Vorwort, das sich mit dem jiidi-
schen Glauben auseinandersetzt, in Bezug auf Inhalt, Struktur und Themenwahl
an eine andere Schrift Margarithas: Der gantz Jiidisch glaub von 1530.2' Dass
Miinster fiir seine Matthdus-Ubersetzung mehrfach Margarithas Texte zur Vorla-
ge nahm, scheint auf den ersten Blick nicht sonderlich zu erstaunen, zumal Ste-
phen Burnett bereits aufgezeigt hat, dass es sich auch beim Messiasdialog mehr-
heitlich um eine Kompilation fremder Werke handelt.?? Margaritha ist jedoch

18 Diese Interpretation findet sich bereits im 19. Jh. und wird, zumindest in Ansitzen, bis heute
noch vertreten: Ludwig Geiger, Das Studium der hebrdischen Sprache in Deutschland vom Ende des
XV. bis zur Mitte des XVI. Jahrhunderts, Breslau 1870, S. 78; Friedman, Most Ancient Testimony;
Burnett, Einleitung Sebastian Miinster, S. 22. Dass sich Miinster nicht ausschliesslich an ein jiidisches
Publikum richtet zeigt sich u.a. daran, dass der hebrdische Text vokalisiert ist.

19 Antonius Margaritha, 0'%nn 790. Psalterium Hebraicum: cum radicibus in margine. Cui acces-
serung aliquot capita ex Evangelio Matthei versa, veluti progymnasmata. Ab obre condito an. 5293
mense Majo die III. Lipsiae in aedibus Melchioris Lottheri, per Anton, Margaritam, genere Israélitam,
Leipzig: Melchior Lotter 1533.

20  Siehe Michael T. Walton, Anthonius Margaritha and the Jewish Faith: Jewish Life and Conver-
sion in Sixteenth-Century Germany, Detroit 2012, S. 197.

21 Antonius Margaritha, Der gantz Jiidisch glaub mit sampt ainer griindtlichen vnd warhafften
anzaygunge, Aller Satzungen, Ceremonien, Gebetten, Haymliche vnd offentliche Gebreiich, deren
sich dye Juden halten, durch das gantz Jar [... ], Augsburg: Heinrich Steiner 1530. — Zu den inhaltli-
chen Parallelen vgl. Friedman, Sebastian Miinster, S. 247.

22 Burnett, Dialogue of the Deaf, S. 168—190. Mindestens drei Viertel des Messiasdialog stammen
aus Werken wie dem Sefer Amana bzw. Liber Fidei (erstmals 1542 von Paul Fagius publiziert; Miins-
ter besass offensichtlich bereits in den 1520er Jahren ein Manuskript davon), dem Sefer Nizzahon

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91

77



78

Andreas Gehringer

gerade im Hinblick auf die Argumentationsmuster, wie sie der Nazarener im
Messiasdialog verfolgt, eine Schliisselfigur. So handelt es sich bei der erwihnten
Schrift Der gantz Jiidisch glaub um «die erste systematische Darstellung des
Judentums und des jiidischen Lebens [...] die zum Vorbild fiir eine Welle von
Ethnographien wurde.»?® Der Begriff der Ethnographie bezeichnet hierbei ein
literarisches Genre, das seinen Ursprung im ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhun-
derts hat und sich der realistischen und authentischen Beschreibung des jiidi-
schen Lebens und Brauchtums von der Geburt bis hin zum Tod widmet.? In
diesem Wandel kommt eine markante Verschiebung in der christlichen Ausein-
andersetzung mit dem Judentum zum Ausdruck: Lag das bisherige Interesse in
der Widerlegung der jidischen Bibelauslegung und Glaubensdoktrin, richtete
sich der Fokus neu zunehmend auf Praktiken der Juden und deren (beschreiben-
de) Beobachtung: «Die Kenntnis der Juden und ihrer Religion basierte damit
nicht mehr wie im Mittelalter auf literarischen Stereotypen, sondern auf einem —
wenn auch gefirbten — Wissen aus erster Hand.»?® Auch wenn Yaacov Deutsch
und Elisheva Carlebach das Phianomen der ethnographischen Schrift zum Juden-
tum vollig berechtigt unter anderem mit innerjiidischen Entwicklungen erkldren,
tauscht dies nicht dariiber hinweg, dass diese Schriften denselben inhaltlichen
und charakterlichen Anspriichen folgten, wie andere ethnographische Berichte
jener Zeit: die objektive und authentische Beschreibung fremder Vélker und Kul-
turen im Sinne eines modernen Verstindnisses von Wissen als akkumulierbares
und erfahrbares Gut. Dies zeigt sich deutlich, wenn wir den Rezeptions- und Ent-
stehungscharakter solcher Ethnographien zum Judentum beriicksichtigen. So
wurde beispielsweise eine Ubersetzung Victor von Carbens Juden Biichlein
(1508) in Ricoldus de Monte Crucis Tiirckenbiichlein (1511) — ein Bericht tiber
die Sitten und Gebriduche des osmanischen Reiches — beigefiigt, zusammen mit

sowie David Kimchis Bibelkommentaren. Ferner zitiert Miinster u.a. zahlreiche Passagen aus Nach-
manides’ Bericht iiber die Disputation von Barcelona von 1263.

23 Voss, Umstrittene Erléser, S. 26.

24 Fir eine vertiefte Auseinandersetzung mit den ethnographischen Schriften zum Judentum sie-
he Ronnie Po-Chia Hsia, Christian Ethnographics of Jews in Early Modern Germany, in: Raymond
B. Waddington, Arthur H. Williamson (Hg.), The Expulsion of the Jews: 1492 and After, New York
1994, S. 223-235; Maria Diemling, «Christliche Ethnographien» iiber Juden und Judentum in der
Frithen Neuzeit: die Konvertiten Victor von Carben und Anthonius Margaritha und ihre Darstellung
judischen Lebens und jiidischer Religion, Wien 1999; Elisheva Carlebach, Divided Souls. Converts
from Judaism in German, 15001750, New Haven 2001; Yaacov Deutsch, Judaism in Christian Eyes.
Ethnographic Descriptions of Jews and Judaism in Early Modern Europe, Transl. From Hebrew by
Avi Aronsky, Oxford 2012; Yaacov Deutsch, The Reception History of Ethnographic Literature
About the Jews, in: Jonathan Adams, Cordelia Hess (Hg.), Revealing the Secrets of the Jews: Johan-
nes Pfefferkorn and Christian Writings About Jewish Life and Literature in Early Modern Europe,
Berlin 2017.

25  Voss, Umstrittene Erloser, S. 26.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter

Georgius von Ungarns Tractatus de moribus (1480).2¢ Paulus Staffelsteiner indes
beschreibt in seiner ethnographischen Schrift zum Judentum Von den zwelff
Monaten (1562) ein angeblich jiidisches Ritual, demgemdss nach der Geburt
eines Knaben iiber dessen Wiege eine Armbrust angebracht wird. Damit soll sein
kdampferisches Gemiit bekriftigt werden, so dass er eines Tages die Feinde der
Juden — gemeint sind die Christen — niederschlagen moge.?” Deutsch halt fest,
dass sich weder im jiidischen Brauchtum noch in zeitgendssischen jlidischen
Schriften ein solches Ritual nachweisen lasst. Hingegen finden sich im Codex
Mendoza Darstellungen, die exakt den Schilderungen Staffelsteiners entspre-
chen.? Staffelsteiner bediente sich also fiir sein angeblich jiidisches Ritual azteki-
scher Uberlieferungen. Das lasst darauf schliessen, dass ethnographische Schriften
zum Judentum nicht nur im selben Kontext wie andere Ethnographien gehandelt
wurden, sondern dass sie auch im selben Kontext entstanden.

Wie bereits erwihnt, ist diese Entwicklung nicht zufillig, sondern Teil eines
Wandels innerhalb der spatmittelalterlichen und frithneuzeitlichen Wissenskul-
tur. Eng mit der Renaissance verkniipft ist ein Verstindnis von Wissen und Wis-
senschaft, das auf den Prinzipien der Beobachtung und Beschreibung sowie des
Sammelns und der Imitation und damit im Grunde auf dem Konzept der Erfah-
rung beruht. Es ist die akribische Beobachtung von Natur und Umwelt, welche
durch die Imitation gleichermassen vereinnahmt und kultiviert werden.?? Mit
dem Sammeln von Wissen geht auch die Akkumulation von erfahrbarem Wis-
sen einher, was sich in Bibliotheken, Sammlungen und Kabinetten niederschligt
und somit die Vorstellung von Wissen als Schatz im Sinne eines akkumulierba-
ren und erfahrbaren Guts pragt. Miinsters Lebenswerk, seine Kosmographie, ist
ein Musterbeispiel eines solchen Wissensverstindnisses, wonach Wissen einer-
seits gesammelt und zugidnglich gemacht werden soll, andererseits aber auch als
etwas Endliches interpretiert wird. Sein spezifisches Interesse an einer gesamt-
heitlichen Darstellung der Geschichte der Welt im Sinne eines Ptolemdus oder
Strabo, fordert denn auch sowohl seine eigenen ethnographischen Studien als
auch sein historiographisches Bewusstsein.

Dieses historiographische Bewusstsein umspann aber auch explizit das
Judentum: Gleichzeitig mit dem Wandel zu einem ethnographischen Interesse
am Judentum entwickelte sich im 16. Jahrhundert ein ausgeprigtes Verstindnis
fir eine jiidische Historiographie. Bereits 1476 erschien in Mantua bei Abraham

26 Ricoldus de Monte Crucis, Contra sectam Mahumeticam libellus, Paris: Henricus Stephanus
1511.

27 Paulus Staffelsteiner, Von den zwelff Monaten, Fasten, vier newen Jarn, Beschneidung der Kne-
blin: vnnd wie die Mutter die erste Geburt l6sen miis bei den Juden, Heidelberg: Johann Koln Witti-
ben 1562, S. B4r.

28 Yaacov Deutsch, Judaism in Christian Eyes, S. 142; Frances F. Berdan, Patricia R. Anawalt
(Hg.), The Essential Codex Mendoza, Berkeley 1997, S. 146, 148; Kelly Thoele, Children of the Azte-
cs, in: Historia [Eastern Illinois University] 14 (2015), S. 93—100, S. 95.

29 Jacob Burckhardt, Die Cultur der Renaissance in Italien, Basel 1860.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91

79



80

Andreas Gehringer

Conat die erste Druckversion des Sefer Yosippon, das 1510 in Konstantinopel in
einer tiberarbeiteten und erweiterten Version nachgepresst wurde.3® Ebenfalls in
Mantua erschien 1513 in der Offizin des Samuel ben Mari Latif die erste
gedruckte Fassung des Seder Olam Rabba. Diesem Druck beigefiigt wurden
unter anderem auch das Seder Olam Zuta, die Megillat Ta anit und Ausziige aus
Abraham Ibn Dauds Sefer ha-Kabbala, bei denen es sich allesamt um zentrale
Werke der jidischen Chronologie und Historiographie handelt. Sowohl das Sefer
Yosippon als auch die Mantuaner Ausgabe des Seder Olam Rabba — oder zumin-
dest ein Manuskript davon — muss sich in den 1520er Jahren in Miinsters Besitz
befunden haben. Mehr oder weniger zur selben Zeit namlich, als Miinster am
Messiasdialog arbeitete, war er an einem Druck mehrerer Ausziige aus dem Sefer
Yosippon in Hebriisch samt einer lateinischen Ubersetzung beschiftigt. Diese
fiigte er als Appendix seiner Ubersetzung von Maimonides’ Tredecim articuli
fidei iudaeorum bei.3' Obwohl Miinsters Hauptaugenmerk offensichtlich auf den
dreizehn Glaubenssitzen des Maimonides lag, machen die Ausziige aus dem
Sefer Yosippon mehr als Dreiviertel des gesamten Drucks aus. Zwolf Jahre spiter,
1541, legte Miinster dann auch eine vollstindige Ubersetzung des Sefer Yosippon
nach.3

Bereits im Einstieg in den Messiasdialog begegnen wir just dem Sefer Yosip-
pon sowie Miinsters ethnographischem Zugang zum Judentum. An die Leser-
schaft gerichtet schildert der Nazarener, wie ihm ein Jude entgegenkommt, was
er aufgrund dessen Aussehens erkenne. Er griisst ihn in hebrdischer Sprache,
woraufhin der Jude zuriickgriisst und sich iberrascht erkundigt, ob sie sich
bekannt wiren und ob es sich beim Nazarener ebenfalls um einen Juden handle.
Dieser verneint beides und behauptet, dass ihn die Gestalt seines Gesichts als
hebridischen Mann verraten hitte. Es folgt eine nach heutigem Empfinden eher
unfreundliche Unterhaltung tiber das Erscheinungsbild von Jiidinnen und Juden,
das der Nazarener als hidsslich beschreibt. Zwei Aspekte dieser Unterhaltung
sind besonders bemerkenswert. Zum einen entspricht der Fokus des Nazareners
auf Kategorien wie Haut- und Haarfarbe oder Einfliisse der Lebensumstinde auf
das Aussehen einer Bevolkerungsgruppe exakt jenen Kategorien, die Miinster in
seiner Kosmographie verwendet und die dem zeitgenossischen Interesse an
fremden Volkern und Kulturen entsprechen. So beschreibt Miinster in seiner

30 Fiir eine ausfithrliche Untersuchung zum Sefer Yosippon siche Saskia Dénitz, Uberlieferung
und Rezeption des Sefer Yossipon, Tiibingen 2013. Ferner: David Flusser, The Jossipon, 2 Bde., Jeru-
salem 1978-80. [Hebrédisch] — Sela Shulamit, Sefer Yosef ben Guryon ha-‘Arvi, 2 Bde., Jerusalem, Tel
Aviv 2009. [Hebriisch] — Eine deutsche Ubersetzung des Sefer Yosippon findet sich bei Dagmar Bér-
ner-Klein, Beat Zuber (Hg.), Josippon: Jiidische Geschichte vom Anfang der Welt bis zum Ende des
Aufstands gegen Rom. Hebrdisch-Deutsche Textausgabe, Wiesbaden 2010.

31 Sebastian Miinster, Tredecim articuli fidei iudaeorum, Worms: Peter Schoeffer 1529.

32 Sebastian Miinster, losephus Hebraicus Diu desideratus, et nunc ex Constantinopolitano
exemplari iuxta Hebraismum opera Sebastiani Munsteri versus, & annotationibus atque collationibus
illustrates, Basel: Heinrich Petri 1541.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter

Kosmographie beispielweise die Tartaren als Menschen mittelmassiger Grosse
und mit weiter Brust, deren Antlitz ebenso breit und die Nase schwarz sei.?® Die
Lappldnder hingegen schildert er als ein starkes Volk, die zwar etwas kleiner
«aber wol gesetzt» seien.? Zum anderen ldsst Miinster seinen fiktiven Juden
direkt aus dem bereits erwdhnten Sefer Yosippon zitieren. Auf die Behauptung
des Nazareners, wonach die Juden ein hassliches Volk seien, entgegnet ihm die-
ser mit einem Verweis auf Pompeius, der angeblich ob der Schonheit des jiidi-
schen Volkes verziickt gewesen sei: «Und im Buch des Josef ben Gorion steht
auch geschrieben, dass Pompeius sich wunderte und sprach: “Wol diesem Volke,
wie schon sie sind’».3

Der Nazarener als Astronom

Es zeigt sich an dieser Szene, die den Einstieg in den gesamten Dialog markiert,
bereits ein erstes Mal, wie Werke und Textausschnitte, an denen Minster zeit-
gleich zum Messiasdialog arbeitete, unmittelbar in den Dialog miteinflossen.
Dabei handelt es sich nicht um einen Einzelfall, sondern vielmehr um ein offen-
sichtliches Muster. Was Latifs weiter oben erwahnte Ausgabe des Seder Olam
Rabba betriftt, so finden wir Ausziige davon in Miinsters Kalendarium Hebraica,
das er 1527 drucken liess, also kurz bevor er vermutlich seine Arbeit am Messias-
dialog aufnahm. Der Kalendarium Hebraicum befasst sich hauptsichlich mit
Fragen der jiidischen Zeitrechnung und des Kalenderwesens und setzt sich ent-
sprechend mit jiidischer wie aber auch mit christlicher Astronomie auseinander.
Dem Werk beigefiigt sind unter anderem Ausziige aus dem Seder Olam Rabba,
dem Seder Olam Zuta und Abraham ibn Dauds Seder ha-Kabbala. Die letzten
beiden Kapitel des Kalendarium Hebraicum widmen sich zudem Anleitungen
zur Berechnung von Mondldufen und Mondfinsternissen, die als Ausgangslage
fir weitere Publikationen zur Astronomie dienen. So publiziert Miinster mehr
oder minder gleichzeitig zum Messiasdialog eine ausfiihrliche Auseinanderset-
zung mit astronomischen Berechnungen und Darstellungen rund um Mondlauf-
bahnen, Mondfinsternissen und Mondphasen: Ein Instrumentarium iiber den
Mondlauf* inklusive einer Erlduterung zum Instrumentarium, das «allen so zur

33 Sebastian Miinster, Cosmographia: Beschreibung aller Lender / durch Sebastianum Munsterum,
in wolcher begriffen aller Volcker Herrschafften, Stetten [...] Hirkommen, Sitten, Gebreiich [...] fiir-
nemlich teiitscher Nation; alles mit Figuren und schénen Landttafeln erklirt [...] durch gemelten
Sebast. Munst. allenthalben fast seer gemeret und gebessert [...], Basel: Heinrich Petri 1545, S. dccxlyi.
34 Miinster Cosmographia, S. dexxii.

35  Alfred Bodenheimer (Hg.), Sebastian Miinster: Der Messias-Dialog. Der hebriische Text von
1539 in deutscher Ubersetzung, Basel 2017, S. 38; Vgl. auch Flusser, Jossipon, Bd. 1, S. 154.

36 Sebastian Miinster, Instrument vber den Monslauff, durch Sebastianum Monster, allen liebha-
bern der artlichen kunst Matematic, zugfallen an tag bracht, darbey eyn biichlin mit seiner erklirung,
Worms: Peter Schoffer 1529.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73—-91

81



82

Andreas Gehringer

Matimatic lust habenn / zunutz vnd gebreuchlicher uebung» dienen sollte.3” Im
Mittelpunkt steht ein dsthetisches und aufwandig gestaltetes Flugblatt (das
Instrument, s. Abb. 1), das mit verschiedenen Zirkeltabellen zur Bestimmung des
Mondlaufs, der Mondphasen, des Mondalters und der Mondsichel sowie zur
Berechnung der Mondfinsternisse und der Uhrzeit wihrend der Nacht diente.
Wie das Instrument gelesen werden muss und wie die einzelnen Angaben zu
Mondlauf oder Mondfinsternissen berechnet werden kénnen, wird in dem 46-
seitigen Biichlein Erklerung des newen Instruments erldutert, das zusammen mit
dem Einblattdruck publiziert und vermutlich auch gemeinsam verkauft wurde.3®
Im Biichlein findet sich nebst Hinweisen auf die unterschiedlichen Gréssen der
Gestirne, wonach die Sonne grosser ist als die Erde und der Mond, auch ein
Kapitel zur Mondfinsternis und ihrer Entstehung — wie von Miinster bereits im
Kalendarium Hebraicum zwei Jahre zuvor ein erstes Mal behandelt.

Auch im Messiasdialog spielt der Mond eine wichtige Rolle. Nur wenig spa-
ter im Anschluss an die Debatte Giber das Aussehen von Jiidinnen und Juden,
spricht der Nazarener eine jidische Legende an, wonach der Mond ein grosseres
Licht sein wollte und stattdessen zur Strafe von Gott verkleinert wurde. In
Anlehnung an die Mischna und das dritte Traktat des Qodaschim (Chullin)
fihrt der Jude die Geschichte wie folgt aus: Urspriinglich soll Gott Sonne und
Mond ebenbiirtig geschaffen haben.?® Dariiber erwies sich der Mond jedoch
wenig gliicklich, weswegen er sich an Gott wandte und sich erkundigte, inwie-
fern es angingig sei, dass sich zwei Konige nur einer Krone bedienen miissen.
Gott verstand die Frage als Ausdruck ungerechtfertigter Unzufriedenheit und
befahl dem Mond kurzerhand, sich zu verkleinern. Dariiber zeigt sich der Naza-
rener sichtlich empért und er erwidert, dass die Legende als Gleichnis und kei-
neswegs wortlich zu verstehen sei. Der Mond besitze weder Leben noch Seele
und verfiige auch iiber kein eigenes Licht. In schulmeisterlicher Manier erklart
der Nazarener, wie der Mond von der Sonne beleuchtet wird, das Sonnenlicht

37 Sebastian Miinster, Erklerung des newen Instruments, durch Sebastianum Monster, {iber den
Mon, gemacht imm Jar Christi. M.D.XXIX, Worms: Peter Schoffer 1529. [n. pag., Zitat auf erster
Seite nach Umschlag] Es handelt sich beim Mondinstrument um die Fortsetzung seines im Vorjahr
publizierten Sonneninstruments, ebenfalls mit ausfithrlicher Erlduterung. Beide funktionierten nach
demselben, im Kalendarium Hebraicum bereits zur Anwendung kommenden Prinzip und wurden
1533 im bekannten Canones svper novvm zu einem Ganzen kombiniert.

38 Sowohl das Sonnen- als auch das Mondinstrument wurden erst vor etwas mehr als hundert
Jahren entdeckt, weswegen die beiden Erklirungen zur Leseart der Instrumente in der Forschung
lange Zeit unberiicksichtigt blieben; die Erliuterung war ohne das dazugehorige Instrument nur
schwer zuginglich und nachvollziehbar. Wahrend das Sonneninstrument seither vorwiegend wegen
der im Zentrum des Zirkels dargestellten Karte Deutschlands auf Interesse stiess, blieb eine detaillier-
tere Untersuchung Miinsters Instrumente bisher aus. Vgl. dazu Martin Knapp, Zu Sebastian Miins-
ters astronomischen Instrumenten, Basel 1920; Hans Koegler, Hans Holbeins d.J. Holzschnitte fiir
Sebastian Miinsters «Instrument tber die zwei Lichter», in: Jahrbuch der Kéniglich Preussischen
Kunstsammlungen 31 (1910), S. 247-268.

39 Chullin 60b.; Siehe auch Genesis 1,16.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter

vom Mond reflektiert wird und wie all dies anhand der Mondfinsternis beweis-
bar ist. Zur Bestdtigung seiner Ausfiihrung fiigt er einen kurzen Vortrag zur Ent-
stehung der Mondfinsternis an, woraufhin er das Thema fiir beschlossen erach-
tet:

Denn der Mond hat ja Licht nicht von sich selbst, sondern dadurch, dass die Sonne
ihn erleuchtet. In der Monatsmitte stehen einander stets gegentiber, aber aufgrund
der Neigung der Mondsphiare nach Norden und Siiden trennt der Schatten der Erde
sie nicht voneinander. Wenn es jedoch geschieht, dass sie einander im Punkt des
Drachens oder dem Drachen um 12 Grad nahe gegeniiber stehen, verfinstert sich
der Mond bisweilen ganz und bisweilen zum Teil, je nachdem wie nahe oder fern er
dem Drachen ist. Doch lasst uns diesen Gegenstand verlassen und zu einem anderen
Gegenstand kommen.4?

Auch wenn sich der deutschsprachige Abschnitt zur Mondfinsternis aus dem
Biichlein Erklerung des newen Instruments nicht wortwortlich mit dem
urspriinglich lateinischen und hebrdischen Text und den Erlduterungen des
Nazareners im Messiasdialog deckt, so ist die sprachliche Ndhe dennoch frap-
pant. Es ist offensichtlich, dass Miinster den Nazarener aus seinem eigenen
Mondinstrument zitieren ldsst. Wahrend sich Miinster auch im erwédhnten
Canones svper novvm (1533), im Organum vranicum (1536) oder im Sphaera
mvndi (1546) an der sprachlichen Formulierung des Instruments orientiert und
sich regelmissig selbst paraphrasiert, verdeutlicht die Szene im Messiasdialog
jedoch, dass Minsters Selbstreferenz genreiibergreifend ist und sich nicht auf
einzelne Textgattungen beschrankt.*!

Die Selbstreferenz bestimmt, zumindest punktuell, allerdings nicht nur den
sprachlichen Inhalt, sondern dariiber hinaus auch den thematischen Inhalt
beziehungsweise den Aufbau und die Struktur des Disputs. Das zeigt sich an
einer weiteren Szene, die ebenfalls im Zusammenhang mit dem Mondinstru-
ment steht, und im direkten Anschluss an die Debatte iiber den Mond stattfin-

40 Bodenheimer, Messias-Dialog, S. 44—45.

41 Eine vergleichbare Verschmelzung von Uberlegungen zum Mond mit sachfremden Angelegen-
heiten findet sich u.a. bei Johannes Kepler. Noch wihrend seiner Arbeit an Epitome Astronomiae
Copernicae (1617-1621) wurde seine Mutter in Leonberg der Hexerei bezichtigt. Das darauffolgende
gerichtliche Verfahren wurde iiber mehrere Jahre verschleppt. 1621 brachte Kepler seinen Frust und
seine Verzweiflung tiber den Prozess und das politische System im Rahmen eines Gedichts zum Aus-
druck, welches er zum Anlass der Erlangung der Doktorwiirde von Johannes Leonhard Breitschwert
verfasste. Darin benutzte er die unterschiedlichen Mondphasen und andere Beobachtungen zum
Mond als (negative) Analogien fiir den Prozessverlauf, die involvierten Protagonisten und den zen-
tralistischen Rechtsapparat. Im Gedicht verschmilzt somit ein akademisch-freundschaftlicher Anlass
mit Poesie, politischer Kritik, familiiren Angelegenheiten, Uberlegungen zum Rechtssystem und per-
sonlicher Wut auf der Schablone seiner aktuellen astronomischen Arbeiten. Johannes Kepler, Gesam-
melte Werke: Theologica, Hexenprozess, Tacitus-Ubersetzung, Gedichte, Miinchen 1990, S.250-
252, S. 413-415; Ferner: Ulinka Rublack, The Astronomer and the Witch. Johannes Kepler’s Fight
for his Mother, Oxford 2015, S. 226 1.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91

83



Andreas Gehringer

84

Sebastian Munsters Instrument vber den Monslauff (1529).

Quelle: Universitatsbibliothek der LMU Miinchen

Abb. 1:

W 2 Math. 336#2.

det. Werfen wir dazu nochmals einen detaillierten Blick auf das Mondinstru-

ment

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter

Im Zentrum des Instruments befindet sich eine grosse Scheibe mit zahlrei-
chen Zirkeltabellen zur Berechnung des Mondlaufes und der Mondphasen. Die
Scheibe wird links und rechts oberhalb der horizontalen Mitte von Schildtrigern
flankiert: links vom Circkel der iarzal (Zirkel in der linken Ecke des Flugblatts,
oberhalb Schildtrager) und rechts vom Circkel der nachtstund (Zirkel in der
rechten Ecke des Flugblatts, oberhalb Schildtriger). Der Zirkel der Jahrzahl
beginnt 1528 und endet 1580, was die Laufzeit des Instruments preisgibt. Unter-
halb der Schildtrager finden wir am linken Rand einen Narren und am rechten
Rand Atlas, der die Weltkugel auf seinen Schultern trigt. Atlas und die Weltku-
gel sind mit einem Spruchband geschmiickt (ich trag wie ich mag). Das satiri-
sche Spruchband zum Narren verrdt hingegen stultus ut luna mutatur und ver-
weist auf Sirach 27,12: «Ein Gottesfiirchtiger redet allezeit, was heilsam ist, ein
Narr aber ist wandelbar, wie der Mond.» Die Konnotation des Mondes mit
einem Narren in Verbindung mit Jesus Sirach findet sich bereits in Johannes
Stofflers Calendarium Romanum magnum (1518); es handelt sich also nicht um
eine Schopfung Miinsters.*? Die Scheibe im Zentrum wird von drei Kreisbogen-
stiicken gestiitzt, die zusammengefiigt einen Halbkreis darstellen (Der brochen
circkel). Diese Zirkeltabelle dient zur Berechnung der bevorstehenden Mondfins-
ternisse. Direkt unterhalb dieser Tabelle, am unteren Rand des Flugblattes, ist
ein feuerspeiender Drache im Profil abgebildet, zu dessen Kopf und Schwanz
sich jeweils die einzige Lesehilfe des Instruments befindet. Beim Drachen-
schwanz steht ferner in hebriischer Schrift *?ni1 231 (znav ha-teli) was so viel wie
der Schwanz des Teli bedeutet. Direkt daneben lesen wir 112% (levana, Mond)
wihrend beim Kopf des Drachen *%ni WX (rosh ha-teli), also Kopf des Teli
geschrieben steht. Der Drache symbolisiert das korrespondierende Sternbild,
wobei der Drachenkopf und der Drachenschwanz die jeweiligen Mondknoten
bezeichnen; jene Schnittpunkte zwischen der Mondbahn und der Ekliptikebene,
an denen die Mond- und Sonnenfinsternis stattfinden.

In der jiidischen Uberlieferung besitzt die Bezeichnung Teli unterschiedli-
che Deutungsméglichkeiten, steht aber in der jidischen Astronomie meist ana-
log zu Miinsters Verwendung fiir den Drachen und das entsprechende Sternbild.
So wie Miinster mit dem Zitat von Jesus Sirach moglicherweise seinen Freund
und ehemaligen Lehrer Stéffler und dessen Beitrag zur Astronomie wiirdigt,
konnten die hebrdischen Schriftzeichen daher als Verweis auf die wissenschaftli-
che Bedeutung der jidischen Astronomie interpretiert werden. Auffillig ist
jedoch, dass das hebrdische Wort Teli zwar in einigen zeitgenossischen astrono-
mischen Schriften Verwendung findet, seinen Ursprung aber im Sefer Jezira
(Buch der Schopfung) hat und ansonsten weder in der Bibel noch im Talmud

42 «Stultus sicut luna mutatur.» Johannes Stéffler, Calendarium Romanum magnum [...], Oppen-
heim: Jacob Kobel 1518 [n. pag., Propositio Septimal]. In der spiteren deutschsprachigen Ausgabe
des Werks fehlt die Stelle.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91

85



86

Andreas Gehringer

erscheint.*3 Das Sefer Jezira ist ein zentrales Werk der Kabbala und behandelt in
Anlehnung an das Buch Genesis, losgeldst von theologischen Uberlieferungen
und Zugdngen, zahlreiche Aspekte der Schopfungsgeschichte. In Basel erschien
es 1587 ein erstes Mal in gedruckter Form in der Offizin Heinrich Petris, Miins-
ters Stiefsohn. Es ist nicht auszuschliessen, dass Miinster wiahrend seiner Arbeit
am Messiasdialog bereits ein Manuskript davon besass.4

Mit Bezug auf Jesaja 27,1 wird in der jiidischen Uberlieferung der Teli auch
mit Leviathan gleichgesetzt: «An jenem Tag wird der HERR mit seinem schwe-
ren, grossen und starken Schwert den Leviatan heimsuchen, die fliichtige Schlan-
ge, den Leviatan, die gewundene Schlange, und er wird das Ungeheuer umbrin-
gen, das im Meer ist» Und es ist denn auch tatsichlich die Kreatur des
Leviathans, auf die Miinster beziehungsweise der Nazarener das Thema im
unmittelbaren Anschluss an seine Ausfithrungen zur Mondfinsternis lenkt. Vom
Nazarener dazu aufgefordert, erzdhlt der Jude in Anlehnung an den Talmud, wie
Gott einst zwei Walfische (tanninim) schuf: Leviathan und dessen Weibchen. Er
kastrierte Leviathan allerdings umgehend und tétete das Weibchen, so dass sich
die beiden Kreaturen nicht vermehren. Das getiotete Weibchen pokelte er, damit
es nicht verderbe und dereinst im Rahmen eines grossen Festmahls verspeist
werden konne.*s Deshalb, so der Jude, stehe im Talmud denn auch geschrieben
03°3n (tanninim) und nicht 0°°In (tanninim). Letztere Form beinhaltet die Plu-
ralendung o°- (—im), wihrend bei der tberlieferten, ersten Schreibweise das Jod
und somit eine korrekte Pluralendung fehlt;% gemiss rabbinischer Auslegung
ein Hinweis darauf, dass der Walfisch nur im Singular existiert und das Weib-
chen des Leviathans bereits seit der Schopfungsgeschichte fehlt.4” Auch tiber die-
se Uberlieferung kann der Nazarener nur lachen und erneut beharrt er darauf,
dass die Geschichte parabolisch und nicht wortlich zu deuten sei. So beweise
bereits die Erzihlung um Jona, dass weitere Walfische iiber die Schopfungsge-

43 Fiir den Hinweis auf das Sefer Jezira gilt mein Dank Tamar Menashe, derzeit Doktorandin am
Department Geschichte an der Columbia University, New York. — Zum Ursprung und der Bedeu-
tung des Begriffs Teli vgl. Aryeh Kaplan, Sefer Yetzirah. The Book of Creation: In Theory and Prac-
tice, York Beach 1990, S. 231f.

4  Johannes Pistorius d.J. fiigte 1587 eine lateinische Ubersetzung des Sefer Jezira seiner Ars
Cabalistica bei. Bereits in den 1550er Jahren bemiihte sich Johannes Oporinus darum, Arbeiten des
Parisers Kabbalisten Guillaume Postel in Basel zu publizieren. Postel hatte zwischen 1543 und 1555
als einer der frithesten Figuren das Sefer Jezira ins Lateinische iibersetzt und publiziert (Paris 1552).
Es ist aber auch nicht undenkbar, dass Miinster bereits selbst ein hebrdisches Manuskript des Sefer
Jezira besass. Dass Oporinus die Werke Postels letztlich nicht druckte deutet Schmidt-Biggemann im
Zusammenhang mit der postumen Verbrennung David Joris’ und der dazumal theologisch vergifte-
ten Atmosphire in Basel. Siehe dazu Wilhelm Schmidt-Biggemann, Geschichte der christlichen Kab-
bala. Band 1, 15. und 16. Jahrhundert, Stuttgart-Bad Cannstatt 2012, S. 572.

45 Miinster bezieht sich hierfiir auf Hiob 40,30.

46 Bava Batra 73a—75a [74b].

47 Vgl. auch Bodenheimer, Messias-Dialog, S. 45.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 7391



Der Nazarener als Universalgelehrter

schichte hinaus existieren miissen und auch ein Blick ins Meer wiirde reichen,
um zu erkennen, dass es dort von Walen und grossen Fischen wimmelt.

Fazit

Aus diesen untersuchten Beispielen lassen sich zwei Schliisse ziehen: Erstens
stellt uns Miinster den jiidischen Gesprachspartner gleich zu Beginn nicht bloss
als Vertreter einer fremden Religion dar, sondern dariiber hinaus auch als Ver-
treter einer fremden Kultur und somit als Trédger eines fremden Wissensschatzes
und mit einer spezifischen Wissenskultur. Auch wenn die eingangs gefiihrte
Debatte tiber die vermeintliche Hasslichkeit von Juden mit zahlreichen Verwei-
sen auf biblische Passagen und Uberlieferungen geschieht, so ist sie weniger eine
theologische als eine ethnographische und kosmographische Auseinanderset-
zung, die ganz dem Zugang und Interesse Miinsters als Kosmograph entsprach.
Dies macht er endgiiltig deutlich, als er den Nazarener wahrend der Debatte um
das jidische Aussehen den Juden fragen ldsst, weshalb denn Jiidinnen so viel
schoner als Juden seien. Darauf antwortet der Jude prompt, weil die Christen
diese nicht schmahen wirden.*®¢ Damit entzieht der Jude — stellvertretend fiir
Miinster — der Debatte jegliche theologische Dimension und lasst die Frage nach
Aussehen und Erscheinungsbild zu einer fremdkonstitutiven Angelegenheit wer-
den, die sich einzig in der subjektiven Fremdwahrnehmung dussert und wie sie
fir zeitgenossische Reiseberichte, Kosmographien und Darstellungen iiber exoti-
sche Volkern in der Neuen Welt typisch ist.

Miinsters Zugang unterscheidet sich insofern von demjenigen zeitgendssi-
scher Theologen und ihren Nachfolgern. Noch im 15. Jahrhundert aber auch
nach Miinsters Ableben waren antijiidische Disputationen und Polemiken noch
immer stark vom Synagoga-Ecclesia-Motiv gepriagt sowie von Debatten um die
neue und die alte é&. Wenngleich der ethnographische Zugang zum Judentum
und zur jiidischen Kultur sich langsam durchzusetzen begann, so waren gerade
Vertreter eines christlichen Humanismus dennoch — oder gerade deswegen —
darum bemiiht, die Auseinandersetzung wieder auf eine theologische Ebene
zuriickzufithren.*? Selbst Johannes Buxtorf, der mit seiner Synagoga Judaica
(1603) die wichtigste ethnographische Abhandlung zum Judentum der Frithen
Neuzeit publizierte, brachte mit der unverdéffentlichten und tiberaus polemischen

48 Ebd, S. 39.

49 In der Forschung wird gelegentlich darauf hingewiesen, dass die Unterscheidung zwischen
einem christlichen Humanismus und einem sidkularen Humanismus nicht ganz unproblematisch ist,
zumal zahlreiche Humanisten eine Zwischenstellung einnehmen. Die Unterscheidung soll an dieser
Stelle dennoch verwendet werden, um auf die unterschiedlichen Ziele zwischen Vertretern eines theo-
logischen und eines sikularen Zugangs zur Wissenschaft aufmerksam zu machen. Zur Diskussion
des Begriffs siehe u.a. Jan-Hendryk de Boer, Die Gelehrtenwelt ordnen. Zur Genese des hegemonia-
len Humanismus um 1500, Tiibingen 2017, S. 35.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91

87



88

Andreas Gehringer

Schrift Aus was ursachen die Juden andere volcker alzeit gehasset unnd veracht
haben (1603-1606)% zum Ausdruck, dass die Auseinandersetzung mit dem
Judentum nach wie vor in erster Linie eine theologische Angelegenheit war.
Minster war an einer solchen Debatte jedoch sichtlich wenig interessiert. Als
Humanist und Gelehrter der Renaissance und mit seinem ungeteilten Fokus auf
den Hebraismus, die Astronomie und die Kosmographie interessierte er sich in
erster Linie fiir Wissen und so liest sich der Messiasdialog weniger als eine zeit-
genossisch typische antijidische Polemik und viel mehr als eine Debatte um
Wissenskultur und Dialektik. Auf eine der zentralen Fragen des Disputs, wes-
halb der vermeintliche jiidische Messias denn so lange auf sich warten lasse und
die Juden nicht endlich aus ihrem Elend befreie und sie stattdessen wie Schafe
ohne Hirte hin und her wandern missten, lasst Miinster den Jude erwidern, dass
es darauf keine Antwort gebe, denn «[w]ir kennen seine [Gottes] Weisheiten
und seinen Verstand nicht und kénnen sie nicht begreifen oder erforschen und
erkennen. Er aber weiss, was er tut.»5' Uber diese Haltung mokiert sich der
Nazarener bereits einige Szenen zuvor, als er im Rahmen der Debatte um die
Grosse des Mondes die Juden mit Verweis auf Jeremias 10,2 mit den Ungldubi-
gen gleichstellt und sie als Vertreter eines iiberholten Wissensverstindnisses
skizziert. Demnach fiirchten sich einzig die Heiden vor den Zeichen des Him-
mels. Als unwissendes Volk seien sie nicht in der Lage, Gott und dessen Wirken
zu verstehen: «Siehe, die Heiden glaubten dergleichen, welche den lebendigen
Gott nicht kannten.»5? Hier wird noch einmal deutlich: Im Zentrum von Miins-
ters Kritik stehen nicht unmittelbar das Judentum und die jiidische Religion,
sondern Auswiichse einer — nach seinem Verstindnis — absurden Bibelausle-
gung und (teilweise damit verkniipft) ein fehlgeleitetes Wissensverstindnis
gewisser jiidischer Vertreter.

Einer jener Vertreter ist zweifelsfrei der jiidische Exeget und Gelehrte David
Kimchi. Mehr als die Hilfte des Messiasdialog widmet sich Fragen rund um die
judische Eschatologie und in nahezu simtlichen dieser Passagen ldsst Miinster
seinen fiktiven Juden aus Kimchis Bibelkommentaren zitieren, wie dies schon
Burnett nachgewiesen hat.3 Letzterer folgert daraus, dass der Dialog unter ande-
rem auch als eine polemische Antwort auf Kimchis Kommentare gelesen werden
miisse.? Obwohl Burnett nicht weiter auf diese nebenbei gemachte Bemerkung
eingeht, deutet auch er damit an, dass der Dialog mitunter als Teil eines zeitge-
nossischen Wissensdiskurses verstanden werden muss. Direkt im Anschluss an
die erste Ausgabe des Messiasdialog von 1529 publizierte Miinster Kimchis

50  Basel UB, Handschriften, A IX 78.

51 Bodenheimer, Messias-Dialog, S. 49.

52 Ebd,S. 44.

53  Insgesamt stammen mehr als ein Drittel der Passagen des Juden aus Kimchis Bibelkommenta-
ren: Burnett, Dialogue of the Deaf, S. 172.

56  Ebd,S. 184.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter

Bibelkommentare zu Joel und Maleachi (1530)% und zu Amos (1531).5 Wenig
spéter druckte er das Buch Jesaja, dem er Kimchis Kommentar zu Jesaja beifiigte
(um 1535),%7 sowie drei Hebrdisch-Worterbiicher, basierend auf den grammati-
kalischen Werken Kimchis.?® In seiner lateinischen Ubersetzung der Bibel (1534/
35) betont Miinster ausdriicklich Kimchis Bedeutung und Relevanz fiir die
christliche Theologie und lisst die Lehren von Gelehrten wie Ibn Ezra, Nachma-
nides und Levi ben Gershon gleichermassen in den exegetischen Teil miteinflies-
sen.’ Und auch in seiner Neuauflage der Bibeliibersetzung von 1546 nahm er
unter dem Titel Haebreorum commentarji non contemnendi nochmals in aller
Deutlichkeit Stellung fiir das Studium rabbinischer Schriften und jiidischer Wis-
senskultur — wohl nicht zuletzt als Reaktion auf Vorwiirfe Luthers und anderer
Theologen, wonach sich Miinster zu eng an jiidischen Exegeten orientiere.
Miinsters Bewunderung fiir den jiidischen Gelehrten Kimchi und sein Interesse
an dessen Werken und theologischen Zugingen ist insofern offenkundig; er
maskierte weder den Einfluss Kimchis auf sein eigenes theologisches Denken
noch die Bedeutung jiidischer Schriften auf sein Wirken als Humanist. Dennoch
schreckte Miinster aber auch vor zensierenden Eingriffen nicht zuriick. So rich-
tet sich die erwdhnte Jesaja-Ausgabe von 1535 offenbar an Studenten, wie die
griechische und lateinische Ubersetzung, welche dem Originaltext beigeftigt wur-
de, verriat. Wie Burnett und vor ihm schon Erwin Rosenthal festgestellt haben,
fehlen in den ebenfalls beigefiigten Kommentaren Kimchis jedoch simtliche
Passagen, die Ausfithrungen zum Messias beinhalten. Dies ganz im Unterschied
zu Miinsters Bibeliibersetzung, bei welcher der Kommentar Kimchis zu Jesaja
keinen vergleichbaren Eingriff erfuhr.®® Burnett folgert daraus, dass Miinster in
seinen padagogischen Schriften bewusst jene Textstellen iiberging, deren Nutzen

55  Sebastian Miinster, N7 791N MR M7 7 WD 0% ORI R, Toel et Malachias. Cum Com-
mentario rabi Dauid Kimhi. Item medicina spiritualis. Haec Sebastianvs Munsterus ex officina Hen-
rici Petri Hebraica studiosis quam castigatissima impartitur, Basel: Heinrich Petri 1530.

56  Sebastian Miinster, X*2371 0% 7% nnp 717 27 wivs, Commentarivm Rabi Dauid Kimhi in Amos
prophetam. Eepistola Eliae Levitae ad Sebastianum Munsterum, eruditione non vacans, Basel: Hein-
rich Petri 1531.

57  Sebastian Munster, ¥, Isaias Propheta, Hebraice, Graece et Latine. Addita Est Autem
Duplex Latina interpretatio, Hieronymi & Munsteri. Accessit & succincta difficiliorum Hebraicorum
vocabulorum expositio collecta per Sebastianum Munsterum ex Davidis Kimhi commentario. Basel:
Heinrich Petri [15357].

58  Siehe Karl H. Burmeister, Sebastian Miinster. Eine Bibliographie mit 22 Abbildungen, Wiesba-
den 1964, 19-21.

59  Fiir eine ausfithrliche Analyse von Miinsters Bibeliibersetzung siehe Erwin I. ]. Rosenthal,
Sebastian Muenster’s Knowledge and Use of Jewish Exegesis, in: Isidore Epstein, Levine Ephraim,
Cecil Roth (Hg.), Essays in Honour of the Very Rev. Dr. J. H. Hertz, Chief Rabbi of the United
Hebrew Congregations of the British Empire, on the Occasion of his Seventieth Birthday, London
1942, S. 351-369.

60 Ebd., S. 360; Burnett, Dialogue of the Deaf, S. 180.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91

89



90

Andreas Gehringer

er fiir seine Studenten und fiir eine sinnvolle Exegese in Frage stellte.®! Damit
wird deutlich, dass Miinster fiir sich beanspruchte, zwischen richtigem und fal-
schem Wissen unterscheiden zu konnen. Es zeigt dies auch, dass er sich nicht
davor scheute, vermeintlich falsches oder gefihrliches Wissen%? zu iibergehen
und beispielsweise Kimchi dann zu zensieren, wenn er es fiir nétig hielt. Im Mes-
siasdialog — und somit gewissermassen im Schutz der polemischen Disputati-
onsliteratur — fand er hingegen den geeigneten Ort, um sich 6ffentlich auch mit
den unliebsamen Aspekten jiidischen Wissens auseinanderzusetzen.

All dies zeigt, wie Miinster als Humanist einem Verstindnis folgte, wonach
sich Wissen als akkumulierbares und erfahrbares Gut artikuliert. Dies schliesst
judisches Gelehrtenwissen in seiner Gesamtheit explizit mit ein. Miinsters eth-
nographischer und historiographischer Zugang sowie seine Auseinandersetzung
mit jiidischem Wissen und jiidischen Gelehrten bringt insofern zum Ausdruck,
wie er das Judentum im Sinne einer humanistischen Universalwissenschaft nicht
gesondert, sondern ausdriicklich als Teil eines umfassenden Erfahrungs- und
Wissensschatzes begreift.

Zweitens bieten besonders die Szene iiber die Grosse des Mondes und die
nachfolgende Diskussion um Leviathan einen wertvollen Einblick in den Entste-
hungskontext des fiktiven Streitgesprachs. Burnetts wertvolle und richtungswei-
sende Auseinandersetzung mit dem Messiasdialog hat uns bereits gezeigt, dass es
sich beim Disput um eine Kompilation fritherer Werke handelt. Dabei handelt
es sich allerdings um keine Ausnahme innerhalb der Gattung der Disputationsli-
teratur.®® Indem Miinster den Nazarener direkt aus dem Mondinstrument par-
aphrasieren ldsst und im direkten Anschluss daran eine Diskussion um den Teli
beziehungsweise um Leviathan anreissen lasst, zeigt sich jedoch, dass sich Miins-
ters Dialog nicht nur in Bezug auf den textlichen Inhalt, sondern auch in Bezug
auf Aufbau und Struktur an anderen Werken orientierte und dass diese Referenz
unabhingig vom jeweiligen Genre geschah: Miinster verldsst sich fiir seine Pole-
mik nicht nur auf theologische Ressourcen, sondern debattiert ebenso Aspekte
der Astronomie und der Kosmographie. Dies verdeutlicht einmal mehr, dass der
Messiasdialog unbedingt mit Riicksicht auf Miinsters weitere Publikationen und
Manuskripte, die sich in seinem Besitz befanden und im entsprechenden Zeit-
raum in Basel zirkulierten, gelesen und gedeutet und dass sein Wirkungskreis als

61 Burnett, Dialogue of the Deaf, S. 180. — Ahnliches lisst sich auch aus Miinsters ablehnender
Haltung gegeniiber der lateinischen Ubersetzung des Korans herauslesen. Siehe dazu: Georg Christ,
Das Fremde verstehen. Biblianders Apologie zur Koranausgabe im Spiegel des Basler Koranstreites
von 1542, in: Christine Christ-von Wedel (Hg.): Theodor Bibliander (1505—1564): Ein Thurgauer im
gelehrten Ziirich der Reformationszeit, Ziirich 2005, S. 107—-124.

62 Vgl. dazu Martin Mulsow, Prekédres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frithen Neuzeit,
Berlin 2012.

63 Vgl. z.B. Gaby Knoch-Mund, Disputationsliteratur als Instrument antijiidischer Polemik.
Leben und Werk des Marcus Lombardus, eines Grenzgéingers zwischen Judentum und Christentum
im Zeitalter des deutschen Humanismus, Tiibingen, Basel 1997.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91



Der Nazarener als Universalgelehrter

Astronom und Kosmograph gleichermassen beriicksichtigt werden muss. Es
illustriert dariber hinaus aber auch, dass Miinsters Disputation offensichtlich
nicht bloss eine willkiirliche, geschickte Kompilation von Schriften darstellt, die
sich fiir eine antijidische Polemik besonders anbieten. Vielmehr verarbeitet
Miinster in seinem Messiasdialog nahezu ausnahmslos Themen, Ideen und
Aspekte unterschiedlicher theologischer und wissenschaftlicher Bereiche, mit
denen er sich zu dieser Zeit in seinen eigenen Studien intensiv auseinandersetzte
und die sich nahezu ausnahmslos in der einen oder anderen Form auch in zahl-
reichen seiner weiteren Drucke wiederfinden. Ein Zugang, der den Messiasdialog
unmittelbar in Miinsters Wirkungs- und Schaffenskontext setzt und somit nicht
nur den Ursprung der Quellen, sondern auch Miinsters unmittelbare Autor-
schaft explizit beriicksichtigt, bietet nicht nur fruchtbare Erkenntnisse zur
Gelehrtenpraxis und frithneuzeitlicher Wissensordnung, sondern dariiber hinaus
auch wichtige Einblicke in die Funktion und Bedeutung antijiidischer Polemik
und Agitation jenseits einer traditionellen Lesart.

Andreas Gehringer, Departement Geschichte, Universitat Basel, Hirschgisslein 21,
4051 Basel, Schweiz, andreas.gehringer@unibas.ch.

SZG/RSH/RSS 69/1, 2019, 73-91

M



	Der Nazarener als Universalgelehrter : Sebastian Münsters Messiasdialog im Spannungsfeld von humanistischer Wissenschaft und antijüdischer Rhetorik des 16. Jahrhunderts

