
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 68 (2018)

Heft: 1

Artikel: Religion, sexualité et identités politiques au XIXe siècle dans le canton
de Vaud : le rôle des femmes de l'Église Libre de Payerne

Autor: Johner, Aline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


128 Artikel / Articles / Articoli

Religion, sexualité et identités politiques au XIXe

siècle dans le canton de Vaud

Le rôle des femmes de l'Eglise Libre de Payerne

Aline Johner

Religion, sexuality and political identities in 19th century Vaud: the role of women

in the Free Church of Payerne

The political polarization that followed the Vaud revolution did not just concern the ruling

elites or the leaders of liberal and radical parties. A large part of the population also

felt involved, especially when it came to religion. The petitions addressing this question

were, in fact, the ones that were most successful, and it was in this climate that women

played a role. On the basis of a female petition of 1845, and based on a 1847 list - mostly
of women - of the first members of the Free Church of Payerne, it is possible to establish

what (at least some of) their opinions were. Using a large genealogical database it has

been possible to identify them and place them in a kinship network, and thus determine

their role(s) in creating local political milieus. These women were also notable for their

low rate of prénuptial conception, as well as by more frequent birth control practice as

compared to their co-residents and kin.

Political history has not much addressed the link between the rise of parties in the 19th

century and the emergence of alternate value systems in the population. Studying the

toleration of certain sexual behaviors provides fertile ground to observe this link and allows

for reflection on power or political participation in the context of establishing new civil

practices in the canton of Vaud. The novelty perhaps does not reside solely in the democratic

progress made in granting suffrage or in asserting collective and individual liberties

that were specific to republicanism in the 19th century. It also lies in creating milieus that

shared - and in particular, communicated - identity-shaping religious, social, and moral,

and thus also sexual, values.

Introduction

La participation politique et ses manifestations au sein de la population
durant la première moitié du XIXe siècle dans le canton de Vaud demeure

une question encore peu étudiée. Nous connaissons relativement bien le rôle

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIXe siècle dans le canton de Vaud 129

joué par les élites et les principaux protagonistes impliqués dans la Révolution

de 1798, puis dans les étapes de la mise en place des nouvelles

institutions jusqu'en 1848.1 Or, les tensions entre les clans politiques dans le

récent canton n'ont pas relevé que de la minorité des élites au pouvoir. Mais

la contribution des couches sociales plus «silencieuses» de la population,
notamment dans les campagnes, reste un aspect encore peu exploré par la

recherche. C'est le cas pour une part importante des hommes, mais également

des femmes: leur influence durant cette période où émergent de

nouvelles idéologies est très peu connue, si ce n'est par leur contribution

importante à la sociabilité mondaine2 ou à travers les discours politiques et

religieux dont elles ont été l'objet. Comment l'histoire politique peut-elle

cependant intégrer les classes populaires et les femmes dans la recherche,

alors que la majorité des sources à disposition n'ont pas été émises par celles-

ci?

Plusieurs travaux ont déjà montré qu'au niveau des localités vaudoises,

il existait d'importants clivages au sein de la population lors de la Révolution
de 1798.3 Quelques études ont privilégié une approche prenant en compte le

1 Pour la naissance et le développement du libéralisme vaudois, voir Gérald Arlettaz,

Libéralisme et société dans le canton de Vaud, 1814-1845, Lausanne 1980. Concernant les

mouvements radicaux voir notamment la synthèse d'Olivier Meuwly, Aux sources du

radicalisme. Les origines de la démocratie libérale, Berne 1992 et plus récemment, Olivier

Meuwly (éd.), Le Congrès de Vienne et le canton de Vaud: 1813-1815, Lausanne 2017.

2 Plusieurs travaux ont été menés par des chercheuses et chercheurs de l'Université de

Lausanne autour du rôle essentiel joué au XVIIIe siècle par des personnalités féminines

vaudoises, comme Etiennette Chavannes Clavel de Brenles, Mme de Necker ou Angélique
de Charrière-Bavois. Pour un résumé voir Léonard Burnand, Les Lumières rayonnent en

terre vaudoise, in: Meuwly [et al.] (éds), Histoire vaudoise, Lausanne 2015, pp. 299-317.

Voir également la plateforme en ligne Lumières-Lausanne qui met à disposition des sources,

des biographies, des bibliographies et des travaux sur les personnalités qui ont marqué

le Pays de Vaud durant le siècle des Lumières (http://lumieres.unil.ch).
3 Faisant suite aux commémorations autour de l'Acte de Médiation de 1803, plusieurs

recherches prenant en compte les contextes locaux ont été menées au début des années

2000 et publiées dans la Revue historique vaudoise: François Jéquier, Le Pays de Vaud

(canton du Léman): de l'Helvétique à la Médiation, naissance d'un canton confédéré, in:

RHV 112 (2004), pp. 67-76; Luce Badini, La prise d'Orbe du 30 septembre 1802 relatée

par un contre révolutionnaire. Le Mémoire historique sur le Pays de Vaud d'Antoine-

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



130 Aline Johner

rôle des acteurs locaux, illustrant l'hétérogénéité des intérêts en jeu, également

à une échelle individuelle ou familiale.4 Mais c'est surtout depuis les

années 1820, avec l'essor des mouvements libéraux puis radicaux, que l'on
est en mesure de connaitre l'identité et les opinions de nombreux citoyens,

par l'intermédiaire des pétitions collectives, qui s'intensifient à partir de cette

période. Les pétitions ne permettent cependant pas à elles seules de connaitre

l'identité des signataires, ainsi que les liens qui pouvaient les unir. En amont
de cette étude, nous avons donc constitué une importante base de données

démographique, mais surtout généalogique, élaborée à partir des naissances,

des mariages et des décès d'une commune vaudoise, Payerne5 entre 1790 et

1847.6

Charles de Gingin (1767-1823), in: RHV 113 (2005), pp. 201-214; François Flouck, De

la propriété partagée à la propriété individuelle. L'abolition des «droits féodaux» en terre

vaudoise (1798-1811), in: RHV 112 (2004), pp. 197-209; Michel Pahud, Antoine-Charles

de Gingins (1766-1823): commentaires d'un contre-révolutionnaire sous la République

helvétique. Extrait de son Mémoire historique sur le Pays de Vaud (1802), in: RHV

112 (2004), pp. 165-178. Voir également le mémoire de licence d'Elisabeth Kastl, Henry-

George de Mestral (1770-1849): actions contre-révolutionnaires et opinion sur

l'indépendance vaudoise, Lausanne 2002.

u Corinne Chuard, Payerne et la révolution vaudoise de 1798, Lausanne 1987; Nicole

Schaeren, Des particularismes locaux à l'exception montreusienne. Histoire institutionnelle

de la paroisse de Montreux (1790-1821), in: RHV 113 (2005), pp. 169-185, et

Anna Athanasouli, Mariages, parenté spirituelle et politique dans la commune du Chenit

(1780-1815), Mémoire de Master, Lausanne 2015.

5 A mi-chemin entre les villes de Berne et de Lausanne, Payerne, qui compte au XIXe

siècle environ 3'000 habitants, est une commune de plaine, principalement agricole, où

les tensions entre les deux camps politiques et religieux étaient assez vives pour laisser de

nombreux témoignages dans les archives.

6 Cette recherche s'inscrit dans le projet dirigé par Sandro Guzzi-Heeb, «Sexualité,

réseaux sociaux, transformations sociales et politiques dans la région alpine (XVIIIe et

XIXe siècles). Nouvelles approches à l'histoire de la sexualité» soutenu par le fonds national

de la recherche scientifique et le CREPA (Centre régional d'études des populations

alpines). Je remercie également Jean-Charles Felley, Sophie Cramatte et Christine Payot

pour leur contribution à la base de données et leurs recherches en archives, ainsi que

Pascal Cristofoli de l'EHESS (Ecole des hautes études en sciences sociale) et Arnaud Brin-

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIX' siècle dans le canton de Vaud 131

Les liens entre les clivages politiques et la question religieuse s'avèrent ensuite

centraux pour comprendre le rôle de la population vaudoise dans le

processus de construction du canton durant les premières décennies du XIXe

siècle. Dès l'avènement du libéralisme, la religion se trouve en effet au cœur
de chaque tournant politique et fonctionne comme un catalyseur des

divergences entre camps opposés. Elle devient un véritable levier pour les

partis qui leur permet d'atteindre efficacement la population. De toutes les

questions autour de la construction du nouvel Etat, la religion est en effet le

sujet qui rencontre avec le plus de succès l'adhésion des vaudois.7 A partir
des années 1830, cette adhésion s'exprime au travers des nombreuses

pétitions touchant à la question des cultes. Enfin, en 1847, après la prise de

pouvoir des radicaux, les désaccords entre les deux courants politiques
concernant la place de l'Eglise dans l'Etat aboutissent à la scission de l'Eglise
nationale vaudoise, et à la création d'une institution parallèle, libérale et

indépendante, l'Eglise libre.8 Dans les campagnes, des «clans» radicaux et

libéraux commencent à se distinguer, les tensions locales s'amplifient avec

l'établissement de l'Eglise dissidente, et ces divisions témoignent d'une

polarisation progressive au sein de la population. Replacées dans le contexte
des premières décennies du XIXe siècle, les pétitions vaudoises relatives à la

question de la religion constituent ainsi un premier apport important pour
envisager les transformations politiques au niveau de la population dans les

campagnes.

gié de l'INED (Institut national d'études démographiques) pour leur aide dans l'élaboration

des analyses qui ont été effectuées à partir de la base de données.

7 Gérald Arlettaz propose notamment une comparaison du nombre de pétitionnaires
s'étant exprimés sur différents sujets dans le canton de Vaud en 1831, et il conclut que «la

population vaudoise est plus intéressée par les questions religieuses que par les affaires

politiques». Arlettaz, op. cit., p. 337.

8 Peu d'ouvrages ont été consacrés à l'Eglise libre vaudoise hormis la récente étude de

Jean-Pierre Bastian, La fracture religieuse vaudoise, 1847-1966: l'Eglise libre, «la Môme»

et le canton de Vaud, Genève 2016.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



132 Aline Johner

Le rôle de la religion dans la polarisation politique
vaudoise depuis la Restauration

C'est surtout après la Restauration, avec l'apparition du mouvement libéral et

son essor dans les années 1820, que la religion devient un véritable enjeu,

principalement autour des questions concernant l'autonomie de l'Eglise face

à l'Etat ainsi que la liberté des cultes. A partir de ces mêmes années, les

courants issus du Réveil religieux commencent à faire surface en Europe, et

les premiers mouvements apparaissent dans le canton de Vaud. Ils se

manifestent d'abord par des réunions de fidèles en dehors des cultes, menées

par des pasteurs locaux ou des prêcheurs itinérants prônant un renouveau

religieux. Dès le départ, ces initiatives rencontrent un accueil défavorable,

tant au niveau des autorités que dans la population. En 1824, le Conseil

d'Etat vaudois, encore majoritairement conservateur, adopte un arrêté dans

le but de freiner la tendance, et interdit ces réunions qu'il qualifie de

«sectaires». L'interdiction ne parvient cependant pas à stopper l'essor du

mouvement et, en 1831, plusieurs pétitions émises par des pasteurs vaudois

circulent dans le canton, afin de réclamer l'abrogation de la loi et de

revendiquer la liberté des cultes. Mais cet élan n'est pas partagé par la

majorité de la population qui s'oppose aux communautés du Réveil et

plébiscite le maintien de l'Eglise nationale. Une seconde pétition est alors

mise en circulation en 1833.' A Payerne, la tendance est majoritairement
défavorable à un changement: 23 hommes signent le texte demandant la

liberté des cultes, et 173 s'y opposent.
En 1831, les libéraux gagnent le Grand Conseil. Mais rapidement, la

politique qu'ils mènent au Gouvernement s'adapte mal aux aspirations d'une

part importante des vaudois, et leur position à l'égard de la religion sera en

partie responsable de leur échec face aux radicaux quinze ans plus tard.

Depuis 1831, une large part des citoyens déçus par la politique libérale se

tourne en effet vers le radicalisme qui, bien que d'inspiration plus démocratique

sur le plan politique, opte cependant pour une position conservatrice

envers l'Eglise. Les radicaux vaudois n'hésitent alors pas à exploiter l'animo-

9 Pétitions de 1833 relatives à la liberté des cultes, Archives cantonales vaudoises, KII
35/5.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIXe siècle dans le canton de Vaud

sité populaire à l'encontre des mouvements du Réveil et de la liberté

religieuse. Henry Druey10 et ses partisans remportent une première victoire

en 1839 en proposant la révision de l'ancienne Confession de Foi Helvétique.11

Ils rédigent une pétition12 qui rencontre un succès important, notamment

dans les campagnes, et obtiennent la suppression de l'ancien texte. En

conséquence, le clergé vaudois voit un certain nombre de ses prérogatives

disparaître. Forts de ce succès, les radicaux s'emparent en 1841 de l'affaire de

la fermeture des couvents dans le canton d'Argovie13 et lancent à nouveau

une campagne pour récolter des signatures.14

Mais la grande victoire du mouvement radical vaudois est sans conteste

le succès des pétitions demandant l'expulsion des jésuites en janvier 1845.15

Suite à l'échec des libéraux dans le canton de Lucerne, le nouveau Grand

Conseil lucernois décide de confier la responsabilité de l'enseignement
secondaire à l'Ordre des Jésuites. Les députés des autres cantons, dont celui

de Vaud, doivent se rencontrer à la Diète pour débattre de la situation.
Nombreux sont ceux qui souhaitent voir les représentants vaudois s'exprimer

non seulement contre la présence des jésuites dans l'enseignement lucernois,

mais également pour leur expulsion de tout le territoire Suisse. A la fin du

10 Député au Grand Conseil vaudois en 1828 puis Conseiller d'Etat entre 1831 et 1848,

Henri Druey (1799-1855) est progressivement isolé du Gouvernement en raison de ses

positions radicales. Il dirige depuis 1836 le Nouvelliste vaudois, qui véhicule les idées du

radicalisme dans le canton. Voir Olivier Meuwly (dir.), Henry Druey, 1799-1855: actes

du colloque du 8 octobre 2005, Lausanne 2007.

11 L'enjeu de cette pétition concerne moins la liberté des cultes que l'organisation de

l'Eglise vaudoise, que Druey souhaite démocratique et soumise à l'Etat. Voir Arlettaz, op.

cit., pp. 540-547.

12 Pétitions de 1839 concernant le maintien ou l'abandon de l'ancienne confession de

foi helvétique, ACV, KII 35/10.

13 Le litige concerne la décision du canton d'Argovie de fermer tous ses couvents et la

résolution de la Diète fédérale considérant la démarche comme illégale. A propos de la

réaction des autorités vaudoises à ce sujet, voir Michel Steiner, Une tentative de médiation

dans l'affaire des couvents d'Argovie: quelques lettres de Conrad de Murald à Henri

Druey, in: Revue Suisse d'Histoire 23/n°l (1973), pp. 88-106.

u Pétitions de 1841 au sujet de la fermeture des couvents dans le canton d'Argovie,
ACV, KII 35/11-12.

15 Pétitions de 1845 réclamant l'expulsion des jésuites, ACV, KII, 35/17.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



134 Aline Johner

mois de janvier 1845, les radicaux mettent à ce titre en circulation des

pétitions par l'intermédiaire de l'«Association patriotique» et le 11 février ils

sont parvenus à récolter plus de 30 000 signatures.16 Malgré l'ampleur du

phénomène, le Gouvernement libéral persiste dans une position tiède à la

Diète et refuse de prendre en compte l'opinion des pétitionnaires. Lors de

leur prise de pouvoir le 14 février 1845, soit quelques jours à peine après de

dépôt de la pétition, les radicaux s'appuieront largement sur l'insatisfaction

populaire, exacerbée par cette affaire.

Les nouveaux élus radicaux ont dès lors les coudées franches pour
poursuivre leurs objectifs concernant l'Eglise, qu'ils souhaitent subordonnée

au pouvoir étatique. Rapidement, Henry Druey impose aux pasteurs de lire

en chaire une proclamation de l'Etat en faveur de la nouvelle Constitution.
Face au refus d'un grand nombre de ministres de se soumettre aux instructions,

Druey licencie les récalcitrants. Les réactions ne se font pas attendre, et

des pétitions circulent à nouveaux pour exiger leur réhabilitation ou, au

contraire, pour soutenir leur éviction.17 L'intransigeance des autorités radicales

aboutit cependant à la seule option dès lors à portée des dissidents, la

création d'une Eglise distincte, autonome face à l'Etat et inspirée par les idées

du Réveil religieux, l'Eglise libre.

Ces événements, et les pétitions qu'ils ont suscitées permettent de

connaître les positions d'une partie des payernois, même issus des classes

populaires. Ces pétitions ayant été exclusivement signées par des hommes,

elles ne nous renseignent cependant pas sur la participation politique
féminine. L'image d'une séparation entre les domaines privés et publics - les

femmes étant exclues de ce dernier - apparaît encore souvent comme
inéluctable. Mais la rareté des sources ne doit pourtant pas être considérée

comme une preuve de leur absence de tout débat public, et encore moins de

conjecturer qu'elles n'aient pu partager des opinions ou des valeurs, communes

à un mouvement politique. Dès lors qu'un lien étroit existait entre

16 Michel Bovey, L'association patriotique du canton de Vaud et son intervention dans

la politique vaudoise en 1845, in: Revue Historique Vaudoise 87 (1979), pp. 157-218.

17 Pétitions de 1845 au sujet de l'abandon des paroisses par les Pasteurs, suite à l'arrêt

du Conseil d'Etat du 3 août 1845, ACV, KII35/18.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIXe siècle dans le canton de Vaud 135

religion et politique, il est utile d'examiner la place que les femmes ont

occupée dans la polarisation religieuse vaudoise et à Payerne au XIXe siècle.

La religion au XIXe siècle dans le canton de Vaud et à

Payerne: un espace féminin?

En Europe et outre Atlantique, le Renouveau religieux du XIXe siècle est

fréquemment considéré comme ayant rencontré un succès particulier auprès

des femmes, notamment au sein des mouvements piétistes et évangélistes.18

Le nombre élevé de femmes dans les rangs de l'Eglise libre vaudoise confirme

par ailleurs cette tendance.19 Mais dans quelle mesure peut-on considérer que
cette participation a pu leur conférer une forme d'autonomie dans cet

espace? Une importante historiographie s'est depuis quelques années

penchée sur la question de la féminisation de l'espace religieux durant cette

période. Tine van Osselaer et Thomas Buerman identifient trois tendances

caractéristiques: l'augmentation de la participation féminine dans le clergé, la

croissance du nombre de femmes par rapport aux hommes parmi les fidèles,

ainsi qu'un changement dans la nature même de la religion, dans le sens

d'une «féminisation» voire d'une «sentimentalisation» du discours

religieux.20 Ces manifestations de la féminisation de la religion ne sont cependant

pas exemptes d'une certaine ambiguïté: d'un côté, les femmes semblent

avoir obtenu une place plus importante dans le domaine religieux, ce qui leur

conférerait une opportunité de réalisation personnelle ainsi qu'un accès à

une nouvelle forme de sociabilité, voire, selon certains historiens, à une

18 Voir par exemple Andreas Gestrich, Ehe, Familie, Kinder im Pietismus. Der
«gezähmte Teufel», in: M. Brecht [et al.] (éds), Geschichte des Pietismus, vol. 4, Göttingen

2003, pp. 458-521.
19 Le registre des membres de l'Eglise de Payerne compte moins de 50 hommes entre

sa création et 1900, alors que 113 femmes adhérent durant ces mêmes années. ACV, PP

516/2986.

20 Tine Van Osselaer, Thomas Buerman, Feminization Thesis: A Survey of International

Historiography and Probing of Belgian Grounds, in: Revue d'Histoire Ecclésiastique

103/n°2 (2008), pp. 497-544.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Aline Johner

forme d'indépendance.21 D'un autre côté, leur rôle s'est pourtant souvent

limité à certaines spécialités, comme la charité ou l'enseignement aux enfants.

Surtout, cette tendance a contribué au développement d'une image stéréotypée

des femmes: plus pieuses que les hommes, gardiennes des bonnes mœurs

et de nature plus soumise.22

Dans le canton de Vaud, le prédicateur et théologien Alexandre Vinet
incarne ce double discours sur les femmes. Dans De l'Eduction des femmes de

la classe moyenne, il affirme que

l'homme appartient à la société, la femme appartient à son époux. La patrie est un
cercle d'activité qui n'est pas trop étendu pour l'homme, la famille n'est point un
cercle trop resserré pour la femme; c'est assez pour elle d'être épouse et mère de

famille; qu'elle remplisse avec conscience ces respectables fonctions; en obéissant à

Dieu qui les lui impose, elle n'est pas moins utile à la société dont le besoin les

réclame.23

Cette «utilité» réside justement dans leur nature pieuse ainsi que dans leur
rôle de transmission de l'ordre moral:

Les relations de la femme sont bornées, nous l'avons vu; mais son influence ne l'est

pas. Cette moitié du genre humain est dépositaire du bonheur de l'autre. La femme

est l'ami le plus sûr, le plus constant et le plus dévoué que la divine Providence ait

donné à l'homme pour charmer son pèlerinage. Compagne assidue et fidèle du

bonheur et du malheur de son époux, elle sent comme lui, elle sent pour lui, [... ] en

sorte qu'on peut affirmer que la nature, en plaçant l'homme pendant ses premières
années sous la tutelle de la femme, ouvre à celle-ci la plus grande part dans la

destinée morale des individus et des peuples.2'

Plus concrètement, le rôle des femmes dans la vie religieuse vaudoise du

début du XIXe siècle est également influencé par le contexte politique. Dans

un premier temps, alors que les Conservateurs sont encore au pouvoir, la

21 Claude Langlois, Le catholicisme au féminin, in: Archives de sciences sociales des

religions 57/n°l (1984), pp. 48-49.
22 Van Osselaer, Buerman, op. cit., pp. 509f.

23 Alexandre Vinet, De réduction des femmes de la classe moyenne, in: Alexandre

Vinet, L'éducation, la famille, la société, Paris 1855, p. 214.

24 Ibid., pp. 219-221.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIX' siècle dans le canton de Vaud 137

participation féminine aux mouvements du Réveil est perçue comme une

menace. Suite à l'application de la loi de 1824, des enquêtes sont menées

dans les communes. En 1828, une plainte est déposée à Payerne contre deux

femmes, Madame Rudolph et Madame Dolder. Dans le procès-verbal, le

greffier de la justice de paix inscrit:

Le juge de paix désirent faire cesser les rassemblemens par la persuasion et la voye
de douceur a fait cité Mr Rudolph et sa femme ainsi que M Dolder afin d'être

éxortés a ne plus avoir chez eux de tels rassemblements qui trouble la tranquillité de

quelques ménagés, qui divisent des maris d'avec leurs femmes, et des pères avec

leurs filles [...].25

Pour les conservateurs, la participation féminine au mouvement du Réveil

apparaît comme un signe de désordre et de querelle. Plus important encore:
elle divise «des maris d'avec leurs femmes, et des pères avec leurs filles».

Bref, elle sépare les femmes de l'autorité masculine.

Les choses sont bien différentes du point de vue des libéraux. En effet,

lors de la crise politique de 1845 et de l'éviction d'une partie des pasteurs

vaudois, c'est aux femmes qu'ils font appel, exploitant les stéréotypes
véhiculés sur leur sens moral et leur attachement à la religion. Ils rédigent
alors des pétitions destinées aux hommes, mais également une seconde

version uniquement réservée à des signatures féminines.26 Ces dernières

rencontrent un vif succès et le nombre de signatures dépasse même celui des

hommes.27 Le texte féminin diffère de la pétition masculine, mais l'intention
demeure la même. Après un rappel sur la place que la femme peut occuper
dans l'espace public,28 il est véritablement question de politique, comme
l'illustrent ces deux extraits :

25 Justice de paix du cercle de Payerne, 20 juin 1828, ACV, S 90/209, pp. 14 f.

26 Pétition des femmes de 1845 pour un culte de pasteurs suite à l'abandon des paroisses

par les pasteurs, ACV, KII 35/18.

27 A Payerne, 315 femmes signent le document alors que la version masculine n'est

signée que par 106 hommes.

28 Le texte débute ainsi: «C'est la première fois, sans doute, que les femmes osent élever

la voix au milieu des graves débats de votre assemblée. Appelées à exercer, dans la

modestie et le silence, les vertus cachées du foyer domestique, nous ne pourrions et nous

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



138 Aline Johner

Quant à nous Messieurs, nous devons vous dire que nous tenons sans doute à

l'Eglise nationale, mais que nous ne savons que faire d'une Eglise dont les meilleurs

pasteurs sont obligé de s'éloigner, par la suite des mesures oppressives du Gouvernement

[...] Pour nous Messieurs, nous sommes bien décidées à ne jamais confier

nos fils et nos filles à des Ministres nouveaux, dont le pays n'aurait pas éprouvé la

moralité, à une Eglise où l'on enseignerait peut-être des doctrines socialistes ou

communistes.

Cette pétition est exceptionnelle à bien des égards. Elle illustre de quelle
manière la piété féminine est combattue ou exploitée par les hommes, qui
tirent sur cette corde en fonction de leur bannière politique et des événements

à soutenir ou combattre. Comment expliquer ensuite le succès de la

démarche auprès des femmes? C'est peut-être le risque d'une perte d'influence

dans la sphère religieuse que leur geste illustre. En effet, les événements de

1845 menacent directement leur position dans l'Eglise. Si les femmes du

village étaient proches de leur pasteur et occupaient une place importante
dans la communauté religieuse, l'incursion du monde politique (et masculin)

peut signifier pour elles une perte de pouvoir dans cet espace de la vie sociale

locale. Il est également rare que leur opinion ait ainsi été publiquement

requise (l'exemple de cette pétition étant à notre connaissance unique dans le

canton pour cette période), ce qui peut expliquer qu'elles aient été nombreuses

à saisir l'occasion qui leur est offerte.

Il serait toutefois regrettable de considérer uniquement la place des

femmes dans l'espace religieux vaudois du début du XIXe siècle comme étant

instrumentalisée par les hommes. De notre point de vue, il est nécessaire de

ne pas faire abstraction de la volonté des pétitionnaires elles-mêmes. Les

documents qui nous renseignent sur la participation religieuse - et politique
— des femmes sont non seulement rares, mais ils sont encore moins souvent

nominatifs.

Or, grâce à la base de données généalogique, il nous a été possible

d'identifier environ 40 % des signataires payernoises. En croisant la liste des

signatures avec les autres pétitions, signées par les hommes entre 1830 et

ne saurions jamais, dans les matières de politique et de la jurisprudence prétendre à avoir

un avis ou à donner un conseil.»

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIXe siècle dans le canton de Vaud 139

1847, il a ensuite été possible de déterminer l'orientation politique de leurs

époux.
De manière très intéressante et surprenante, les conjoints d'un grand

nombre d'entre elles n'ont pas signé la version masculine de la pétition. Ils se

sont même parfois exprimés en faveur d'objets idéologiquement opposés et, à

plusieurs occasions, ils ont signé la contre-pétition radicale de 1845 réclamant

le maintien du renvoi des pasteurs. Deux pétitionnaires, Albertine
Straubhaar (40 ans) et Julie Judith Savary (52 ans) sont même les épouses de

Municipaux radicaux, à une date où les tensions entre les deux clans

politiques sont particulièrement vives dans la commune.29 Qu'elle soit

politique ou religieuse, c'est donc sans conteste leur opinion et non celle de

leur mari qui est exprimée. Comme la pétition se rapporte au conflit religieux

qui aboutira à la création de l'Eglise libre, nous aurions cependant pu nous
attendre à ce que la majeure partie des signataires y adhérent ensuite. Or, sur
les 131 pétitionnaires identifiées, seules 32 deviennent plus tard membres de

l'Eglise dissidente. Ces 32 femmes sont intégrées au milieu libéral, dont font

partie leur époux ou leur famille en général. Il apparaît donc que si la

signature d'une pétition a été possible pour une grande partie des femmes,

quel que soit le milieu politique de leur famille, une appartenance au milieu
libéral a en revanche été essentielle pour franchir le cap de l'adhésion à

l'Eglise libre.30

Ces pétitions constituent un instrument précieux qui permet de restituer

en partie la manière dont la population - y compris les femmes - a pris part
aux transformations politiques durant les premières décennies qui suivent la

création du canton de Vaud. L'acte d'apposer sa signature témoigne du

partage d'opinions et de valeurs, en l'occurrence concernant la place dévolue

à la religion dans la société civile. Une connaissance plus ample de ces valeurs

nous est fournie par l'intermédiaire des sources émises par les personnalités

qui se sont distinguées dans le canton - philosophes, théologiens et plus

29 Aline Johner, Luttes et polarisation politiques à l'époque de la Restauration.
L'influence de la famille et de la sexualité dans la création de milieux politiques à Payerne, in:
Olivier Meuwly (dir.), Le Congrès de Vienne et le Canton de Vaud, 1813-1815, Lausanne

2017, pp. 277-292.

30 II s'agit notamment des épouses Muller, Frossard, Tavel, Perrin et Rapin, familles au

centre du mouvement libéral payernois. Voir Johner, op. cit., p. 285.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Aline Johner

généralement penseurs politiques.31 L'œuvre d'Alexandre Vinet reflète par
exemple tout à fait la vision de la religion protestante, libérale et surtout
individuelle qu'il souhaite voir s'exprimer dans la société. Les références

mettant l'accent sur la centralité de l'individu, à la fois dans son rapport à

Dieu mais également à la société, sont chez lui centrales:

Si vous attendez que la société vous donne une religion, que la société vous élève,

vous attendrez longtemps. N'attendez pas. Laissez un moment l'univers en repos, et

songez à vous: l'univers se retrouvera plus tard. Songez à vous, puisqu'il s'agit de

religion, c'est-à-dire de la chose la plus individuelle, la plus sociale, si vous voulez,

puisqu'elle est le vrai ciment de toute société, mais la moins sociale aussi, puisqu'elle

naît et réside dans les convictions de l'individu.32

Cet individualisme suppose également une réelle forme de responsabilité:

La société, c'est vous, c'est moi, c'est tout le monde; c'est un, deux, dix, mille, cent

mille hommes, plusieurs millions d'hommes; des hommes toujours, toujours des

individus, tous responsables [...] tous tenus à ce que vous demandez à la société,

qui, elle-même, étant impersonnelle, n'est tenue à rien.33

Ce type de sources est essentiel pour une histoire des idées des XVIIIe et XIXe

siècles, et pour comprendre les évolutions de la pensée libérale vaudoise.

Cependant, elles nous apprennent peu sur l'expérience populaire et individuelle,

ainsi que sur la manière dont ces idées ont été partagées. Il existe

pourtant un autre domaine où des valeurs sont exprimées, domaine qui
concerne toutes les couches sociales, et les hommes autant que les femmes:

celui des comportements sexuels, en particulier la tolérance envers la

sexualité prémaritale.
A ce titre, Sandro Guzzi-Heeb a montré que dans le Valais des XVIIIe et

XIXe siècles, les radicaux se distinguaient par des taux de conceptions

prénuptiales et de naissances illégitimes considérablement supérieurs à la

moyenne, expression de leur anticléricalisme et de leur opposition face au

31 Béla Kaposy, Politische Ideengeschichte in der Schweiz, in: Traverse 19/n°l (2012),

pp. 60-70.
32 Vinet, op. cit., p. 368.

33 Ibid., p. 370.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIXe siècle dans le canton de Vaud 141

parti conservateur.34 Il a établi que les radicaux se constituaient en «milieux»,

puisqu'ils partageaient des valeurs, des comportements et des liens sociaux

de différentes natures:

J'entends par milieu des réseaux sociaux qui se distinguent par des relations sociales

denses, mais aussi par des valeurs, des idées et des attitudes partagées, par exemple

sur le plan politique, ou bien, autre exemple, au niveau des comportements sexuels.

Un milieu particulier est donc ancré dans un certain groupe social, mais il est en

même temps le support d'identités - politiques, religieuses, culturelles...spécifiques

- même si ce rapport ne doit pas être vu de façon trop rigide.35

La restitution de milieux permet ainsi de rendre compte de dynamiques

politiques horizontales et populaires qui pourraient en d'autres cas passer

inaperçues. En reflétant des choix et des attitudes qui peuvent être associées à

un système moral et identitaire plus large, la sexualité fournit ainsi un indice

supplémentaire pour comprendre comment ces dynamiques se sont manifestées

dans la population.
Les femmes qui ont exprimé leur opinion par la pétition de 1845 et qui

ont ensuite adhéré à l'Eglise libre sont au centre du noyau libéral de la

commune de Payerne. Les membres de l'Eglise font donc partie d'un
«milieu», dans le sens d'un groupe social partageant des liens sociaux

(souvent de parenté), des opinions politiques et religieuses. Ces deux sources

d'informations - pétitions et adhésion à l'Eglise libre - nous renseignent en

partie sur les valeurs véhiculées par le milieu libéral. Elles demeurent

cependant limitées à la question de l'indépendance de l'Eglise et ne nous

apprennent pas si les femmes libérales ont partagé les principes moraux
exprimés par les discours politiques et théologiques. Une étude de leur

tolérance face à la sexualité illicite permet donc de préciser encore mieux ce

34 Sandro Guzzi-Heeb, Sex, Politics, and Social Change in the Eighteenth and
Nineteenth Centuries: Evidence from the Swiss Alps, in: The Journal of Family History 36/n°4

(2011), pp. 367-386, Sandro Guzzi-Heeb, Passions alpines: sexualité et pouvoir dans les

montagnes suisses (1700-1900), Rennes 2014, Sandro Guzzi-Heeb, Die Republik auf dem

Dorf. Republikanische Erfahrung, Antiklerikalismus und Radikalismus im Entremont

(VS), 1789-1870, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 67/n°l (2017), pp. 20-39.
35 Sandro Guzzi-Heeb, Egodocuments, biographie et microhistoire en perspective. Une

histoire d'amour?, in: Études de lettres 300/n°l-2 (2016), pp. 269-304.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



142 Aline Johner

que cela a pu signifier d'être «libérale» dans la campagne vaudoise, alors que
l'existence même de mouvements politiques est une innovation récente.

Sexualité chez les femmes membres de la première
Eglise libre de Payerne

Dans le canton de Vaud, les choses se présentent différemment par rapport
au Valais, puisqu'à partir de la seconde moitié du XVIIIe siècle, la sexualité

prémaritale y est largement plus répandue. Pour la même période, les taux de

conceptions prénuptiales en Valais ne dépassent pas 16% du total des

premières naissances, alors que toutes les études qui se sont penchées sur le

sujet des grossesses prémaritales dans le canton de Vaud ont relevé des taux
d'environ 50%. La commune de Payerne est à l'image du reste du canton

puisqu'entre 1790 et 1850, près de la moitié des femmes - 45% des

premières naissances - étaient enceintes avant leur mariage.
Nous avons pu retrouver les dates de mariage et la naissance du premier

enfant pour 53 membres féminins de l'Eglise, ayant adhéré dans les premières

années de sa fondation. Parmi elles, seules 13 l'avaient conçu avant leur

union ce qui correspond à un taux de conceptions prénuptiales de 24 %, soit

près de la moitié moins par rapport à la moyenne communale. La sexualité

prémaritale est alors courante dans le canton de Vaud. Pourtant, si l'on s'en

tient aux lois en vigueur depuis le XVIIIe siècle,36 toute relation sexuelle hors

mariage est prohibée, dans la mesure où des rapports entre individus non
mariés font courir le risque d'une naissance illégitime. Or, les tribunaux des

mœurs répriment très rarement ce comportement. Une tolérance existe donc

déjà sous l'Ancien Régime ou, du moins, les autorités religieuses semblent

n'avoir que peu de prise sur cette habitude, qui s'amplifie à partir de la

seconde moitié du XVIIIe siècle et persiste durant toute la première moitié du

XIXe. Contrairement au milieu radical que Sandro Guzzi-Heeb observe en

Valais, c'est donc en adoptant un comportement «licite» que les femmes

appartenant au milieu libéral se distinguent.

36 Loix et ordonnances du Consistoire de la ville de Berne, 1746, ACV, Bd 43. Loix et

ordonnances du Consistoire de la ville de Berne, 1787, ACV, Bd 46.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIX' siècle dans le canton de Vaud 143

Cette distinction ne se limite ensuite pas à la sexualité prémaritale. Plusieurs

éléments nous indiquent que ces mêmes femmes usaient de pratiques visant
à limiter volontairement la taille de leur famille. Peu de travaux se sont

jusqu'ici penchés sur l'introduction du contrôle des naissances dans le

canton de Vaud, mais tous relèvent les faibles taux de fécondité durant la

première moitié du XIXe siècle.37 S'il est difficile de déterminer lorsque des

pratiques contraceptives ont pu avoir cours avant le mariage, plusieurs
éléments rendent en revanche possible une évaluation du phénomène chez

les couples mariés. Nous avons pratiqué cette évaluation sur la base de deux

critères, le nombre de naissances par couple (tableaux 1 et 2) et l'âge de la

femme lors de la naissance du dernier enfant (tableau 3). Nous avons dans

un premier temps effectué un calcul prenant en compte toutes les femmes de

Payerne qui s'étaient mariées entre 1790 et 1850. Seuls ont été retenus les

couples dont la date de décès des deux conjoints était connue, cette date ne

devant pas être inférieure à 36 mois après la naissance du dernier enfant, cela

afin de distinguer les unions dont la mort de l'un des conjoints était

responsable de l'interruption de leur reproduction. Nous n'avons également
sélectionné que les couples qui avaient eu au moins deux enfants, afin

d'exclure en partie les arrêts inhérents à des problèmes biologiques. Ces

restrictions ont naturellement limité le nombre de mariages sur lesquels nous

avons ensuite pu travailler. L'échantillon n'en a pourtant pas moins été

utilisable pour effectuer une comparaison, dans la mesure où les mêmes

critères ont été appliqués aux femmes de l'Eglise libre.

37 Ansley J. Coale, Susan Cotts Watkins, The Decline of Fertility in Europe. The Revised

Proceedings of a Conference on the Princeton European Fertility Project, Princeton

1986, pp. 149-151, Lucienne Hubler, La population de Vallorbe du XVIe au début du XIX
e siècle: démographie d'une paroisse industrielle jurassienne, Lausanne 1984, Alfred Per-

renoud, Malthusianisme et protestantisme: un modèle démographique wébérien, in:
Annales ESC no 4 (juillet - août 1974), pp. 975-988, Olivier Blanc, La natalité vaudoise:

deux cents ans d'histoire, in: Revue Suisse d'Histoire 31/n°2 (1981), pp. 144-173.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



144 Aline Johner

Nombre d'enfants 2-3 4-10 +10

Payernoises mariées entre 1790 et 1850 30.6% 68% 1.5%

Femme de Eglise libre mariées entre 1790 et 1850 33.3 % 66.7% 0%

Tab. 1 : Nombre d'enfants par couples

Chez les femmes de l'Eglise libre comme chez les autres payernoises, la

taille moyenne de la famille se situe entre 4 et 10 enfants. De ce point de vue,

aucune différence notoire ne peut être observée de la part du milieu libéral.

Cependant, en isolant les couples avec plus ou avec moins de 6 enfants,

l'écart s'accentue:

Nombre d'enfants 4-5 6-10

Payernoises mariées entre 1790 et 1850 29.3% 38.7%

Femme de Eglise libre mariées entre 1790 et 1850 40% 26.7%

Tab.2: Nombre d'enfants par couples: détail

Les membres de l'Eglise sont beaucoup plus nombreuses à mettre au

monde moins de 6 enfants, alors que la moyenne communale se situe au-delà

de ce nombre. Il est possible que la mortalité infantile explique cette

différence, les femmes cessant de procréer une fois la taille du ménage
souhaitée étant atteinte. Cela présuppose que les membres de l'Eglise libre

bénéficieraient de meilleures conditions matérielles ou médicales. Les résultats

présentés ici sont le fruits d'un travail en cours, et d'autres calculs

pourront être effectués afin de considérer uniquement la taille de la famille

en fonction du nombre d'enfants survivants. Si la différence avec les autres

femmes doit encore être précisée sur ce point, il n'en demeure pas moins que
les femmes de l'Eglise usent de moyens afin de contrôler leur fécondité.

Surtout, si elles ont mis au monde un nombre moins élevé d'enfants,

certaines d'entre elles ne se sont pas mariées à un âge tardif afin de limiter
naturellement la période de fécondité de leur union. Dans des propositions
trois fois plus élevées par rapport aux autres paroissiennes, elles ont cessé

d'enfanter avant 30 ans, ce qui relève de pratiques beaucoup plus innovantes.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIX' siècle dans le canton de Vaud 145

Âge au dernier enfant Moins de 30 ans Plus de 30 ans

Payernoises mariées entre 1790 et 1850 11% 89%

Femme de Eglise libre mariées entre 1790 et 1850 33.4% 66.6%

Tab.3: Âge de l'épouse à la naissance du dernier enfant

Au-delà de moyennes, puisque nous connaissons l'identité des femmes

de l'Eglise libre sur lesquelles ces calculs ont été effectués, nous avons pu
constater que celles qui attendaient le mariage avant de concevoir un enfant

étaient aussi celles qui interrompaient leur reproduction avant 30 ans. Ces

dernières ont donc appliqué un double contrôle sur leur sexualité: d'abord,

en attendant d'être mariées pour commencer à procréer, et en cessant ensuite

d'avoir des enfants plus jeunes que les autres femmes du village, réduisant

ainsi la taille de leur ménage.

Nous l'avons vu au travers de l'œuvre d'Alexandre Vinet, le libéralisme

religieux met l'accent sur la responsabilité individuelle, et cela a donc pu
conduire à une approche plus rationnelle de la reproduction chez les libéraux

particulièrement parmi les membres de l'Eglise libre. Une importante
production historiographique, plus spécifiquement démographique, s'est

penchée sur la question du lien entre la religion et la reproduction.38 Mais, de

manière générale, ces études buttent sur le même problème, celui de

l'incarnation des valeurs transmises par les institutions. En outre, un lien du

«haut» vers le «bas» entre l'appartenance à l'Eglise et des comportements
sexuels qui se conformeraient à prescriptions religieuses ne peut pas être

établi dans le cas qui nous intéresse: les enfants des femmes membres de la

première Eglise libre de Payerne sont le plus souvent nés avant l'adhésion de

leur mère. Afin de comprendre la signification des comportements sexuels

caractéristiques du milieu libéral payernois il est donc nécessaire de s'écarter

d'une vison de diffusion verticale de prescriptions religieuses. Le phénomène
de polarisation débute en amont de la séparation des deux Eglises, cette

dernière étant davantage la conséquence d'un échec politique, qu'issue de la

volonté de créer une nouvelle institution. L'existence de l'Eglise libre permet

38 Voir par exemple Donald H. Parkerson, Jo Ann Parkerson, Fewer Children of Greater

Spiritual Quality: Religion and the Decline of Fertility in Nineteenth-Century America,

in: Social Science History 12/n°l (1988), pp. 49-70.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



146 Aline Johner

d'identifier les actrices et les acteurs qui constituent le milieu libéral

payernois, mais la présence de cultures sexuelles différentes ne peut pas être

expliquée par son influence en tant qu'institution normative ou répressive.

La sexualité et la religion comme outils politiques et
identitaires au XIXe siècle

L'historien Kevin McQuillan propose un modèle définissant les facteurs

nécessaires pour que la religion exerce une influence effective sur les

comportements sexuels et démographiques. De son point de vue, seules des

institutions religieuses possédant un certain pouvoir (normes concernant la

fertilité et la sexualité, moyens de les communiquer aux membres afin de

renforcer leur conformité à ces dernières, outils incitant à l'identification à la

communauté religieuse) parviennent à conditionner assez solidement les

mentalités afin de modifier les comportements.39 Selon Anne-Françoise Praz,

le rôle des institutions demeure également prépondérant sur celui des valeurs

intrinsèques aux confessions pour expliquer les différences de fécondité et de

sexualité prémaritale entre protestants et catholiques de Suisse romande, à la

fin du XIXe siècle.40

Dans un article récent, l'historien Rolf Gehrmann suggère une interprétation

différente, moins orientée sur le pouvoir normatif des institutions41.

Dans ses conclusions, il souligne l'importance du rôle identitaire de la

religion, en tant qu'outil de démarcation. C'est aussi le lien entre religion,
identité politique et sexualité que P. Thornton et S. Oison observent au XIXe

39 Kevin McQuillan, When Does Religion Influence Fertility?, in: Population and

Development Review 30/n°l (2004), pp. 25-56.
40 Anne-Françoise Praz, Politique conservatrice et retard catholique dans la baisse de

fécondité: l'exemple du canton de Fribourg en Suisse (1860-1930), in: Annales de

démographie historique 106/n°2 (2003), pp. 33-55, Anne-Françoise Praz, State Institution as

Mediators Between Religion and Fertility: a Comparison of two Swiss Regions, 1860-

1930, in: R. Derosas, F. Van Poppel (éds), Religion and the Decline of Fertility in the

Western World, Dordrecht 2006, pp. 107-132.

41 Rolf Gehrmann, Denomination and Number of Children: The Case of Rural Baden,

18th/19th Century, in: Historical Social Research 42 (2017), pp. 92-113.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIX' siècle dans le canton de Vaud 147

siècle à Montréal, ville fortement polarisée religieusement, et où les pratiques

reproductives différent en fonction des confessions.42 Elles déclarent que la

religion doit dans ce cas être perçue comme un outil de représentation «a

botton which could be pressed, a murmur that could be renowed, a banner

that could be flourished, to realign allegiances and maximize support».43

Ces études insistent toutes deux sur l'importance de la prise en compte
du contexte local, principalement lors des périodes de polarisations politiques,

qui est un facteur d'exacerbation des identités religieuses et des valeurs

qui les entourent, notamment concernant la reproduction. Dans le cas de

l'Eglise libre, en tant qu'organisme politiquement dissident et concentré

autour d'un petit nombre44 de membres auto-considérés comme une élite,

l'élément de la démarcation explique mieux les différences que celui de

l'observance de prescriptions religieuses. Dans son ouvrage sur l'Eglise libre

vaudoise, J.-P. Bastian cite à ce titre l'écrivain vaudois Edmond Gilliard, dont
les grands-mères étaient libristes. Il brosse le tableau d'une communauté

fortement liée au paraître «dans le but de maintenir distance et distinction
sociale».45 Ceci n'est pas sans rappeler la «respectabilité»46 au centre de la

thèse de G. L. Mosse sur le lien entre identité, sexualité, classe moyenne et

nationalisme au XIXe siècle :

the middle classes can only be partially defined by their economic activity and even

by their hostility to the aristocracy and lower classes alike. For side by side with their

economic activity it was above all the ideal of respectability which came to

characterize their style of life."

42 Patricia Thornton, Sherry Olson, The Religious claim on babies in nineteenth

century Montréal, in Derosas, van Poppel, op. cit., pp. 207-233.

43 Ibid., p. 230.

44 Le nombre de membres enregistrés dans le canton de Vaud n'a jamais dépassé 5'600

adhérents. Bastian, op. cit., p. 16.

45 Ibid., p. 93.

46 «Respectability, a term indicating 'decent and correct' manners and morals, as well

as the proper attitude toward sexuality.» George L. Mosse, Nationalism and Sexuality.

Respectability and Abnormal Sexuality in Modern Europe, New York 1985, p. 1.

47 Ibid., p. 4.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



148 Aline Johner

De ce point de vue, dans la campagne vaudoise, le milieu libéral ne se

définirait pas uniquement au travers d'une classe économique, mais en tant

que groupe social se distinguant par une attitude plus «respectable» envers la

sexualité et la reproduction, qui constituent alors des vecteurs de valeurs et

des outils identitaires.

Cette «respectabilité», affichée par le milieu libéral payernois doit

également être comprise au travers de l'enjeu qu'est devenue la religion dans

le contexte spécifique de la polarisation politique vaudoise durant la première
moitié du XIXe siècle. Malgré les tentatives des pasteurs de lutter contre
l'habitude largement rependue de la sexualité prémaritale et du relâchement

des mœurs qui y est associé,48 il apparaît que le pouvoir du clergé vaudois est

depuis longtemps limité à cet égard, indice que la sécularisation s'accentue

sur le territoire à partir de 1750. Mais la sécularisation n'apparaît plus

aujourd'hui comme un phénomène homogène qui se manifesterait uniquement

comme une perte d'influence de la religion dans différentes sphères de

la société, dont la sexualité. Comme le montrent Manuel Borutta ou Olaf
Blaschke,49 pour ne citer que ces derniers, le XIXe siècle est aussi caractérisé

par une «resacralisation» se manifestant par une croissance de la piété

populaire et laïque. Or, l'Eglise perd en effet du pouvoir sur le plan politique
vaudois mais la population manifeste clairement son intérêt pour la religion.
Les libéraux tentent d'abord d'exploiter cet intérêt populaire avant que les

radicaux ne l'emportent sur ce terrain. Mais en s'appropriant des valeurs

morales affichées par leur sexualité, le milieu libéral s'attribue une nouvelle

forme pouvoir sur la sexualité, anciennement aux mains de l'Eglise. Il est dès

lors nécessaire de ne plus uniquement considérer la sexualité «illicite»

comme la manifestation d'une perte d'influence de la religion, mais aussi la

sexualité «licite» comme réappropriation d'une ancienne prérogative reli-

48 Voir par exemple l'enquête réclamée en 1829 par les pasteurs de la classe de Morges.

Arlettaz, op. cit., pp. 79-93
49 Manuel Borutta, Genealogie der Säkularisierungstheorie. Zur Historisierung einer

grossen Erzählung der Moderne, in: Geschichte und Gesellschaft 36 (2010), pp. 347-376,

Olaf Blaschke, Säkularisierung und Sakralisierung im 19. Jahrhundert, in: K. Gabriel (éd.),

Umstrittene Säkularisierung. Soziologische und historische Analysen zur Differenzierung

von Religion und Politik, Berlin 2012, pp. 439-459.

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Religion, sexualité et identités politiques au XIXe siècle dans le canton de Vaud 149

gieuse par un milieu qui, dans le cas du canton de Vaud, est celui des

libéraux.

Conclusion

L'étude des comportements sexuels et religieux chez les femmes de Payerne

permet une réflexion autour des notions de pouvoir et de participation
politique, alors que de nouvelles pratiques civiques se mettent en place dans

le canton de Vaud. La nouveauté ne réside pas uniquement dans les progrès

démocratiques - droit de suffrage, libertés collectives et individuelles -
propres aux républicanismes du XIXe, mais aussi dans la création de milieux

qui partagent et communiquent leurs valeurs politiques, religieuses, mais

aussi morales et sexuelles.

Grâce aux pétitions et aux outils généalogiques, il a été possible de

reconstituer en partie les réseaux libéraux et radicaux de Payerne et d'observer

les liens existant entre leurs membres. A Payerne, les libéraux, et plus

particulièrement les membres de l'Eglise libre, sont souvent reliés aux

anciennes familles au pouvoir dans le village, soit par lignage direct, soit par
alliance. A l'inverse, les radicaux ont souvent des liens avec les «hommes

nouveaux» qui ont trouvé une place dans l'échiquier politique à partir de la

Révolution.50 La génération qui suit la Révolution tente de prendre le

contrôle sur la sphère religieuse mais en adoptant de nouvelles stratégies. A

partir des années 1830, chaque parti politique revendique son autorité sur la

religion, en particulier les femmes libérales, qui sont fortement impliquées
dans cette «compétition» autour de l'Eglise. Pour les radicaux, il s'agit de

subordonner l'Eglise à l'Etat. Pour les libéraux, il n'est plus possible de faire

partie de l'autorité de contrôle religieux comme membres des tribunaux des

mœurs, ces derniers ne survivant pas à la Révolution. Ils affichent en

revanche un autocontrôle qui leur permet de se distinguer et de s'attribuer

une forme de pouvoir social.51

50 Johner, op. cit.

51 Voir par exemple Jean-Pierre Jessenne, Pouvoir au village et révolution: Artois

1760-1848, Villeneuve d'Ascq 1987, p. 224: «Etre comme et avec les autres, être plus et

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150



Aline Johner

Dans ce contexte, la sexualité plus «respectable» (pas de relations préconjugales)

et «responsable» (mettre au monde moins d'enfants) que pratiquent
les femmes de l'Eglise libre peut aussi être considéré comme un outil

politique. Leur rôle ne s'est donc pas limité à exprimer publiquement un avis

en lien avec la religion et la politique lorsque la possibilité leur en a été

fournie, elles ont également participé à la création d'une identité libérale.

Aline Johner, Université de Lausanne, Section d'histoire, Quartier UNIL-Chamberonne,

Bâtiment Anthropole 5163, CH-1015 Lausanne, aline.johner@unil.ch.

surtout mieux que les autres pour constituer une sorte de membre modèle de la collectivité,

voilà l'une des clefs fondamentale du pouvoir social.»

SZG/RSH/RSS 68/1, 2018, 128-150


	Religion, sexualité et identités politiques au XIXe siècle dans le canton de Vaud : le rôle des femmes de l'Église Libre de Payerne

