
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 65 (2015)

Heft: 3

Artikel: "Habsburgische" Jesuiten und "mailändische" Kapuziner? :
Reformorden in den Aussenbeziehungen der katholischen
Eidgenossenschaft (spätes 16. bis frühes 18. Jahrhundert)

Autor: Sidler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3

«Habsburgische» Jesuiten und «mailändische»

Kapuziner? Reformorden in den Aussen-

beziehungen der katholischen Eidgenossenschaft
(spätes 16. bis frühes 18. Jahrhundert)*

Daniel Sidler

«Habsburg» Jesuits and «Milanese» Capuchins? New Orders in the External Relations
of the Catholic Cantons of the Swiss Confederacy (late 16*^ to early 18*^ c.)

The contribution examines the role of Jesuits and Capuchins in the foreign rela-
tions of the Catholic Cantons of the Swiss Confederacy from the late sixteenth to
the early eighteenth century. Because of their close links with the Holy Roman Em-
pire (Jesuits) and Milan (Capuchins), both orders were seen as diplomatic factors
by Swiss senators and foreign diplomats.They feared or hoped that the Jesuits and
Capuchins would interfere in the negotiations of alliances or other matters of
foreign relations. Nevertheless, they only interfered in such negotiations when con-
fessional and political aims coincided. In these situations, religious advice in ser-
mons or confessions was connected to political advice. Although Jesuits and
Capuchins usually opposed the French monarchy, the French king and his ambas-
sadors remained important donors to both orders. Moreover, the article argues
that the churches, monasteries or theatre performances of the orders were im-
portant venues of symbolic conflict between the representatives of the different
monarchies.

Kurz nach Abschluss des Bündnisses, das die spanische Krone 1587 mit
den katholischen Orten Uri, Schwyz, Ob- und Nidwaiden, Luzern, Zug

1 Dieser Artikel beruht auf Teilergebnissen meiner 2011 bei Prof. Christian Windler (Uni-
versität Bern) eingereichten Masterarbeit sowie auf weiterführenden Forschungen im
Rahmen des SNF-Forschungsprojekts «Fokale Frömmigkeitskulturen und translokaler
Katholizismus». Für Anregungen und kritische Fektüre danke ich Philipp Zwyssig und
Judith Ehrensperger.

Daniel Sidler, Historisches Institut, Universität Bern, daniel.sidler@hist.unibe.ch

353



und Freiburg ausgehandelt hatte, bemühte sich der spanisch-mailändi-
sehe Gesandte auch um den Beitritt des Ortes Appenzell^ Obwohl Ap-
penzell bikonfessionell und politisch eher nach Frankreich orientiert war,
zeigte sich der Gouverneur des spanischen Herzogtums Mailand zuver-
sichtlich, dass der Abschluss der Verhandlungen unmittelbar bevorstehe.
Er begründete dies gegenüber dem spanischen Hof allerdings nicht etwa
mit dem Verhandlungsgeschick seines Gesandten, sondern mit dem Ein-
fluss der dortigen Jesuiten: «In Appenzell, das gemischtkonfessionell ge-
wesen war, wurden mit der Niederlassung der Jesuiten die häretischen
Prediger vertrieben und alle zur katholischen Religion konvertiert.»^
Dieser durch die Jesuiten herbeigeführte Glaubensumschwung würde
sich, so die Meinung des Gouverneurs, unweigerlich positiv auf die Bünd-
nisverhandlungen seines Königs mit Appenzell auswirken.

Diese Auffassung scheint auf den ersten Blick wenig überraschend.
Sie entspricht der Selbstwahrnehmung der spanischen Krone als katho-
lischer Vormacht und erster Verfechterin der Rechtgläubigkeit, wonach
eine katholische Konfessionszugehörigkeit Appenzells fast unweigerlich
zur Unterstützung eines solchen Bündnisses führen würde. Zudem stützt
dieses Quellenzitat die in der Forschung häufig gemachte Beobachtung,
dass die Jesuiten nicht nur pastorale und seelsorgerische Aufgaben er-
füllten, sondern - explizit oder implizit - auch in politische Angelegen-
heiten involviert waren.^

Auf den zweiten (und dritten) Blick erstaunt die Aussage des Gou-
verneurs von Mailand allerdings doch: Zwar ist aus der Forschung hin-
länglich bekannt, dass sich Ordensgeistliche in aussereuropäischen Mis-
sionen und an Fürstenhöfen als Beichtväter, Berater und Diplomaten
betätigten und sich in diesen Funktionen auch mit bündnispolitischen
Fragen beschäftigten.^ Weniger Beachtung fand hingegen die Rolle der

2 Zum Bündnis zwischen Spanien-Mailand und den eidgenössischen Orten vgl. Jean-
Louis Hanselmann, L'alliance hispano-suisse de 1587. Contribution à l'histoire des rap-
ports entre Philippe II et la Confédération, in: Archivio storico ticinese 41/42 (1970),
S. 1-168.

3 Herzog von Terranova an Philipp II., Mailand, Februar 1588: «[...]a Penzelo, que era
mixte, y con la residencia alli de los Jesuitas ha echado los predicatores herejes y con-
vertido se todo a la religion catholica.» Zit. nach Rainald Fischer, Die Gründung der
Schweizer Kapuzinerprovinz, 1581-1589. Ein Beitrag zur Geschichte der katholischen
Reform, Freiburg 1955 (Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, Beiheft 14),
S. 138, Anm. 6.

4 Vgl. etwa Heinz Schilling, Konfessionalisierung und Staatsinteressen 1559-1660, Pader-
born 2007 (Handbuch der Geschichte der internationalen Beziehungen 2), S. 100-120.

5 Für den politischen Einfluss der Jesuiten als Beichtväter, Erzieher und Prediger an Fürs-
tenhöfen sind die Studien von Robert Bireley grundlegend. Robert Bireley, Maximilian
von Bayern, Adam Contzen S.J. und die Gegenreformation in Deutschland 1624-1635,
Göttingen 1975 (Schriftenreihe der Historischen Kommission bei der Bayerischen Aka-

354 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



Orden in den Aussenbeziehungen kommunalistisch-republikanisch ver-
fasster Gemeinwesen wie der eidgenössischen Orte. Nur zur diplomati-
sehen Tätigkeit einzelner Kapuziner in den Drei Bünden liegen Arbeiten
vor, welche die Interdependenzen zwischen Missionaren und Fürsten-
häusern untersuchen,'' wobei die unter der Protektion des österreichi-
sehen Erzherzogtums stehende rätische Kapuzinermission geradezu als
Modelfall angesehen werden kann7

Des Weiteren zeugt das Quellenzitat auch von der Unkenntnis des

Gouverneurs von Mailand hinsichtlich der Ordenslandschaft in der ka-
tholischen Eidgenossenschaft. Denn bei dem in Appenzell tätigen
Orden, auf dem die spanisch-mailändischen Hoffnungen ruhten, han-
delte es sich nicht um die Jesuiten, sondern um die Kapuziner, die dort
kurz zuvor ein Hospiz gegründet hatten.^ Dies wiederum legt den Schluss

nahe, dass die beiden Orden als grösste geistliche Promotoren der katho-
lischen Reform trotz der zwischen ihnen bestehenden Unterschiede in
Strukturen, Satzungen und Tätigkeitsfeldern von zeitgenössischen Ak-
teuren als ähnlich, wenn nicht sogar als vergleich- und austauschbar
wahrgenommen wurden.^

demie der Wissenschaften 13); ders., Religion and Politics in the Age of the Counterre-
formation. Emperor Ferdinand II, William Lamormaini S.J. and the Formation of the
Imperial Policy, Chapel Hill 1981; ders., The Jesuits and the Thirty Years War. Kings,
Courts and Confessors, Cambridge 2003.

6 Andreas Wendland, Il missionario come politico - il politico come missionario. Missio-
nari cappuccini e politica della controriforma in Valtellina e nel territorio delle Tre
Leghe nel XVII secolo. Il programma di riconquista cattolica di Ignazio da Casnigo, in:
Archivio storico ticinese 33 (1966), S. 663-684; Philipp Zwyssig, Zwischen Pfarreiseel-
sorge und Gesandtendienst. Kapuzinermissionare in den Drei Bünden als Akteure der
katholischen Reform, in: Helvetia Franciscana 43 (2014), S. 81-113.

7 Matthias Ilg, Der Kult des Kapuzinermärtyrers Fidelis von Sigmaringen als Ausdruck
katholischer Kriegserfahrungen im Dreissigj ährigen Krieg, in: Matthias Asche, Anton
Schindling (Hg.), Das Strafgericht Gottes. Kriegserfahrungen und Religion im Heiligen
Römischen Reich Deutscher Nation im Zeitalter des Dreissigj ährigen Krieges. Beiträge
aus dem Tübinger Sonderforschungsbereich «Kriegserfahrungen - Krieg und Gesell-
schaff in der Neuzeit», Münster 2002, S. 291-440, hier: S. 302.

8 Vgl. Fischer, Kapuzinerprovinz (wie Anm. 3), S. 95-225.
9 Vgl. zusammenfassend Robert Bireley, Neue Orden, Katholische Reform und Konfes-

sionalisierung, in: Wolfgang Reinhard, Heinz Schilling (Hg.), Die katholische Konfes-
sionalisierung. Wissenschaftliches Symposium der Gesellschaft zur Herausgabe des

Corpus Catholicorum und des Vereins für Reformationsgeschichte 1993, Gütersloh/
Münster 1995 (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 198), S. 145-157; Ron-
nie Po-chia Hsia, Gegenreformation. Die Welt der katholischen Erneuerung 1540-1770,
Frankfurt a.M. 1998, S. 31-53. Während die ältere Forschung häufig den Gegensatz zwi-
sehen den «elitären» Jesuiten und den «volksnahen» Kapuzinern betont hat, heben
neuere Studien eher die Gemeinsamkeiten im Vorgehen der beiden Orden hervor. Vgl.
als zwei Spezialstudien, die für das Wirken der Jesuiten respektive Kapuziner im
deutschsprachigen Raum zu ähnlichen Ergebnissen kommen: Hillard von Thiessen, Die
Kapuziner zwischen Konfessionalisierung und Alltagskultur. Vergleichende Fallstudie
am Beispiel Freiburgs und Hildesheims 1599-1750, Freiburg im Breisgau 2002 (Rom-

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 355



Von diesen Beobachtungen ausgehend wird im Folgenden am Bei-
spiel der Jesuiten und der Kapuziner nach der Bedeutung und Rolle der
neuen Orden in den Aussenbeziehungen der katholischen Orte der Eid-
genossenschaft gefragt. Die Studie orientiert sich dabei an einer neueren
Geschichte der Aussenbeziehungen, die sich aus akteurszentrierter Per-

spektive etwa für personale Netzwerke und Praktiken symbolischer
Kommunikation interessiert und auch Akteure ausserhalb der ohnehin
erst schwach entwickelten 'Staatendiplomatie' berücksichtigt.^ Es soll
aufgezeigt werden, welche Rolle die beiden Orden in den Aussenbezie-
hungen von Gemeinwesen wie den katholischen Orten der Eidgenossen-
schaft spielten, die in hohem Masse von der Konkurrenz zwischen der
französischen Krone und den habsburgischen Mächten geprägt und
deren politische Landschaften entlang der aussenpolitischen Präferen-
zen einzelner Akteure strukturiert waren.^ Die Studie will somit einen
Beitrag dazu leisten, die Jesuiten und die Kapuziner in die Geschichte
der Aussenverflechtungen der alten Eidgenossenschaft zu integrieren.

Eine Annäherung an diese Fragestellung erfolgt in drei Schritten:
Zunächst werden die Strukturen der beiden Ordensgemeinschaften und
ihre damit einhergehenden grenzüberschreitenden Verflechtungen auf
Interdependenzen mit den politisch-herrschaftlichen und wirtschaftli-
chen Aussenverflechtungen der katholischen Eidgenossenschaft hin
untersucht, wobei insbesondere nach der Wahrnehmung dieser Verflech-
tungen durch Förderer und Gegner der Kloster- und Kollegiums-
gründungen gefragt wird. Im zweiten Teil der Studie rücken Ordens-
angehörige als in Aussenbeziehungen handelnde Akteure in den

Mittelpunkt der Untersuchung. Am Beispiel der Agitation der Kapuzi-
ner im späten 16. Jahrhundert soll ein Kontext umrissen werden, in dem

bach Wissenschaften, Reihe Historiae 13); Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung,
priesterliche Liebe, sakramentale Magie. Volkskulturen in Luzern 1563 bis 1614, Basel
2005 (Luzerner Historische Veröffentlichungen 40).

10 Für einen Forschungsüberblick siehe Hillard von Thiessen, Christian Windler, Einlei-
tung. Aussenbeziehungen in akteurszentrierter Perspektive, in: dies. (Hg.), Akteure der
Aussenbeziehungen. Netzwerke und Interkulturalität im historischen Wandel, Köln/
Weimar/Wien 2010 (Externa 1), S. 1-12.

11 Als einschlägige Untersuchungen seien genannt: Rudolf Bolzern, Spanien, Mailand und
die katholische Eidgenossenschaft. Militärische, wirtschaftliche und politische Bezie-
hungen zur Zeit des Gesandten Alfonso Casati (1594-1621), Luzern 1982 (Luzerner
Historische Veröffentlichungen 16); Daniel Schläppi, «In allem Übrigen werden sich die
Gesandten zu verhalten wissen.» Akteure in der eidgenössischen Aussenpolitik des
17. Jahrhunderts. Strukturen, Ziele, Strategien am Beispiel der Familie Zurlauben von
Zug, in: Der Geschichtsfreund 151 (1998), S. 3-90; Christian Windler, «Ohne Geld keine
Schweizer». Pension und Söldnerrekrutierung auf den eidgenössischen Patronagemärk-
ten, in: Hillard von Thiessen, ders. (Hg.), Nähe in der Ferne. Personale Verflechtung in
den Aussenbeziehungen der Frühen Neuzeit, Berlin 2005 (Zeitschrift für historische
Forschung, Beiheft 36), S. 105-133.

356 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



sich einzelne Patres als Ratgeber oder Informanten mit bündnispoliti-
sehen Fragen beschäftigten. In einem dritten Teil schliesslich werden am
Beispiel der Luzerner Jesuiten die Kirchen und Kollegien der Orden als

Representations- und Handlungsräume aussenpolitisch tätiger Akteure
in den Blick genommen. Es wird danach gefragt, inwiefern insbesondere
die Gesandten fremder Mächte die Bauten und das kulturell-religiöse
Angebot der Orden als Räume und Handlungsfelder nutzten, um politi-
sehe Botschaften und Anliegen symbolisch zu inszenieren.

Die Verflechtungen der Jesuiten ins Reich

Kirchlich-religiöse und politisch-herrschaftliche Grenzen waren in der
alten Eidgenossenschaft nicht deckungsgleich. Dies zeigt sich nicht nur
in den Organisationsstrukturen geistlicher Orden, sondern bereits an-
hand der Diözesangrenzen: Die Inneren Orte, und damit der grösste Teil
der katholischen Eidgenossenschaft, gehörten zum Bistum Konstanz, das

sich bis weit in den süddeutschen Raum erstreckte. Die zunehmende
institutionelle Verfestigung der Eidgenossenschaft hatte bereits im
15. Jahrhundert dazu geführt, dass die Eidgenossen den Bischof von
Konstanz als auswärtigen Bischof und politischen Faktor in den Aus-
einandersetzungen mit Österreich-Habsburg wahrnahmen.^

Mit ähnlichen Vorwürfen aus dem Kreis der lokalen Bevölkerung,
nämlich «Schwaben und frembde»^ zu sein, sahen sich ab dem späten
16. Jahrhundert auch die Luzerner Jesuiten konfrontiert. Diese Wahr-
nehmung rührte zum einen von der zentralistischen Organisation des

Ordens her, der von einem in Rom residierenden General geleitet wurde,
was den Jesuiten - verbunden mit der in den Ordenssatzungen festge-
schriebenen Papsttreue - von Seiten ihrer protestantischen wie katholi-
sehen Gegner häufig den Vorwurf einbrachte, Agenten Roms und
Kreaturen des Papstes zu sein." Zum anderen beruhte dieses fremden-

12 Vgl. Guy Marchai, Die Eidgenossenschaft, das Bistum Konstanz und die Rheingrenze
im 15. Jahrhundert. Einladung zu einem Perspektivenwechsel, in: Brigitte Degler-
Spengler (Hg.), Der schweizerische Teil der ehemaligen Diözese Konstanz, Basel 1994
(Itinera 16), S. 74-89. Dies mündete in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts in
ergebnislose Bemühungen, die katholischen Orte von Konstanz loszulösen und einer
eigenen Bistumsgewalt zu unterstellen. Vgl. Georg Staffelbach, Der Plan eines von Kon-
stanz losgelösten schweizerischen Bistums der Waldstätte, in: Der Geschichtsfreund 134
(1981), S. 134-163.

13 Anonyme Anklageschrift an die Luzerner Jesuiten, 1610. Zit. nach: Sieber, Jesuitische
Missionierung (wie Anm. 9), S. 208.

14 Vgl. Thomas Lau, «Stiefbrüder». Nation und Konfession in der Schweiz und in Europa
(1656-1712), Köln u.a. 2008, S. 65; Ursula Paintner, «Des Papsts neue Creatur». Anti-
jesuitische Publizistik im deutschsprachigen Raum (1555-1618), Amsterdam/New York
2011 (Chloe. Beihefte zum Daphnis 44).

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 357



feindliche Bild auf der Herkunft und den transterritorialen Verflechtun-
gen der Jesuiten. Die Niederlassungsgründungen in der Eidgenossen-
schaft waren ausgehend von Ordenshäusern im Reich erfolgt, weshalb
die Kollegien in Luzern (gegründet 1577), Freiburg i.Ü (1580) und Solo-
thurn (1646) zur Provinz Germerai* superior gehörten, deren Zentren im
süddeutschen Raum lagen.^ Diese Verflechtungen prägten auch die per-
sonelle Besetzung der eidgenössischen Kollegien. Obwohl die Luzerner
Jesuiten bereits im frühen 17. Jahrhundert darauf hinwiesen, dass unter
ihnen «ouch landskinder von gutten lütten erboren» seien und deren An-
zahl zunehmen werde,^ stammte noch bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts
die Mehrheit der in Luzern tätigen Patres aus dem ReichV

Trotz ihrer habsburgischen Herkunft wurden die Luzerner Jesuiten
dank Vermittlung des «Schweizerkönigs» Ludwig Pfyffer (1524-1594)
zunächst auch von der französischen Krone finanziell unterstützt. Hein-
rieh III. sicherte bereits 1574 über die Vermittlung seines in der Eid-
genossenschaft weilenden Ambassadors eine jährliche Pension von 300
Talern für den Stiftungsfonds zu, der von einem - allerdings nie aus-
bezahlten - Betrag in der Höhe von 12000 Talern gedeckt werden
sollte.^ Die französische Krone gewichtete nicht nur die «Ehr ond
Reputation»^, die mit einer solchen Stiftung für Frankreich in der Eid-
genossenschaft einherging, stärker als den habsburgischen Hintergrund
der Patres, sondern sah im neuen Jesuitenkollegium sogar eine lokale
Bildungsinstitution, die letztlich den französischen Interessen zugute-
käme, da die jungen Eidgenossen zur Ausbildung nicht mehr nach Ita-
lien müssten und «italienische Sitten» in der Eidgenossenschaft dadurch
ausgedünnt würden.-"

Wegen der schlechten Zahlungsmoral des französischen Hofes ver-
sprachen sich auch der Herzog von Savoyen und der spanische König
«Nutz ond frucht» von einer finanziellen Unterstützung der Luzerner
Jesuiten und untermauerten ihre Bündnisverträge mit den katholischen

15 Vgl. zur Provinzgeschichte Bernhard Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Ländern
deutscher Zunge, 4 Bde., Freiburg i. Br. 1907-1913.

16 Sieber, Jesuitische Missionierung (wie Anm. 9), S. 212.
17 Joseph Studhalter, Die Jesuiten in Luzern, 1574-1652. Ein Beitrag zur Geschichte der

tridentinischen Reform, Stans 1973 (Geschichtsfreund, Beiheft 14), S. 189f.
18 Ebd., S. 64f.
19 Staatsarchiv Luzern [StALU], AKT 191/22, fol. 17v-18v: Stiftungsbrief des Jesuitenkol-

legiums Luzern.
20 Heinrich III. an den Rat von Luzern, Lyon, 24.09.1574, in: Philipp Anton von Segesser,

Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Luzern, Bd. 4, Luzern 1858 (Neudruck Aalen
1974), S. 560f. Ähnlich argumentierte auch der Luzerner Rat, aus dessen Sicht die frem-
den Sitten sowie die Missstände am Co/Zeg/wra Ffe/vehcwra, die teilweise zur Ablehnung
eidgenössischer Priesterkandidaten führten, gegen ein Studium in Mailand sprachen
(StALU, AKT 191/27, fol. 289r-291v).

358 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



Eidgenossen mit Stiftungen ans Luzerner Kollegium.^ Wie der franzö-
sische König hatten sie dabei weniger eine Stärkung des politischen
Einflusses der Jesuiten im Blick, sondern die Stiftungen sollten der Fes-

tigung ihrer klientelären Bindungen mit den eidgenössischen Ratsherren
dienen. So unterstützte der savoyische Gesandte Guillaume François
Chabö kurz nach Abschluss des Bündnisses zwischen seinem Herzog
und den katholischen Orten im Januar 1578 die Bitte des Luzerner
Rates, das Jesuitenkollegium mit einer Pension in der Höhe von 1000
oder 1200 Gulden zu versehen, da dies «nicht nur der Bewahrung der
Angelegenheiten, die ich bereits ausgehandelt habe, dient, sondern auch
allen anderen, die ich von jetzt an im Dienste Ihrer Hoheit unternehmen
werde»." Im selben Brief erwähnt Chabö jedoch, dass er zunächst ver-
gessen habe, dem Herzog das Anliegen des Rates mitzuteilen. Dies kann
als Indiz gelesen werden, dass der Gesandte den Stellenwert solcher Stif-
tungen als eher gering einstufte.^

Ähnliche Argumentationslinien liessen sich auch im Briefwechsel
zwischen dem französischen Ambassador und seinem König hinsichtlich
der Unterstützung der Jesuiten in Freiburg nachzeichnen.^ In der fran-
zösischen Korrespondenz findet sich neben der positiven Wahrnehmung
der Jesuitenkollegien als lokaler Bildungsinstitutionen allerdings auch
ein Fremdheitsdiskurs, dem ähnliche Wahrnehmungsmuster eignen wie
der bereits zitierten Anklageschrift aus dem Luzerner Kontext. So stellte
der französische Ambassador Brulart de Sillery 1595 nach dem Besuch
der Tagsatzung der katholischen Orte in Luzern nicht ohne Genugtuung
fest, dass die Gunst der Jesuiten langsam zu sinken beginne. Diesen
Reputationsverlust führte Sillery darauf zurück, dass seit der Berufung
des Jesuitenordens in die Eidgenossenschaft die Einigkeit unter den
Bündnisgenossen ab- und Streitigkeiten zunehmen würden. Sillery teilte
die Meinung der Jesuitengegner, die den Orden beschuldigten, in der
Eidgenossenschaft «fremde Praktiken» («pratiques étrangères») einzu-
führen und sich korrupt und listig zu verhalten^ - Attribute, die zum

21 StALU, AKT 191/22,17v-18v: Stiftungsbrief des Jesuitenkollegiums Luzern.
22 Schweizerisches Bundesarchiv [BAR], PO, Archivio di Stato di Torino, Bd. 1, Mappe 17,

fol. 37: Chabö an Emanuel Philibert, Luzern, 27.01.1578: «[...] car le bien qu'elle leur
fera servira non seulement a la conservation des affaires que ja y avons traicté, mais bien
aussi facilitera touttes autres que par cy après s'entreprendront pour le service de votre
Altesse [...].»

23 Ebd.; allgemein zu den Bündnisverhandlungen vgl. Arnold Biel, Die Beziehungen zwi-
sehen Savoyen und der Eidgenossenschaft zur Zeit Emanuel Philiberts (1559-1580),
Basel 1967, bes. S. 124-126.

24 So etwa in: BAR, PO, Paris, Archives du Ministère des Affaires Étrangères [AME],
Bd. 95, fol. 173: Henri III. an Sillery, o.O., 19.03.1588.

25 Ebd., Bd. 99, Mappe 2, fol. 64.1: Sillery an Henri IV., Solothurn, 30.01.1595.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 359



Kanon häufig geäusserter Vorwürfe gegen die Jesuiten insbesondere von
französischer Seite gehörten.^

Dennoch sicherte die französische Krone die jährlichen Pensionszah-

lungen ans Luzerner Kollegium weiter zu, wenngleich diese effektiv nur
selten geleistet wurden.^ Dies bringt das Dilemma der französischen
Diplomatie zum Ausdruck, die Jesuiten trotz ihres habsburgischen Hin-
tergrundes unterstützen zu müssen, um damit die eigene Katholizität und
die politischen und konfessionellen Suprematieansprüche im lokalen
Kontext zu untermauern.

Mit besonderer Dringlichkeit stellte sich dieses Problem Mitte des
17. Jahrhunderts, als die Jesuiten die Gründung eines Kollegiums in der
Ambassadorenstadt Solothurn anstrebten. Ambassador Caumartin
stand diesem Vorhaben zunächst skeptisch gegenüber und versuchte, den
Ratsbeschluss, der alle solothurnischen Pfarrkirchen, Kapellen und Bru-
derschaften zur Ablieferung der Hälfte ihrer überschüssigen Einkünfte
zugunsten des Unterhalts des neuen Kollegiums verpflichtete, zu hinter-
treiben.-* Auch sein Nachfolger Jean De La Barde plädierte dafür, wei-
terhin den ebenfalls im Schulwesen tätigen Frauenorden der Visitation,
dessen Berufung nach Solothurn Caumartin initiiert und finanziert
hatte,29 zu fördern, damit Frankreich in Solothurn nicht dasselbe Schick-
sal erleide wie in Freiburg, wo die Jesuiten für einen Meinungsum-
schwung zuungunsten Frankreichs gesorgt hätten.^ De La Barde fürch-
tete dabei weniger eine explizite aussenpolitische Agitation der Jesuiten
als vielmehr deren Tätigkeit im Schulwesen, die dafür prädestiniert war,
der Jugend «schlechte Maximen» zu vermitteln und Solothurn «spa-
nisch» zu machen.^ Erst als die Gründung des Kollegiums bereits be-

26 Vgl. zum Antijesuitismus die Beiträge in Pierre-Antoine Fabre, Catherine Maire (Hg.),
Les antijésuites. Discours, figures et lieux de l'antijésuitisme à l'époque moderne, Ren-
nés 2010. Zur antihabsburgischen Kritik an den Jesuiten zudem Eric Nelson, The Jesuits
and the Monarchy. Catholic Reform and Political Authority in France (1590-1615),
Aldershot/Burlington/Rom 2005, S. 11-56.

27 Gemäss einer Liste der französischen Pensionen im Zeitraum 1619-1711 ist die jährli-
che Pension in jener Zeitspanne 43-mal ausgeblieben und 5-mal nicht vollständig aus-
bezahlt worden (StALU, AKT 191/23, unfol.).

28 Bruno Amiet, Hans Sigrist, Solothurnische Geschichte, Bd. 2: Stadt und Kanton Solo-
thurn von der Reformation bis zum Höhepunkt des patrizischen Regimes, Solothurn
1976, S. 374.

29 Vgl. Patrick Braun, Die Visitandinnen, in: Helvetia Sacra, Bd. 6: Die Augustiner-Ere-
miten, die Augustinerinnen, die Annunziatinnen und die Visitandinnen in der Schweiz,
Basel 2003, S. 313-327; Franz Wigger, 300 Jahre Kloster Visitation in Solothurn, in:
Jurablätter. Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde 57 (1995), S. 81-104.

30 BAR, PO, AME, Bd. 104, Mappe 2, fol. 27.1-2: De La Barde an Basigny, Solothurn,
25.04.1648.

31 Vgl. mit entsprechendem Quellenbeleg Christian Windler, «Allerchristlichste» und
«Katholische Könige». Verflechtung und dynastische Propaganda in kirchlichen Räumen

360 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



schlössen war, trug die französische Krone zum Aufbau von Ordenshaus
und Kirche bei,^ wovon die Fassade der in den 1680er Jahren gebauten
Jesuitenkirche eindrücklich zeugt: Deren Stifter Ludwig XIV. liess sich
dort mit seinem Wappen verewigen und präsentierte sich dem städtischen
Publikum auf diese Weise als Hauptgönner des KollegiumsAuch sein

anfänglich skeptischer Ambassador De La Barde wurde in der Folge zu
einem wichtigen Gönner der Jesuiten, nutzte deren spirituelles Angebot
und versuchte, die Patres mit kleinen Gunstbezeugungen für sich zu ge-
winnen. Gemäss den Jahresberichten der Jesuiten wohnte er regelmässig
den Gottesdiensten und Heiligenfesten in der Jesuitenkirche bei und sei
auch sonst häufig als Gast im Speisezimmer der Patres erschienen, um
sie bei diesen Gelegenheiten mit Wein zu beschenken.^ Als er 1660 die
Eidgenossenschaft verlassen sollte, sei De La Barde, bis zuletzt ein treuer
Anhänger der Jesuiten, sogar mit seiner ganzen Familie im Kollegium
erschienen, um von den Patres Abschied zu nehmen.^

Die Verflechtungen der Kapuziner nach Mailand

Wie bei den Jesuiten zog auch die Struktur des Kapuzinerordens institu-
tionelle und personelle Verflechtungen nach sich, jedoch nicht ins Reich,
sondern in die Gebiete südlich der Eidgenossenschaft. Nachdem der
Papst 1574 die Beschränkung des Ordens auf die italienische Halbinsel
aufgehoben hatte,^ entstanden zwischen 1581 und 1588 in Altdorf, Stans,
Luzern, Schwyz, Appenzell, Solothurn und Baden sieben Klöster und
Hospize als erste Niederlassungen des Ordens im deutschsprachigen
Raum." Ausgangsbasis dieser Missionen und anschliessenden Hospiz-
und Klostergründungen war die Mailänder Ordensprovinz, da der Mai-

(Katholische Orte der Eidgenossenschaft, spätes 16. bis frühes 18. Jahrhundert), in: Zeit-
schritt für historische Forschung 33 (2006), S. 585-629, hier: S. 598.

32 Archivum Romanum Societatis Iesu [ARSI], Germania Superior [Germ Sup]. Bd. 67,
fol. 980: Litterae annuae Solothurn 1648. Hier ist vermerkt, dass der «Güte» des fran-
zösischen Ambassadors 100 Taler zu verdanken seien.

33 Vgl. zum Bau der Fassade René Schiffmann, Neue Materialien zur Fassade der Solo-
thurner Jesuitenkirche, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstge-
schichte 33 (1976), S. 296-306.

34 ARSI, Germ Sup, Bd. 70, fol. 293r: Litterae annuae Solothurn 1656; ebd., Bd. 72, fol.
21v: Litterae annuae Solothurn 1659.

35 Ebd., Bd. 72, fol. 72v: Litterae annuae Solothurn 1660. De La Barde blieb dann aller-
dings noch bis 1663 als ausserordentlicher Gesandter in der Eidgenossenschaft.

36 Für einen zusammenfassenden Überblick über die Ausbreitung des Ordens siehe
Thiessen, Kapuziner (wie Anm. 9), S. 62-70.

37 Hinzu kam wenig später (1595) das Kloster in Zug. Für die eidgenössische Provinz vgl.
grundlegend Magnus Künzle, Die schweizerische Kapuzinerprovinz. Ihr Werden und
Wirken. Festschrift zur vierten Jahrhundertfeier des Kapuzinerordens, Einsiedeln/
Waldshut/Köln 1928, sowie vor allem Fischer, Kapuzinerprovinz (wie Anm. 3).

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 361



länder Erzbischof und protector //c/vctojc Carlo Borromeo (1538-1584)
einer der Hauptpromotoren dieser Niederlassungen war.^ Bis zur Grün-
dung der eidgenössischen Provinz im Jahre 1589 gehörten die Klöster in
der Eidgenossenschaft zur mailändischen Provinz, deren Grenzen sich

weitgehend mit denjenigen des Herzogtums Mailand deckten.^ Wegen
der langen Dauer des Noviziats und der schwierigen Rekrutierung loka-
len Personals blieb die personelle Abhängigkeit der eidgenössischen
Klöster von Mailand jedoch selbst nach der Provinzgründung bestehen.^
Noch 1589 forderte der päpstliche Nuntius die Oberen der Mailänder
Provinz dazu auf, sich weiterhin für die Klöster in der Eidgenossenschaft
zuständig zu fühlen, eine Forderung, die - so heisst es - umso dringlicher
sei, als die venezianischen Kapuziner aufgrund der Auseinandersetzun-
gen mit ihren mailändischen Ordensbrüdern die Eidgenossenschaft ver-
lassen hätten.^

Stärker als bei der wenige Jahre zuvor verhandelten Berufung der
Jesuiten waren sich die eidgenössischen Magistraten und die spanischen
und französischen Gesandten der bündnispolitischen Konnotationen der
Herkunft der Kapuziner bewusst. Der Urner Walter Roll (1520-1591),
Hauptgönner des Kapuzinerklosters in Altdorf, zählte zu den bestdotier-
ten spanischen Pensionären und war eine der treibenden Kräfte hinter
dem Bündnis von 1587/88,^ während französische Pensionsbezüger der
Kapuzinerberufung skeptisch gegenüberstanden.^ Dies war nicht zuletzt

38 Vgl. Christian Schweizer, Carlo Borromeo und die ersten Kapuziner in der Schweiz, in:
Mariano Delgado, Markus Ries (Hg.), Karl Borromäus und die katholische Reform.
Akten des Freiburger Symposiums zur 400. Wiederkehr der Heiligsprechung des Schutz-
patrons der katholischen Schweiz, Freiburg 2009, S. 194-207.

39 Für einen Überblick über die Klöster der Provinz vgl. Mariano D'Altari, I Conventi
Cappuccini neH'inchiesta del 1650, Bd. I: L'italia settentrionale, Rom 1986, S. 160-217.

40 Während des ersten Jahrzehnts ihres Bestehens wurde die eidgenössische Provinz von
Mailändern oder Venezianern geleitet, die meistens nur temporäre Mitglieder der Pro-
vinz waren und nach Abschluss ihrer Amtszeit in ihre Heimat zurückkehrten. Vgl. Beda
Mayer, Klöster und Hospize, in: Helvetia Sacra V/2.1: Der Franziskusorden. Die Kapu-
ziner und Kapuzinerinnen in der Schweiz, Bern 1974, S. 33-119, hier: S. 56-60.

41 BAR, PO, Archivio Segreto Vaticano [ASV], Bd. 3, fol. 102: Paravicini an Alessandro
Peretti, Kardinal di Montalto, Luzern, 12.06.1589; vgl. auch Fischer, Kapuzinerprovinz
(wie Anm. 3), S. 321.

42 Walter Roll war mehrfach Tagsatzungsgesandter Uris und stand bereits 1574 als Söld-
nerführer in spanischen Diensten. Er wurde 1557 von Philipp II. geadelt. Zu Roll vgl.
Ernst Walder, Der Condottiere Walter Roll von Uri und die Beziehungen zwischen der
Innerschweiz und Italien in der Wende zur Gegenreformation 1551-1651, Bern 1948;
zu seiner Rolle bei der Klostergründung Fischer, Kapuzinerprovinz (wie Anm. 3),
S. 30-54.

43 So etwa Pfarrer Heinrich Heil (1527-1598) und Jost Schmid (1523-1582), der bestdo-
tierte französische Pensionär in Uri. Vgl. Rainald Fischer, Zur Gründungsgeschichte des

Kapuzinerklosters Altdorf, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 45
(1951), S. 146-154, hier: S. 149f.

362 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



darauf zurückzuführen, dass sich auch der in Altdorf residierende spa-
nisch-mailändische Gesandte Pompeo della Croce bei Carlo Borromeo
für die Berufung der Kapuziner einsetzte.""

Wie bei den Jesuiten manifestierte sich die französische Skepsis auch
im Falle der Kapuziner besonders deutlich in Solothurn. Als sich Carlo
Borromeo 1584 um eine Niederlassung des Ordens in der Stadt bemühte,
bat er Ambassador Henri Clausse de Fleury um Unterstützung: Er
schickte ihm ein Agnws De/ und bot ihm an, seinem Beichtvater eine
Gratifikation zur Erteilung der Absolution für den Umgang mit Häreti-
kern zu gewähren.^ Dass die französische Krone diesem Angebot trotz
des Einsatzes solcher kirchlichen Patronageressourcen ablehnend
gegenüberstand,"'' war nicht nur auf die Herkunft der Kapuziner, sondern
auch auf den Bittsteller selber zurückzuführen. Denn Borromeo wurde
im eidgenössischen Kontext von französischer Seite oftmals als spani-
scher Agent wahrgenommen, und seine Reformintentionen wurden kri-
tisch auf aussenpolitische Motive hin befragt.^ Gleichwohl verzögerte
die skeptische Haltung des französischen Ambassadors die Niederlas-

sung der Kapuziner in Solothurn um nur vier Jahre. 1588 war es der städ-
tische Rat, der die Initiative zur Klostergründung ergriff, und auch der
französische Ambassador beteiligte sich nun mit einer nicht genau bezif-
ferten «guten Spende» am Bau des Klosters."** Diese Unterstützung
untermauerte er im Jahre 1593 mit der im Namen seines Königs über-
reichten Stiftung einer Wappenscheibe, auf der neben dem Königswap-
pen Karl der Grosse und der heilige Ludwig, der 'Propagandaheilige' der
französischen Krone, abgebildet waren.^

44 Die Briefe von Pompeo della Croce an Carlo Borromeo sind abgedruckt bei Eduard
Wymann (Hg.), Aus der schweizerischen Correspondenz mit Cardinal Carl Borromeo,
Erzbischof von Mailand, in: Der Geschichtsfreund 53 (1898), S. 1-100, und 54 (1899),
S. 1-226; vgl. zudem Hanselmann, L'alliance (wie Anm. 2), S. 16-19.

45 BAR, PO, Paris, Bibliothèque nationale de France [BNF], Bd. 57, fol. 82.2: Fleury an
Villeroy, Solothurn, 22.04.1584.

46 Fischer, Kapuzinerprovinz (wie Anm. 3), S. 226.
47 Dies zeigte sich etwa darin, dass der französische Ambassador dem Kammerdiener

Borromeos, Ambros Fornero, im Februar 1584 auf der katholischen Tagsatzung in
Luzern das Versprechen abnahm, sich nicht in «weltliche Angelegenheiten» («affaires
de Princes») einzumischen (BAR, PO, BNF, Bd. 57, fol. 88.3: Fleury an Villeroy, Solo-
thurn, 26.02.1584). Auch als Borromeo selber im Sommer 1584 eine schliesslich nie an-
getretene zweite Reise in die eidgenössischen Orte plante, begegnete Fleury diesem
Vorhaben mit Misstrauen, da er eine Einmischung des Erzbischofs in politische Ange-
legenheiten befürchtete (BAR, PO, BNF, Bd. 57, fol. 92: Fleury an Villeroy, Solothurn,
22.04.1584).

48 BAR, PO, ASV, Bd. 2, fol. 245.2: Paravicini an Peretti, Luzern, 02.10.1588.
49 Zur Schenkung vgl. Siegfrid Wind, Zur Geschichte des Kapuzinerklosters Solothurn.

Gründungsgeschichte und Geschichte des Klosters während der ersten achtzig Jahre
seines Bestandes, Solothurn 1938, S. 35f.; Windler, «Allerchristlichste» (wie Anm. 31),
S. 595.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 363



Obwohl sich die Kapuziner durch die Entsendung einheimischer
oder zumindest Deutsch sprechender Ordensbrüder auf die politische
und kulturelle Ausrichtung Solothurns nach Frankreich einstellten^ und
in der Rekrutierung lokalen Ordensnachwuchses zunehmend erfolgreich
waren, blieb der Orden aus Sicht der französischen Ambassadoren spa-
nisch respektive habsburgisch. Jean De La Barde etwa fürchtete in der
Mitte des 17. Jahrhunderts nicht nur politische Umwälzungen durch die
Jesuiten, sondern sah auch in den Kapuzinern Aufwiegler gegen den
französischen Einfluss in der Eidgenossenschaft, musste sich dabei aller-
dings seinerseits den Vorwurf gefallen lassen, den Protestanten zugeneig-
ter zu sein als dem Kapuzinerorden A Die Bedenken De La Bardes
waren eingebettet in eine allgemeine Skepsis des Ambassadors gegen-
über in der Eidgenossenschaft tätigen Geistlichen. Auch im Nuntius
Federico Borromeo sah er ein «Subjekt des spanischen Königs» («sujet
du Roy d'Esp[ag]ne»)^ und beschuldigte generell alle Welt- und Ordens-
geistlichen der Stimmungsmache gegen die französische Krone.^

Dass die Gesandten und die eidgenössischen Patrizier den Kapuzi-
nern aufgrund ihrer Herkunft und der entsprechenden Verflechtungen
einen aussenpolitischen Einfluss zuschrieben, zeigt schliesslich auch die
Tatsache, dass sie sich in die Frage der Teilung der eidgenössischen Ka-
puzinerprovinz einmischten, die den Orden zwischen 1633 und 1668 be-
schäftigte. Aus Sicht der Kapuziner war diese Provinzteilung notwendig
geworden, da die grossen Distanzen zwischen den einzelnen Klöstern die
in den Ordensstatuten zweimal jährlich vorgeschriebene Visitation durch
den Provinzial verunmöglichte.^ Die Meinungen einzelner weltlicher
Akteure für oder gegen diese Provinzteilung waren hingegen in hohem
Masse von bündnispolitischen Motiven geprägt. Stein des Anstosses war
für die Anhänger der spanisch-mailändischen Partei, dass die Klöster im
Elsass im Gegensatz zu denjenigen im süddeutschen Raum und im Vor-
arlberg nicht von der eidgenössischen Provinz losgelöst werden sollten.
Johann Imfeid plädierte gegen die Teilung, da aufgrund der Austausch-
beziehungen mit dem Kloster im elsässischen Sundgau die Gefahr einer
Ansteckung' der eidgenössischen Kapuziner mit «französischen Charak-
tereigenschaften» («humori francesi») bestünde, was «zum Schaden» («a

50 Diese Patres waren Georg von Venedig und Andreas Meier von Sursee, später Alexius
von Mailand und Ludwig von Sachsen. Fischer, Kapuzinerprovinz (wie Anm. 3), S. 238-248.

51 BAR, PO, AME, Bd. 105, Mappe 3, fol. 28.1-2: De La Barde an Mazarin, Solothurn,
07.04.1656.

52 Ebd., fol. 32: De La Barde an Mazarin, Baden, 01.06.1656.
53 Ebd., Bd. 106, fol. 52.2: De La Barde an Lionne, Solothurn, 23.02.1663.
54 StALU, AKT 19E/200, unfol.: Schultheissen, Landammänner und Räte der katholischen

Orte an die Kardinäle Chigi, Rospigliosi, Farnese, o.O., 17.01.1664.

364 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



danno») des spanischen Königs wäre.^ Auch der spanisch-mailändische
Gesandte Alfonso Casati forderte den Mailänder Senat dazu auf, sich für
eine eidgenössische Kapuzinerprovinz ohne Einbezug anderer «Natio-
nen» einzusetzen, da sonst die Eidgenossen bald mehr Untertanen
Frankreichs wären als die Franzosen selber.^ Ein anderer Exponent der
spanischen Partei befürchtete sogar, dass Frankreich innert Kürze viele
französische Untertanen als Novizen, Konventualen und Superioren in
die eidgenössischen Klöster schicken werde, die als Spione gegen den
Bund der Eidgenossen mit Spanien agieren würden.^ Der ansonsten sehr

kapuzinerskeptische französische Ambassador Jean De La Barde hin-
gegen stand der Provinzteilung zumindest «gleichgültig» («indifférent»)
gegenüber. Er war sich auf der einen Seite des Vorteils, den der Aus-
schluss reichsnaher Kapuziner für seine Interessen haben würde, durch-
aus bewusst, befürchtete auf der anderen Seite allerdings, dass die eid-
genössischen Kapuziner ebenso interessengebunden sein könnten wie
ausländische Geistliche.® Dieselbe Ansicht vertrat auch der päpstliche
Nuntius, der sogar davon ausging, dass «die fremden [Kapuziner, D.S.]
die Wahrheit manchmal freier äussern als die Einheimischen, die ent-
weder wegen Partikularinteressen, aus Leidenschaft oder aus Angst
schweigen» würden.®

Auf ausdrücklichen Wunsch des französischen Königs und seines

Ambassadors, welche die Zugehörigkeit der Kapuziner zur eidgenössi-
sehen Provinz insbesondere nach der Erneuerung des eidgenössisch-fran-
zösischen Bündnisses als das kleinere Übel betrachteten als eine allfällige
Verbindung mit den Klöstern im Reich, blieben die Klöster im Elsass bei
der 1668 erfolgten Provinzteilung Teil der eidgenössischen Provinz.*^ Ihre
Loslösung erfolgte erst 1729, wobei zu jenem Zeitpunkt die Initiative vom
französischen Hof ausging, der seinerseits seine territorialen und kirch-

55 Archivio di Stato di Milano, Atti di governo, Culto parte antica, vol. 1620, Mappe 1,
fol. 7: Imfeid an Senat von Mailand, o.O., 13.12.1663.

56 Ebd., fol. 10: Alfonso Casati an Senat von Mailand, Chur, 28.12.1667.
57 Ebd., fol. 14: Nicolas Antonio an Senat von Mailand, Mailand, 29.12.1667.
58 Acta Helvetica [AH]. Regesten und Register zu den Acta Helvetica, Gallica, Germa-

nica, Hispanica, Sabaudica etc. / Sammlung Zurlauben, hg. von der Aargauischen
Kantonsbibliothek, Aarau 1983ff., Bd. 132 / Nr. 43: De La Barde an Beat II. Zurlauben,
Solothurn, 20.12.1659.

59 Anselm Zurfluh, Sebastian Peregrin Zwyer von Evebach. Eine sozio-kulturelle Biogra-
phie eines innerschweizerischen Kriegsmannes im Dienste der Habsburger während des

Dreissigjährigen Krieges. 2. Teil: Die Tatsachen, A: Dokumente und Quellen, Buch 4,
Band IV-C\ Zürich 2000, S. 4650: Nuntius an Zwyer, o.O., Sept. 1659 «[...] alle volte Ii
forestieri dicono la verità piu liberamente che Ii paesani quali la taciano o per interessi
o per passione o per paura [...].»

60 Vgl. Beda Mayer, Die alte Elsässische Kapuzinerprovinz, Luzern 1978 (Helvetia Fran-
ciscana 13/1), S. 15-37.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 365



lichen Grenzen in Einklang zu bringen versuchte und deshalb auf seinem
Territorium nur noch französische Kapuziner duldete.^

Ordensgeistliche als Parteigänger?

Waren die Kapuziner, ob aus Mailand, Frankreich oder aus der Eid-
genossenschaft stammend, interessengebundene Spione und Agenten,
die heimlich für oder gegen den Einfluss eines bestimmten Königs oder
Herzogs in der Eidgenossenschaft operierten, wie dies die verschiedenen
aussenpolitisch tätigen Akteure hofften oder befürchteten? Eine erste
Antwort auf die Frage nach der Rolle einzelner Geistlicher als französi-
sehe oder spanische Parteigänger liefert ein Blick in die Korrespondenz
des Zuger Ammanns Beat II. Zurlauben (1597-1663). Diese zeigt, wie
ein französischer Pensionsbezüger einzelne Geistliche als in bündnispo-
litischen Fragen einflussreiche Akteure wahrnahm.^ Zurlauben beklagte
sich mehrmals über Predigten der Kapuziner gegen den Aufbruch eid-
genössischer Söldner in französische Dienste sowie darüber, dass der
spanische Gesandte diese Einflussnahme der Kapuziner verteidige.^ Als
besonders hoch schätzte er den Einfluss des mehrmaligen Provinzials
Sebastian von Beroldingen (1591-1656) ein.^ Da Pater Sebastian einer
traditionell spanienfreundlich gesinnten Urner Patrizierfamilie ent-
stammte und diese Haltung auch als Ordensgeistlicher vertrat, stand er
unter spezieller Beobachtung Zurlaubens. Dieser verfolgte die Predigten
des Paters aufmerksam, um aussenpolitische Stellungnahmen gegebe-
nenfalls zu unterbinden.^

Wie eine solche aussenpolitisch aufgeladene Predigt aussehen konnte,
zeigen die Aufzeichnungen Beat Kaspar Zurlaubens (1644-1706). Diesen
zufolge geisselte der Kapuzinerpater Fabritius im November 1664 von der
Kanzel herunter die Verteiler der französischen Pensionen und beklagte

61 Um 1700 hatte der französische König noch eingewilligt, die Elsässer Klöster nur aus
der eidgenössischen Provinz betreuen zu lassen. Vgl. StALU, AKT 19E/198, unfol.:
Amelot an katholische Orte, o.O., 26.01.1698.

62 Beat II. Zurlauben war Verteiler der französischen Pensionen in Zug und selber wäh-
rend Jahren deren grösster Bezüger. Vgl. Urs Amacher, Art. Zurlauben, Beat Kaspar,
in: Historisches Lexikon der Schweiz, URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D19485.
php (12.8.2014).

63 AH 87/182: Memorial ettlicher lauffender wyttussaechenden Sachen undt Geschefften,
von Beat II. Zurlauben, Zug 1636. Er bezog sich dabei auf die Bitte Casatis, dass

Luzern, Schwyz und Uri eine Bestätigung ausstellen sollten, dernach die Kapuziner nie
gegen die eine oder andere Fraktion oder gegen Standespersonen gepredigt hätten. Vgl.
AH 30/30: Johann Kaspar Ceberg an Beat II. Zurlauben, Schwyz, 02.06.1636; AH 126/70:
Notizen von Beat II. Zurlauben über die Gemeindeversammlung in Zug, 10.01.1644.

64 Pater Sebastian war mehrmals Guardian in Luzern, Baden, Schwyz und Altdorf und zwei-
mal Provinzial. Seraphin Arnold, Urner Kapuziner. Kurzbiographien, Luzern 1984, S. 15f.

65 AH 37/97: Beat II. Zurlauben an Le Fevre de Caumartin, Zug, 29.10.1646.

366 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



sich darüber, dass die Pensionsgelder unter wenigen Personen verteilt wür-
den. Zudem habe er sich über die Politik Frankreichs mokiert und sich für
eine Orientierung nach Spanien ausgesprochen, denn «spanisch» zu sein
bedeute, Katholik zu sein, «französisch» zu sein hingegen nur Christ.^

Über diese politischen Agitationen der Kapuziner in den Inneren
Orten, die stets zugunsten Spaniens ausfielen, sind wir dank des umfang-
reichen Bestands des Privatarchivs der Familie Zurlauben von Zug in-
formiert.^ Konkrete Belege für solche Predigten oder anderweitige
bündnispolitische Agitationen einzelner Ordensangehöriger, die über
Vorwürfe der jeweils anderen Konfliktpartei hinausgehen, sind hingegen
selten. Dass sich allerdings der General der Kapuziner 1635 in einem
Rundschreiben an das Kapitel der eidgenössischen Provinz gezwungen
sah, seine Mitbrüder auf das Verbot der Einmischung in politische An-
gelegenheiten hinzuweisen,^ deutet darauf hin, dass ein Abseitsstehen
des Ordens in weltlichen Fragen kaum der Regelfall gewesen sein dürfte

- umso weniger, als die Sphären von Religion und Politik in der Frühen
Neuzeit bekanntlich generell eng verzahnt waren.^ Quellenmässig greif-
bar wird der Einfluss der Orden deshalb besonders in den Fällen, in
denen sich konfessionelle und bündnispolitische Anliegen deckten und
es fast unumgänglich war, dass dem geistlichen Rat der Patres zugleich
ein politischer inhärent war. Dies zeigte sich etwa im späten 16. Jahrhun-
dert, als konfessionelle Argumente in der eidgenössischen Bündnispoli-
tik wegen der zeitweiligen Exkommunikation der französischen Könige
Heinrich III. und Heinrich IV. besonders auf dem Prüfstand standen.

In Appenzell leiteten die Kapuziner zu jenem Zeitpunkt - wie bereits
im Eingangszitat angedeutet - nicht nur die Rekatholisierung des Ortes,
sondern waren zudem für den päpstlichen und den spanisch-mailändi-
sehen Gesandten sowie für die katholischen Räte Appenzells und der
Inneren Orte wichtige Bindeglieder zwischen der Innerschweiz und der
katholischen Enklave im Osten des eidgenössischen Bündnisgeflechts.

66 AH 151/35: Predigt des Kapuziners Fabritius Greister, gehalten in Zug, Notizen von
Beat Kaspar Zurlauben, 08.11.1664.

67 Vgl. zu diesem Bestand Kurt-Werner Meier, Die Zurlaubiana. Werden - Besitzer -Ana-
lysen. Eine Zuger Familiensammlung, Grundstock der Aargauischen Kantonsbiblio-
thek, Teil 1-2, Aarau/Frankfurt a.M./Salzburg 1981.

68 StALU, AKT 19E/186, unfol.: General der Kapuziner an Kapitel der eidg. Provinz,
Rom, 19.12.1635.

69 Vgl. etwa die Beiträge in Robert von Friedeburg, Luise Schorn-Schütte (Hg.), Politik
und Religion: Eigenlogik oder Verzahnung? Europa im 16. Jahrhundert, München 2007
(Historische Zeitschrift, Beiheft 45).

70 Der Nuntius versuchte über die Kapuziner, Appenzell zum Beitritt zum Goldenen Bund
zu bewegen. Vgl. BAR, PO, ASV, Bd. 2, fol. 92: Paravicini an Peretti, Luzern, 10.04.1588.
Zum Beitritt Appenzells zum Goldenen Bund im Jahr 1600 vgl. Arnold Müller, Der
Goldene Bund 1586, Zug 1965, S. 117-120.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 367



Insbesondere die katholischen Appenzeller nutzten die Anwesenheit der
Kapuziner, um sich in bündnispolitischen Fragen Ratschläge von Geist-
liehen zu holen. Als etwa ein Gesandter des französischen Königs im
Juni 1590 Appenzell im Falle der Erlaubnis zur Anwerbung neuer Söld-
ner die Zahlung rückständiger Pensionen in Aussicht stellte, bat der Ap-
penzeller Rat Pater Ludwig von Sachsen (1554-1608) um eine Stellung-
nähme. Dieser empfahl, so konnte Nuntius Paravicini erfreut nach Rom
berichten, die konfessionspolitischen Argumente stärker zu gewichten
als die wirtschaftlichen und das Angebot des französischen Königs ab-
zulehnen, um den Umgang mit Häretikern und Exkommunizierten zu
vermeiden7*

Es ist nicht bekannt, ob Pater Ludwig als Kompensation für die aus-
bleibenden Zahlungen der französischen Krone bereits den Beitritt Ap-
penzells zum Bündnis der katholischen Orte mit der spanischen Krone
im Auge hatte. Spätestens ab Mitte der 1590er Jahre setzten sich die
Appenzeller Kapuziner dann allerdings für diesen Bündnisschluss ein.^
Im November 1596 baten der Landammann und der Rat von Appenzell
Pater Alexander Buggli, Guardian des Klosters, um eine Einschätzung,
wie sie sich diesbezüglich zu verhalten hätten. Gleichzeitig wiesen sie den

Kapuziner an - dessen Zustimmung zum Bündnis bereits erahnend -,
sich bei seinem nächsten Aufenthalt in Luzern in ihrem Namen bei den
Ratspersonen der Inneren Orte für den Beitritt Appenzells einzusetzen.
Diesen Standpunkt konnte Pater Alexander bedenkenlos mit rein kon-
fessionellen Argumenten legitimieren. Seiner Meinung nach sollte damit
lediglich sichergestellt werden, dass die Appenzeller Katholiken «nicht
von den Zwinglischen unterdrückt» würden. Denn das Ziel der Appen-
zeller Katholiken sei bloss, mit den - nunmehr protestantischen - äusse-

ren Rhoden in Frieden zu leben. Die Katholiken würden deshalb auf jeg-
liehe Bündnisse ausser des eidgenössischen verzichten, sofern sich die
Protestanten dazu bereit erklärten, wieder zum katholischen Glauben
zurückzukehren.^ Das Bündnis zwischen Appenzell und der spanischen
Krone war in dieser Betrachtungsweise in erster Linie ein konfessionel-
les zum Schutz des Katholizismus und bediente eher zufällig auch die
politischen Interessen der spanischen Krone.^Die nicht nur religiösen,

71 BAR, PO, ASV, Bd. 4, fol. 424-426: Paravicini an Peretti, Luzern, 04.06.1590.
72 Vgl. Rainald Fischer, Von der Reformation zur Landesteilung, in: Appenzeller

Geschichte, Bd. 1: Das Ungeteilte Land (von der Urzeit bis 1597), Urnäsch 1964, S. 403-537.
73 Appenzeller Urkundenbuch, Bd. 2: Aufnahme Appenzells in den eidgenössischen Bund

bis zur Landesteilung, 1514-1597, Trogen 1934, Nr. 4061, S. 832f.
74 Der Nuntius etwa war sich bewusst, dass das Bündnis «zur Zufriedenheit des [spani-

sehen] Ambassadors und der Kapuziner» sein würde. BAR, PO, ASV, Bd. 6, fol. 106.4:
Deila Torre an San Giorgio, Luzern, 06.03.1597.

368 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



sondern auch innen- und aussenpolitischen Folgen der Agitation der Ka-
puziner für Appenzell sind allerdings hinlänglich bekannt: Sie trugen
zum Beitritt des katholischen Appenzells zum Sonderbündnis der katho-
lischen Orte mit der spanischen Krone bei, was zur Verhärtung der kon-
fessionellen Fronten des Kantons und letztlich zu dessen dauerhafter
Teilung führtet

Ähnliche Funktionen als Informanten und Ratgeber nahmen die
Kapuziner zur selben Zeit auch in Solothurn wahr. Hier waren sie für
den Nuntius sowie den savoyischen und spanisch-mailändischen Gesand-
ten wichtige Bindeglieder, da diese in Luzern residierenden Diplomaten
in Solothurn wegen des Festhaltens des hiesigen Rates am Bündnis mit
der französischen Krone und des Fernbleibens von den Bündnissen der
übrigen katholischen Orte mit Mailand-Spanien und Savoyen über wenig
Einfluss und kaum Kontaktpersonen verfügten. Deshalb nutzte etwa der
savoyische Gesandte Pobel de Pressy seine Beziehungen zum Kapu-
zinerpater Fabritius, um sich über Interna aus der Solothurner Politik auf
dem Laufenden zu halten.^ Auch der päpstliche Nuntius sah in den
Kapuzinern wichtige Akteure, um den Solothurner Rat konfessionell
und damit einhergehend auch bündnispolitisch 'umzupolen'. Vor beson-
dere Herausforderungen gestellt sahen sich die Kapuziner dabei als
Beichtväter der Solothurner Magistraten, da einige Ratsherren aufgrund
ihres Umgangs mit Heinrich von Navarra und der Beherbergung seines
Ambassadors exkommuniziert worden waren. Der Nuntius riet den
Patres, dass sie «in den Beichten mit gerechter, aber sanfter Strenge
machen müssen, was zu tun ist, um ihnen [den Ratsherren ] ihren Fehler
aufzuzeigen und sie Besserung versprechen zu lassen»." Sollte der in der
Beichte gegebene religiöse Rat also mit einer aussenpolitischen Verhal-

75 Dass dafür die Kapuziner mitverantwortlich waren, entging auch den Appenzeller Pro-
testanten nicht. So warf ein protestantischer Autor in einem satirischen Zwiegespräch
den Appenzeller Katholiken vor, das Kapuzinerkloster aus dem Geld der Ratskasse be-
zahlt sowie das Bündnis durch die Kapuziner abgesichert und damit die konfessionelle
Polemik angeheizt zu haben. Vgl. Rainald Fischer, Eine neue Quelle zur Geschichte des

spanischen Bündnisses und der Landteilung von 1597, in: Innerrhoder Geschichtsfreund
1 (1953), S. 3-23. - Mit solchen Vorwürfen von Seiten der Protestanten sahen sich im
Kontext der Bündnisverhandlungen mit Spanien-Mailand auch die Freiburger Jesuiten
konfrontiert, die deswegen sogar als «Verräter des Vaterlandes» beschimpft wurden.
Michaelis an Aquaviva, Freiburg, 08.04.1587, in: Otto Braunsberger (Hg.), Beati Petri
Canisii Epistulae et Acta, Bd. 8 (1581-1597), Freiburg i. Br. 1923., Nr. 1432a, S. 747; In
Litteris annuis collegii friburgensis circa exitum a 1587 datis haec narrantur, in: ebd.,
Nr. 1432b, S. 747-749.

76 BAR, PO, Archivio di Stato di Torino, Bd. 3, Mappe 5, fol. 84: Pressy an Karl Emanuel
I., Luzern, 25.10.1589; ebd., fol. 85: Ders. an dens., Luzern, 29.10.1589.

77 BAR, PO, ASV, Bd. 3, fol. 202.3-4: Paravicini an Peretti, Luzern, 27.11.1589: «Li ho ris-
posto che nelle confessioni faccino quell' che devono con giusto ma dolce rigore,
mostrandoli l'errore, et facendosi promettere emendatione [...].»

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 369



tensanweisung einhergehen, so empfahl der Nuntius, ausserhalb des im
Schutze des Beichtstuhls stattfindenden Gesprächs jegliche Polemik zu
vermeiden, um keinen Aufruhr unter den Räten und in der Bevölkerung
zu provozieren.^ Die Kapuziner sollten den Solothurner Ratsherren die
Sakramente weiterhin spenden und in ihrer Gegenwart die Messe lesen,
auch wenn diese mit einem Häretiker im Bündnis stünden.^ Ihre Predig-
ten sollten nicht «aggressiv» sein, wenngleich sie darin die Praktiken des

Königs von Navarra verurteilen sollten.^ Trotz dieser Empfehlung zur
Vorsicht übertrug Nuntius Paravicini den Kapuzinern in Solothurn aber
auch politisch brisante Aufgaben wie die Verbreitung der Exkommuni-
kationsbulle gegen Heinrich von Navarra.^ Damit konnten sich die Ka-
puziner als auch in bündnispolitischen Fragen konfessionstreue Akteure
profilieren, mussten sich aber in Solothurn explizit gegen ihre lokalen
Gönner stellen, war doch die Zustimmung des französischen Ambassa-
dors Voraussetzung für die dortige Klostergründung gewesen.

Klöster und Ordenskirchen als Repräsentations- und Handlungs-
räume für Könige, Fürsten und ihre Gesandten

Die Vorwürfe von Seiten eidgenössischer Magistraten und der französi-
sehen Ambassadoren sowie die - allerdings spärlichen - konkreten Be-
lege für einen effektiven Einfluss der Kapuziner in Fragen der Aussen-
beziehungen lassen den Schluss zu, dass der Orden in der Eidgenossen-
schaft eher der spanischen als der französischen Krone zugeneigt war.
Zumindest in den Augen des bereits zitierten Beat II. Zurlauben stand
die französische Krone dieser Gesinnung der Kapuziner allerdings nicht
machtlos gegenüber. Als die Kapuziner im Frühjahr 1644 das Gerücht
verbreiteten, dass Frankreich militärisch gegen die Inneren Orte vorzu-
gehen gedenke,^ intervenierte er beim Kapuzinerprovinzial und nahm
diesem das Versprechen ab, die fehlbaren Prediger zu bestrafen.^ Dem
französischen Ambassador empfahl Zurlauben, das Provinzkapitel des

Ordens in Solothurn zu nutzen, um die Kapuziner von ihrer Spanien-
freundlichen Haltung abzubringen.^ Der Besuch des Ambassadors im
Solothurner Kapuzinerkloster anlässlich dieses Provinzkapitels war be-
sonders lohnenswert. Er traf dort nicht nur auf ihm feindlich gesinnte

78 Ebd.
79 Amiet, Sigrist, Solothurnische Geschichte, Bd. 2 (wie Anm. 28), S. 92.
80 BAR, PO, ASV, Bd. 4, fol. 105-106: Paravicini an Peretti, Luzern, 12.02.1590.
81 Ebd., Bd. 3, fol. 177.4: Ders. an dens., Luzern, 08.10.1589.
82 AH 36/142: Beat II. Zurlauben an Le Fevre de Caumartin, Zug, 24.01.1644.
83 AH 36/137: Ders. an dens., Zug, 29.02.1644.
84 AH 37/96: Ders. an dens., Zug, 17.10.1646.

370 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



Ordensbrüder, deren politische Ausrichtung er versuchen konnte zu be-
einflussen, sondern auch auf den zufällig anwesenden Ordensgeneral,
von dem er sich seine «Zuneigung zu Frankreich» («affection pour la
France») versichern liess.^

Dass ein politischer Akteur wie der französische Ambassador im
Kloster der Kapuziner auftauchte, nicht um lediglich eine Messe zu
hören oder die Beichte abzulegen, sondern um Beziehungen zu pflegen
und politische Anliegen auszuhandeln, war bei Weitem keine Seltenheit.
Sakrale Räume waren in der Frühen Neuzeit multifunktionale Räume,
die auch als Orte politischer Versammlungen, religions- und konfessions-
politischer Auseinandersetzungen oder als Schauplätze der Inszenierung
politisch-herrschaftlicher Ansprüche genutzt wurden. ^ Mit Blick auf die
eidgenössischen Aussenbeziehungen hat Christian Windler aufgezeigt,
dass auch die französischen und spanischen Könige und ihre Vertreter
vor Ort mittels Stiftungen und Schenkungen in sakralen Räumen diese

Möglichkeit propagandistischer Selbstinszenierung als «allerchrist-
lichste» und «katholische» Könige nutztenV Von diesem Stiftungs- und
Schenkungswillen profitierten auch und vor allem die Kapuziner und die
Jesuiten, wovon der bereits erwähnte Stiftungsfonds des Luzerner Je-

suitenkollegiums oder die Fassade der Solothurner Jesuitenkirche ein-
drücklich zeugen.

Aus der Perspektive der Orden generierten solche Schenkungen
nicht nur notwendige finanzielle und materielle Ressourcen, sondern
konnten - etwa gegenüber den Ordensgenerälen - auch als Belege für ihr
Ansehen im lokalen Kontext vorgebracht werden. In diesem Sinne lässt
sich etwa die häufige Erwähnung materieller oder immaterieller Gunst-
bezeugungen - meistens ohne genauere Spezifizierung - in den fofm/e
c/nm/cft» der Jesuiten interpretieren, die als Erfolgsgeschichten in die Or-
denszentrale an den Provinzial und nach Rom geschickt wurden.^ Die
Schenkungen und Besuche der Ratsherren und der Gesandten fremder
Mächte wurden darin als Zeichen der Wertschätzung der Jesuiten in der

85 BAR, PO, AME, Bd. 104, Mappe 1, fol. 149.2-3: Le Fevre de Caumartin an Avaux et
Servin, Solothurn, 19.10.1646.

86 Vgl. dazu etwa die Beiträge in Susanne Rau, Gerd Schwerhoff (Hg.), Topographien des
Sakralen. Religion und Raumordnung in der Vormoderne, Hamburg/München 2008;
speziell zum Kirchenraum als politischem Handlungsraum Susanne Wegmann, Gabriele
Wimböck (Hg.), Konfessionen im Kirchenraum. Dimensionen des Sakralraums in der
Frühen Neuzeit, Korb 2007 (Studien zur Kunstgeschichte des Mittelalters und der Frü-
hen Neuzeit 5).

87 Windler, «Allerchristlichste» (wie Anm. 31).
88 Zu den unnwue im Verwaltungssystem der Jesuiten vgl. Markus Friedrich, Der

lange Arm Roms? Globale Verwaltung und Kommunikation im Jesuitenorden 1540-
1773, Frankfurt a.M./New York 2011, S. 340-389.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 371



lokalen Bevölkerung präsentiert.^ Aus Sicht der Diplomaten hingegen
scheinen zumindest kleinere Zuwendungen mit bloss symbolischem Cha-
rakter zu wenig bedeutend und ihre Präsenz im Rahmen der religiösen
Feierlichkeiten in den Ordenskirchen zu selbstverständlich gewesen zu
sein, als dass sie in der Korrespondenz mit ihren Höfen thematisiert wor-
den wären. Über das Verhältnis der Könige und Gesandten zu den Jesu-
iten sind wir dank der /zYterae a/mwae deshalb besser unterrichtet als über
ihre Beziehungen zu den Kapuzinern, für die eine vergleichbare Quelle
fehlt. Im Folgenden wird darum am Beispiel des Kollegiums und der Kir-
che der Jesuiten in Luzern ein dritter Aspekt der Rolle der neuen Orden
in den Aussenbeziehungen beleuchtet: Es soll aufgezeigt werden, dass
die Diplomaten das religiöse und kulturelle Angebot der Orden nutzten,
um - zwar in erster Linie - ihre persönliche Frömmigkeit auszuleben,
dies allerdings mit teilweise weitreichenden politischen Intentionen und
Auswirkungen.

Das Kollegium und die Kirche der Jesuiten im katholischen Vorort
Luzern wurden von Diplomaten und fremden Fürsten häufig frequen-
tiert und beschenkt. In erster Linie waren es die ständig in der Stadt
residierenden spanisch-mailändischen und savoyischen Gesandten - im
18. Jahrhundert auch neapolitanische und sizilianische Vertreter^ -, die

enge Beziehungen zu den Luzerner Jesuiten unterhielten. Die /hvoras,
henevo/enhö und /ihera/ito dieser Gesandten ziehen sich - vergleichbar
denjenigen der französischen Ambassadoren in Solothurn, die unter den
Wohltätern des dortigen Kollegiums mit grossem Abstand den «ersten
Rang» («primum locum») einnahmen^ - als Unterstützungs-Topoi durch
die Jahresberichte der Luzerner Jesuiten. Die Formen der dort doku-
mentierten Gunstbezeugungen - Zahlungen ordentlicher und ausseror-
dentlicher Pensionen, kleinere Schenkungen wie Wein oder Kerzen, Ein-
ladungen an die Jesuiten für Mahlzeiten in den eigenen Räumlichkeiten,
die Anwesenheit an religiösen Feierlichkeiten wie Gottesdiensten und
Heiligenfesten oder das Abhalten von dynastischen Fest- und Trauer-

89 Explizit etwa in ARSI, Germ Sup, Bd. 89, fol. 281r: Litterae annuae Solothurn 1748.
90 1738 nahm der Gesandte von Neapel mit seiner Frau an der Feier zur Heiligsprechung

von Johannes Franziskus Regis teil (ebd., Bd. 87, fol. 287r-v: Litterae annuae Luzern
1738). 1740 besuchte der Gesandte Siziliens fast täglich die Franz Xaver-Litaneien in
der Jesuitenkirche (ebd., fol. 467v: Litterae annuae Luzern 1740).

91 Ebd., Bd. 71, fol. 174r: Litterae annuae Solothurn 1657. Die französischen Ambassado-
ren verfügten in ihren Beziehungen zu den Solothurner Jesuiten beinahe über eine
Monopolstellung. Nur für die 1710er Jahre wird in den /üterae unnwue erwähnt, dass der
spanisch-mailändische Gesandte Beretti-Landi bei seinen Aufenthalten in Solothurn
auch das Jesuitenkollegium besucht habe. Vgl. ebd., Bd. 82, fol. 162: Litterae annuae
Solothurn 1713; ebd., Bd. 83, fol. 133: Litterae annuae Solothurn 1714; ebd., fol. 243r:
Litterae annuae Solothurn 1715.

372 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



tagen in der Jesuitenkirche^ - gleichen den Mitteln, mit denen die Dip-
lomaten die politischen Führungskräfte in den einzelnen Orten zu
gewinnen versuchten.

Die mailändische Ambassadorendynastie der Casati sticht durch be-
sonders enge Beziehungen zu den Luzerner Jesuiten hervor.^ Ähnlich
wie die französische Krone mit der Stiftung der Fassade der Solothurner
Kirche sicherten sich die Casati um 1680 mit der Stiftung eines Seiten-
altars in der Jesuitenkirche eine immerwährende Präsenz in den sakra-
len Räumen der Luzerner Jesuiten. Durch die Wahl Aloysius' von Gon-
zaga als Altarpatron portierten sie zudem gleichzeitig eine besonders von
der spanischen Krone geförderte Kultfigur®'' und nutzten damit eine
Möglichkeit dynastischer Propaganda und der Überhöhung der Glorie
des eigenen Herrschaftsverbundes oder der eigenen Familie, auf die auch
die päpstlichen Nuntien gerne zurückgriffen.^ Auch in den folgenden
Jahren sorgten die Casati durch den Unterhalt des Altars, etwa in Form
von Stiftungen der Lampen und des Lampenöls, dafür, dass dieser Ort
weiterhin mit ihrer Familie in Verbindung gebracht wurde und zu einem
wichtigen religiösen Bezugspunkt für spanische und habsburgische
Akteure in Luzern wurdet

Darüber hinaus führte die lange, generationenübergreifende Ge-
sandtschaftszeit der Casati in Luzern (1594-1704) dazu, dass die Familie
vom Expertenstatus der Jesuiten im Beichtwesen®'' und vom Bildungsan-

92 Der savoyische Gesandte Louis Charles de Bulat zum Beispiel teilte im August 1593 die
in Schlachten im Piémont erzielten Erfolge seines Herzogs den Jesuiten, Kapuzinern
und anderen Geistlichen mit, damit diese in ihren Messfeiern und Gebeten dieser Er-
folge gedenken und weiterhin für die Stärkung des katholischen Glaubens und die Aus-
rottung der Häresie beten würden (BAR, PO, Archivio di Stato di Torino, Bd. 4, Mappe
1, fol. 66: Bulat an Karl Emanuel I., Luzern, 11.08.1593). 1715 offerierte der spanische
Gesandte im Jesuitenkollegium ein Festmahl, um den Geburtstag seines Königs zu fei-
ern (ARSI, Germ Sup, Bd. 83, fol. 196v: Litterae annuae Luzern 1715).

93 Zur Gesandtschaft der Casati in der Eidgenossenschaft vgl. demnächst die Disserta-
tionsschrift von Andreas Behr (Universität Fribourg).

94 Adolf Reinle, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. 2: Stadt Luzern, 1. Teil,
Basel 1953, S. 336.

95 So war etwa Nuntius Federico Borromeo ein Förderer des Kultes von Carlo Borromeo
in der Eidgenossenschaft. Auf ähnliche Weise portierten kaiserliche Gesandte den Kult
um Johannes Nepomuk. Vgl. Werner Stangl, Der kaiserliche Gesandte Franz Ehren-
reich Graf von Trauttmansdorff und die Eidgenossenschaft - eine schwierige Beziehung
im Spiegel der Trauttmansdorffsehen Bibliothek, in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 63 (2013), S. 117-135.

96 ARSI, Germ Sup, Bd. 80, fol. 230r: Litterae annuae Luzern 1702; StALU, AKT 191/64,
unfol.: Verzeichnis der Stiftungen für Öl. - In den /üterae unnwue des Jahres 1714 ist
vermerkt, dass ein Gonzaga-Fürst auf seiner Durchreise seine Gebete an jenem Altar
verrichtete. ARSI, Germ Sup, Bd. 83, fol. 44: Litterae annuae Luzern 1714.

97 Ein Beleg dafür, dass die spanisch-mailändischen Gesandten «ihr Gewissen zur Aussü-
hnung vor dem heiligen Gericht» den Jesuiten anvertrauten, findet sich in: Ebd., Bd. 73,
fol. 265v: Litterae annuae Luzern 1664.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 373



gebot im Luzerner Kollegium profitierte. Alfonso Casati, der den Posten
des spanisch-mailändischen Gesandten fast drei Jahrzehnte (1594-1621)
lang versah, schickte seine drei Söhne zur Ausbildung ins Jesuitenkolle-
gium.^ Die so vermittelte Bildung und die gemeinsame Sozialisation mit
den Sprösslingen der Innerschweizer Eliten waren den zukünftigen
Tätigkeiten der Casati-Söhne als Nachfolger ihres Vaters dienlich.^ Ins-
besondere wurde ihnen damit bereits früh der Aufbau eines eigenen
Netzwerkes ermöglicht, was die Stellung der Familie als für die spanische
Krone unverzichtbares diplomatisches Personal für den Dienst in der
Eidgenossenschaft untermauerte.

Auch die französischen Ambassadoren blieben den Luzerner Jesui-
ten trotz der Vorbehalte gegenüber dem Orden nicht nur als gelegentli-
che Pensionszahler verbunden. Bei ihren Aufenthalten in Luzern, etwa
während der gemeineidgenössischen oder katholischen Tagsatzungen,
besuchten sie wie andere fremde Gesandte bei den Jesuiten die Messel
Wie im Tagsatzungsort Baden, wo sich die katholischen Tagherren im
Kapuzinerkloster zur Messe und zum inoffiziellen Informationsaus-
tausch trafen,^2 konnte die Jesuitenkirche in Luzern bei solchen Gele-
genheiten ein mehr oder weniger zufällig gewählter Ort sozialer Kon-
takte sein. Wohl nicht ohne Hintergedanken wählte etwa der Seigneur
de la Motte-Réal, ausserordentlicher Gesandter der katholischen Liga,
im Frühjahr 1589 am Tag nach seiner Ankunft den Moment unmittelbar
nach dem Gottesdienst der Jesuiten, um noch in der Kirche mit dem
päpstlichen Nuntius ins Gespräch zu kommend Die konfessionspoliti-
sehe Motivation seines Anliegens, die eidgenössischen Orte von der
Unterstützung Heinrichs III. abzubringen und stattdessen für die katho-
lische Liga Söldner anzuwerben, Hess sich mit dem gewählten Verhand-

98 Fritz Glauser (Hg.), Das Schülerverzeichnis des Luzerner Jesuitenkollegiums 1574-
1669, Luzern/München 1976 (Luzerner Historische Veröffentlichungen 6), S. 67.

99 Der Zweitälteste Sohn Gerolamo erbte von seinem Vater unmittelbar den Posten des
Gesandten in Luzern, während Carlo Emanuele und Francesco die Nachfolge ihres
Bruders antraten. Vgl. Agostino Borromeo, Art. Casati, Gerolamo, in: Dizionario Bio-
grafico degli Italiani, Bd. 21, Rom 1978, S. 255-258, und ders., Art. Casati, Francesco,
in: Ebd., S. 238-241.

100 In Luzern fanden quantitativ betrachtet die meisten katholischen Tagsatzungen und
Konferenzen statt sowie die zweitmeisten - nach Baden - gemeineidgenössischen Tag-
Satzungen. Vgl. Andreas Würgler, Die Tagsatzung der Eidgenossen. Politik, Kommuni-
kation und Symbolik einer repräsentativen Institution im europäischen Kontext (1470-
1798), Epfendorf/Neckar 2013 (Frühneuzeit-Forschungen 19), S. 187f.

101 Vgl. etwa ARSI, Germ Sup, Bd. 82, fol. 74: Litterae annuae Luzern 1713.
102 Würgler, Tagsatzung (wie Anm. 100), S. 340f.
103 BAR, PO, ASV, Bd. 3, fol. 15: Paravicini an Peretti, Luzern, 23.01.1589. - Zur Mission

von de la Motte-Réal vgl. Edouard Rott, Histoire de la représentation diplomatique de
la France auprès des cantons suisses, de leurs alliés et de leurs confédérés, Bd. 1, Bern
1900, S.386-388.

374 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



lungsort gegenüber dem päpstlichen Vertreter nicht nur symbolisch
untermauern, sondern es konnte damit gleichzeitig die auf dem diploma-
tischen Parkett noch wenig etablierte katholische Liga als Verhandlungs-
Partnerin präsentiert werden, die sich für den Erhalt des Katholizismus
in und ausserhalb Frankreichs einsetztet

Auch de la Motte-Réals Nachfolger, der Seigneur de Clairemont, der
von Oktober 1589 bis April 1590 in Luzern die Interessen der katholi-
sehen Liga vertrat,^ versuchte, das religiös-kulturelle Angebot der Je-
suiten als Forum politischer Repräsentation und sozialer Interaktion zu
nutzen, was in seinem Fall allerdings einen Konflikt mit dem savoyischen
Gesandten Jérôme de Lambert entfachte. Sowohl Lambert als auch
Clairemont erhoben nämlich den Anspruch, während der Aufführungen
des Jesuitentheaters - zu denen als bedeutende kulturelle Anlässe im
städtischen Leben häufig auch fremde Gesandte geladen waren^ _
neben dem Nuntius zu sitzen, den sie offensichtlich als wichtigen Ver-
handlungspartner und Referenzpunkt für die Stellung ihrer diplomati-
sehen Missionen betrachteten. Gemäss den Schilderungen des

savoyischen Gesandten habe der Nuntius für sich und Lambert Fenster-
plätze in einem Haus am Ort einer im Freien stattfindenden Aufführung
reserviert, während für Clairemont ein Fenster in einem anderen Haus
vorgesehen war. Letzterer habe sich jedoch geweigert, den für ihn reser-
vierten Platz einzunehmen, sondern darauf gepocht, ebenfalls neben
dem Nuntius sitzen zu dürfen. Der «maistre d'hostel», Schultheiss Lud-
wig Pfyffer, wies Clairemont schliesslich an, «den Platz einzunehmen
und den Rang zu halten» («prendre le lieu et tenir le rang»), der ihm zu-
geteilt worden sei."" Dass die verschiedenen Akteure, wie dieses Zitat
nahelegt, ihren Sitzplatz als Spiegel des Ranges und der Bedeutung ihrer
Gesandtschaft und damit der Stellung ihrer Herzöge im europäischen

104 Gleichwohl liess sich der Nuntius nicht für die Sache der Liga gewinnen. Vgl. ebd.,
S. 388.

105 Ebd., S. 552-554.
106 Gemäss den /üterae unnwue besuchten der französische Ambassador in Solothurn sowie

der spanische, savoyische und päpstliche Gesandte in Luzern regelmässig die Theater-
aufführungen. In Freiburg scheinen vor allem savoyische Gesandte häufige Gäste ge-
wesen zu sein. In einigen Fällen wurden auch eigens zu Ehren der Diplomaten Theater-
aufführungen inszeniert. Vgl. Joseph Ehret, Das Jesuitentheater zu Freiburg in der
Schweiz, Freiburg im Breisgau 1923, S. 114-116, sowie allgemein zur Bedeutung des
Jesuitentheaters Jean-Marie Valentin, Le Théâtre des Jésuites dans les Pays de Langue
Allemande. Répertoire chronologique des pièces représentées et des documents con-
servés (1555-1773), Stuttgart 1983; ders., Les jésuites et le théâtre (1554-1680). Contri-
bution à l'histoire culturelle du monde catholique dans le Saint-Empire romain germa-
nique, Paris 2001.

107 BAR, P0, Archivio di Stato di Torino, Bd. 3, Mappe 5, fol. 78: Lambert an Karl Ema-
nuel, Luzern, 06.10.1589.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 375



Mächtesystem betrachteten, zeigen auch die Klagen Clairemonts, er
hätte geglaubt, in den eidgenössischen Orten mehr «Kredit» («crédit»)
zu geniessen. Lambert entgegnete entsprechend mit einem Vergleich der
Stellung ihrer diplomatischen Ränge und versprach, Clairemont den not-
wendigen Respekt zu erweisen, sobald dieser den Titel eines Ambassa-
dors des Königs von Frankreich traget

Dieser Zwischenfall zeigt, welche Bedeutung der gleichzeitigen Prä-
senz verschiedener Gesandter fremder Mächte an religiösen oder kultu-
rellen Anlässen der Jesuiten beigemessen werden konnte: Das Luzerner
Jesuitentheater wurde zu einer Arena politischer Repräsentation umge-
deutet, in der - ähnlich wie etwa in Versailles die Zuschauerränge der
OpeL09 _ die Publikumsränge als Bühne für die Austragung symboli-
scher Konflikte zwischen Diplomaten genutzt wurden. Dabei wurden für
die diplomatische Praxis zentrale Faktoren wie Reputation, Rang und
Ehre ausgehandelt, was gerade für Herzöge wie diejenigen der katholi-
sehen Liga, deren Stellung im europäischen Mächtesystem noch nicht ge-
festigt war, ein besonderes Bedürfnis war.^ Die Jesuiten mischten sich

zwar nicht aktiv in diese Streitigkeiten ein, mit ihren vielbesuchten, kul-
turell bedeutenden und konfessionell konnotierten Theaterveranstaltun-
gen boten sie allerdings eine ideale Bühne für die Austragung solcher
Konflikte. Den verschiedenen Akteuren scheint es dabei besonders
wichtig gewesen zu sein, wie die römische Kurie und ihre Vertreter vor
Ort über die katholischen Fürsten urteilten. Clairemont konnte deshalb
von Glück reden, dass Nuntius Paravicini angab, die «vielen Sachen»,
die ihm der Gesandte der Liga an den Kopf geworfen habe, wegen seiner

angeblich bescheidenen Französischkenntnisse nicht verstanden zu
habend^

Schluss

Die Jesuiten und Kapuziner prägten - so die These dieses Artikels - die
Aussenbeziehungen der katholischen Orte der Eidgenossenschaft
wesentlich mit. Die Gründungen der Klöster und Kollegien, die Ausstat-
tung der Kirchen, die Tätigkeit der Geistlichen und die Beziehungen der

108 Ebd.
109 Ruth Schilling, Kommunikation und Herrschaft im Moment der Ankunft: Ein Empfang

in Moskau (1603) und eine Audienz in Versailles (1686), in: Susann Baller et al. (Hg.),
Die Ankunft des Anderen. Repräsentationen sozialer und politischer Ordnungen in
Empfangszeremonien, Frankfurt/New York 2008, S. 135-151, hier: S. 147f.

110 Vgl. Barbara Stollberg-Rilinger, Zeremoniell, Ritual, Symbol. Neue Forschungen zur
symbolischen Kommunikation in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, in: Zeitschrift für
historische Forschung 27 (2000), S. 389-405, hier: S. 397.

111 BAR, PO, ASV, Bd. 3, fol. 179.2-4: Paravicini an Peretti, Luzern, 10.10.1589.

376 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailändische» Kapuziner?



verschiedenen Diplomaten zu den Orden müssen deshalb nicht nur aus
der Perspektive einer Geschichte der katholischen Konfessionalisierung
und Frömmigkeit, sondern auch aus der Perspektive einer Geschichte der
Aussenbeziehungen betrachtet werden.

Dass sowohl die Jesuiten als auch die Kapuziner in der Eidgenossen-
schaft häufig als «habsburgisch» respektive «mailändisch» wahrgenom-
men wurden, beruhte insbesondere auf den personellen und institutio-
nellen Verflechtungen der beiden Orden ins Reich und nach Mailand,
was bereits die Gründung von Klöstern und Kollegien zu bündnispoliti-
sehen Angelegenheiten machte. Die Hoffnungen oder Befürchtungen
bezogen sich allerdings nicht in erster Linie auf effektive aussenpoliti-
sehe Agitationen der Geistlichen, sondern auf eine subtile Einfluss-
nähme durch die Förderung einer «habsburgisch» oder «mailändisch»
konnotierten Kultur. Was diese kulturelle Prägung konkret umfasste und
welche Auswirkungen sie auf die katholischen Frömmigkeitskulturen in
der Eidgenossenschaft hatte, müssen weitere Untersuchungen zeigen.
Festhalten lässt sich, dass die Ordensgeistlichen als in konkreten bünd-
nispolitischen Fragen handelnde Akteure vor allem dann das diplomati-
sehe Parkett betraten, wenn sich konfessionelle und bündnispolitische
Anliegen deckten und einem geistlichen Rat unweigerlich ein bündnis-
politischer mitgegeben werden konnte. Damit liess sich - etwa im späten
16. Jahrhundert - eine aus konfessionellen Überlegungen, landsmann-
schaftlichen Loyalitäten oder familiärer Sozialisation resultierende
antifranzösische Haltung oftmals leicht rechtfertigen.

Aus Sicht der verschiedenen Mächte und ihrer Diplomaten vor Ort
stellte allerdings - unabhängig von allfälligem Misstrauen - die zumin-
dest symbolische Förderung der Orden und die Nutzung ihres kulturel-
len und spirituellen Programms zur Inszenierung der eigenen Katholizi-
tät und der klientelären Verflechtungen eine politische Notwendigkeit
dar. Unter diesen Voraussetzungen waren die für Repräsentationszwecke
besonders geeigneten Ordenshäuser und -kirchen als von Fürsten und
Diplomaten oft beschenkte und häufig frequentierte Räume wichtige
Kristallisationspunkte der französisch-habsburgischen Patronage-
konkurrenz und wurden dadurch - wie am Beispiel des Jesuitentheaters
gezeigt werden konnte - zu Schauplätzen der Austragung symbolischer
Konflikte zwischen miteinander konkurrierenden Diplomaten.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 377


	"Habsburgische" Jesuiten und "mailändische" Kapuziner? : Reformorden in den Aussenbeziehungen der katholischen Eidgenossenschaft (spätes 16. bis frühes 18. Jahrhundert)

