Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 65 (2015)

Heft: 3

Artikel: "Habsburgische" Jesuiten und "mail&ndische" Kapuziner? :

Reformorden in den Aussenbeziehungen der katholischen
Eidgenossenschaft (spates 16. bis frihes 18. Jahrhundert)

Autor: Sidler, Daniel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3

«Habsburgische» Jesuiten und «maildndische»
Kapuziner? Reformorden in den Aussen-

beziehungen der katholischen Eidgenossenschaft
(spites 16. bis friihes 18. Jahrhundert)'

Daniel Sidler

«Habsburg» Jesuits and «Milanese» Capuchins? New Orders in the External Relations
of the Catholic Cantons of the Swiss Confederacy (late 16" to early 18" c.)

The contribution examines the role of Jesuits and Capuchins in the foreign rela-
tions of the Catholic Cantons of the Swiss Confederacy from the late sixteenth to
the early eighteenth century. Because of their close links with the Holy Roman Em-
pire (Jesuits) and Milan (Capuchins), both orders were seen as diplomatic factors
by Swiss senators and foreign diplomats.They feared or hoped that the Jesuits and
Capuchins would interfere in the negotiations of alliances or other matters of
foreignrelations. Nevertheless, they only interfered in such negotiations when con-
fessional and political aims coincided. In these situations, religious advice in ser-
mons or confessions was connected to political advice. Although Jesuits and
Capuchins usually opposed the French monarchy, the French king and his ambas-
sadors remained important donors to both orders. Moreover, the article argues
that the churches, monasteries or theatre performances of the orders were im-
portant venues of symbolic conflict between the representatives of the different
monarchies.

Kurz nach Abschluss des Biindnisses, das die spanische Krone 1587 mit
den katholischen Orten Uri, Schwyz, Ob- und Nidwalden, Luzern, Zug

1  Dieser Artikel beruht auf Teilergebnissen meiner 2011 bei Prof. Christian Windler (Uni-
versitiat Bern) eingereichten Masterarbeit sowie auf weiterfithrenden Forschungen im
Rahmen des SNF-Forschungsprojekts «Lokale Frommigkeitskulturen und translokaler
Katholizismus». Fiir Anregungen und kritische Lektiire danke ich Philipp Zwyssig und
Judith Ehrensperger.

Daniel Sidler, Historisches Institut, Universitit Bern, daniel.sidler@hist.unibe.ch

353



und Freiburg ausgehandelt hatte, bemiihte sich der spanisch-mailidndi-
sche Gesandte auch um den Beitritt des Ortes Appenzell.? Obwohl Ap-
penzell bikonfessionell und politisch eher nach Frankreich orientiert war,
zeigte sich der Gouverneur des spanischen Herzogtums Mailand zuver-
sichtlich, dass der Abschluss der Verhandlungen unmittelbar bevorstehe.
Er begriindete dies gegeniiber dem spanischen Hof allerdings nicht etwa
mit dem Verhandlungsgeschick seines Gesandten, sondern mit dem Ein-
fluss der dortigen Jesuiten: «In Appenzell, das gemischtkonfessionell ge-
wesen war, wurden mit der Niederlassung der Jesuiten die hiretischen
Prediger vertrieben und alle zur katholischen Religion konvertiert.»?
Dieser durch die Jesuiten herbeigefiihrte Glaubensumschwung wiirde
sich, so die Meinung des Gouverneurs, unweigerlich positiv auf die Biind-
nisverhandlungen seines Konigs mit Appenzell auswirken.

Diese Auffassung scheint auf den ersten Blick wenig tiberraschend.
Sie entspricht der Selbstwahrnehmung der spanischen Krone als katho-
lischer Vormacht und erster Verfechterin der Rechtgldubigkeit, wonach
eine katholische Konfessionszugehorigkeit Appenzells fast unweigerlich
zur Unterstiitzung eines solchen Biindnisses fithren wiirde. Zudem stiitzt
dieses Quellenzitat die in der Forschung hiufig gemachte Beobachtung,
dass die Jesuiten nicht nur pastorale und seelsorgerische Aufgaben er-
fillten, sondern — explizit oder implizit — auch in politische Angelegen-
heiten involviert waren.*

Auf den zweiten (und dritten) Blick erstaunt die Aussage des Gou-
verneurs von Mailand allerdings doch: Zwar ist aus der Forschung hin-
langlich bekannt, dass sich Ordensgeistliche in aussereuropéischen Mis-
sionen und an Fiirstenhofen als Beichtvéter, Berater und Diplomaten
betétigten und sich in diesen Funktionen auch mit biindnispolitischen
Fragen beschiftigten.” Weniger Beachtung fand hingegen die Rolle der

2 Zum Bindnis zwischen Spanien-Mailand und den eidgendssischen Orten vgl. Jean-
Louis Hanselmann, L’alliance hispano-suisse de 1587. Contribution a I’histoire des rap-
ports entre Philippe II et la Confédération, in: Archivio storico ticinese 41/42 (1970),
S. 1-168.

3 Herzog von Terranova an Philipp II., Mailand, Februar 1588: «[...]a Penzelo, que era
mixte, y con la residencia alli de los Jesuitas ha echado los predicatores herejes y con-
vertido se todo a la religion catholica.» Zit. nach Rainald Fischer, Die Griindung der
Schweizer Kapuzinerprovinz, 1581-1589. Ein Beitrag zur Geschichte der katholischen
Reform, Freiburg 1955 (Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, Beiheft 14),
S. 138, Anm. 6.

4 Vgl etwa Heinz Schilling, Konfessionalisierung und Staatsinteressen 1559-1660, Pader-
born 2007 (Handbuch der Geschichte der internationalen Beziehungen 2), S. 100-120.

5  Firden politischen Einfluss der Jesuiten als Beichtvéter, Erzieher und Prediger an Fiirs-
tenhofen sind die Studien von Robert Bireley grundlegend. Robert Bireley, Maximilian
von Bayern, Adam Contzen S.J. und die Gegenreformation in Deutschland 1624-1635,
Gottingen 1975 (Schriftenreihe der Historischen Kommission bei der Bayerischen Aka-

354 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



Orden in den Aussenbeziehungen kommunalistisch-republikanisch ver-
fasster Gemeinwesen wie der eidgendssischen Orte. Nur zur diplomati-
schen Tétigkeit einzelner Kapuziner in den Drei Biinden liegen Arbeiten
vor, welche die Interdependenzen zwischen Missionaren und Fiirsten-
hiausern untersuchen,® wobei die unter der Protektion des Osterreichi-
schen Erzherzogtums stehende ritische Kapuzinermission geradezu als
Modelfall angesehen werden kann.’

Des Weiteren zeugt das Quellenzitat auch von der Unkenntnis des
Gouverneurs von Mailand hinsichtlich der Ordenslandschaft in der ka-
tholischen Eidgenossenschaft. Denn bei dem in Appenzell tétigen
Orden, auf dem die spanisch-maildndischen Hoffnungen ruhten, han-
delte es sich nicht um die Jesuiten, sondern um die Kapuziner, die dort
kurz zuvor ein Hospiz gegriindet hatten.® Dies wiederum legt den Schluss
nahe, dass die beiden Orden als grosste geistliche Promotoren der katho-
lischen Reform trotz der zwischen ihnen bestehenden Unterschiede in
Strukturen, Satzungen und Téatigkeitsfeldern von zeitgenossischen Ak-
teuren als dhnlich, wenn nicht sogar als vergleich- und austauschbar
wahrgenommen wurden.’

demie der Wissenschaften 13); ders., Religion and Politics in the Age of the Counterre-
formation. Emperor Ferdinand II, William Lamormaini S.J. and the Formation of the
Imperial Policy, Chapel Hill 1981; ders., The Jesuits and the Thirty Years War. Kings,
Courts and Confessors, Cambridge 2003.

6 Andreas Wendland, Il missionario come politico — il politico come missionario. Missio-
nari cappuccini e politica della controriforma in Valtellina e nel territorio delle Tre
Leghe nel XVII secolo. Il programma di riconquista cattolica di Ignazio da Casnigo, in:
Archivio storico ticinese 33 (1966), S. 663-684; Philipp Zwyssig, Zwischen Pfarreiseel-
sorge und Gesandtendienst. Kapuzinermissionare in den Drei Biinden als Akteure der
katholischen Reform, in: Helvetia Franciscana 43 (2014), S. 81-113.

7  Matthias Ilg, Der Kult des Kapuzinermirtyrers Fidelis von Sigmaringen als Ausdruck
katholischer Kriegserfahrungen im Dreissigjdhrigen Krieg, in: Matthias Asche, Anton
Schindling (Hg.), Das Strafgericht Gottes. Kriegserfahrungen und Religion im Heiligen
Romischen Reich Deutscher Nation im Zeitalter des Dreissigjdhrigen Krieges. Beitrige
aus dem Tiibinger Sonderforschungsbereich «Kriegserfahrungen — Krieg und Gesell-
schaft in der Neuzeit», Miinster 2002, S. 291-440, hier: S. 302.

8 Vgl Fischer, Kapuzinerprovinz (wie Anm. 3), S. 95-225.

9  Vgl. zusammenfassend Robert Bireley, Neue Orden, Katholische Reform und Konfes-
sionalisierung, in: Wolfgang Reinhard, Heinz Schilling (Hg.), Die katholische Konfes-
sionalisierung. Wissenschaftliches Symposium der Gesellschaft zur Herausgabe des
Corpus Catholicorum und des Vereins fiir Reformationsgeschichte 1993, Giitersloh/
Miinster 1995 (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 198), S. 145-157; Ron-
nie Po-chia Hsia, Gegenreformation. Die Welt der katholischen Erneuerung 1540-1770,
Frankfurt a.M. 1998, S. 31-53. Wihrend die dltere Forschung hiufig den Gegensatz zwi-
schen den «elitdren» Jesuiten und den «volksnahen» Kapuzinern betont hat, heben
neuere Studien eher die Gemeinsamkeiten im Vorgehen der beiden Orden hervor. Vgl.
als zwei Spezialstudien, die fiir das Wirken der Jesuiten respektive Kapuziner im
deutschsprachigen Raum zu dhnlichen Ergebnissen kommen: Hillard von Thiessen, Die
Kapuziner zwischen Konfessionalisierung und Alltagskultur. Vergleichende Fallstudie
am Beispiel Freiburgs und Hildesheims 1599-1750, Freiburg im Breisgau 2002 (Rom-

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 355



Von diesen Beobachtungen ausgehend wird im Folgenden am Bei-
spiel der Jesuiten und der Kapuziner nach der Bedeutung und Rolle der
neuen Orden in den Aussenbeziehungen der katholischen Orte der Eid-
genossenschaft gefragt. Die Studie orientiert sich dabei an einer neueren
Geschichte der Aussenbeziehungen, die sich aus akteurszentrierter Per-
spektive etwa fiir personale Netzwerke und Praktiken symbolischer
Kommunikation interessiert und auch Akteure ausserhalb der ohnehin
erst schwach entwickelten ‘Staatendiplomatie’ berticksichtigt.!? Es soll
aufgezeigt werden, welche Rolle die beiden Orden in den Aussenbezie-
hungen von Gemeinwesen wie den katholischen Orten der Eidgenossen-
schaft spielten, die in hohem Masse von der Konkurrenz zwischen der
franzosischen Krone und den habsburgischen Michten gepridgt und
deren politische Landschaften entlang der aussenpolitischen Préiferen-
zen einzelner Akteure strukturiert waren.!! Die Studie will somit einen
Beitrag dazu leisten, die Jesuiten und die Kapuziner in die Geschichte
der Aussenverflechtungen der alten Eidgenossenschaft zu integrieren.

Eine Anndherung an diese Fragestellung erfolgt in drei Schritten:
Zunichst werden die Strukturen der beiden Ordensgemeinschaften und
ihre damit einhergehenden grenziiberschreitenden Verflechtungen auf
Interdependenzen mit den politisch-herrschaftlichen und wirtschaftli-
chen Aussenverflechtungen der katholischen Eidgenossenschaft hin
untersucht, wobei insbesondere nach der Wahrnehmung dieser Verflech-
tungen durch Forderer und Gegner der Kloster- und Kollegiums-
griindungen gefragt wird. Im zweiten Teil der Studie riicken Ordens-
angehorige als in Aussenbeziehungen handelnde Akteure in den
Mittelpunkt der Untersuchung. Am Beispiel der Agitation der Kapuzi-
ner im spiten 16. Jahrhundert soll ein Kontext umrissen werden, in dem

bach Wissenschaften, Reihe Historiae 13); Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung,
priesterliche Liebe, sakramentale Magie. Volkskulturen in Luzern 1563 bis 1614, Basel
2005 (Luzerner Historische Veroffentlichungen 40).

10 Fur einen Forschungsiiberblick siehe Hillard von Thiessen, Christian Windler, Einlei-
tung. Aussenbeziehungen in akteurszentrierter Perspektive, in: dies. (Hg.), Akteure der
Aussenbeziehungen. Netzwerke und Interkulturalitit im historischen Wandel, Koln/
Weimar/Wien 2010 (Externa 1), S. 1-12.

11  Alseinschldgige Untersuchungen seien genannt: Rudolf Bolzern, Spanien, Mailand und
die katholische Eidgenossenschaft. Militirische, wirtschaftliche und politische Bezie-
hungen zur Zeit des Gesandten Alfonso Casati (1594-1621), Luzern 1982 (Luzerner
Historische Veroffentlichungen 16); Daniel Schlippi, «In allem Ubrigen werden sich die
Gesandten zu verhalten wissen.» Akteure in der eidgendssischen Aussenpolitik des
17. Jahrhunderts. Strukturen, Ziele, Strategien am Beispiel der Familie Zurlauben von
Zug, in: Der Geschichtsfreund 151 (1998), S. 3-90; Christian Windler, «Ohne Geld keine
Schweizer». Pension und Soldnerrekrutierung auf den eidgendssischen Patronagemérk-
ten, in: Hillard von Thiessen, ders. (Hg.), Nidhe in der Ferne. Personale Verflechtung in
den Aussenbeziehungen der Frithen Neuzeit, Berlin 2005 (Zeitschrift fiir historische
Forschung, Beiheft 36), S. 105-133.

356 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



sich einzelne Patres als Ratgeber oder Informanten mit biindnispoliti-
schen Fragen beschiftigten. In einem dritten Teil schliesslich werden am
Beispiel der Luzerner Jesuiten die Kirchen und Kollegien der Orden als
Reprisentations- und Handlungsrdume aussenpolitisch titiger Akteure
in den Blick genommen. Es wird danach gefragt, inwiefern insbesondere
die Gesandten fremder Michte die Bauten und das kulturell-religiose
Angebot der Orden als Rdume und Handlungsfelder nutzten, um politi-
sche Botschaften und Anliegen symbolisch zu inszenieren.

Die Verflechtungen der Jesuiten ins Reich

Kirchlich-religiose und politisch-herrschaftliche Grenzen waren in der
alten Eidgenossenschaft nicht deckungsgleich. Dies zeigt sich nicht nur
in den Organisationsstrukturen geistlicher Orden, sondern bereits an-
hand der Didzesangrenzen: Die Inneren Orte, und damit der grosste Teil
der katholischen Fidgenossenschaft, gechdrten zum Bistum Konstanz, das
sich bis weit in den siiddeutschen Raum erstreckte. Die zunehmende
institutionelle Verfestigung der Eidgenossenschaft hatte bereits im
15. Jahrhundert dazu gefiihrt, dass die Eidgenossen den Bischof von
Konstanz als auswirtigen Bischof und politischen Faktor in den Aus-
einandersetzungen mit Osterreich-Habsburg wahrnahmen.!2

Mit dhnlichen Vorwiirfen aus dem Kreis der lokalen Bevolkerung,
namlich «schwaben und frembde»!* zu sein, sahen sich ab dem spiten
16. Jahrhundert auch die Luzerner Jesuiten konfrontiert. Diese Wahr-
nehmung rithrte zum einen von der zentralistischen Organisation des
Ordens her, der von einem in Rom residierenden General geleitet wurde,
was den Jesuiten — verbunden mit der in den Ordenssatzungen festge-
schriebenen Papsttreue — von Seiten ihrer protestantischen wie katholi-
schen Gegner hiufig den Vorwurf einbrachte, Agenten Roms und
Kreaturen des Papstes zu sein."* Zum anderen beruhte dieses fremden-

12 Vgl. Guy Marchal, Die Eidgenossenschaft, das Bistum Konstanz und die Rheingrenze
im 15. Jahrhundert. Einladung zu einem Perspektivenwechsel, in: Brigitte Degler-
Spengler (Hg.), Der schweizerische Teil der ehemaligen Diozese Konstanz, Basel 1994
(Itinera 16), S. 74-89. Dies miindete in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts in
ergebnislose Bemiithungen, die katholischen Orte von Konstanz loszulosen und einer
eigenen Bistumsgewalt zu unterstellen. Vgl. Georg Staffelbach, Der Plan eines von Kon-
stanz losgelosten schweizerischen Bistums der Waldstitte, in: Der Geschichtsfreund 134
(1981), S. 134-163.

13 Anonyme Anklageschrift an die Luzerner Jesuiten, 1610. Zit. nach: Sieber, Jesuitische
Missionierung (wie Anm. 9), S. 208.

14 Vgl. Thomas Lau, «Stiefbriider». Nation und Konfession in der Schweiz und in Europa
(1656-1712), Koln v.a. 2008, S. 65; Ursula Paintner, «Des Papsts neue Creatur». Anti-
jesuitische Publizistik im deutschsprachigen Raum (1555-1618), Amsterdam/New York
2011 (Chloe. Beihefte zum Daphnis 44).

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 357



feindliche Bild auf der Herkunft und den transterritorialen Verflechtun-
gen der Jesuiten. Die Niederlassungsgriindungen in der Eidgenossen-
schaft waren ausgehend von Ordenshédusern im Reich erfolgt, weshalb
die Kollegien in Luzern (gegriindet 1577), Freiburg i.U (1580) und Solo-
thurn (1646) zur Provinz Germania superior gehorten, deren Zentren im
stiddeutschen Raum lagen.!> Diese Verflechtungen préagten auch die per-
sonelle Besetzung der eidgendssischen Kollegien. Obwohl die Luzerner
Jesuiten bereits im frithen 17. Jahrhundert darauf hinwiesen, dass unter
ihnen «ouch landskinder von gutten liitten erboren» seien und deren An-
zahl zunehmen werde,'® stammte noch bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts
die Mehrheit der in Luzern titigen Patres aus dem Reich.!”

Trotz ihrer habsburgischen Herkunft wurden die Luzerner Jesuiten
dank Vermittlung des «Schweizerkonigs» Ludwig Pfyffer (1524-1594)
zunéichst auch von der franzosischen Krone finanziell unterstiitzt. Hein-
rich III. sicherte bereits 1574 iiber die Vermittlung seines in der Eid-
genossenschaft weilenden Ambassadors eine jahrliche Pension von 300
Talern fiir den Stiftungsfonds zu, der von einem — allerdings nie aus-
bezahlten — Betrag in der Hohe von 12000 Talern gedeckt werden
sollte.”® Die franzosische Krone gewichtete nicht nur die «Ehr ond
Reputation»'?, die mit einer solchen Stiftung fiir Frankreich in der Eid-
genossenschaft einherging, stirker als den habsburgischen Hintergrund
der Patres, sondern sah im neuen Jesuitenkollegium sogar eine lokale
Bildungsinstitution, die letztlich den franzosischen Interessen zugute-
kéme, da die jungen Eidgenossen zur Ausbildung nicht mehr nach Ita-
lien miissten und «italienische Sitten» in der Eidgenossenschaft dadurch
ausgediinnt wiirden.?’

Wegen der schlechten Zahlungsmoral des franzosischen Hofes ver-
sprachen sich auch der Herzog von Savoyen und der spanische Konig
«Nutz ond frucht» von einer finanziellen Unterstiitzung der Luzerner
Jesuiten und untermauerten ihre Biindnisvertrige mit den katholischen

15 Vgl. zur Provinzgeschichte Bernhard Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Léndern
deutscher Zunge, 4 Bde., Freiburg i. Br. 1907-1913.

16  Sieber, Jesuitische Missionierung (wie Anm. 9), S. 212.

17 Joseph Studhalter, Die Jesuiten in Luzern, 1574-1652. Ein Beitrag zur Geschichte der
tridentinischen Reform, Stans 1973 (Geschichtsfreund, Beiheft 14), S. 189f.

18 Ebd., S. 64f.

19 Staatsarchiv Luzern [StALU], AKT 191/22, fol. 17v-18v: Stiftungsbrief des Jesuitenkol-
legiums Luzern.

20 Heinrich I11. an den Rat von Luzern, Lyon, 24.09.1574, in: Philipp Anton von Segesser,
Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Luzern, Bd. 4, Luzern 1858 (Neudruck Aalen
1974), S. 560f. Ahnlich argumentierte auch der Luzerner Rat, aus dessen Sicht die frem-
den Sitten sowie die Missstinde am Collegium Helveticum, die teilweise zur Ablehnung
eidgenossischer Priesterkandidaten fiihrten, gegen ein Studium in Mailand sprachen
(StALU, AKT 191/27, fol. 289r—291v).

358 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



Eidgenossen mit Stiftungen ans Luzerner Kollegium.?! Wie der franzo-
sische Konig hatten sie dabei weniger eine Stirkung des politischen
Einflusses der Jesuiten im Blick, sondern die Stiftungen sollten der Fes-
tigung ihrer klienteldren Bindungen mit den eidgendssischen Ratsherren
dienen. So unterstiitzte der savoyische Gesandte Guillaume Frangois
Chabo kurz nach Abschluss des Biindnisses zwischen seinem Herzog
und den katholischen Orten im Januar 1578 die Bitte des Luzerner
Rates, das Jesuitenkollegium mit einer Pension in der Hohe von 1000
oder 1200 Gulden zu versehen, da dies «nicht nur der Bewahrung der
Angelegenheiten, die ich bereits ausgehandelt habe, dient, sondern auch
allen anderen, die ich von jetzt an im Dienste Ihrer Hoheit unternehmen
werde».?? Im selben Brief erwdhnt Chabo jedoch, dass er zunichst ver-
gessen habe, dem Herzog das Anliegen des Rates mitzuteilen. Dies kann
als Indiz gelesen werden, dass der Gesandte den Stellenwert solcher Stif-
tungen als eher gering einstufte.?

Ahnliche Argumentationslinien liessen sich auch im Briefwechsel
zwischen dem franzosischen Ambassador und seinem Konig hinsichtlich
der Unterstiitzung der Jesuiten in Freiburg nachzeichnen.?* In der fran-
z0sischen Korrespondenz findet sich neben der positiven Wahrnehmung
der Jesuitenkollegien als lokaler Bildungsinstitutionen allerdings auch
ein Fremdheitsdiskurs, dem dhnliche Wahrnehmungsmuster eignen wie
der bereits zitierten Anklageschrift aus dem Luzerner Kontext. So stellte
der franzosische Ambassador Brulart de Sillery 1595 nach dem Besuch
der Tagsatzung der katholischen Orte in Luzern nicht ohne Genugtuung
fest, dass die Gunst der Jesuiten langsam zu sinken beginne. Diesen
Reputationsverlust fiihrte Sillery darauf zuriick, dass seit der Berufung
des Jesuitenordens in die Eidgenossenschaft die Einigkeit unter den
Biindnisgenossen ab- und Streitigkeiten zunehmen wiirden. Sillery teilte
die Meinung der Jesuitengegner, die den Orden beschuldigten, in der
Eidgenossenschaft «fremde Praktiken» («pratiques étrangeres») einzu-
fiithren und sich korrupt und listig zu verhalten?® — Attribute, die zum

21 StALU, AKT 191/22, 17v—18v: Stiftungsbrief des Jesuitenkollegiums Luzern.

22 Schweizerisches Bundesarchiv [BAR], PO, Archivio di Stato di Torino, Bd. 1, Mappe 17,
fol. 37: Chabo an Emanuel Philibert, Luzern, 27.01.1578: «[...] car le bien qu’elle leur
fera servira non seulement a la conservation des affaires que ja y avons traicté, mais bien
aussi facilitera touttes autres que par cy apres s’entreprendront pour le service de votre
Altesse [...].»

23 Ebd.; allgemein zu den Biindnisverhandlungen vgl. Arnold Biel, Die Beziechungen zwi-
schen Savoyen und der Eidgenossenschaft zur Zeit Emanuel Philiberts (1559-1580),
Basel 1967, bes. S. 124-126.

24 So etwa in: BAR, PO, Paris, Archives du Ministere des Affaires Etrangéres [AME],
Bd. 95, fol. 173: Henri II1. an Sillery, 0.0., 19.03.1588.

25 Ebd., Bd. 99, Mappe 2, fol. 64.1: Sillery an Henri IV., Solothurn, 30.01.1595.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 359



Kanon hiufig gedusserter Vorwiirfe gegen die Jesuiten insbesondere von
franzosischer Seite gehorten.?

Dennoch sicherte die franzdsische Krone die jahrlichen Pensionszah-
lungen ans Luzerner Kollegium weiter zu, wenngleich diese effektiv nur
selten geleistet wurden.?” Dies bringt das Dilemma der franzosischen
Diplomatie zum Ausdruck, die Jesuiten trotz ihres habsburgischen Hin-
tergrundes unterstiitzen zu miissen, um damit die eigene Katholizit4t und
die politischen und konfessionellen Suprematieanspriiche im lokalen
Kontext zu untermauern.

Mit besonderer Dringlichkeit stellte sich dieses Problem Mitte des
17. Jahrhunderts, als die Jesuiten die Griindung eines Kollegiums in der
Ambassadorenstadt Solothurn anstrebten. Ambassador Caumartin
stand diesem Vorhaben zunichst skeptisch gegeniiber und versuchte, den
Ratsbeschluss, der alle solothurnischen Pfarrkirchen, Kapellen und Bru-
derschaften zur Ablieferung der Hélfte ihrer tiberschiissigen Einkiinfte
zugunsten des Unterhalts des neuen Kollegiums verpflichtete, zu hinter-
treiben.?® Auch sein Nachfolger Jean De La Barde pladierte dafiir, wei-
terhin den ebenfalls im Schulwesen titigen Frauenorden der Visitation,
dessen Berufung nach Solothurn Caumartin initiiert und finanziert
hatte,?® zu fordern, damit Frankreich in Solothurn nicht dasselbe Schick-
sal erleide wie in Freiburg, wo die Jesuiten fiir einen Meinungsum-
schwung zuungunsten Frankreichs gesorgt hitten.’ De La Barde fiirch-
tete dabei weniger eine explizite aussenpolitische Agitation der Jesuiten
als vielmehr deren Titigkeit im Schulwesen, die dafiir pradestiniert war,
der Jugend «schlechte Maximen» zu vermitteln und Solothurn «spa-
nisch» zu machen.?! Erst als die Griindung des Kollegiums bereits be-

26 Vgl. zum Antijesuitismus die Beitrage in Pierre-Antoine Fabre, Catherine Maire (Hg.),
Les antijésuites. Discours, figures et lieux de I’antijésuitisme a I’époque moderne, Ren-
nes 2010. Zur antihabsburgischen Kritik an den Jesuiten zudem Eric Nelson, The Jesuits
and the Monarchy. Catholic Reform and Political Authority in France (1590-1615),
Aldershot/Burlington/Rom 2003, S. 11-56.

27 Gemdiss einer Liste der franzosischen Pensionen im Zeitraum 1619-1711 ist die jahrli-
che Pension in jener Zeitspanne 43-mal ausgeblieben und 5-mal nicht vollstindig aus-
bezahlt worden (StALU, AKT 191/23, unfol.).

28 Bruno Amiet, Hans Sigrist, Solothurnische Geschichte, Bd. 2: Stadt und Kanton Solo-
thurn von der Reformation bis zum Hohepunkt des patrizischen Regimes, Solothurn
1976, S. 374.

29 Vgl. Patrick Braun, Die Visitandinnen, in: Helvetia Sacra, Bd. 6: Die Augustiner-Ere-
miten, die Augustinerinnen, die Annunziatinnen und die Visitandinnen in der Schweiz,
Basel 2003, S. 313-327; Franz Wigger, 300 Jahre Kloster Visitation in Solothurn, in:
Jurablitter. Monatsschrift fiir Heimat- und Volkskunde 57 (1995), S. 81-104.

30 BAR, PO, AME, Bd. 104, Mappe 2, fol. 27.1-2: De La Barde an Basigny, Solothurn,
25.04.1648.

31 Vgl. mit entsprechendem Quellenbeleg Christian Windler, «Allerchristlichste» und
«Katholische Konige». Verflechtung und dynastische Propaganda in kirchlichen Rdumen

360 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



schlossen war, trug die franzosische Krone zum Aufbau von Ordenshaus
und Kirche bei,* wovon die Fassade der in den 1680er Jahren gebauten
Jesuitenkirche eindriicklich zeugt: Deren Stifter Ludwig XIV. liess sich
dort mit seinem Wappen verewigen und prisentierte sich dem stidtischen
Publikum auf diese Weise als Hauptgonner des Kollegiums.** Auch sein
anféanglich skeptischer Ambassador De La Barde wurde in der Folge zu
einem wichtigen Gonner der Jesuiten, nutzte deren spirituelles Angebot
und versuchte, die Patres mit kleinen Gunstbezeugungen fiir sich zu ge-
winnen. Geméiss den Jahresberichten der Jesuiten wohnte er regelméissig
den Gottesdiensten und Heiligenfesten in der Jesuitenkirche bei und sei
auch sonst hiufig als Gast im Speisezimmer der Patres erschienen, um
sie bei diesen Gelegenheiten mit Wein zu beschenken.3* Als er 1660 die
Eidgenossenschaft verlassen sollte, sei De La Barde, bis zuletzt ein treuer
Anhiénger der Jesuiten, sogar mit seiner ganzen Familie im Kollegium
erschienen, um von den Patres Abschied zu nehmen.?’

Die Verflechtungen der Kapuziner nach Mailand

Wie bei den Jesuiten zog auch die Struktur des Kapuzinerordens institu-
tionelle und personelle Verflechtungen nach sich, jedoch nicht ins Reich,
sondern in die Gebiete siidlich der Eidgenossenschaft. Nachdem der
Papst 1574 die Beschriankung des Ordens auf die italienische Halbinsel
aufgehoben hatte,*® entstanden zwischen 1581 und 1588 in Altdorf, Stans,
Luzern, Schwyz, Appenzell, Solothurn und Baden sieben Kloster und
Hospize als erste Niederlassungen des Ordens im deutschsprachigen
Raum.?” Ausgangsbasis dieser Missionen und anschliessenden Hospiz-
und Klostergriindungen war die Maildnder Ordensprovinz, da der Mai-

(Katholische Orte der Eidgenossenschaft, spites 16. bis frithes 18. Jahrhundert), in: Zeit-
schrift fur historische Forschung 33 (2006), S. 585-629, hier: S. 598.

32 Archivum Romanum Societatis Iesu [ARSI], Germania Superior [Germ Sup]. Bd. 67,
fol. 980: Litterae annuae Solothurn 1648. Hier ist vermerkt, dass der «Giite» des fran-
zosischen Ambassadors 100 Taler zu verdanken seien.

33 Vgl. zum Bau der Fassade René Schiffmann, Neue Materialien zur Fassade der Solo-
thurner Jesuitenkirche, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstge-
schichte 33 (1976), S. 296-306.

34 ARSI, Germ Sup, Bd. 70, fol. 293r: Litterae annuae Solothurn 1656; ebd., Bd. 72, fol.
21v: Litterae annuae Solothurn 1659.

35 Ebd., Bd. 72, fol. 72v: Litterae annuae Solothurn 1660. De La Barde blieb dann aller-
dings noch bis 1663 als ausserordentlicher Gesandter in der Eidgenossenschaft.

36 Fiir einen zusammenfassenden Uberblick iiber die Ausbreitung des Ordens siche
Thiessen, Kapuziner (wie Anm. 9), S. 62-70.

37 Hinzu kam wenig spiter (1595) das Kloster in Zug. Fiir die eidgendssische Provinz vgl.
grundlegend Magnus Kiinzle, Die schweizerische Kapuzinerprovinz. Ihr Werden und
Wirken. Festschrift zur vierten Jahrhundertfeier des Kapuzinerordens, Einsiedeln/
Waldshut/Koln 1928, sowie vor allem Fischer, Kapuzinerprovinz (wie Anm. 3).

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 361



lander Erzbischof und protector Helvetiae Carlo Borromeo (1538-1584)
einer der Hauptpromotoren dieser Niederlassungen war.* Bis zur Griin-
dung der eidgendssischen Provinz im Jahre 1589 gehorten die Kloster in
der Eidgenossenschaft zur maildndischen Provinz, deren Grenzen sich
weitgehend mit denjenigen des Herzogtums Mailand deckten.?* Wegen
der langen Dauer des Noviziats und der schwierigen Rekrutierung loka-
len Personals blieb die personelle Abhiingigkeit der eidgendssischen
Kloster von Mailand jedoch selbst nach der Provinzgriindung bestehen.*’
Noch 1589 forderte der pépstliche Nuntius die Oberen der Maildnder
Provinz dazu auf, sich weiterhin fiir die Kloster in der Eidgenossenschaft
zustandig zu fithlen, eine Forderung, die — so heisst es — umso dringlicher
sei, als die venezianischen Kapuziner aufgrund der Auseinandersetzun-
gen mit ihren maildndischen Ordensbriidern die Eidgenossenschaft ver-
lassen hétten.*!

Stiarker als bei der wenige Jahre zuvor verhandelten Berufung der
Jesuiten waren sich die eidgendssischen Magistraten und die spanischen
und franzosischen Gesandten der biindnispolitischen Konnotationen der
Herkunft der Kapuziner bewusst. Der Urner Walter Roll (1520-1591),
Hauptgonner des Kapuzinerklosters in Altdorf, zihlte zu den bestdotier-
ten spanischen Pensionidren und war eine der treibenden Krifte hinter
dem Biindnis von 1587/88,*> wihrend franzosische Pensionsbeziiger der
Kapuzinerberufung skeptisch gegeniiberstanden.** Dies war nicht zuletzt

38 Vgl. Christian Schweizer, Carlo Borromeo und die ersten Kapuziner in der Schweiz, in:
Mariano Delgado, Markus Ries (Hg.), Karl Borromaus und die katholische Reform.
Akten des Freiburger Symposiums zur 400. Wiederkehr der Heiligsprechung des Schutz-
patrons der katholischen Schweiz, Freiburg 2009, S. 194-207.

39 Fiir einen Uberblick iiber die Kloster der Provinz vgl. Mariano D’Altari, I Conventi
Cappuccini nell’inchiesta del 1650, Bd. I: L’italia settentrionale, Rom 1986, S. 160-217.

40 Wahrend des ersten Jahrzehnts ihres Bestehens wurde die eidgendssische Provinz von
Maildndern oder Venezianern geleitet, die meistens nur temporire Mitglieder der Pro-
vinz waren und nach Abschluss ihrer Amtszeit in ihre Heimat zuriickkehrten. Vgl. Beda
Mayer, Kloster und Hospize, in: Helvetia Sacra V/2.1: Der Franziskusorden. Die Kapu-
ziner und Kapuzinerinnen in der Schweiz, Bern 1974, S. 33-119, hier: S. 56-60.

41 BAR, PO, Archivio Segreto Vaticano [ASV], Bd. 3, fol. 102: Paravicini an Alessandro
Peretti, Kardinal di Montalto, Luzern, 12.06.1589; vgl. auch Fischer, Kapuzinerprovinz
(wie Anm. 3), S. 321.

42 Walter Roll war mehrfach Tagsatzungsgesandter Uris und stand bereits 1574 als So6ld-
nerfithrer in spanischen Diensten. Er wurde 1557 von Philipp II. geadelt. Zu Roll vgl.
Ernst Walder, Der Condottiere Walter Roll von Uri und die Beziehungen zwischen der
Innerschweiz und Italien in der Wende zur Gegenreformation 1551-1651, Bern 1948;
zu seiner Rolle bei der Klostergriindung Fischer, Kapuzinerprovinz (wie Anm. 3),
S. 30-54.

43 So etwa Pfarrer Heinrich Heil (1527-1598) und Jost Schmid (1523-1582), der bestdo-
tierte franzosische Pensionér in Uri. Vgl. Rainald Fischer, Zur Griindungsgeschichte des
Kapuzinerklosters Altdorf, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 45
(1951), S. 146-154, hier: S. 149f.

362 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



darauf zuriickzufiihren, dass sich auch der in Altdorf residierende spa-
nisch-maildndische Gesandte Pompeo della Croce bei Carlo Borromeo
fiir die Berufung der Kapuziner einsetzte.*

Wie bei den Jesuiten manifestierte sich die franzdsische Skepsis auch
im Falle der Kapuziner besonders deutlich in Solothurn. Als sich Carlo
Borromeo 1584 um eine Niederlassung des Ordens in der Stadt bemiihte,
bat er Ambassador Henri Clausse de Fleury um Unterstiitzung: Er
schickte ihm ein Agnus Dei und bot ihm an, seinem Beichtvater eine
Gratifikation zur Erteilung der Absolution fiir den Umgang mit Héreti-
kern zu gewdhren.® Dass die franzosische Krone diesem Angebot trotz
des Einsatzes solcher kirchlichen Patronageressourcen ablehnend
gegeniiberstand,* war nicht nur auf die Herkunft der Kapuziner, sondern
auch auf den Bittsteller selber zurtickzufiihren. Denn Borromeo wurde
im eidgendssischen Kontext von franzosischer Seite oftmals als spani-
scher Agent wahrgenommen, und seine Reformintentionen wurden kri-
tisch auf aussenpolitische Motive hin befragt.*’ Gleichwohl verzogerte
die skeptische Haltung des franzosischen Ambassadors die Niederlas-
sung der Kapuziner in Solothurn um nur vier Jahre. 1588 war es der stid-
tische Rat, der die Initiative zur Klostergriindung ergriff, und auch der
franzosische Ambassador beteiligte sich nun mit einer nicht genau bezif-
ferten «guten Spende» am Bau des Klosters.* Diese Unterstiitzung
untermauerte er im Jahre 1593 mit der im Namen seines Konigs iiber-
reichten Stiftung einer Wappenscheibe, auf der neben dem Konigswap-
pen Karl der Grosse und der heilige Ludwig, der ‘Propagandaheilige’ der
franzosischen Krone, abgebildet waren.*

44  Die Briefe von Pompeo della Croce an Carlo Borromeo sind abgedruckt bei Eduard
Wymann (Hg.), Aus der schweizerischen Correspondenz mit Cardinal Carl Borromeo,
Erzbischof von Mailand, in: Der Geschichtsfreund 53 (1898), S. 1-100, und 54 (1899),
S. 1-226; vgl. zudem Hanselmann, L’alliance (wie Anm. 2), S. 16-19.

45 BAR, PO, Paris, Bibliotheque nationale de France [BNF], Bd. 57, fol. 82.2: Fleury an
Villeroy, Solothurn, 22.04.1584.

46 Fischer, Kapuzinerprovinz (wie Anm. 3), S. 226.

47 Dies zeigte sich etwa darin, dass der franzosische Ambassador dem Kammerdiener
Borromeos, Ambros Fornero, im Februar 1584 auf der katholischen Tagsatzung in
Luzern das Versprechen abnahm, sich nicht in «weltliche Angelegenheiten» («affaires
de Princes») einzumischen (BAR, PO, BNF, Bd. 57, fol. 88.3: Fleury an Villeroy, Solo-
thurn, 26.02.1584). Auch als Borromeo selber im Sommer 1584 eine schliesslich nie an-
getretene zweite Reise in die eidgendssischen Orte plante, begegnete Fleury diesem
Vorhaben mit Misstrauen, da er eine Einmischung des Erzbischofs in politische Ange-
legenheiten befiirchtete (BAR, PO, BNF, Bd. 57, fol. 92: Fleury an Villeroy, Solothurn,
22.04.1584).

48 BAR, PO, ASV, Bd. 2, fol. 245.2: Paravicini an Peretti, Luzern, 02.10.1588.

49  Zur Schenkung vgl. Siegfrid Wind, Zur Geschichte des Kapuzinerklosters Solothurn.
Griindungsgeschichte und Geschichte des Klosters wihrend der ersten achtzig Jahre
seines Bestandes, Solothurn 1938, S. 35f.; Windler, «Allerchristlichste» (wie Anm. 31),
S. 595.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 363



Obwohl sich die Kapuziner durch die Entsendung einheimischer
oder zumindest Deutsch sprechender Ordensbriider auf die politische
und kulturelle Ausrichtung Solothurns nach Frankreich einstellten’’ und
in der Rekrutierung lokalen Ordensnachwuchses zunehmend erfolgreich
waren, blieb der Orden aus Sicht der franzdsischen Ambassadoren spa-
nisch respektive habsburgisch. Jean De La Barde etwa fiirchtete in der
Mitte des 17. Jahrhunderts nicht nur politische Umwilzungen durch die
Jesuiten, sondern sah auch in den Kapuzinern Aufwiegler gegen den
franzosischen Einfluss in der Eidgenossenschaft, musste sich dabei aller-
dings seinerseits den Vorwurf gefallen lassen, den Protestanten zugeneig-
ter zu sein als dem Kapuzinerorden.’! Die Bedenken De La Bardes
waren eingebettet in eine allgemeine Skepsis des Ambassadors gegen-
tber in der Eidgenossenschaft titigen Geistlichen. Auch im Nuntius
Federico Borromeo sah er ein «Subjekt des spanischen Konigs» («sujet
du Roy d’Esp[ag]ne»)* und beschuldigte generell alle Welt- und Ordens-
geistlichen der Stimmungsmache gegen die franzosische Krone.>?

Dass die Gesandten und die eidgendssischen Patrizier den Kapuzi-
nern aufgrund ihrer Herkunft und der entsprechenden Verflechtungen
einen aussenpolitischen Einfluss zuschrieben, zeigt schliesslich auch die
Tatsache, dass sie sich in die Frage der Teilung der eidgenossischen Ka-
puzinerprovinz einmischten, die den Orden zwischen 1633 und 1668 be-
schiftigte. Aus Sicht der Kapuziner war diese Provinzteilung notwendig
geworden, da die grossen Distanzen zwischen den einzelnen Klostern die
in den Ordensstatuten zweimal jdhrlich vorgeschriebene Visitation durch
den Provinzial verunmoglichte.’* Die Meinungen einzelner weltlicher
Akteure fiir oder gegen diese Provinzteilung waren hingegen in hohem
Masse von biindnispolitischen Motiven geprégt. Stein des Anstosses war
fiir die Anhénger der spanisch-mailédndischen Partei, dass die Kloster im
Elsass im Gegensatz zu denjenigen im siiddeutschen Raum und im Vor-
arlberg nicht von der eidgendssischen Provinz losgelost werden sollten.
Johann Imfeld pladierte gegen die Teilung, da aufgrund der Austausch-
beziehungen mit dem Kloster im elsissischen Sundgau die Gefahr einer
‘Ansteckung’ der eidgendssischen Kapuziner mit «franzgsischen Charak-
tereigenschaften» («<humori francesi») bestiinde, was «zum Schaden» («a

50 Diese Patres waren Georg von Venedig und Andreas Meier von Sursee, spiter Alexius
von Mailand und Ludwig von Sachsen. Fischer, Kapuzinerprovinz (wie Anm. 3), S. 238-248.

51 BAR, PO, AME, Bd. 105, Mappe 3, fol. 28.1-2: De La Barde an Mazarin, Solothurn,
07.04.1656.

52 Ebd., fol. 32: De La Barde an Mazarin, Baden, 01.06.1656.

53 Ebd., Bd. 106, fol. 52.2: De La Barde an Lionne, Solothurn, 23.02.1663.

54  StALU, AKT 19E/200, unfol.: Schultheissen, Landammaénner und Réte der katholischen
Orte an die Kardinile Chigi, Rospigliosi, Farnese, 0.0., 17.01.1664.

364 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



danno») des spanischen Konigs wire.>> Auch der spanisch-maildndische
Gesandte Alfonso Casati forderte den Maildnder Senat dazu auf, sich fiir
eine eidgendssische Kapuzinerprovinz ohne Einbezug anderer «Natio-
nen» einzusetzen, da sonst die Eidgenossen bald mehr Untertanen
Frankreichs wiren als die Franzosen selber.>® Ein anderer Exponent der
spanischen Partei befiirchtete sogar, dass Frankreich innert Kiirze viele
franzosische Untertanen als Novizen, Konventualen und Superioren in
die eidgenossischen Kloster schicken werde, die als Spione gegen den
Bund der Eidgenossen mit Spanien agieren wiirden.”” Der ansonsten sehr
kapuzinerskeptische franzosische Ambassador Jean De La Barde hin-
gegen stand der Provinzteilung zumindest «gleichgiiltig» («indifférent»)
gegeniiber. Er war sich auf der einen Seite des Vorteils, den der Aus-
schluss reichsnaher Kapuziner fiir seine Interessen haben wiirde, durch-
aus bewusst, befiirchtete auf der anderen Seite allerdings, dass die eid-
genOssischen Kapuziner ebenso interessengebunden sein kdnnten wie
ausldndische Geistliche.’® Dieselbe Ansicht vertrat auch der pépstliche
Nuntius, der sogar davon ausging, dass «die fremden [Kapuziner, D.S.]
die Wahrheit manchmal freier dussern als die Einheimischen, die ent-
weder wegen Partikularinteressen, aus Leidenschaft oder aus Angst
schweigen» wiirden.>

Auf ausdriicklichen Wunsch des franzosischen Konigs und seines
Ambassadors, welche die Zugehorigkeit der Kapuziner zur eidgendssi-
schen Provinz insbesondere nach der Erneuerung des eidgendssisch-fran-
zosischen Biindnisses als das kleinere Ubel betrachteten als eine allfillige
Verbindung mit den Klostern im Reich, blieben die Kloster im Elsass bei
der 1668 erfolgten Provinzteilung Teil der eidgendssischen Provinz.%° Thre
Loslosung erfolgte erst 1729, wobei zu jenem Zeitpunkt die Initiative vom
franzosischen Hof ausging, der seinerseits seine territorialen und kirch-

55 Archivio di Stato di Milano, Atti di governo, Culto parte antica, vol. 1620, Mappe 1,
fol. 7: Imfeld an Senat von Mailand, 0.0., 13.12.1663.

56 Ebd., fol. 10: Alfonso Casati an Senat von Mailand, Chur, 28.12.1667.

57 Ebd., fol. 14: Nicolas Antonio an Senat von Mailand, Mailand, 29.12.1667.

58 Acta Helvetica [AH]. Regesten und Register zu den Acta Helvetica, Gallica, Germa-
nica, Hispanica, Sabaudica etc. / Sammlung Zurlauben, hg. von der Aargauischen
Kantonsbibliothek, Aarau 1983ff., Bd. 132/ Nr. 43: De La Barde an Beat II. Zurlauben,
Solothurn, 20.12.1659.

59 Anselm Zurfluh, Sebastian Peregrin Zwyer von Evebach. Eine sozio-kulturelle Biogra-
phie eines innerschweizerischen Kriegsmannes im Dienste der Habsburger wihrend des
Dreissigjahrigen Krieges. 2. Teil: Die Tatsachen, A: Dokumente und Quellen, Buch 4,
Band IV-C*, Ziirich 2000, S. 4650: Nuntius an Zwyer, 0.0., Sept. 1659 «][...] alle volte li
forestieri dicono la verita piu liberamente che li paesani quali la taciano o per interessi
0 per passione o per paura [...].»

60 Vgl. Beda Mayer, Die alte Elsissische Kapuzinerprovinz, Luzern 1978 (Helvetia Fran-
ciscana 13/1), S. 15-37.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 365



lichen Grenzen in Einklang zu bringen versuchte und deshalb auf seinem
Territorium nur noch franzosische Kapuziner duldete.®

Ordensgeistliche als Parteigianger?

Waren die Kapuziner, ob aus Mailand, Frankreich oder aus der Eid-
genossenschaft stammend, interessengebundene Spione und Agenten,
die heimlich fiir oder gegen den Einfluss eines bestimmten Konigs oder
Herzogs in der Eidgenossenschaft operierten, wie dies die verschiedenen
aussenpolitisch tdtigen Akteure hofften oder befiirchteten? Eine erste
Antwort auf die Frage nach der Rolle einzelner Geistlicher als franzosi-
sche oder spanische Parteigédnger liefert ein Blick in die Korrespondenz
des Zuger Ammanns Beat II. Zurlauben (1597-1663). Diese zeigt, wie
ein franzosischer Pensionsbeziiger einzelne Geistliche als in biindnispo-
litischen Fragen einflussreiche Akteure wahrnahm.®? Zurlauben beklagte
sich mehrmals tiber Predigten der Kapuziner gegen den Aufbruch eid-
genossischer Soldner in franzosische Dienste sowie dariiber, dass der
spanische Gesandte diese Einflussnahme der Kapuziner verteidige.® Als
besonders hoch schitzte er den Einfluss des mehrmaligen Provinzials
Sebastian von Beroldingen (1591-1656) ein.%* Da Pater Sebastian einer
traditionell spanienfreundlich gesinnten Urner Patrizierfamilie ent-
stammte und diese Haltung auch als Ordensgeistlicher vertrat, stand er
unter spezieller Beobachtung Zurlaubens. Dieser verfolgte die Predigten
des Paters aufmerksam, um aussenpolitische Stellungnahmen gegebe-
nenfalls zu unterbinden.®

Wie eine solche aussenpolitisch aufgeladene Predigt aussehen konnte,
zeigen die Aufzeichnungen Beat Kaspar Zurlaubens (1644-1706). Diesen
zufolge geisselte der Kapuzinerpater Fabritius im November 1664 von der
Kanzel herunter die Verteiler der franzosischen Pensionen und beklagte

61 Um 1700 hatte der franzosische Konig noch eingewilligt, die Elsdsser Kloster nur aus
der eidgendssischen Provinz betreuen zu lassen. Vgl. StALU, AKT 19E/198, unfol.:
Amelot an katholische Orte, 0.0., 26.01.1698.

62 Beat II. Zurlauben war Verteiler der franzdsischen Pensionen in Zug und selber wéh-
rend Jahren deren grosster Beziiger. Vgl. Urs Amacher, Art. Zurlauben, Beat Kaspar,
in: Historisches Lexikon der Schweiz, URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D19485.
php (12.8.2014).

63 AH 87/182: Memorial ettlicher lauffender wyttussaechenden Sachen undt Geschefften,
von Beat II. Zurlauben, Zug 1636. Er bezog sich dabei auf die Bitte Casatis, dass
Luzern, Schwyz und Uri eine Bestétigung ausstellen sollten, dernach die Kapuziner nie
gegen die eine oder andere Fraktion oder gegen Standespersonen gepredigt hitten. Vgl.
AH 30/30: Johann Kaspar Ceberg an Beat II. Zurlauben, Schwyz, 02.06.1636; AH 126/70:
Notizen von Beat I1. Zurlauben iiber die Gemeindeversammlung in Zug, 10.01.1644.

64 Pater Sebastian war mehrmals Guardian in Luzern, Baden, Schwyz und Altdorf und zwei-
mal Provinzial. Seraphin Arnold, Urner Kapuziner. Kurzbiographien, Luzern 1984, S. 15f1.

65 AH 37/97: Beat II. Zurlauben an Le Fevre de Caumartin, Zug, 29.10.1646.

366 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



sich dartiber, dass die Pensionsgelder unter wenigen Personen verteilt wiir-
den. Zudem habe er sich iiber die Politik Frankreichs mokiert und sich fiir
eine Orientierung nach Spanien ausgesprochen, denn «spanisch» zu sein
bedeute, Katholik zu sein, «franzosisch» zu sein hingegen nur Christ.%
Uber diese politischen Agitationen der Kapuziner in den Inneren
Orten, die stets zugunsten Spaniens ausfielen, sind wir dank des umfang-
reichen Bestands des Privatarchivs der Familie Zurlauben von Zug in-
formiert.” Konkrete Belege fiir solche Predigten oder anderweitige
biindnispolitische Agitationen einzelner Ordensangehdriger, die iiber
Vorwiirfe der jeweils anderen Konfliktpartei hinausgehen, sind hingegen
selten. Dass sich allerdings der General der Kapuziner 1635 in einem
Rundschreiben an das Kapitel der eidgendssischen Provinz gezwungen
sah, seine Mitbriider auf das Verbot der Einmischung in politische An-
gelegenheiten hinzuweisen,*® deutet darauf hin, dass ein Abseitsstehen
des Ordens in weltlichen Fragen kaum der Regelfall gewesen sein diirfte
— umso weniger, als die Spharen von Religion und Politik in der Frithen
Neuzeit bekanntlich generell eng verzahnt waren.® Quellenmaéssig greif-
bar wird der Einfluss der Orden deshalb besonders in den Fillen, in
denen sich konfessionelle und biindnispolitische Anliegen deckten und
es fast unumgénglich war, dass dem geistlichen Rat der Patres zugleich
ein politischer inhdrent war. Dies zeigte sich etwa im spéiten 16. Jahrhun-
dert, als konfessionelle Argumente in der eidgendssischen Biindnispoli-
tik wegen der zeitweiligen Exkommunikation der franzdsischen Konige
Heinrich III. und Heinrich I'V. besonders auf dem Priifstand standen.
In Appenzell leiteten die Kapuziner zu jenem Zeitpunkt — wie bereits
im Eingangszitat angedeutet — nicht nur die Rekatholisierung des Ortes,
sondern waren zudem fiir den pépstlichen und den spanisch-mailindi-
schen Gesandten sowie fiir die katholischen Réite Appenzells und der
Inneren Orte wichtige Bindeglieder zwischen der Innerschweiz und der
katholischen Enklave im Osten des eidgendssischen Biindnisgeflechts.”

66 AH 151/35: Predigt des Kapuziners Fabritius Greister, gehalten in Zug, Notizen von
Beat Kaspar Zurlauben, 08.11.1664.

67 Vgl.zudiesem Bestand Kurt-Werner Meier, Die Zurlaubiana. Werden — Besitzer — Ana-
lysen. Eine Zuger Familiensammlung, Grundstock der Aargauischen Kantonsbiblio-
thek, Teil 1-2, Aarau/Frankfurt a.M./Salzburg 1981.

68 StALU, AKT 19E/186, unfol.: General der Kapuziner an Kapitel der eidg. Provinz,
Rom, 19.12.1635.

69 Vgl. etwa die Beitrdge in Robert von Friedeburg, Luise Schorn-Schiitte (Hg.), Politik
und Religion: Eigenlogik oder Verzahnung? Europa im 16. Jahrhundert, Miinchen 2007
(Historische Zeitschrift, Beiheft 45).

70  Der Nuntius versuchte tiber die Kapuziner, Appenzell zum Beitritt zum Goldenen Bund
zu bewegen. Vgl. BAR, PO, ASV, Bd. 2, fol. 92: Paravicini an Peretti, Luzern, 10.04.1588.
Zum Beitritt Appenzells zum Goldenen Bund im Jahr 1600 vgl. Arnold Miiller, Der
Goldene Bund 1586, Zug 1965, S. 117-120.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 367



Insbesondere die katholischen Appenzeller nutzten die Anwesenheit der
Kapuziner, um sich in biindnispolitischen Fragen Ratschldge von Geist-
lichen zu holen. Als etwa ein Gesandter des franzosischen Konigs im
Juni 1590 Appenzell im Falle der Erlaubnis zur Anwerbung neuer Sold-
ner die Zahlung riickstédndiger Pensionen in Aussicht stellte, bat der Ap-
penzeller Rat Pater Ludwig von Sachsen (1554-1608) um eine Stellung-
nahme. Dieser empfahl, so konnte Nuntius Paravicini erfreut nach Rom
berichten, die konfessionspolitischen Argumente stirker zu gewichten
als die wirtschaftlichen und das Angebot des franzdsischen Konigs ab-
zulehnen, um den Umgang mit Héiretikern und Exkommunizierten zu
vermeiden.”!

Es ist nicht bekannt, ob Pater Ludwig als Kompensation fiir die aus-
bleibenden Zahlungen der franzosischen Krone bereits den Beitritt Ap-
penzells zum Biindnis der katholischen Orte mit der spanischen Krone
im Auge hatte. Spitestens ab Mitte der 1590er Jahre setzten sich die
Appenzeller Kapuziner dann allerdings fiir diesen Biindnisschluss ein.”?
Im November 1596 baten der Landammann und der Rat von Appenzell
Pater Alexander Buggli, Guardian des Klosters, um eine Einschidtzung,
wie sie sich diesbeziiglich zu verhalten hitten. Gleichzeitig wiesen sie den
Kapuziner an — dessen Zustimmung zum Biindnis bereits erahnend —,
sich bei seinem néichsten Aufenthalt in Luzern in ihrem Namen bei den
Ratspersonen der Inneren Orte fiir den Beitritt Appenzells einzusetzen.
Diesen Standpunkt konnte Pater Alexander bedenkenlos mit rein kon-
fessionellen Argumenten legitimieren. Seiner Meinung nach sollte damit
lediglich sichergestellt werden, dass die Appenzeller Katholiken «nicht
von den Zwinglischen unterdriickt» wiirden. Denn das Ziel der Appen-
zeller Katholiken sei bloss, mit den — nunmehr protestantischen — dusse-
ren Rhoden in Frieden zu leben. Die Katholiken wiirden deshalb auf jeg-
liche Biindnisse ausser des eidgendssischen verzichten, sofern sich die
Protestanten dazu bereit erkliarten, wieder zum katholischen Glauben
zuriickzukehren.” Das Biindnis zwischen Appenzell und der spanischen
Krone war in dieser Betrachtungsweise in erster Linie ein konfessionel-
les zum Schutz des Katholizismus und bediente eher zuféllig auch die
politischen Interessen der spanischen Krone.”* Die nicht nur religidsen,

71 BAR, PO, ASV, Bd. 4, fol. 424-426: Paravicini an Peretti, Luzern, 04.06.1590.

72 Vgl. Rainald Fischer, Von der Reformation zur Landesteilung, in: Appenzeller
Geschichte, Bd. 1: Das Ungeteilte Land (von der Urzeit bis 1597), Urnasch 1964, S. 403-537.

73 Appenzeller Urkundenbuch, Bd. 2: Aufnahme Appenzells in den eidgendéssischen Bund
bis zur Landesteilung, 1514-1597, Trogen 1934, Nr. 4061, S. 832f.

74 Der Nuntius etwa war sich bewusst, dass das Biindnis «zur Zufriedenheit des [spani-
schen] Ambassadors und der Kapuziner» sein wiirde. BAR, P0, ASV, Bd. 6, fol. 106.4:
Della Torre an San Giorgio, Luzern, 06.03.1597.

368 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



sondern auch innen- und aussenpolitischen Folgen der Agitation der Ka-
puziner fiir Appenzell sind allerdings hinlénglich bekannt: Sie trugen
zum Beitritt des katholischen Appenzells zum Sonderbiindnis der katho-
lischen Orte mit der spanischen Krone bei, was zur Verhiartung der kon-
fessionellen Fronten des Kantons und letztlich zu dessen dauerhafter
Teilung fiihrte.

Ahnliche Funktionen als Informanten und Ratgeber nahmen die
Kapuziner zur selben Zeit auch in Solothurn wahr. Hier waren sie fiir
den Nuntius sowie den savoyischen und spanisch-maildndischen Gesand-
ten wichtige Bindeglieder, da diese in Luzern residierenden Diplomaten
in Solothurn wegen des Festhaltens des hiesigen Rates am Biindnis mit
der franzosischen Krone und des Fernbleibens von den Biindnissen der
tibrigen katholischen Orte mit Mailand-Spanien und Savoyen liber wenig
Einfluss und kaum Kontaktpersonen verfiigten. Deshalb nutzte etwa der
savoyische Gesandte Pobel de Pressy seine Beziehungen zum Kapu-
zinerpater Fabritius, um sich iiber Interna aus der Solothurner Politik auf
dem Laufenden zu halten.”® Auch der péapstliche Nuntius sah in den
Kapuzinern wichtige Akteure, um den Solothurner Rat konfessionell
und damit einhergehend auch biindnispolitisch ‘umzupolen’. Vor beson-
dere Herausforderungen gestellt sahen sich die Kapuziner dabei als
Beichtviter der Solothurner Magistraten, da einige Ratsherren aufgrund
ihres Umgangs mit Heinrich von Navarra und der Beherbergung seines
Ambassadors exkommuniziert worden waren. Der Nuntius riet den
Patres, dass sie «in den Beichten mit gerechter, aber sanfter Strenge
machen miissen, was zu tun ist, um ihnen [den Ratsherren | ihren Fehler
aufzuzeigen und sie Besserung versprechen zu lassen».”” Sollte der in der
Beichte gegebene religiose Rat also mit einer aussenpolitischen Verhal-

75 Dass dafiir die Kapuziner mitverantwortlich waren, entging auch den Appenzeller Pro-
testanten nicht. So warf ein protestantischer Autor in einem satirischen Zwiegesprich
den Appenzeller Katholiken vor, das Kapuzinerkloster aus dem Geld der Ratskasse be-
zahlt sowie das Biindnis durch die Kapuziner abgesichert und damit die konfessionelle
Polemik angeheizt zu haben. Vgl. Rainald Fischer, Eine neue Quelle zur Geschichte des
spanischen Biindnisses und der Landteilung von 1597, in: Innerrhoder Geschichtsfreund
1 (1953), S. 3-23. — Mit solchen Vorwiirfen von Seiten der Protestanten sahen sich im
Kontext der Biindnisverhandlungen mit Spanien-Mailand auch die Freiburger Jesuiten
konfrontiert, die deswegen sogar als «Verriter des Vaterlandes» beschimpft wurden.
Michaelis an Aquaviva, Freiburg, 08.04.1587, in: Otto Braunsberger (Hg.), Beati Petri
Canisii Epistulae et Acta, Bd. 8 (1581-1597), Freiburg i. Br. 1923., Nr. 1432a, S. 747; In
Litteris annuis collegii friburgensis circa exitum a 1587 datis haec narrantur, in: ebd.,
Nr. 1432b, S. 747-749.

76  BAR, PO, Archivio di Stato di Torino, Bd. 3, Mappe 5, fol. 84: Pressy an Karl Emanuel
I., Luzern, 25.10.1589; ebd., fol. 85: Ders. an dens., Luzern, 29.10.1589.

77 BAR, PO, ASV, Bd. 3, fol. 202.3-4: Paravicini an Peretti, Luzern, 27.11.1589: «Li ho ris-
posto che nelle confessioni faccino quell” che devono con giusto ma dolce rigore,
mostrandoli I’errore, et facendosi promettere emendatione [...].»

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 369



tensanweisung einhergehen, so empfahl der Nuntius, ausserhalb des im
Schutze des Beichtstuhls stattfindenden Gesprichs jegliche Polemik zu
vermeiden, um keinen Aufruhr unter den Réten und in der Bevolkerung
zu provozieren.” Die Kapuziner sollten den Solothurner Ratsherren die
Sakramente weiterhin spenden und in ihrer Gegenwart die Messe lesen,
auch wenn diese mit einem Héretiker im Biindnis stiinden.” Ihre Predig-
ten sollten nicht «aggressiv» sein, wenngleich sie darin die Praktiken des
Konigs von Navarra verurteilen sollten.®" Trotz dieser Empfehlung zur
Vorsicht iibertrug Nuntius Paravicini den Kapuzinern in Solothurn aber
auch politisch brisante Aufgaben wie die Verbreitung der Exkommuni-
kationsbulle gegen Heinrich von Navarra.®! Damit konnten sich die Ka-
puziner als auch in biindnispolitischen Fragen konfessionstreue Akteure
profilieren, mussten sich aber in Solothurn explizit gegen ihre lokalen
Gonner stellen, war doch die Zustimmung des franzdsischen Ambassa-
dors Voraussetzung fiir die dortige Klostergriindung gewesen.

Kloster und Ordenskirchen als Repriasentations- und Handlungs-
raume fiir Konige, Fiirsten und ihre Gesandten

Die Vorwiirfe von Seiten eidgendssischer Magistraten und der franzosi-
schen Ambassadoren sowie die — allerdings sparlichen — konkreten Be-
lege fiir einen effektiven Einfluss der Kapuziner in Fragen der Aussen-
beziehungen lassen den Schluss zu, dass der Orden in der Eidgenossen-
schaft eher der spanischen als der franzdsischen Krone zugeneigt war.
Zumindest in den Augen des bereits zitierten Beat II. Zurlauben stand
die franzosische Krone dieser Gesinnung der Kapuziner allerdings nicht
machtlos gegeniiber. Als die Kapuziner im Friithjahr 1644 das Geriicht
verbreiteten, dass Frankreich militdrisch gegen die Inneren Orte vorzu-
gehen gedenke,®? intervenierte er beim Kapuzinerprovinzial und nahm
diesem das Versprechen ab, die fehlbaren Prediger zu bestrafen.®* Dem
franzosischen Ambassador empfahl Zurlauben, das Provinzkapitel des
Ordens in Solothurn zu nutzen, um die Kapuziner von ihrer spanien-
freundlichen Haltung abzubringen.?* Der Besuch des Ambassadors im
Solothurner Kapuzinerkloster anlésslich dieses Provinzkapitels war be-
sonders lohnenswert. Er traf dort nicht nur auf ihm feindlich gesinnte

78 Ebd.

79 Amiet, Sigrist, Solothurnische Geschichte, Bd. 2 (wie Anm. 28), S. 92.

80 BAR, PO, ASV, Bd. 4, fol. 105-106: Paravicini an Peretti, Luzern, 12.02.1590.
81 Ebd., Bd. 3, fol. 177.4: Ders. an dens., Luzern, 08.10.1589.

82 AH 36/142: Beat 1. Zurlauben an Le Fevre de Caumartin, Zug, 24.01.1644.
83 AH 36/137: Ders. an dens., Zug, 29.02.1644.

84 AH 37/96: Ders. an dens., Zug, 17.10.1646.

370 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



Ordensbriider, deren politische Ausrichtung er versuchen konnte zu be-
einflussen, sondern auch auf den zufillig anwesenden Ordensgeneral,
von dem er sich seine «Zuneigung zu Frankreich» («affection pour la
France») versichern liess.®

Dass ein politischer Akteur wie der franzosische Ambassador im
Kloster der Kapuziner auftauchte, nicht um lediglich eine Messe zu
horen oder die Beichte abzulegen, sondern um Beziehungen zu pflegen
und politische Anliegen auszuhandeln, war bei Weitem keine Seltenheit.
Sakrale Rdume waren in der Friihen Neuzeit multifunktionale Riume,
die auch als Orte politischer Versammlungen, religions- und konfessions-
politischer Auseinandersetzungen oder als Schauplétze der Inszenierung
politisch-herrschaftlicher Anspriiche genutzt wurden. % Mit Blick auf die
eidgenoOssischen Aussenbeziehungen hat Christian Windler aufgezeigt,
dass auch die franzosischen und spanischen Konige und ihre Vertreter
vor Ort mittels Stiftungen und Schenkungen in sakralen Rdumen diese
Moglichkeit propagandistischer Selbstinszenierung als «allerchrist-
lichste» und «katholische» Konige nutzten.®” Von diesem Stiftungs- und
Schenkungswillen profitierten auch und vor allem die Kapuziner und die
Jesuiten, wovon der bereits erwidhnte Stiftungsfonds des Luzerner Je-
suitenkollegiums oder die Fassade der Solothurner Jesuitenkirche ein-
driicklich zeugen.

Aus der Perspektive der Orden generierten solche Schenkungen
nicht nur notwendige finanzielle und materielle Ressourcen, sondern
konnten — etwa gegeniiber den Ordensgenerilen — auch als Belege fiir ihr
Ansehen im lokalen Kontext vorgebracht werden. In diesem Sinne l4sst
sich etwa die hdufige Erwihnung materieller oder immaterieller Gunst-
bezeugungen — meistens ohne genauere Spezifizierung — in den litterae
annuae der Jesuiten interpretieren, die als Erfolgsgeschichten in die Or-
denszentrale an den Provinzial und nach Rom geschickt wurden.®® Die
Schenkungen und Besuche der Ratsherren und der Gesandten fremder
Michte wurden darin als Zeichen der Wertschétzung der Jesuiten in der

85 BAR, PO, AME, Bd. 104, Mappe 1, fol. 149.2-3: Le Fevre de Caumartin an Avaux et
Servin, Solothurn, 19.10.1646.

86 Vgl. dazu etwa die Beitrige in Susanne Rau, Gerd Schwerhoff (Hg.), Topographien des
Sakralen. Religion und Raumordnung in der Vormoderne, Hamburg/Miinchen 2008;
speziell zum Kirchenraum als politischem Handlungsraum Susanne Wegmann, Gabriele
Wimbock (Hg.), Konfessionen im Kirchenraum. Dimensionen des Sakralraums in der
Frithen Neuzeit, Korb 2007 (Studien zur Kunstgeschichte des Mittelalters und der Frii-
hen Neuzeit 5).

87 Windler, «Allerchristlichste» (wie Anm. 31).

88 Zu den litterae annuae im Verwaltungssystem der Jesuiten vgl. Markus Friedrich, Der
lange Arm Roms? Globale Verwaltung und Kommunikation im Jesuitenorden 1540-
1773, Frankfurt a.M./New York 2011, S. 340-389.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 371



lokalen Bevolkerung présentiert.®* Aus Sicht der Diplomaten hingegen
scheinen zumindest kleinere Zuwendungen mit bloss symbolischem Cha-
rakter zu wenig bedeutend und ihre Prisenz im Rahmen der religiosen
Feierlichkeiten in den Ordenskirchen zu selbstverstindlich gewesen zu
sein, als dass sie in der Korrespondenz mit ihren Hofen thematisiert wor-
den wiren. Uber das Verhiltnis der Kénige und Gesandten zu den Jesu-
iten sind wir dank der litterae annuae deshalb besser unterrichtet als tiber
ihre Beziehungen zu den Kapuzinern, fiir die eine vergleichbare Quelle
fehlt. Im Folgenden wird darum am Beispiel des Kollegiums und der Kir-
che der Jesuiten in Luzern ein dritter Aspekt der Rolle der neuen Orden
in den Aussenbeziehungen beleuchtet: Es soll aufgezeigt werden, dass
die Diplomaten das religiose und kulturelle Angebot der Orden nutzten,
um — zwar in erster Linie — ihre personliche Frommigkeit auszuleben,
dies allerdings mit teilweise weitreichenden politischen Intentionen und
Auswirkungen.

Das Kollegium und die Kirche der Jesuiten im katholischen Vorort
Luzern wurden von Diplomaten und fremden Fiirsten hiufig frequen-
tiert und beschenkt. In erster Linie waren es die stindig in der Stadt
residierenden spanisch-maildndischen und savoyischen Gesandten — im
18. Jahrhundert auch neapolitanische und sizilianische Vertreter® —, die
enge Beziehungen zu den Luzerner Jesuiten unterhielten. Die favores,
benevolentia und liberalitas dieser Gesandten ziehen sich — vergleichbar
denjenigen der franzosischen Ambassadoren in Solothurn, die unter den
Wohltétern des dortigen Kollegiums mit grossem Abstand den «ersten
Rang» («primum locum») einnahmen?! — als Unterstiitzungs-Topoi durch
die Jahresberichte der Luzerner Jesuiten. Die Formen der dort doku-
mentierten Gunstbezeugungen — Zahlungen ordentlicher und ausseror-
dentlicher Pensionen, kleinere Schenkungen wie Wein oder Kerzen, Ein-
ladungen an die Jesuiten fiir Mahlzeiten in den eigenen Rdumlichkeiten,
die Anwesenheit an religiosen Feierlichkeiten wie Gottesdiensten und
Heiligenfesten oder das Abhalten von dynastischen Fest- und Trauer-

89 Explizit etwa in ARSI, Germ Sup, Bd. 89, fol. 281r: Litterae annuae Solothurn 1748.

90 1738 nahm der Gesandte von Neapel mit seiner Frau an der Feier zur Heiligsprechung
von Johannes Franziskus Regis teil (ebd., Bd. 87, fol. 287r-v: Litterae annuae Luzern
1738). 1740 besuchte der Gesandte Siziliens fast téglich die Franz Xaver-Litaneien in
der Jesuitenkirche (ebd., fol. 467v: Litterae annuae Luzern 1740).

91 Ebd., Bd. 71, fol. 174r: Litterae annuae Solothurn 1657. Die franzdsischen Ambassado-
ren verfiigten in ihren Beziehungen zu den Solothurner Jesuiten beinahe iiber eine
Monopolstellung. Nur fiir die 1710er Jahre wird in den litterae annuae erwihnt, dass der
spanisch-maildndische Gesandte Beretti-Landi bei seinen Aufenthalten in Solothurn
auch das Jesuitenkollegium besucht habe. Vgl. ebd., Bd. 82, fol. 162: Litterae annuae
Solothurn 1713; ebd., Bd. 83, fol. 133: Litterae annuae Solothurn 1714; ebd., fol. 243r:
Litterae annuae Solothurn 1715.

372 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



tagen in der Jesuitenkirche®? — gleichen den Mitteln, mit denen die Dip-
lomaten die politischen Fiihrungskrifte in den einzelnen Orten zu
gewinnen versuchten.

Die maildndische Ambassadorendynastie der Casati sticht durch be-
sonders enge Beziehungen zu den Luzerner Jesuiten hervor.* Ahnlich
wie die franzosische Krone mit der Stiftung der Fassade der Solothurner
Kirche sicherten sich die Casati um 1680 mit der Stiftung eines Seiten-
altars in der Jesuitenkirche eine immerwéhrende Prisenz in den sakra-
len Rdumen der Luzerner Jesuiten. Durch die Wahl Aloysius’ von Gon-
zaga als Altarpatron portierten sie zudem gleichzeitig eine besonders von
der spanischen Krone geforderte Kultfigur® und nutzten damit eine
Moglichkeit dynastischer Propaganda und der Uberhshung der Glorie
des eigenen Herrschaftsverbundes oder der eigenen Familie, auf die auch
die papstlichen Nuntien gerne zuriickgriffen.”> Auch in den folgenden
Jahren sorgten die Casati durch den Unterhalt des Altars, etwa in Form
von Stiftungen der Lampen und des Lampendls, dafiir, dass dieser Ort
weiterhin mit ihrer Familie in Verbindung gebracht wurde und zu einem
wichtigen religiosen Bezugspunkt fiir spanische und habsburgische
Akteure in Luzern wurde.”

Dariiber hinaus fithrte die lange, generationeniibergreifende Ge-
sandtschaftszeit der Casati in Luzern (1594-1704) dazu, dass die Familie
vom Expertenstatus der Jesuiten im Beichtwesen®” und vom Bildungsan-

92 Der savoyische Gesandte Louis Charles de Bulat zum Beispiel teilte im August 1593 die
in Schlachten im Piemont erzielten Erfolge seines Herzogs den Jesuiten, Kapuzinern
und anderen Geistlichen mit, damit diese in ihren Messfeiern und Gebeten dieser Er-
folge gedenken und weiterhin fiir die Starkung des katholischen Glaubens und die Aus-
rottung der Hiresie beten wiirden (BAR, PO, Archivio di Stato di Torino, Bd. 4, Mappe
1, fol. 66: Bulat an Karl Emanuel 1., Luzern, 11.08.1593). 1715 offerierte der spanische
Gesandte im Jesuitenkollegium ein Festmahl, um den Geburtstag seines Konigs zu fei-
ern (ARSI, Germ Sup, Bd. 83, fol. 196v: Litterae annuae Luzern 1715).

93 Zur Gesandtschaft der Casati in der Eidgenossenschaft vgl. demnéchst die Disserta-
tionsschrift von Andreas Behr (Universitit Fribourg).

94 Adolf Reinle, Die Kunstdenkmailer des Kantons Luzern, Bd. 2: Stadt Luzern, 1. Teil,
Basel 1953, S. 336.

95 So war etwa Nuntius Federico Borromeo ein Forderer des Kultes von Carlo Borromeo
in der Eidgenossenschaft. Auf dhnliche Weise portierten kaiserliche Gesandte den Kult
um Johannes Nepomuk. Vgl. Werner Stangl, Der kaiserliche Gesandte Franz Ehren-
reich Graf von Trauttmansdorff und die Eidgenossenschaft— eine schwierige Beziehung
im Spiegel der Trauttmansdorff’schen Bibliothek, in: Schweizerische Zeitschrift fiir
Geschichte 63 (2013), S. 117-135.

96 ARSI, Germ Sup, Bd. 80, fol. 230r: Litterae annuae Luzern 1702; StALU, AKT 191/64,
unfol.: Verzeichnis der Stiftungen fiir Ol. — In den litterae annuae des Jahres 1714 ist
vermerkt, dass ein Gonzaga-Fiirst auf seiner Durchreise seine Gebete an jenem Altar
verrichtete. ARSI, Germ Sup, Bd. 83, fol. 44: Litterae annuae Luzern 1714.

97 Ein Beleg dafiir, dass die spanisch-mailéndischen Gesandten «ihr Gewissen zur Aussii-
hnung vor dem heiligen Gericht» den Jesuiten anvertrauten, findet sich in: Ebd., Bd. 73,
fol. 265v: Litterae annuae Luzern 1664.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 373



gebot im Luzerner Kollegium profitierte. Alfonso Casati, der den Posten
des spanisch-maildndischen Gesandten fast drei Jahrzehnte (1594-1621)
lang versah, schickte seine drei SOhne zur Ausbildung ins Jesuitenkolle-
gium.”® Die so vermittelte Bildung und die gemeinsame Sozialisation mit
den Sprosslingen der Innerschweizer Eliten waren den zukiinftigen
Tétigkeiten der Casati-Sohne als Nachfolger ihres Vaters dienlich.” Ins-
besondere wurde ihnen damit bereits frith der Aufbau eines eigenen
Netzwerkes ermoglicht, was die Stellung der Familie als fiir die spanische
Krone unverzichtbares diplomatisches Personal fiir den Dienst in der
Eidgenossenschaft untermauerte.

Auch die franzdsischen Ambassadoren blieben den Luzerner Jesui-
ten trotz der Vorbehalte gegeniiber dem Orden nicht nur als gelegentli-
che Pensionszahler verbunden. Bei ihren Aufenthalten in Luzern, etwa
wihrend der gemeineidgendssischen oder katholischen Tagsatzungen,'™
besuchten sie wie andere fremde Gesandte bei den Jesuiten die Messe.!?!
Wie im Tagsatzungsort Baden, wo sich die katholischen Tagherren im
Kapuzinerkloster zur Messe und zum inoffiziellen Informationsaus-
tausch trafen,!%? konnte die Jesuitenkirche in Luzern bei solchen Gele-
genheiten ein mehr oder weniger zufillig gewihlter Ort sozialer Kon-
takte sein. Wohl nicht ohne Hintergedanken wihlte etwa der Seigneur
de la Motte-Réal, ausserordentlicher Gesandter der katholischen Liga,
im Frithjahr 1589 am Tag nach seiner Ankunft den Moment unmittelbar
nach dem Gottesdienst der Jesuiten, um noch in der Kirche mit dem
papstlichen Nuntius ins Gesprich zu kommen.!”® Die konfessionspoliti-
sche Motivation seines Anliegens, die eidgendssischen Orte von der
Unterstiitzung Heinrichs I11. abzubringen und stattdessen fiir die katho-
lische Liga Soldner anzuwerben, liess sich mit dem gewéhlten Verhand-

98 Fritz Glauser (Hg.), Das Schiilerverzeichnis des Luzerner Jesuitenkollegiums 1574—
1669, Luzern/Miinchen 1976 (Luzerner Historische Veroffentlichungen 6), S. 67.

99 Der zweitilteste Sohn Gerolamo erbte von seinem Vater unmittelbar den Posten des
Gesandten in Luzern, wihrend Carlo Emanuele und Francesco die Nachfolge ihres
Bruders antraten. Vgl. Agostino Borromeo, Art. Casati, Gerolamo, in: Dizionario Bio-
grafico degli Italiani, Bd. 21, Rom 1978, S. 255-258, und ders., Art. Casati, Francesco,
in: Ebd., S. 238-241.

100 In Luzern fanden quantitativ betrachtet die meisten katholischen Tagsatzungen und
Konferenzen statt sowie die zweitmeisten — nach Baden — gemeineidgendssischen Tag-
satzungen. Vgl. Andreas Wiirgler, Die Tagsatzung der Eidgenossen. Politik, Kommuni-
kation und Symbolik einer reprasentativen Institution im européischen Kontext (1470-
1798), Epfendorf/Neckar 2013 (Frithneuzeit-Forschungen 19), S. 187f.

101 Vgl. etwa ARSI, Germ Sup, Bd. 82, fol. 74: Litterae annuae Luzern 1713.

102 Wiirgler, Tagsatzung (wie Anm. 100), S. 340f.

103 BAR, PO, ASV, Bd. 3, fol. 15: Paravicini an Peretti, Luzern, 23.01.1589. — Zur Mission
von de la Motte-Réal vgl. Edouard Rott, Histoire de la représentation diplomatique de
la France aupres des cantons suisses, de leurs alliés et de leurs confédérés, Bd. 1, Bern
1900, S. 386-388.

374 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



lungsort gegeniiber dem pépstlichen Vertreter nicht nur symbolisch
untermauern, sondern es konnte damit gleichzeitig die auf dem diploma-
tischen Parkett noch wenig etablierte katholische Liga als Verhandlungs-
partnerin prisentiert werden, die sich fiir den Erhalt des Katholizismus
in und ausserhalb Frankreichs einsetzte.!%

Auch de la Motte-Réals Nachfolger, der Seigneur de Clairemont, der
von Oktober 1589 bis April 1590 in Luzern die Interessen der katholi-
schen Liga vertrat,'” versuchte, das religios-kulturelle Angebot der Je-
suiten als Forum politischer Repréisentation und sozialer Interaktion zu
nutzen, was in seinem Fall allerdings einen Konflikt mit dem savoyischen
Gesandten Jérome de Lambert entfachte. Sowohl Lambert als auch
Clairemont erhoben ndmlich den Anspruch, wihrend der Auffiihrungen
des Jesuitentheaters — zu denen als bedeutende kulturelle Anlédsse im
stddtischen Leben hiufig auch fremde Gesandte geladen waren!®® —
neben dem Nuntius zu sitzen, den sie offensichtlich als wichtigen Ver-
handlungspartner und Referenzpunkt fiir die Stellung ihrer diplomati-
schen Missionen betrachteten. Gemaddss den Schilderungen des
savoyischen Gesandten habe der Nuntius fiir sich und Lambert Fenster-
plitze in einem Haus am Ort einer im Freien stattfindenden Auffiihrung
reserviert, wihrend fiir Clairemont ein Fenster in einem anderen Haus
vorgesehen war. Letzterer habe sich jedoch geweigert, den fiir ithn reser-
vierten Platz einzunehmen, sondern darauf gepocht, ebenfalls neben
dem Nuntius sitzen zu diirfen. Der «maistre d’hostel», Schultheiss Lud-
wig Pfyffer, wies Clairemont schliesslich an, «den Platz einzunehmen
und den Rang zu halten» («prendre le lieu et tenir le rang»), der ihm zu-
geteilt worden sei.!”” Dass die verschiedenen Akteure, wie dieses Zitat
nahelegt, ihren Sitzplatz als Spiegel des Ranges und der Bedeutung ihrer
Gesandtschaft und damit der Stellung ihrer Herzoge im européischen

104 Gleichwohl liess sich der Nuntius nicht fiir die Sache der Liga gewinnen. Vgl. ebd.,
S. 388.

105 Ebd., S. 552-554.

106 Gemass den litterae annuae besuchten der franzosische Ambassador in Solothurn sowie
der spanische, savoyische und pépstliche Gesandte in Luzern regelmissig die Theater-
auffithrungen. In Freiburg scheinen vor allem savoyische Gesandte hiufige Giste ge-
wesen zu sein. In einigen Fillen wurden auch eigens zu Ehren der Diplomaten Theater-
auffithrungen inszeniert. Vgl. Joseph Ehret, Das Jesuitentheater zu Freiburg in der
Schweiz, Freiburg im Breisgau 1923, S. 114-116, sowie allgemein zur Bedeutung des
Jesuitentheaters Jean-Marie Valentin, Le Théatre des Jésuites dans les Pays de Langue
Allemande. Répertoire chronologique des pieces représentées et des documents con-
servés (1555-1773), Stuttgart 1983; ders., Les jésuites et le théatre (1554-1680). Contri-
bution a I'histoire culturelle du monde catholique dans le Saint-Empire romain germa-
nique, Paris 2001.

107 BAR, P0, Archivio di Stato di Torino, Bd. 3, Mappe 5, fol. 78: Lambert an Karl Ema-
nuel, Luzern, 06.10.1589.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 375



Michtesystem betrachteten, zeigen auch die Klagen Clairemonts, er
hitte geglaubt, in den eidgendssischen Orten mehr «Kredit» («crédit»)
zu geniessen. Lambert entgegnete entsprechend mit einem Vergleich der
Stellung ihrer diplomatischen Rénge und versprach, Clairemont den not-
wendigen Respekt zu erweisen, sobald dieser den Titel eines Ambassa-
dors des Konigs von Frankreich trage.!’8

Dieser Zwischenfall zeigt, welche Bedeutung der gleichzeitigen Pri-
senz verschiedener Gesandter fremder Méchte an religiosen oder kultu-
rellen Anléssen der Jesuiten beigemessen werden konnte: Das Luzerner
Jesuitentheater wurde zu einer Arena politischer Reprasentation umge-
deutet, in der — dhnlich wie etwa in Versailles die Zuschauerridnge der
Oper'”” — die Publikumsringe als Biithne fiir die Austragung symboli-
scher Konflikte zwischen Diplomaten genutzt wurden. Dabei wurden fiir
die diplomatische Praxis zentrale Faktoren wie Reputation, Rang und
Ehre ausgehandelt, was gerade fiir Herzoge wie diejenigen der katholi-
schen Liga, deren Stellung im europiischen Méchtesystem noch nicht ge-
festigt war, ein besonderes Bediirfnis war.!'' Die Jesuiten mischten sich
zwar nicht aktiv in diese Streitigkeiten ein, mit ihren vielbesuchten, kul-
turell bedeutenden und konfessionell konnotierten Theaterveranstaltun-
gen boten sie allerdings eine ideale Biithne fiir die Austragung solcher
Konflikte. Den verschiedenen Akteuren scheint es dabei besonders
wichtig gewesen zu sein, wie die romische Kurie und ihre Vertreter vor
Ort iiber die katholischen Fiirsten urteilten. Clairemont konnte deshalb
von Gliick reden, dass Nuntius Paravicini angab, die «vielen Sachen»,
die ihm der Gesandte der Liga an den Kopf geworfen habe, wegen seiner
angeblich bescheidenen Franzosischkenntnisse nicht verstanden zu
haben.!!!

Schluss

Die Jesuiten und Kapuziner prigten —so die These dieses Artikels — die
Aussenbeziehungen der katholischen Orte der Eidgenossenschaft
wesentlich mit. Die Griindungen der Kloster und Kollegien, die Ausstat-
tung der Kirchen, die Téatigkeit der Geistlichen und die Beziehungen der

108 Ebd.

109 Ruth Schilling, Kommunikation und Herrschaft im Moment der Ankunft: Ein Empfang
in Moskau (1603) und eine Audienz in Versailles (1686), in: Susann Baller et al. (Hg.),
Die Ankunft des Anderen. Reprisentationen sozialer und politischer Ordnungen in
Empfangszeremonien, Frankfurt/New York 2008, S. 135-151, hier: S. 147f.

110 Vgl. Barbara Stollberg-Rilinger, Zeremoniell, Ritual, Symbol. Neue Forschungen zur
symbolischen Kommunikation in Spatmittelalter und Frither Neuzeit, in: Zeitschrift fiir
historische Forschung 27 (2000), S. 389405, hier: S. 397.

111 BAR, PO, ASV, Bd. 3, fol. 179.2-4: Paravicini an Peretti, Luzern, 10.10.1589.

376 Daniel Sidler «Habsburgische» Jesuiten und «mailidndische» Kapuziner?



verschiedenen Diplomaten zu den Orden miissen deshalb nicht nur aus
der Perspektive einer Geschichte der katholischen Konfessionalisierung
und Frommigkeit, sondern auch aus der Perspektive einer Geschichte der
Aussenbeziehungen betrachtet werden.

Dass sowohl die Jesuiten als auch die Kapuziner in der Eidgenossen-
schaft hdufig als «habsburgisch» respektive «mailédndisch» wahrgenom-
men wurden, beruhte insbesondere auf den personellen und institutio-
nellen Verflechtungen der beiden Orden ins Reich und nach Mailand,
was bereits die Griindung von Kldstern und Kollegien zu biindnispoliti-
schen Angelegenheiten machte. Die Hoffnungen oder Befiirchtungen
bezogen sich allerdings nicht in erster Linie auf effektive aussenpoliti-
sche Agitationen der Geistlichen, sondern auf eine subtile Einfluss-
nahme durch die Forderung einer «habsburgisch» oder «maildndisch»
konnotierten Kultur. Was diese kulturelle Pragung konkret umfasste und
welche Auswirkungen sie auf die katholischen Frommigkeitskulturen in
der Eidgenossenschaft hatte, miissen weitere Untersuchungen zeigen.
Festhalten lasst sich, dass die Ordensgeistlichen als in konkreten biind-
nispolitischen Fragen handelnde Akteure vor allem dann das diplomati-
sche Parkett betraten, wenn sich konfessionelle und biindnispolitische
Anliegen deckten und einem geistlichen Rat unweigerlich ein biindnis-
politischer mitgegeben werden konnte. Damit liess sich — etwa im spéten
16. Jahrhundert — eine aus konfessionellen Uberlegungen, landsmann-
schaftlichen Loyalititen oder familiirer Sozialisation resultierende
antifranzosische Haltung oftmals leicht rechtfertigen.

Aus Sicht der verschiedenen Michte und ihrer Diplomaten vor Ort
stellte allerdings — unabhéngig von allfdlligem Misstrauen — die zumin-
dest symbolische Forderung der Orden und die Nutzung ihres kulturel-
len und spirituellen Programms zur Inszenierung der eigenen Katholizi-
tat und der klienteldren Verflechtungen eine politische Notwendigkeit
dar. Unter diesen Voraussetzungen waren die fiir Reprisentationszwecke
besonders geeigneten Ordenshiuser und -kirchen als von Fiirsten und
Diplomaten oft beschenkte und héufig frequentierte Rdume wichtige
Kristallisationspunkte der franzosisch-habsburgischen Patronage-
konkurrenz und wurden dadurch — wie am Beispiel des Jesuitentheaters
gezeigt werden konnte — zu Schauplédtzen der Austragung symbolischer
Konflikte zwischen miteinander konkurrierenden Diplomaten.

SZG/RSH/RSS 65, 2015, Nr. 3 377



	"Habsburgische" Jesuiten und "mailändische" Kapuziner? : Reformorden in den Aussenbeziehungen der katholischen Eidgenossenschaft (spätes 16. bis frühes 18. Jahrhundert)

