
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 64 (2014)

Heft: 3

Artikel: "Was trinkt der zivilisierte Mensch?" : Teekonsum und morbide
Normalität im kolonialen Maghreb

Autor: Salouâ Studer, Nina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-515405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-515405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3

«Was trinkt der zivilisierte Mensch?» -
Teekonsum und morbide Normalität im
kolonialen Maghreb

Nina Salouä Studer

«What Does a Civilized Person Drink?» - Tea Drinking and Morbid Normality in
Colonial Maghreb

Today, tea is accepted as a thoroughly Maghrebi drink despite having been intro-
duced to the region sometime between the 18th (Morocco) and the 20th (Tunisia)
Century only, and the almost ritualistic consumption of sugary-sweet tea is seen,
by North Africans and tourists alike, as part of experiencing the «real» Maghreb.
This identification of the Maghreb with tea can already be found in a number of
different colonial media: Orientalist paintings, travel accounts and ethnological
sources often include romanticised and exoticised depictions of North Africans
preparing and drinking tea. In 1925 the Grand Council of Tunisia discussed, for the
first time, the question of whether the tea consumption of the Muslim population
in the Maghreb could be described as healthy.The task of finding an answer to this
question was transferred to a committee, composed of several groups of experts,
including French andTunisian doctors, who came to the conclusion that, under
certain circumstances, tea could have severe physical and mental consequences
on the consumers, which, in turn, could cause serious economic problems- mainly
in the form of a reduced work Performance among the colonised labourers. Based

on this medical assessment of the Situation, the committee suggested limiting the
consumption of tea among Tunisians through Propaganda, the closure of tea
houses and the establishment of a State monopoly on tea. This article analyses
the colonial discourse around tea from the 1920s to the 1950s as well as the emer-
gence of the medical diagnosis of «teaism», which described both the addiction
to tea and the physical and mental consequences of tea abuse.This article will
examine the emergence of the concept of «teaism», its rapid distribution, its various
transformations, and its final disappearance in the 1950s. The medical interest in
the drinking habits of colonised peoples offers an insight into French theories of
the inherent differences between the «races» in North Africa.The immoderate tea
consumption ofTunisians (and to a lesser degree of Moroccans and Algerians) was

Nina Salouä Studer, London UK, nina_studer@hotmail.com

406



branded as a symbol of the «pathological normality» in the Maghreb by the colonial
medical and Psychiatric authors, as it proved, allegedly, the innate excessiveness
of North African Muslims.

Viele der orientalistischen Bilder, die in mancher Hinsicht den Maghreb
auch heute noch im populären Diskurs verkörpern, sind an Nahrungs-
mittel gebunden: Das Leben im Maghreb ist, wenn man Reiseberichten
und Memoiren von Exileuropäern glauben kann, irgendwo zwischen
süssem Tee und Alkoholverbot, Couscous und Ramadan zu verorten.
Auch wenn marokkanische Minze und generisch-maghrebinischer Cous-
cous heute fest in der europäischen Gastronomie verankert sind, noch
immer haftet ihnen eine gewisse Exotik an: Man trinkt einen t/ze a /0

mmfte oder isst einen cozzscozzs roya/ und schmeckt praktisch dm Onezzt.

Diese Identifikation des Maghrebs mit spezifischen Nahrungsmitteln und
deren gleichzeitige Exotisierung lassen sich bereits in den Kolonialquel-
len finden.

In diesem Artikel soll speziell der medizinische Diskurs um Tee und
dessen Konsum im kolonialen Maghreb analysiert werden. Als Quellen
dienen dazu sowohl allgemein medizinische als auch psychiatrische fran-
zösische Dissertationen, Artikel, Handbücher und Sitzungsberichte,
publiziert in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Vor allem das psy-
chiatrische Quellenmaterial wurde bereits in mehreren historischen
Publikationen untersucht, wenn auch der Teekonsum von den meisten
dieser Historikern nicht analysiert wurde.* Der koloniale Umgang mit
Tee wird hier in den Kontext dieser Untersuchungen gesetzt, die kolo-
niale Konstruktionen von kolonisierter Normalität als Abnormalität be-
handelten.^ Dieser Artikel soll als Beispiel für den sehr problematischen
diskursiven Umgang der Kolonialmedizin und -psychiatrie mit nord-
afrikanischer Normalität gelesen werden, der in diesem spezifischen
Fall darin mündete, dass der muslimische Teekonsum als morbide inter-
pretiert wurde.

1 Jean-Michel Begue, French Psychiatry in Algeria (1830-1962): from Colonial to
Transcultural, in: History of Psychiatry 7 (1996), S. 533-548; Alice Bullard, The Truth
in Madness, in: South Atlantic Review 66/2 (2001), S. 114-132; Franchise Jacob, La
psychiatrie franQaise face au monde colonial au XDC siecle, in: Decouvertes et explo-
rateurs: Actes du Colloque International (Bordeaux, 12.-14. Juni 1992), VIP Colloque
d'Histoire au Present, Paris 1994, S. 365-373; Richard Charles Keller, Colonial Madness.
Psychiatry in French North Africa, Chicago/London 2007. Richard Keller erwähnte die
Vorstellung eines übermässigen Teekonsums kurz in seinem Buch aus dem Jahr 2007
zur Kolonialpsychiatrie in Nordafrika. Siehe: Keller, Colonial Madness, S. 90.

2 Dieser Vorgang der Ausgrenzung wurde auch in anderen kolonialen Zusammenhängen
beobachtet. Siehe: Megan Vaughan, Curing their Iiis: Colonial Power and African
Illness, Cambridge 1991, S. 101.

SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3 407



Der Beginn des Interesses der französischen Kolonialmedizin am
maghrebinischen Teekonsum kann auf die 20er-Jahre des letzten Jahr-
hunderts zurückgeführt werden. Die Frage, ob der Konsum von Tee in
Nordafrika gesund sei, wurde vom ersten französisch ausgebildeten tune-
sischen Arzt, Bechir Dinguizli, im Jahr 1927 erstmals wissenschaftlich
behandelt/ Dinguizli hielt im März 1927 an der Acadera/e Ato/ona/e de
MedeaVze in Paris einen Vortrag mit dem Titel «Ein neues soziales Übel:
Teeismus in Tunesien». Darin präsentierte er seine Befürchtung, dass

Tunesien Gefahr lief, seine Bevölkerung an die Teesucht zu verlieren,
und dass das exzessive Teetrinken der Tunesier drohte, das Land zum
Stillstand zu bringend

Dinguizli übernahm in seinem Vortrag das Vokabular und die Vor-
Stellungen der Kolonialmacht und nahm die Diskussion um Tee als

Anlass, den «Eingeborenen» eine für Franzosen und gebildete Tunesier
offensichtliche Charakterschwäche zu attestieren. So behauptete er: «Ich
brauche nicht darauf hinzuweisen, meine Herren, dass der Eingeborene
in unserem Land, von Natur aus ein grosses Kind, das Gefühl der Mässi-

gung nicht kennt»/ Dinguizlis Aussagen zum Teekonsum der Tunesier
entsprachen den herrschenden Vorurteilen und wurden von französischen
Ärzten - vor allem von H. P. J. Renaud und E. Mazeres in ihren jeweiligen
Artikeln^ - bereitwillig übernommen. Die französischen Experten waren
mit dem von Dinguizli angesprochenen Exzess nur zu vertraut: Diese
Masslosigkeit aller Nordafrikaner zeigte sich angeblich in allen Aspek-
ten des französischen Kontaktes mit den Kolonisierten. So hätten die
Muslime vom zivilisierten Frankreich nur die Sünden übernommen und
konsumierten nun hemmungslos Alkohol/ Die Maghrebiner würden
nicht nur vom Koran eigentlich verbotene Getränke trinken, sondern

sogar zu hochprozentigem Formen von Alkohol wie Absinth greifen/

3 Bechir Dinguizli begann 1894 seine Arbeit im Höpital Sadiqi in Tunis. Nancy E. Gal-
lagher,Medicine and Power in Tunisia, 1789-1900, New York 1983, S. 94.

4 Bechir Dinguizli, Un nouveau fleau social: le theisme en Tunisie, in: Bulletin de
l'Academie Nationale de Medecine 97/3 (1927), S. 423-429, hier S. 425. Die Gründe für
diesen befürchteten Stillstand werden im Detail in diesem Artikel besprochen.

5 Dinguizli, Un nouveau fleau social, S.424. Alle Übersetzungen stammen von der Autorin.
6 Dinguizlis Vortrag und die Publikationen von Renaud und Mazeres werden diesem

Artikel im Folgenden als Grundlage dienen. Henri-Paul-Joseph Renaud, Y a-t-il une
question du the au Maroc?, in: Maroc Medical 80 (15. August 1928), S. 269ff.; E. Mazeres,
Existe-t-il veritablement une question de theisme, «fleau social» en Tunisie?, in: Tuni-
sie Medicale (Nov. 1936), S. 365-375.

7 Henri Duchene-Marullaz, L'hygiene des musulmans d'Algerie, These Medicale Uni-
versite de Lyon 1905, S. 65f.

8 Lucien Bertholon, Esquisse de l'anthropologie criminelle des Tunisiens musulmans, in:
Archives d'Anthropologie Criminelle et des Sciences Penales 4/22 (1889), S. 389-439,
hier S. 414; Blanche-Fanny-Marguerite Duplenne, Etüde sur la tuberculose chez les

408 Nina Salouä Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



Das maghrebinische Essen sei zu scharf^ und der Kaffee und Tee zu
süss2° Es war genau diese als angeboren konzipierte Masslosigkeit, die
das ansonsten als harmlos betrachtete Teetrinken in eine medizinische
Diagnose - den von Dinguizli definierten Tmsraws - verwandelte.^

Beim Titel von Dinguizlis Vortrag handelte es sich wahrscheinlich
um die erste schriftliche Erwähnung des Begriffes Teeismus im nord-
afrikanischen Kontext.^ Sowohl Dinguizlis Begrifflichkeit als auch die
von ihm dargestellte Dringlichkeit wurden umgehend von anderen
medizinischen Experten aufgegriffen und bestätigt. Die Ärztin Blanche-
Fanny-Marguerite Duplenne bemerkte zum Beispiel in ihrer Disser-
tation zur Tuberkulose in Tunesien aus dem Jahr 1927: «Müssen wir hier
den Alkoholismus bekämpfen? Er existiert in den grossen Städten, aber
im Verborgenen; vielleicht wäre es sinnvoller gegen den Missbrauch von
Tee zu kämpfen, der die arabische Rasse ausblutet und unterdrückt.»^
Die Tatsache, dass Duplennes Aufruf zum Kampf gegen den «Miss-
brauch von Tee» im selben Jahr wie Dinguizlis Vortrag stattfand, zeigt
einerseits, dass die in seinem Vortrag angesprochene Angst vor den Kon-
Sequenzen des Teeismus von den medizinischen Experten unmittelbar
verstanden wurde und andererseits, dass die Gefahren des übermässigen
Teekonsums in den Augen der französischen Kolonialmedizin sehr ernst

genommen wurden, wie durch Duplennes direkte Gleichsetzung von
übermässigem Teekonsum mit Alkoholismus gezeigt wurde.

Die grundlegende Frage - ob der Teekonsum der Nordafrikaner tat-
sächlich ungesund, potentiel gefährlich war oder Suchtpotenzial besass -
wird in diesem Artikel nicht gestellt, da die Vorstellung der Diagnose
Teeismus nicht als medizinische oder psychiatrische Realität, sondern als
diskursives Konstrukt der französischen Kolonialmedizin verstanden

indigenes musulmans en Tunisie, These Medicale Universite de Paris 1927, S. 20;
Duchene-Marullaz, L'hygiene des musulmans d'Algerie, S. 24; Camile-Charles Gervais,
Contribution ä l'etude du regime et du traitement des alienes indigenes d'Algerie au
point de vue medical et administrativ These Medicale Universite de Lyon 1907, S. 27.

9 Duplenne, Etüde sur la tuberculose chez les indigenes musulmans en Tunisie, S.73;
Duchene-Marullaz, L'hygiene des musulmans d'Algerie, S. 62.

10 Duchene-Marullaz, L'hygiene des musulmans d'Algerie, S. 67. In den Quellen zum
Teekonsum der Nordafrikaner wurde allerdings auch darauf eingegangen, dass süsser
Tee in Nordafrika eines der Hauptnahrungsmittel war. Dinguizli, Un nouveau fleau
social, S. 425; Renaud, Y a-t-il une question du the au Maroc?, S. 269; Mazeres, Existe-t-
il veritablement une question de theisme, «fleau social» en Tunisie?, S. 368.

11 In den Quellen wird der Begriff Teeismus analog zu Alkoholismus, und
benützt.

12 Eine Diskussion um die gesundheitlichen Konsequenzen des Teetrinkens, z.T.unter
der Bezeichnung teß/sra, war bereits im 18. und frühen 19. Jahrhundert in England
geführt worden. Roy Moxham, Tea. Addiction, Exploitation, and Empire, New York
2003, S. 22 f. und 32 f.

13 Duplenne, Etüde sur la tuberculose chez les indigenes musulmans en Tunisie, S. 74.

SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3 409



wird. Das Aufkommen, die Verbreitung und die kausalen Hintergründe
dieses Konstruktes sollen in ihren Kontext gesetzt und analysiert werden.
Einleitend soll auch geklärt werden, wie viel Tee überhaupt in den ver-
schiedenen Kolonien Nordafrikas konsumiert wurde - oder genauer ge-
sagt: wie viel Tee die Nordafrikaner nach der Wahrnehmung der Kolo-
nialmedizin konsumierten. Genaue Zahlen sind im Kontext dieses
Artikels weniger wichtig als die Interpretation der Menge - das heisst

Interpretationen der Schnelligkeit der Verbreitung und der enormen
Zunahme des Teekonsums - im Quellenmaterial. Diese historische Ver-
ankerung des Konstruktes erlaubt Schlüsse sowohl über koloniale Tro-
pen (wie zum Beispiel über die bereits erwähnte Vorstellung der nord-
afrikanischen Masslosigkeit), als auch über die Wandelbarkeit und die
inhärenten Ungenauigkeiten von solchen kolonialen wissenschaftlichen
Konstrukten.

Teekonsum in Nordafrika vor der Diagnose Teeismus

Das französische Interesse am maghrebinischen Teekonsum muss im
Kontext der Suche von französischen Siedlern nach geeigneten Geträn-
ken in den klimatischen Bedingungen der Kolonien gesehen werden. Der
französische Arzt Witold Lemanski fragte sich zum Beispiel in seinem
«Handbuch für europäische Siedler in den Kolonien» aus dem Jahr 1902:
«Was trinkt der zivilisierte Mensch?»^ Es ging Lemanski bei dieser
Frage nicht per se um die Definition von z/v/fo/erten oder unz/v/fis/erten
Getränken, sondern darum, welche Getränke in den Kolonien gesund
waren und welche unerwartete körperliche und mentale Probleme mit
sich ziehen konnten.

Es lassen sich in den medizinischen Quellen praktisch keine Hin-
weise zum Teekonsum der europäischen Siedler Nordafrikas finden.
Frankreich war kein Teeland - ganz im Gegensatz zu anderen Ländern,
wie zum Beispiel England oder Russland. Tee, in Frankreich eingeführt
in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, war zwar zeitweise sehr beliebt
beim französischen Adel, diese Begeisterung weitete sich aber nicht auf
andere soziale Klassen aus. Schon zu Beginn des 18. Jahrhunderts tran-
ken auch die adligen Franzosen wieder weniger Tee und mehr Wein und
stürzten sich auf neue Modegetränke wie Trinkschokolade und Kaffee.^

14 Witold Lemanski, Hygiene du colon, ou vade-mecum de l'europeen aux colonies, Paris
1902, S. 75.

15 Moxham, Tea, S.24; Tom Standage, A History of the World in Six Glasses, New York
2006, S. 187; Victor Henry Mair, Erling Höh, The True History of Tea, London 2009, S. 177.

410 Nina Salouä Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



Lemanski beschrieb in seinem Handbuch für europäische Siedler
Tee als grundsätzlich gesundes Getränk und definierte Tee als «aufre-
gendes und anregendes Getränk, das in England, Russland und Nord-
amerika oft verwendet wird, wo es beliebt [und] billig ist und [gesund-
heitlich] den grössten Dienst erweist».^ Solche einleitende Definitionen
fehlten in seiner Diskussion der Tauglichkeit von anderen Getränken, die
er in seinem Handbuch aufführte. Lemanski ging offenbar nicht davon

aus, dass seine Leser - angehende koloniale Siedler - vertraut mit Tee

waren. Er erklärte weiter, dass Tee in den tropischen und subtropischen
Kolonien weniger förderlich sei als in kalten Ländern. Entsprechend
schlug er vor, den Tee kalt zu trinken: «Für den täglichen Gebrauch in
den warmen Ländern, wird man den Tee bereitwillig kalt trinken; dies
ist ein praktischer und angenehmer Weg, um Wasser zu trinken, das be-
stimmt abgekocht worden ist.»^ Der grösste Vorzug des Getränkes Tee
lag, in Lemanskis Sicht, genau in diesem Punkt: Das Getränk als solches

war weder gut noch besonders heilsam, aber Tee war immer abgekoch-
tes Wasser und deswegen förderlicher als die meisten Alternativen. Die
Passage zu Tee in Lemanskis Handbuch muss in erster Linie als Aufruf
zum Wassertrinken gelesen werden. Lemanskis Versuch, widerwillige
Siedlern, die lieber Kaffee, Wein und Spirituosen tranken, von den Vor-
teilen des Tees zu überzeugen, blieb im Wesentlichen jedoch erfolglos.^

Wie erwähnt ist Tee heutzutage ein Symbol für Nordafrika und für
den Nahen Osten und wird als durch und durch muslimisches Getränk
verstanden. In modernen Texten zur Teegeschichte wird oft argumentiert,
dass Tee in den verschiedenen muslimischen Ländern des Mittelmeer-
raums so beliebt ist, weil im Islam alkoholische Getränke verboten waren
und die Tauglichkeit von Alternativen, wie zum Beispiel Kaffee, von mus-
limischen Gelehrten diskutiert wurdet In diesen Texten zum Teekonsum

16 Lemanski, Hygiene du colon, ou vade-mecum de l'europeen aux colonies, S. 97.
17 Ebd., S. 97. Sehr ähnliche Aufrufe zum Teekonsum lassen sich in Rossignols Buch zur

Militärhygiene aus dem Jahr 1857 und in Jules Braults Buch zur Siedlerhygiene in den
afrikanischen Kolonien Frankreichs aus dem Jahr 1900 finden. Jacques-FranQois-Remy-
Stanislas Rossignol (de Gaillac), Traite elementaire d'hygiene militaire, Paris 1857,
S. 77f.; Jules Brault, Hygiene et prophylaxie des maladies dans les pays chauds.
L'Afrique franQaise, Paris 1900, S. 23.

18 Siehe auch: Adolphe Armand, L'Algerie medicale. Topographie, climatologie, patho-
genie, pathologie, prophylaxie, hygiene, acclimatement et colonisation, Paris 1854, S. 445,
FN1.

19 Mair, Höh, The True History of Tea, S. 12 und 155f.; Standage, A History of the World
in Six Glasses, S. 138f. Sowohl in den Kolonialquellen als auch in der Sekundärlitera-
tur wurde normalerweise nicht darauf eingegangen, dass auch das Teetrinken nicht
unbestritten war. Der bereits erwähnte Arzt E. Mazeres bezog sich in seinem Artikel
aus dem Jahr 1936 auf tunesische Imame, die im Jahr 1933 von der Kolonialregierung
dazu aufgerufen worden waren, sich gegen Tee auszusprechen. Diese Imame argu-

SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3 411



im Maghreb wird jeweils zwischen den verschiedenen Ländern unter-
schieden: Tunesien und Marokko gelten klar als Teeländer, während
Algerien als Kaffeeland beschrieben wird.^ Diese Unterscheidung zwi-
sehen den verschiedenen Maghrebländern kann man auch in den kolo-
nialen Quellen finden.

Für den bereits erwähnten Arzt H.P.J.Renaud, der im Jahr 1928
einen Text zum Problem des Teeismus in Marokko verfasste, war Tee
traditionell ein marokkanisches Getränk, ganz im Gegensatz zu den
anderen maghrebinischen Ländern:

Es gibt keinen Schriftsteller, der Marokko besucht hat, der sich nicht in sei-

ner Reiseerzählung über die Popularität äussern würde, die der Tee in der in-
digenen Gesellschaft geniesst; der nicht selbstzufrieden die Rituale, die die
Zubereitung dieses Nationalgetränks umgeben, beschreibt, und der nicht die
Bedeutung des [Tee-]Konsums [in Marokko] der Seltenheit des Tees, bis in
diese letzten Jahre, bei den Eingeborenen des Restes von Nordafrika gegen-
überstellt.^

Das vielbeschriebene marokkanische «Nationalgetränk» wurde also,
nach Renaud, in den anderen Gebieten des Maghrebs im Jahr 1928 erst
seit kurzer Zeit konsumiert. Renaud wies aber auch darauf hin, dass
selbst die im 20. Jahrhundert so offensichtliche Beliebtheit des Tees in
Marokko keine lange Tradition hatte. Zur Untermauerung dieser Aus-
sage zitierte er verschiedene Quellen aus dem 17. Jahrhundert, die be-

sagten, dass Tee zu dieser Zeit in Marokko noch unbekannt gewesen sei.

Die Einführung von Tee führte er auf das 18. Jahrhundert zurück. Die-
ser war zu dieser Zeit allerdings noch ein importierter Luxusartikel, der
nur für die reichsten Familien des Landes bestimmt war. Die breite Be-
völkerung konnte sich Tee damals noch nicht leisten. Renaud beschrieb,
dass die Mengen des importierten Tees erst im 19. und 20. Jahrhundert
dank sinkender Preise sowohl von Tee als auch von Zucker stiegen,^ und
dass im Jahr 1925 Französisch-Marokko 5 300000 kg Tee importierte.^

mentierten, dass Tee nicht getrunken werden sollte, da es im Koran nicht ausdrücklich
als Getränk erwähnt worden war. Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de
theisme, «fleau social» en Tunisie?, S. 369f.

20 Mair und Höh schrieben 2009, dass alle Länder des Nahen Ostens und Nordafrikas um
1960 bereits Teeländer waren, ausser Algerien und Israel, in denen man mehr Kaffee
als Tee konsumierte. Mair, Höh, The True History of Tea, S. 163.

21 Renaud, Y a-t-il une question du the au Maroc?, S. 269.
22 Ebd., S. 269.
23 Ebd., S.270. Auch in der Sekundärliteratur wird von einem starken Anstieg des

Teekonsums in Marokko gesprochen. Mair und Höh beispielsweise erklärten, dass

um 1880 ca. 430000 Pfund Tee nach Marokko importiert wurden, und dass diese
Zahl bis um 1910 bereits auf ca. 5500000 Pfund angestiegen war. Mair, Höh, The True
History of Tea, S. 160.

412 Nina Salouä Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



Die Entwicklung Tunesiens zu einem Teeland begann nach franzö-
sischen Quellen viel später. Der Arzt E. Mazeres, der im Jahr 1936 die
Frage stellte, ob es in Tunesien wirklich ein Problem des Teeismus als
«soziales Übel» gebe - ein direkter Bezug auf den Titel von Dinguizlis
Vortrag aus dem Jahr 1927 - argumentierte, dass Tee erst seit dem italo-
türkischen Krieg von 1911/12 über Tripolitanien nach Tunesien impor-
tiert worden sei.** Dinguizli selbst hatte in seinem Vortrag erwähnt, dass

Tee erst seit dem Jahr 1914 über Tripolitanien nach Tunesien importiert
wurdet Obwohl es unwahrscheinlich erscheint, dass in Tunesien vor
dem Ersten Weltkrieg kein Tee konsumiert wurde - im Gegensatz zu den
anderen Ländern Nordafrikas - wurde dies von den kolonialen Autoren
als Tatsache hingenommen. Sowohl Dinguizli als auch Mazeres interpre-
tierten Tee als fremdes Produkt, das zudem anfänglich ins Land ge-
schmuggelt worden war. Alle kolonialen Autoren betonten, dass, nach
dieser ersten illegalen Einführung, sich das Getränk Tee sehr schnell in
Tunesien verbreitete. Dinguizli behauptete, dass Tee «unsere Sitten mit
der Schnelligkeit eines Blitzes» durchdrungen hattet In der kolonialen
Wahrnehmung war Tee in den späten 20er-Jahren des 20. Jahrhunderts
in Tunesien bereits omnipräsentV

Im Zusammenhang mit Algerien wurde Tee in den Quellen nur
äusserst selten erwähnt, was der modernen Auffassung von Algerien als
Kaffeeland zu entsprechen scheint. Es lassen sich aber auch Quellen fin-
den, die beweisen, dass auch in Algerien verschiedene Formen von Tee
konsumiert wurden. Der Arzt Henri Duchene-Marullaz schrieb zum
Beispiel in seiner Dissertation zu Algerien aus dem Jahr 1905, dass

Algerier neben Kaffee auch einen etwas faden Tee tranken «zubereitet
entweder mit dem Tee aus China oder Indien, oder mit einer Art Klet-
terpflanze, die in den Feldern geerntet wird; dies ist der arabische Tee,
der nicht mehr hergibt als ein ziemlich geschmackloser Kräutertee».^ In

24 Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de theisme, «fleau social» en Tunisie?,
S. 367f.

25 Dinguizli, Un nouveau fleau social, S. 423. Renaud betonte, dass sich nach 1912 Tee
innerhalb von «vier oder fünf Jahren» in der ländlichen Bevölkerung Tunesiens aus-
gebreitet hatte. Renaud, Y a-t-il une question du the au Maroc?, S. 270.

26 Dinguizli, Un nouveau fleau social, S. 423.
27 Diese koloniale Wahrnehmung wurde auch von den Statistiken unterstützt: Der Tee-

import nach Tunesien stieg zwischen 1917 und 1935 von 100000kg auf 1480000 kg an.
Renaud, Y a-t-il une question du the au Maroc?, S. 270. Siehe auch: Dinguizli, Un nou-
veau fleau social, S.426; Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de theisme,
«fleau social» en Tunisie?, S. 366 und 370.

28 Duchene-Marullaz, L'hygiene des musulmans d'Algerie, S. 68.

SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3 413



einer weiteren Passage seiner Dissertation schrieb Duchene-Marullaz
sogar, dass die Algerier «eine Unmenge Tee» konsumierten.^

Unabhängig von der konsumierten Menge wurde der Teekonsum in
den medizinischen Kolonialquellen zum Maghreb entweder im Kontext
des muslimischen Heims oder des Kaffeehauses beschrieben. Beides
waren Orte, zu denen Franzosen keinen Zugang hatten oder in die sie

aus sittlichen Gründen nicht gehen wollten. Die kolonialen Ärzte waren
die einzigen Europäer, die aufgrund ihrer Patientenbesuche einen be-
schränkten Zugang in die Häuser der Kolonisierten hatten.^ Dieser ein-
geschränkte Zugang zum Haus liess jedoch Platz für die Mystifizierung
dessen, was hinter den geschlossen Türen lag, und anscheinend selbst
dessen, was dort getrunken wurde. Tee wurde oft im Zusammenhang
mit den pikanten Thematiken, die den Harem in der europäischen
Phantasie umgaben, erwähnt: Im Kontext von Eifersucht,^ lesbischen
Beziehungen^ und Magie^ lassen sich Hinweise auf teetrinkende Frauen
im Harem finden. Analog zu dieser Exotisierung des Teekonsums im
Harem war auch das arabische Kaffeehaus mehr als nur ein Ort, an
dem man Kaffee und vor allem auch Tee trank. Die Kaffeehäuser wur-
den zu Orten, die mit Laster umgeben waren und die durch die Assozia-
tion von eigentlich unabhängigen Phänomenen verwerflich wurden. Das
Bild der Kaffeehäuser Nordafrikas wurde in den Quellen von Alkohol-
und Haschischkonsum dominiert;^ von Vorstellungen von freizügigen

29 Ebd., S. 65.
30 Viele koloniale Autoren betonten, dass selbst Kolonialärzte keinen Zugang zu den

Heimen und somit zu muslimischen Frauen hatten. Siehe z. B.: Armand Richardot, Les
pratiques medicales des indigenes de l'Algerie, These Medicale Universite de Toulouse
1896, S. 57; Hubertine Auclert, Les femmes arabes en Algerie, Paris 1900, S. 25.

31 Die Ärztin Renee Lacascade schrieb im Jahr 1922, dass sich in den Harems Marok-
kos Eifersuchtsdramen über Pfefferminzteegläser hinweg abspielten. Renee Lacascade,
Puericulture et colonisation. Etüde sur la puericulture au Maroc. Aper$u du röle colo-
nisateur que peut jouer la femme medecin dans les pays d'occupation, These Medicale
Universite de Paris 1922, S. 13.

32 Im Jahr 1917 beschrieb Ahne Reveillaud de Lens in ihrem Buch zu Harems in Marokko
die Möglichkeiten der lesbischen Liebe unter den von ihren Ehemännern eingesperrten
Musliminnen. In ihren Ausführungen schrieb sie über einen imaginären Harem, in dem
eine der Frauen ihre «Favoritin» als Zeichen ihrer Liebe mit «Zucker und Tee versorgte».
Ahne Reveillaud de Lens, Le Harem entr'ouvert, Casablanca 2009 (1919), S. 184.

33 Die Psychiaterin Suzanne Ta'ieb beschrieb den Fall einer algerischen Frau, die in die
psychiatrische Anstalt von Blida-Joinville aufgrund von neurosyphilitischer Demenz mit
Halluzinationen und Wahnvorstellungen eingeliefert wurde. In der Auffassung der
Patientin war sie von ihrem Mann verlassen worden, nachdem er von «Hexen» durch
eine Tasse Tee verzaubert worden sei. Suzanne Ta'ieb, Les idees d'influence dans la pa-
thologie mentale de l'indigene nord-africain. Le röle des superstitions, These Medicale
Universite d'Alger 1939, S. 122f.

34 Bspw.: Gervais, Contribution ä l'etude du regime et du traitement des alienes indigenes
d'Älgerie au point de vue medical et administrativ S. 27.

414 Nina Salouä Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



Sängerinnen^ und muslimischer Prostitution.^ Natürlich wurde in Rea-
lität Tee auch ausserhalb dieser Orte, deren Beschreibungen mehr auf
kolonialen Phantasien als auf gelebter Wirklichkeit aufgebaut waren, ge-
trunken: In Läden und auf Feldern, in Fabriken und auf Märkten wurde
Tee konsumiert. Tee war - ausserhalb des Kolonialdiskurses - nicht an
bestimmte Orte gebunden.

Zusammenfassend kann man sagen, dass die Franzosen weder in
Frankreich noch in den Kolonien Tee konsumierten, dass in Marokko
viel mehr Tee getrunken wurde als in Tunesien - und vermutlich auch
in Algerien - und dass Tee besonders interessant war für die kolonialen
Autoren, weil er an verruchten und geheimnisvollen Orten getrunken
wurde. Der Teekonsum der Nordafrikaner wurde durch die Bindung an
diese halb fragwürdigen, halb begehrten - aber immer eindeutig unbe-
kannten - Orte klar exotisiert und versinnlicht. Zusätzlich steht diese

von den Kolonialärzten und -psychiatern vorgeschlagene Bindung des
Teekonsums an Orte, über die die Autoren - gewollt oder ungewollt -
nur wenig direkte Kenntnisse hatten, ihre beanspruchte Autorität zum
Teeismus selbst in Frage.

1925: Das Aufkommen eines Konstruktes

Obwohl bereits vor den 1920er-Jahren über Tee im Maghreb geschrie-
ben worden war, kam die Vorstellung eines übermässigen Teekonsums
erst um 1925 auf. In seinem Artikel gab Mazeres eine Übersicht über die
historische Entwicklung der Diskussion um das Teeproblem Tunesiens
und erwähnte, dass im Jahr 1925 die «Nachteile des Teemissbrauchs»
zum ersten Mal im Grossen Rat Tunesiens angesprochen worden waren.^
Der Grosse Rat befasste sich in seiner jährlichen Sitzung im Dezember
1926 mit diesem Problem - allerdings anscheinend noch nicht unter der
Bezeichnung Teeismus, die, wie erwähnt, erst in Dinguizlis Vortrag aus
dem Jahr 1927 vorgeschlagen wurde. Ein französischer Siedler, den
Mazeres als Herrn Malcor identifizierte, warnte in dieser Sitzung vor
dem rasant steigenden Teekonsum unter den Muslimen Tunesiens und

35 Bspw.: Bertholon, Esquisse de l'anthropologie criminelle des Tunisiens musulmans, S. 414.
36 Bspw.: Louis-Joseph-Pierre Koziell, Hygiene de quelques quartiers d'Alger, These

Medicale Universite de Bordeaux 1897, S. 23.
37 Der tunesische Graud Couse// bestand aus einer französischen und einer tunesischen

Kammer und bewilligte unter anderem das tunesische Budget. Robert Brunschvig,
«Tunisia», in: First Encyclopaedie of Islam 1913-1936, Bd. 8, Leiden 1987, S. 847-868,
hier S. 860.

SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3 415



beklagte sich über die «Gefahren des Teemissbrauchs in den ländlichen
indigenen Gesellschaften».^

Aufgrund eines Gesuchs der französischen Regierung Tunesiens
unter genera/ (und späterem französischen Premierminister)
Pierre-Etienne Flandin wurden parallele Untersuchungen zum Tee-
konsum in allen drei maghrebinischen Kolonien durchgeführt.^ Am
8. Februar 1927 wurde eine erste Untersuchung zum Teekonsum in
Tunesien drei verschiedenen Expertengruppen übertragen, die das Pro-
blem von ihrem jeweiligen Standpunkt aus begutachten sollten: die Con-
tro/ewrs C/v/fe, die Mederns' de Co/orasarfoft und die AwfonYßs Zud/gmev
Diese sollten, nach einem Rundschreiben der französischen Kolonial-
regierung in Tunesien, sowohl «den Ursprung, die Ursachen, die Schwere
und die Folgen des Teekonsums, wir würden sogar sagen, dieser Manie,
als auch die Wege, sie zu beheben» untersuchen.^ Die Wahl von «Manie»
als Beschreibung des Verhaltens der Tunesier in diesem Rundschreiben
ist sicherlich kein Indiz einer professionellen Diagnose: Die Verfasser
stammten aus der Administration und nicht aus der Psychiatrie. Trotzdem
bestimmte diese lapidare Bezeichnung in vielerlei Hinsicht den Ton für
den Umgang mit dem Teeproblem Tunesiens - oder äusserte eine bereits
im Raum stehende Stimmung in der Bevölkerung.

Nach Renaud existierte zu diesem Zeitpunkt bereits eine Alarmstim-
mung sowohl in der Siedlerbevölkerung Tunesiens als auch bei «Musli-
men der aufgeklärten Klasse».^ Diese Alarmstimmung wurde gefördert
durch eine rege Diskussion in den Zeitungen Tunesiens um das Problem
des muslimischen Teemissbrauchs.^ Zusätzlich griff die öffentliche Dis-
kussion um Tee, wie Renauds Stellungsnahme zeigt, bereits in den Jah-
ren 1927/28 von Tunesien auf Marokko über. Die medizinischen Exper-
ten waren sich jedoch einig, dass Teeismus in Marokko nicht existierte.
Bereits Dinguizli hatte betont, dass der Teekonsum in der Teenation
Marokko keine Opfer forderte,^ und auch Mazeres definierte Teeismus
in seinem Artikel als rein tunesisches Problem. Er betonte:

38 Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de theisme, «fleau social» en Tunisie?,
5.366.

39 Renaud, Y a-t-il une question du the au Maroc?, S. 270.
40 Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de theisme, «fleau social» en Tunisie?,

5.367.
41 Renaud, Y a-t-il une question du the au Maroc?, S. 270.
42 Renaud erwähnte z. B. Artikel zum Thema in der Depec/ie Co/on/ß/e vom 16. Januar 1927

und vom 26./27. August 1928. Renaud, Y a-t-il une question du the au Maroc?, S. 270, FN1.
Vgl. auch: Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de theisme, «fleau social» en
Tunisie?, S. 367.

43 Dinguizli, Un nouveau fleau social, S. 425.

416 Nina Salouä Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



dass man nirgendwo sonst, in keinem Land der Welt, je wertend davon [von
Teeismus] gesprochen hat, [da] niemand [zuvor] im Teekonsum - selbst
im missbräuchlichen - eine öffentliche Gefahr gesehen hat. Insbesondere
Marokko, ein Land, das ein grosser Teekonsument ist, behauptet, dieses
Problem nicht zu kennen.^

In Tunesien jedoch war Teeismus in den Augen der kolonialen Experten
eindeutig ein Problem, das die französische Kolonialregierung aktiv be-
kämpfen musste: In seinem eingangs erwähnten Vortrag im März 1927

an der Acadera/e Aariona/e de MedeaVze in Paris zählte Dinguizli ner-
vöses Zittern, Amnesie, Herzrasen, Arteriosklerose, Sehstörungen, eine
tiefe Nervosität^ und eine Abnahme der Geburtenrate''*' als Symptome
des Teeismus auf. Dinguizli verglich in seinem Vortrag diese Symptome
ausserdem explizit mit denen, die «Haschisch- und Drogensüchtige» auf-
wiesen.^ Trotz dieser Liste spezifischer schwerwiegender Symptome
wurden von den Kolonialärzten jedoch nicht viele Fälle von Teeismus ge-
meldet und dokumentiert: Mazeres räumte 1936 ein, dass die Ärzte in
Tunesien «nur eine sehr begrenzte Anzahl von Symptomen einer Tee-
Vergiftung [meldeten], und [auch] dies nur bei gewissen Einzelpersonen».^
Die medizinische Realität widersprach also der in den Texten immer
wieder betonten Dringlichkeit des Konstruktes.

Die Dringlichkeit war allerdings - auch wenn der Kolonialdiskurs da-
rauf bestand - nicht in erster Linie medizinisch. Dinguizli sprach bereits
in seinem Vortrag ökonomisch-soziale Konsequenzen des Teeismus an,
die Bocage in seinem Bericht zu Dinguizlis Vortrag für die Zeitschrift
Timw/e Med/ca/e wie folgt zusammenfasste:

Die Eingeborenen, fügsam wie sie waren, werden aufgeregt und leidenschaft-
lieh, verlieren ihren Sinn für Sparsamkeit, ihre Liebe zur Arbeit, verkaufen ihre
Arbeitswerkzeuge und sogar den Besitz ihrer Familie, um die neue Leiden-
schaft für Tee zu befriedigen. Die indigenen Arbeitskräfte werden schwierig

44 Diese Informationen zu Marokko zog Mazeres aus einem Bericht, der im Jahr 1929
unter dem Titel «Gibt es ein Teeproblem in Marokko?» veröffentlicht worden war.
Dieser Artikel war Teil der parallelen Untersuchungen zu Tee in den drei Maghreb-
kolonien. Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de theisme, «fleau social»
en Tunisie?, S.365f. Angaben im Text: «Y a-t-il une question du the au Maroc?», in:
Bulletin du Syndicat Medical Fran£ais de Tunisie 2 (1929), S. 15.

45 Dinguizli, Un nouveau fleau social, S. 425.
46 Ebd., S. 426. Siehe auch: Andre Bocage, Bericht zur Sitzung der Academie de Medecine

(29. März 1927). Le theisme en Tunisie, in: Presse Medicale 27 (2. April 1927), S.421;
Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de theisme, «fleau social» en Tunisie?,
S. 366f.

47 Dinguizli, Un nouveau fleau social, S. 425.
48 Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de theisme, «fleau social» en Tunisie?,

S.368.

SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3 417



[zu handhaben] und ihre Leistungen nehmen deutlich ab, da die Araber eher
ihre Lebensmittelrationen senken, als den Tee zu opfern.^

Der Teekonsum der Tunesier führte also angeblich zu einem Verlust
«indigener Arbeitskräfte», was wiederum wirtschaftliche Probleme für
französische Siedler verursachte. Dieser ökonomische Verlust wurde von
Dinguizli darauf zurückgeführt, dass die Tunesier nächtelang Tee tran-
ken, was gleichzeitig durch den Mangel an Ruhe zu einem Erschöpfungs-
zustand und durch den Überkonsum von Tee zu einer Art Vergiftung
führte.^ Auch Mazeres betonte 1936, dass die Tunesier ihre Nächte tee-
trinkend verbrachten, was sie

einerseits arbeitsuntauglich macht und andererseits in ihnen, vor allem in den
Unterernährten, die auf dem Land zahlreich sind, einen Zustand von orga-
nischem Mangel auslöst, der sie in einen verringerten Widerstand gegenüber
den endemischen oder endemo-epidemischen Krankheiten versetzt, die so
häufig sind in diesen Land. Daraus folgt ein Zustand, der die Quantität und
Qualität der Arbeit, vor allem der landwirtschaftlichen Arbeit, wahrschein-
lieh beeinflusst.^

Diese finanziellen Bedenken der französischen Arbeitsgeber in Tune-
sien dominierten die Diskussion um Teeismus von Anfang an. Trotz die-
sem wirtschaftlichen Hintergrund wurde das Problem hauptsächlich
medizinisch formuliert, wie das Zitat Mazeres' zeigt. Die Minderung der

Arbeitsleistung, die angeblich aus dem Teekonsum resultierte, wurde
zurückgeführt auf organische Schäden, verursacht durch Teekonsum -
und nur zweitrangig auf soziale Probleme wie die weitverbreitete Unter-
ernährung. Ferner wurden Charaktereigenschaften, wie zum Beispiel die
starke Erregbarkeit der Teetrinker und deren angebliche Kompromiss-
losigkeit in der Teebeschaffung, als medizinische Konsequenzen einer
weitverbreiteten Sucht definiert.

Aufgrund dieser medizinischen und wirtschaftlichen Konsequenzen
des Teeismus wurden drastische Massnahmen vorgeschlagen, die Mazeres
wie folgt zusammenfasste: Die Contrd/e«r.s' C/v/fe sprachen sich für «die
Schliessung der illegalen Lokale, das Verbot, Tee in maurischen Cafes

zu verkaufen, für Massnahmen zur öffentlichen Bildung» und für eine
«Restriktion des Teekonsums durch Erhöhung der Zolltarife und vor

49 Bocage, Le theisme en Tunisie, S. 421. Siehe auch: Dinguizli, Un nouveau fleau social,
S.427.

50 Ebd., S. 427.
51 Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de theisme, «fleau social» en Tunisie?,

S.375.

418 Nina Salouä Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



allem durch die Schaffung eines staatlichen Teemonopols» aus.^ Die
Mez/ed/zs de Cofozzdarfozz und die AzztonYd /zzz/zgdz&s' stimmten diesen
Vorschlägen zu. Eine Einschränkung des Teekonsums schien auch aus
den Perspektiven ihrer Berufe notwendig und konnte ihrer Meinung
nach am einfachsten erreicht werden durch «die Errichtung eines Mono-
pols oder durch das ausschliessliche Verkaufsrecht [von Tee] in Apothe-
ken unter Vorweisung eines Rezepts».^

Das tunesische Finanzministerium lehnte am 17. Oktober 1927 die
Schaffung eines staatlichen Teemonopols jedoch aus Kostengründen ab,
und implementierte stattdessen am 7. März 1929 ein Vignettensystem,
durch das sämtlicher in Tunesien verkaufter Tee von der Regierung
kontrolliert, besteuert und abgestempelt werden sollte.^

1932: Die Weiteraufnahme eines Konstruktes

Diese weitgreifenden und diversen Massnahmen, die der ersten offiziel-
len Untersuchung folgten, schlugen jedoch allesamt fehl. Wie bereits er-
wähnt, stieg der Teekonsum in Tunesien in den frühen 1930er-Jahren
weiterhin an. Das Problem des Teeismus wurde deswegen im Jahr 1932
wieder aufgegriffen, angetrieben durch ein Rundschreiben der Confro/e
des Affaires /ndigenes vom 8. Januar 1932, in dem auf die Gefahren die-
ses «sozialen Übels» erneut aufmerksam gemacht wurde. In diesem
Rundschreiben wurde berichtet, dass lokale muslimische Beamte eine
staatliche Beschränkung des Teeverkaufs und -konsums - ja, gewisse
Stimmen sogar ein totales Verbot - gefordert hatten, da «unterernährte
Menschen mehr von ihren knappen Ressourcen als je zuvor ausgaben,
um Tee und Zucker zu kaufen».^ Dieser Vorfall löste in der tunesischen
Presse eine neue Diskussion um Teemissbrauch aus.^ Im Laufe des Jah-

res stieg der Druck auf die Regierung und am 28. November 1932 wurde
eine zweite staatliche Untersuchung angeordnet und eine offizielle Kom-
mission gegründet, die sich der Untersuchung der Teefrage widmen
sollte. Diese im Jahr 1933 zusammengestellte Kommission bestand aus

Repräsentanten der Regierung und der Handelskammern sowie mehreren

52 Mazeres, Existe-t-il veritablement une question de theisme, «fleau social» en Tunisie?,
S.369.

53 Ebd., S.369.
54 Ebd., S. 370.
55 Ebd., S. 372. Ein völliges Teeverbot war nicht möglich - auch aufgrund des Protestes so-

wohl von französischen Händlern als auch international. Die Teenation England sprach
sichz. B.klar gegen die Einführung einer Teebeschränkung in Tunesien aus. Ebd., S. 370.

56 Mazeres erwähnte Artikel zum Thema in der Zeitschrift Twn/s/e Eranfö/se vom 30. Juni,
2. Juli, 15. Juli und 10. Oktober 1932. Ebd., S. 372, FN 1.

SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3 419



Ärzten - darunter Mazeres als Vertreter der französischen und Dinguizli
als Vertreter der tunesischen ÄrzteV Dinguizli wurde von der Kommis-
sion mit der Aufklärung der tunesischen Bevölkerung über die Gefahren
der falschen Teezubereitung beauftragt - was Mazeres in seinem Artikel
als «Kreuzzug» bezeichnete.^

Bei der Frage nach einem gesunden oder ungesunden Teekonsum
verglich die Untersuchungskommission die Methoden der m/ks/on und
der decocrfon - also die Methode, Tee für eine kurze Zeit in bereits ge-
kochtes Wasser zu geben (m/ksfo») und diejenige, den Tee mit dem Was-
ser selbst zum Kochen zubringen (decocrion). Mazeres betonte, dass nur
der Konsum von «gekochtem» Tee Risiken mit sich bringe:

Sie [die Kommission] meinte, dass, wenn Tee regelmässig in grossen Mengen
und /m geFoc/ztezz konsumiert werde, [dann] könnte dies unbestrit-
tene physiologische Störungen verursachen, deren Art und Bedeutung jedoch
schwierig zu bestimmen waren, [sowohl] aus individueller [als auch] kollek-
tiver Perspektive; [wenn Tee] aber modert zu sich genommen wird m der
Form emer /zz/kvdm, dann stellt er im Wesentlichen ein hygienisches Getränk
dar."

In seinem Schlusswort betonte Mazeres noch einmal, dass Tee, wenn
richtig zubereitet, «als solcher hervorragend ist, [ein Getränk] das weit-
weit von Millionen Menschen aller Rassen und Farben benutzt wird, in
allen Klimazonen und in allen Breitengraden, und das nur schädlich wird
durch die Ignoranz derer, die es in diesem Land benutzen».^

Die medizinischen Probleme des Teeismus in Tunesien und das

gleichzeitige Fehlen ähnlicher Störungen in anderen Teenationen konn-
ten also durch die spezifische Art der Teezubereitung in Tunesien und die
angebliche Ignoranz der Teekonsumenten erklärt werden. Ein Erlernen
richtiger Teezubereitung würde die Tunesier demnach vor Teeismus
schützen. Dinguizli erklärte in einem Vortrag aus dem Jahr 1933 in der
K/m/dowma, einer Schule in Tunis, dass «wenn die Tunesier ihren Tee
nach englischer, chinesischer oder selbst marokkanischer Art trinken
würden, er ihnen nicht schaden würde».^ Dinguizlis Hinweis, dass man
die gesunde Teezubereitung a /fn/Lsfon von anderen Ländern wie Eng-

57 Ebd., S. 372.
58 Ebd., S. 374.
59 Ebd., S. 373. Hervorhebung im Original.
60 Ebd., S. 377. Der Gründer der psychiatrischen Fco/e FA/ger, Antoine Porot, wieder-

holte diese Auffassung einer gefährlichen Teezubereitung (rFcochon) in Tunesien in
einem Artikel aus dem Jahr 1943. Antoine Porot, L'oeuvre psychiatrique de la France
aux colonies depuis un siecle, in: Annales Medico-Psychologiques 1 (1943), S. 356-378,
hier S. 377.

61 Ebd., S.374f.

420 Nina Salouä Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



land, China und selbst Marokko übernehmen sollte, ist ebenfalls inter-
essant: Das seltsame Ausbleiben von Teeismus im Teeland Marokko
konnte in Dinguizlis Augen alleine durch die Art der Teezubereitung er-
klärt werden. Seine Argumentation ist allerdings falsch, da damals wie
heute auch in Marokko der Tee im Wasser gekocht (en r/ecocüo») wird/'-

Die Wandelbarkeit von Teeimus

Abschliessend kann man sagen, dass Teeismus, so wie er von Dinguizli
definiert und von Renaud und Mazeres übernommen wurde, relativ eng
gefasst war: geographisch beschränkt, historisch klar befristet und mit
einer Liste von eindeutigen Symptomen versehen. Trotzdem war Din-
guizlis Definition in vieler Hinsicht ungenau, was späteren Autoren Aus-
sagen ermöglichte, die Dinguizlis Konzeption eigentlich widersprachen.
Dinguizli erwähnte zum Beispiel nie, was für eine spezifische Art von
Tee gefährlich war: Er beschrieb den traditionellen tunesischen Schwarz-
tee einerseits als «grünen oder roten» Tee,® andererseits als «schwärz-
liehe Flüssigkeit wie Teer»,^ die von den Tunesiern getrunken wurde.
Diese Lücke in Dinguizlis Definition führte dazu, dass der französische
Psychiater Raoul Vadon in seiner Dissertation zu «Psychopathen in
Tunesien» aus dem Jahr 1935 die Diagnose Teeismus problemlos auf
Pfefferminztee anwenden konnte:

In einem Bericht über Psychosen in Tunesien nicht über Haschisch oder Pfef-
ferminztee zu sprechen wäre eine Lücke, die ich nicht hinterlassen kann.
Allerdings muss ich sagen, dass fast alle Psychopathen, die in den tunesischen
Institutionen untergebracht sind, unabhängig von ihrer Diagnose, Haschisch-
Raucher und Pfefferminztee-Trinker sind. Es ist daher ziemlich schwierig zu
sagen, welches die spezifischen Symptome dieser Süchtigen sind.^

Auch in anderen Bereichen zeigte sich eine erstaunliche Wandelbarkeit
des Konstruktes. Die Diskussion um Teeismus blieb wie bereits erwähnt,
nicht nur auf die Kolonialmedizin beschränkt und Antoine Porot, der
wohl bedeutendste französische Kolonialpsychiater im Maghreb, be-
schrieb im Jahr 1943 die psychiatrischen Konsequenzen von Teeismus
als drastisch. Er sprach von einem «Zustand organischer und geistiger
Behinderung, manchmal mit halluzinogenen Wahnvorstellungen» der

62 Siehe z. B.: Mair, Höh, The True History of Tea, S. 161f.
63 Dinguizli, Un nouveau fleau social, S. 425.
64 Ebd., S. 424.
65 Raoul Vadon, L'assistance medicale des psychopathes en Tunisie, These Medicale Uni-

versite de Marseille 1935, S. 49.

SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3 421



Betroffenen.*^ Konfrontiert mit solchen radikalen Aussagen könnte man
davon ausgehen, dass sich in der psychiatrischen Literatur viele Fallbei-
spiele zur Diagnose Teeismus finden liessen. In Wirklichkeit gibt es aber -
wie in der Kolonialmedizin selbst*^ - nur wenige dokumentierte Fälle. So

vermutete der Psychiater Jean Olry im Jahr 1940, dass eine seiner mus-
limischen Patientinnen, die im Jahr 1936 im //dp/ta/ C/W/ Fnmfö/s in
Tunis starb, unter Teeismus litt.*^ Ob Teeismus nun Teil der Diagnose,
ein Symptom oder gar eine Konsequenz ihrer Krankheit (Para/ys/e
Genera/e) war, wird aus Olrys Bericht nicht klar. Allerdings zeigt sein
Umgang mit dem Begriff Teeismus - eine Erwähnung ohne jegliche Er-
klärung oder Einleitung - die zu dieser Zeit herrschende Vertrautheit
von Psychiatern mit der Thematik.

Charles Bardenat, einer der Studenten von Antoine Porot, behan-
delte in einem Artikel aus dem Jahr 1948 einen Fall von «Teeismus und
Kaffeeismus» im Zusammenhang mit einem Tötungsdelikt: «In einem
übrigens diskreten Fall von Teeismus und Kaffeeismus tötete ein
33-jähriger Kabyle unwillentlich seine Frau beim Umgang mit einem
Gewehr, welches ihn gegen vermeintliche Angreifer in der Nacht vertei-
digen sollte.»*^ Bei diesem Fall scheint Teeismus, in Kombination mit
Ka/fee/smus, die von Bardenat gestellte Diagnose gewesen zu sein, und
als solche verantwortlich für die Wahnvorstellungen des Täters, die den
Lesern sowohl den Besitz des Gewehrs als auch das Tötungsdelikt selbst
erklärten.

Zum Zeitpunkt von Bardenats Artikel war die Gebundenheit der
Diagnose Teeismus an Tunesien nicht mehr so offensichtlich wie noch
ein Jahrzehnt zuvor und die sorgfältigen Hypothesen von Dinguizli,
Renaud und Mazeres wurden aus ihrem geographischen Kontext ge-
löst. Teeismus konnte im Jahr 1948 also auch als Diagnose im Kaffeeland
Algerien benutzt werden. Diese Ausweitung der Diagnose auf den Rest
des Maghrebs zeigte sich auch in anderen Publikationen: Der Arzt Paul
Lalu, zum Beispiel, schrieb im Jahr 1958 einen Artikel zum Teeismus

66 Porot, L'oeuvre psychiatrique de la France aux colonies depuis un siecle, S. 377.
67 Ebd., S. 368.
68 Jean Olry, La paralysie generale chez les indigenes musulmans de Tunisie. Travail de

l'Flöpital de la Manouba, These Medicale Universite de Marseille 1940, S. 54.
69 Charles Bardenat, Criminalite et delinquance dans l'alienation mentale chez les in-

digenes algeriens, in: Annales Medico-Psychologiques 2 (Juni 1948), S. 317-333 und
468-480, hier S. 324. Auf der gleichen Seite behandelte Bardenat weitere Tötungsdelikte.
Aus dem Kontext wird nicht ganz klar, ob auch diese unter dem Einfluss von Tee und
Kaffee begangen worden waren. Hier wird davon ausgegangen, dass nur das erste dieser
Tötungsdelikte der Diagnose Teeismus zugerechnet werden kann.

422 Nina Salouä Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



beim marokkanischen Kind. Dank der bereits erwähnten Lücken in der
Definition des Teeismus war dieser Wechsel nach Marokko problemlos:
Sowohl der tunesische Schwarztee als auch der marokkanische Minztee
auf Grünteebasis konnten in den 1950er-Jahren Teeismus auslösen.

Diese Ausweitung des Konstruktes auf psychiatrische Symptome, an-
dere Teesorten und den Rest des Maghrebs kontrastierte jedoch mit der
Anzahl beobachteter Fälle. Dieser Widerspruch zwischen gefühlter
Dringlichkeit und gelebter Realität wurde von den Kolonialautoren mit
einer künstlichen Erweiterung der Diagnose umgangen. Obwohl die
Ärzte und Psychiater eigentlich eine genaue Liste von Symptomen be-
sassen - von Dinguizli 1927 ausformuliert - wurde das Problem von spä-
teren Experten viel weiter gefasst. Teeismus war, wie Raoul Vadon 1935

formuliert hatte, angeblich bei fast allen tunesischen Patienten, unabhän-
gig von ihrer Diagnose, zu beobachten. Dieser von Vadon angespro-
chene Teeismus, der in allen Patienten aufzufinden war, wurde nicht als

Symptom einer tatsächlichen Krankheit oder als Diagnose selbst verstan-
den, sondern als Zeichen der abnormalen nordafrikanischen Normalität.
Wie bereits erwähnt war es neben der Art der Teezubereitung vor allem
die konsumierte Menge, die in den Augen vieler kolonialer Experten
medizinische und psychiatrische Konsequenzen mit sich ziehen konnte.
Der übermässige Teekonsum war das Symptom einer Volkskrankheit
und eines der Beispiele, mit dem die medizinischen und psychiatrischen
Experten die Gefahr der muslimischen Exzessivität beweisen konnten.

Unter dem ganzen medizinischen Diskurs ging es beim Teeismus je-
doch immer um finanzielle Ängste der französischen Siedler. Die mit
Teetrinken verbrachten Nächte erschöpften und vergifteten angeblich die
muslimischen Arbeitskräfte. Das Konstrukt des faulen und arbeits-
scheuen Kolonisierten, das unter anderem der Tunesier Albert Memmi

70 Paul Lalu, Le theisme chez 1'enfant marocain ä la periode du servage, in: Maroc Medical
37/401 (Oktober 1958), S. 1067ff. Der französische Jurist Raymond Charles behauptete
in seinem Buch über die «muslimische Seele» aus dem Jahr 1958, dass manche Nord-
afrikaner so viel Grüntee konsumierten, dass sie dem Teeismus zum Opfer fielen, «dessen
Auswirkungen denen von Alkoholismus ähneln». Raymond Charles, L'äme musulmane,
Casablanca 20Ü7 (1958), S.271.

71 Vadon, L'assistance medicale des psychopathes en Tunisie, S. 49.
72 Der Psychiater Pierre Mareschal zum Beispiel, der die Anstalt Munowhß bei Tunis

leitete, schrieb in einem Artikel zur Heroinsucht aus dem Jahre 1937, dass der Tunesier
«es sogar schaffte, sich stark mit Tee zu berauschen». Pierre Mareschal, L'hero'inomanie
en Tunisie, in: Congres des Medecins Alienistes et Neurologistes de France et des Pays
de Langue franQaise, 41. Sitzung, Nancy (30. Juni-3. Juli), Paris 1937, S. 255-259, hier
S. 255. Drei Jahre später bezog sich Jean Olry auf diese Passage in Mareschal und be-
merkte, dass «Tee und Kaffee immer im Exzess getrunken» wurden. Olry, La paralysie
generale chez les indigenes musulmans de Tunisie, S. 72.

SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3 423



im Jahr 1957 beschrieben hatte,^ wurde von den medizinischen Exper-
ten in den Theorien zum Teeismus gleichsam gerechtfertigt und perpe-
tuiert. Aufgrund einer angeborenen Faulheit und Masslosigkeit konnten
sich diese «grossen Kinder», um noch einmal auf Dinguizlis eingangs
zitierte Formulierung zurückzukommen,^ nicht gegen Verlockungen
wehren. Die französische Kolonialmacht konnte nur durch eine strenge
Kontrolle aller Verlockungen, zu denen Tee im medizinischen Diskurs
klar gehörte, die muslimischen Arbeitskräfte für die Siedler sichern.

Teeismus war demnach ein koloniales, 'wissenschaftliches' Konst-
rukt - in Form der medizinischen und psychiatrischen Pathologisierung
eines normalen Vorganges, begründet auf finanziellen Ängsten der Sied-
ler - das die gefühlten Unterschiede zwischen Kolonisierenden und Kolo-
nisierten sozusagen auf einer organischen Ebene aufzeigte. Tee, der für
europäische Siedler in Nordafrika durchaus als gesunde Alternative vor
allem zu Alkohol erwünscht war, wurde bei den masslosen Maghrebiner
zu einer Krankheit und Sucht, schliesslich zu einer wirtschaftlichen Ge-
fahr für die ganzen Kolonien. Die Tatsache, dass einer der Hauptakteure
in der Ausformulierung des Konstruktes ein muslimischer Tunesier war,
macht das Konstrukt Teeismus nicht 'realer' oder weniger kolonial: In
seiner Theorie zum Teeismus bestätigte sich Bechir Dinguizli als erster
französisch ausgebildeter tunesischer Arzt.^ Als Einzelperson war Din-
guizli - trotz seiner Religion und seiner Herkunft - Teil des medizini-
sehen, kolonialen Establishment. In dieser sicherlich schwierigen Situa-
tion, weder ganz 'zivilisiert' noch ganz auf der Stufe der Kolonisierten, ist
seine Aneignung von kolonialem Vokabular, Theorien und Vorurteilen
zur Stärkung seiner professionellen Autorität klar verständlich, vergleich-
bar mit derjenigen, die Albert Memmi in sich und anderen jüdischen
Tunesiern beschrieben hattet

73 Albert Memmi, Portrait du colonise. Portrait du colonisateur, Paris 2008, S. lOlf.
74 Dinguizli, Un nouveau fleau social, S.424.
75 Gallagher, Medicine and Power in Tunisia, S. 94.
76 Memmi, Portrait du colonise, S. 17.

424 Nina Salouä Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»


	"Was trinkt der zivilisierte Mensch?" : Teekonsum und morbide Normalität im kolonialen Maghreb

