Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 64 (2014)

Heft: 3

Artikel: "Was trinkt der zivilisierte Mensch?" : Teekonsum und morbide
Normalitat im kolonialen Maghreb

Autor: Saloua Studer, Nina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-515405

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-515405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

branded as a symbol of the «pathological normality» in the Maghreb by the colonial
medical and psychiatric authors, as it proved, allegedly, the innate excessiveness
of North African Muslims.

Viele der orientalistischen Bilder, die in mancher Hinsicht den Maghreb
auch heute noch im populdren Diskurs verkérpern, sind an Nahrungs-
mittel gebunden: Das Leben im Maghreb ist, wenn man Reiseberichten
und Memoiren von Exileuropidern glauben kann, irgendwo zwischen
siissem Tee und Alkoholverbot, Couscous und Ramadan zu verorten.
Auch wenn marokkanische Minze und generisch-maghrebinischer Cous-
cous heute fest in der europiischen Gastronomie verankert sind, noch
immer haftet ihnen eine gewisse Exotik an: Man trinkt einen thé a la
menthe oder isst einen couscous royal und schmeckt praktisch den Orient.
Diese Identifikation des Maghrebs mit spezifischen Nahrungsmitteln und
deren gleichzeitige Exotisierung lassen sich bereits in den Kolonialquel-
len finden.

In diesem Artikel soll speziell der medizinische Diskurs um Tee und
dessen Konsum im kolonialen Maghreb analysiert werden. Als Quellen
dienen dazu sowohl allgemein medizinische als auch psychiatrische fran-
zosische Dissertationen, Artikel, Handbiicher und Sitzungsberichte,
publiziert in der ersten Hélfte des 20.Jahrhunderts. Vor allem das psy-
chiatrische Quellenmaterial wurde bereits in mehreren historischen
Publikationen untersucht, wenn auch der Teekonsum von den meisten
dieser Historikern nicht analysiert wurde.! Der koloniale Umgang mit
Tee wird hier in den Kontext dieser Untersuchungen gesetzt, die kolo-
niale Konstruktionen von kolonisierter Normalitét als Abnormalitét be-
handelten.? Dieser Artikel soll als Beispiel fiir den sehr problematischen
diskursiven Umgang der Kolonialmedizin und -psychiatrie mit nord-
afrikanischer Normalitit gelesen werden, der in diesem spezifischen
Fall darin miindete, dass der muslimische Teekonsum als morbide inter-
pretiert wurde.

1 Jean-Michel Bégué, French Psychiatry in Algeria (1830-1962): from Colonial to
Transcultural, in: History of Psychiatry 7 (1996), S. 533-548; Alice Bullard, The Truth
in Madness, in: South Atlantic Review 66/2 (2001), S. 114-132; Frangoise Jacob, La
psychiatrie frangaise face au monde colonial au XIX¢ si¢cle, in: Découvertes et explo-
rateurs: Actes du Colloque International (Bordeaux, 12.-14. Juni 1992), VII¢ Colloque
d’Histoire au Présent, Paris 1994, S. 365-373; Richard Charles Keller, Colonial Madness.
Psychiatry in French North Africa, Chicago/London 2007. Richard Keller erwihnte die
Vorstellung eines iiberméissigen Teekonsums kurz in seinem Buch aus dem Jahr 2007
zur Kolonialpsychiatrie in Nordafrika. Siehe: Keller, Colonial Madness, S. 90.

2 Dieser Vorgang der Ausgrenzung wurde auch in anderen kolonialen Zusammenhéngen
beobachtet. Siehe: Megan Vaughan, Curing their Ills: Colonial Power and African
Illness, Cambridge 1991, S. 101.

SZG/RSH/RSS 64,2014, Nr. 3 407



Der Beginn des Interesses der franzosischen Kolonialmedizin am
maghrebinischen Teekonsum kann auf die 20er-Jahre des letzten Jahr-
hunderts zuriickgefiihrt werden. Die Frage, ob der Konsum von Tee in
Nordafrika gesund sei, wurde vom ersten franzosisch ausgebildeten tune-
sischen Arzt, Béchir Dinguizli, im Jahr 1927 erstmals wissenschaftlich
behandelt.’ Dinguizli hielt im Miarz 1927 an der Académie Nationale de
Médecine in Paris einen Vortrag mit dem Titel «Ein neues soziales Ubel:
Teeismus in Tunesien». Darin présentierte er seine Befiirchtung, dass
Tunesien Gefahr lief, seine Bevolkerung an die Teesucht zu verlieren,
und dass das exzessive Teetrinken der Tunesier drohte, das Land zum
Stillstand zu bringen.*

Dinguizli iibernahm in seinem Vortrag das Vokabular und die Vor-
stellungen der Kolonialmacht und nahm die Diskussion um Tee als
Anlass, den «Eingeborenen» eine fiir Franzosen und gebildete Tunesier
offensichtliche Charakterschwiche zu attestieren. So behauptete er: «Ich
brauche nicht darauf hinzuweisen, meine Herren, dass der Eingeborene
in unserem Land, von Natur aus ein grosses Kind, das Gefiihl der Missi-
gung nicht kennt.» Dinguizlis Aussagen zum Teekonsum der Tunesier
entsprachen den herrschenden Vorurteilen und wurden von franzosischen
Arzten — vor allem von H. P.J. Renaud und E. Mazeres in ihren jeweiligen
Artikeln® — bereitwillig iibernommen. Die franzosischen Experten waren
mit dem von Dinguizli angesprochenen Exzess nur zu vertraut: Diese
Masslosigkeit aller Nordafrikaner zeigte sich angeblich in allen Aspek-
ten des franzosischen Kontaktes mit den Kolonisierten. So hitten die
Muslime vom zivilisierten Frankreich nur die Stinden tibernommen und
konsumierten nun hemmungslos Alkohol.” Die Maghrebiner wiirden
nicht nur vom Koran eigentlich verbotene Getrinke trinken, sondern
sogar zu hochprozentigem Formen von Alkohol wie Absinth greifen.®

3 Béchir Dinguizli begann 1894 seine Arbeit im Hopital Sadiqi in Tunis. Nancy E. Gal-
lagher,Medicine and Power in Tunisia, 1789-1900, New York 1983, S. 94.

4  Béchir Dinguizli, Un nouveau fléau social: le théisme en Tunisie, in: Bulletin de
I’Académie Nationale de Médecine 97/3 (1927), S. 423-429, hier S. 425. Die Griinde fir
diesen befiirchteten Stillstand werden im Detail in diesem Artikel besprochen.

5  Dinguizli, Un nouveau fléau social, S.424. Alle Ubersetzungen stammen von der Autorin.

6  Dinguizlis Vortrag und die Publikationen von Renaud und Mazeres werden diesem
Artikel im Folgenden als Grundlage dienen. Henri-Paul-Joseph Renaud, Y a-t-il une
question du thé au Maroc?, in: Maroc Médical 80 (15. August 1928), S. 269ff.; E. Mazéres,
Existe-t-il véritablement une question de théisme, «fléau social» en Tunisie?, in: Tuni-
sie Médicale (Nov. 1936), S. 365-375.

7  Henri Duchéne-Marullaz, L’hygi¢ne des musulmans d’Algérie, These Médicale Uni-
versité de Lyon 1905, S. 651.

8  Lucien Bertholon, Esquisse de I’anthropologie criminelle des Tunisiens musulmans, in:
Archives d’Anthropologie Criminelle et des Sciences Pénales 4/22 (1889), S. 389439,
hier S. 414; Blanche-Fanny-Marguerite Duplenne, Etude sur la tuberculose chez les

408 Nina Saloua Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



Das maghrebinische Essen sei zu scharf,” und der Kaffee und Tee zu
stiss.'” Es war genau diese als angeboren konzipierte Masslosigkeit, die
das ansonsten als harmlos betrachtete Teetrinken in eine medizinische
Diagnose — den von Dinguizli definierten Teeismus — verwandelte.!!

Beim Titel von Dinguizlis Vortrag handelte es sich wahrscheinlich
um die erste schriftliche Erwdhnung des Begriffes Teeismus im nord-
afrikanischen Kontext.!? Sowohl Dinguizlis Begrifflichkeit als auch die
von ihm dargestellte Dringlichkeit wurden umgehend von anderen
medizinischen Experten aufgegriffen und bestitigt. Die Arztin Blanche-
Fanny-Marguerite Duplenne bemerkte zum Beispiel in ihrer Disser-
tation zur Tuberkulose in Tunesien aus dem Jahr 1927: «Miissen wir hier
den Alkoholismus bekdmpfen? Er existiert in den grossen Stidten, aber
im Verborgenen; vielleicht wire es sinnvoller gegen den Missbrauch von
Tee zu kdmpfen, der die arabische Rasse ausblutet und unterdriickt.»'?
Die Tatsache, dass Duplennes Aufruf zum Kampf gegen den «Miss-
brauch von Tee» im selben Jahr wie Dinguizlis Vortrag stattfand, zeigt
einerseits, dass die in seinem Vortrag angesprochene Angst vor den Kon-
sequenzen des Teeismus von den medizinischen Experten unmittelbar
verstanden wurde und andererseits, dass die Gefahren des iiberméssigen
Teekonsums in den Augen der franzosischen Kolonialmedizin sehr ernst
genommen wurden, wie durch Duplennes direkte Gleichsetzung von
tiberméssigem Teekonsum mit Alkoholismus gezeigt wurde.

Die grundlegende Frage — ob der Teekonsum der Nordafrikaner tat-
sdchlich ungesund, potentiel gefahrlich war oder Suchtpotenzial besass —
wird in diesem Artikel nicht gestellt, da die Vorstellung der Diagnose
Teeismus nicht als medizinische oder psychiatrische Realitét, sondern als
diskursives Konstrukt der franzosischen Kolonialmedizin verstanden

indigenes musulmans en Tunisie, These Médicale Université de Paris 1927, S. 20;
Duchéne-Marullaz, L’hygie¢ne des musulmans d’Algérie, S. 24; Camile-Charles Gervais,
Contribution a I’étude du régime et du traitement des aliénés indigenes d’Algérie au
point de vue médical et administratif, These Médicale Université de Lyon 1907, S. 27.

9 Duplenne, Etude sur la tuberculose chez les indigenes musulmans en Tunisie, S.73;
Duchéne-Marullaz, L’hygi¢ne des musulmans d’Algérie, S. 62.

10 Duchéne-Marullaz, L’hygiene des musulmans d’Algérie, S. 67. In den Quellen zum
Teekonsum der Nordafrikaner wurde allerdings auch darauf eingegangen, dass siisser
Tee in Nordafrika eines der Hauptnahrungsmittel war. Dinguizli, Un nouveau fléau
social, S. 425; Renaud, Y a-t-il une question du thé au Maroc?, S. 269; Mazeres, Existe-t-
il véritablement une question de théisme, «fléau social» en Tunisie?, S. 368.

11 Inden Quellen wird der Begriff Teeismus analog zu Alkoholismus, Haschischismus und
Kaffeeismus beniitzt.

12 Eine Diskussion um die gesundheitlichen Konsequenzen des Teetrinkens, z. T. unter
der Bezeichnung teaism, war bereits im 18. und frihen 19. Jahrhundert in England
gefiihrt worden. Roy Moxham, Tea. Addiction, Exploitation, and Empire, New York
2003, S.22f. und 32f.

13 Duplenne, Etude sur la tuberculose chez les indigenes musulmans en Tunisie, S. 74.

SZG/RSH/RSS 64,2014, Nr. 3 409



wird. Das Aufkommen, die Verbreitung und die kausalen Hintergriinde
dieses Konstruktes sollen in ihren Kontext gesetzt und analysiert werden.
Einleitend soll auch geklédrt werden, wie viel Tee tiberhaupt in den ver-
schiedenen Kolonien Nordafrikas konsumiert wurde — oder genauer ge-
sagt: wie viel Tee die Nordafrikaner nach der Wahrnehmung der Kolo-
nialmedizin konsumierten. Genaue Zahlen sind im Kontext dieses
Artikels weniger wichtig als die Interpretation der Menge — das heisst
Interpretationen der Schnelligkeit der Verbreitung und der enormen
Zunahme des Teekonsums — im Quellenmaterial. Diese historische Ver-
ankerung des Konstruktes erlaubt Schliisse sowohl iiber koloniale Tro-
pen (wie zum Beispiel iiber die bereits erwidhnte Vorstellung der nord-
afrikanischen Masslosigkeit), als auch iiber die Wandelbarkeit und die
inhérenten Ungenauigkeiten von solchen kolonialen wissenschaftlichen
Konstrukten.

Teekonsum in Nordafrika vor der Diagnose Teeismus

Das franzosische Interesse am maghrebinischen Teekonsum muss im
Kontext der Suche von franzosischen Siedlern nach geeigneten Getrin-
ken in den klimatischen Bedingungen der Kolonien gesehen werden. Der
franzosische Arzt Witold Lemanski fragte sich zum Beispiel in seinem
«Handbuch fiir européische Siedler in den Kolonien» aus dem Jahr 1902:
«Was trinkt der zivilisierte Mensch?»* Es ging Lemanski bei dieser
Frage nicht per se um die Definition von zivilisierten oder unzivilisierten
Getrinken, sondern darum, welche Getrianke in den Kolonien gesund
waren und welche unerwartete korperliche und mentale Probleme mit
sich ziehen konnten.

Es lassen sich in den medizinischen Quellen praktisch keine Hin-
weise zum Teekonsum der europiischen Siedler Nordafrikas finden.
Frankreich war kein Teeland — ganz im Gegensatz zu anderen Lindern,
wie zum Beispiel England oder Russland. Tee, in Frankreich eingefiihrt
in der zweiten Hélfte des 17. Jahrhunderts, war zwar zeitweise sehr beliebt
beim franzosischen Adel, diese Begeisterung weitete sich aber nicht auf
andere soziale Klassen aus. Schon zu Beginn des 18. Jahrhunderts tran-
ken auch die adligen Franzosen wieder weniger Tee und mehr Wein und
stiirzten sich auf neue Modegetrinke wie Trinkschokolade und Kaffee.!?

14  Witold Lemanski, Hygiene du colon, ou vade-mecum de I’européen aux colonies, Paris
1902, S. 75.

15 Moxham, Tea, S.24; Tom Standage, A History of the World in Six Glasses, New York
2006, S.187; Victor Henry Mair, Erling Hoh, The True History of Tea, London 2009, S. 177.

410 Nina Saloua Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



Lemanski beschrieb in seinem Handbuch fiir europiische Siedler
Tee als grundsitzlich gesundes Getrink und definierte Tee als «aufre-
gendes und anregendes Getréank, das in England, Russland und Nord-
amerika oft verwendet wird, wo es beliebt [und] billig ist und [gesund-
heitlich] den grossten Dienst erweist».!° Solche einleitende Definitionen
fehlten in seiner Diskussion der Tauglichkeit von anderen Getrinken, die
er in seinem Handbuch auffiihrte. Lemanski ging offenbar nicht davon
aus, dass seine Leser — angehende koloniale Siedler — vertraut mit Tee
waren. Er erklirte weiter, dass Tee in den tropischen und subtropischen
Kolonien weniger forderlich sei als in kalten Ldndern. Entsprechend
schlug er vor, den Tee kalt zu trinken: «Fiir den téglichen Gebrauch in
den warmen Lindern, wird man den Tee bereitwillig kalt trinken; dies
ist ein praktischer und angenehmer Weg, um Wasser zu trinken, das be-
stimmt abgekocht worden ist.»!” Der grosste Vorzug des Getrinkes Tee
lag, in Lemanskis Sicht, genau in diesem Punkt: Das Getrink als solches
war weder gut noch besonders heilsam, aber Tee war immer abgekoch-
tes Wasser und deswegen forderlicher als die meisten Alternativen. Die
Passage zu Tee in Lemanskis Handbuch muss in erster Linie als Aufruf
zum Wassertrinken gelesen werden. Lemanskis Versuch, widerwillige
Siedlern, die lieber Kaffee, Wein und Spirituosen tranken, von den Vor-
teilen des Tees zu iiberzeugen, blieb im Wesentlichen jedoch erfolglos.!8

Wie erwihnt ist Tee heutzutage ein Symbol fiir Nordafrika und fiir
den Nahen Osten und wird als durch und durch muslimisches Getrink
verstanden. In modernen Texten zur Teegeschichte wird oft argumentiert,
dass Tee in den verschiedenen muslimischen Lindern des Mittelmeer-
raums so beliebt ist, weil im Islam alkoholische Getrianke verboten waren
und die Tauglichkeit von Alternativen, wie zum Beispiel Kaffee, von mus-
limischen Gelehrten diskutiert wurde.” In diesen Texten zum Teekonsum

16 Lemanski, Hygi¢ne du colon, ou vade-mecum de I’européen aux colonies, S. 97.

17 Ebd., S.97. Sehr dhnliche Aufrufe zum Teekonsum lassen sich in Rossignols Buch zur
Militdrhygiene aus dem Jahr 1857 und in Jules Braults Buch zur Siedlerhygiene in den
afrikanischen Kolonien Frankreichs aus dem Jahr 1900 finden. Jacques-Francois-Rémy-
Stanislas Rossignol (de Gaillac), Traité élémentaire d’hygiéne militaire, Paris 1857,
S. 77f.; Jules Brault, Hygi¢ne et prophylaxie des maladies dans les pays chauds.
L’Afrique francaise, Paris 1900, S. 23.

18 Siehe auch: Adolphe Armand, L’Algérie médicale. Topographie, climatologie, patho-
génie, pathologie, prophylaxie, hygiéne, acclimatement et colonisation, Paris 1854, S. 445,
FN 1.

19 Mair, Hoh, The True History of Tea, S. 12 und 155f.; Standage, A History of the World
in Six Glasses, S. 138f. Sowohl in den Kolonialquellen als auch in der Sekundérlitera-
tur wurde normalerweise nicht darauf eingegangen, dass auch das Teetrinken nicht
unbestritten war. Der bereits erwdhnte Arzt E. Mazéres bezog sich in seinem Artikel
aus dem Jahr 1936 auf tunesische Imame, die im Jahr 1933 von der Kolonialregierung
dazu aufgerufen worden waren, sich gegen Tee auszusprechen. Diese Imame argu-

SZG/RSH/RSS 64,2014, Nr. 3 411



im Maghreb wird jeweils zwischen den verschiedenen Léandern unter-
schieden: Tunesien und Marokko gelten klar als Teelénder, wahrend
Algerien als Kaffeeland beschrieben wird.? Diese Unterscheidung zwi-
schen den verschiedenen Maghrebldndern kann man auch in den kolo-
nialen Quellen finden.

Fiir den bereits erwdhnten Arzt H.P.J.Renaud, der im Jahr 1928
einen Text zum Problem des Teeismus in Marokko verfasste, war Tee
traditionell ein marokkanisches Getrdnk, ganz im Gegensatz zu den
anderen maghrebinischen Lindern:

Es gibt keinen Schriftsteller, der Marokko besucht hat, der sich nicht in sei-
ner Reiseerzdhlung iiber die Popularitit dussern wiirde, die der Tee in der in-
digenen Gesellschaft geniesst; der nicht selbstzufrieden die Rituale, die die
Zubereitung dieses Nationalgetrdnks umgeben, beschreibt, und der nicht die
Bedeutung des [Tee-]Konsums [in Marokko] der Seltenheit des Tees, bis in
diese letzten Jahre, bei den Eingeborenen des Restes von Nordafrika gegen-
tiberstellt.!

Das vielbeschriebene marokkanische «Nationalgetrink» wurde also,
nach Renaud, in den anderen Gebieten des Maghrebs im Jahr 1928 erst
seit kurzer Zeit konsumiert. Renaud wies aber auch darauf hin, dass
selbst die im 20. Jahrhundert so offensichtliche Beliebtheit des Tees in
Marokko keine lange Tradition hatte. Zur Untermauerung dieser Aus-
sage zitierte er verschiedene Quellen aus dem 17.Jahrhundert, die be-
sagten, dass Tee zu dieser Zeit in Marokko noch unbekannt gewesen sei.
Die Einfiihrung von Tee fiihrte er auf das 18.Jahrhundert zuriick. Die-
ser war zu dieser Zeit allerdings noch ein importierter Luxusartikel, der
nur fir die reichsten Familien des Landes bestimmt war. Die breite Be-
volkerung konnte sich Tee damals noch nicht leisten. Renaud beschrieb,
dass die Mengen des importierten Tees erst im 19.und 20.Jahrhundert
dank sinkender Preise sowohl von Tee als auch von Zucker stiegen,? und
dass im Jahr 1925 Franzosisch-Marokko 5300000 kg Tee importierte.??

mentierten, dass Tee nicht getrunken werden sollte, da es im Koran nicht ausdriicklich
als Getrink erwiahnt worden war. Mazeres, Existe-t-il véritablement une question de
théisme, «fléau social» en Tunisie?, S. 3691,

20 Mair und Hoh schrieben 2009, dass alle Linder des Nahen Ostens und Nordafrikas um
1960 bereits Teeldnder waren, ausser Algerien und Israel, in denen man mehr Kaffee
als Tee konsumierte. Mair, Hoh, The True History of Tea, S.163.

21 Renaud, Y a-t-il une question du thé au Maroc?, S.269.

22  Ebd., S.269.

23 Ebd., S.270. Auch in der Sekundirliteratur wird von einem starken Anstieg des
Teekonsums in Marokko gesprochen. Mair und Hoh beispielsweise erklédrten, dass
um 1880 ca. 430000 Pfund Tee nach Marokko importiert wurden, und dass diese
Zahl bis um 1910 bereits auf ca. 5500000 Pfund angestiegen war. Mair, Hoh, The True
History of Tea, S. 160.

412 Nina Saloua Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



Die Entwicklung Tunesiens zu einem Teeland begann nach franzo-
sischen Quellen viel spiter. Der Arzt E. Mazeres, der im Jahr 1936 die
Frage stellte, ob es in Tunesien wirklich ein Problem des Teeismus als
«soziales Ubel» gebe — ein direkter Bezug auf den Titel von Dinguizlis
Vortrag aus dem Jahr 1927 — argumentierte, dass Tee erst seit dem italo-
tlirkischen Krieg von 1911/12 tiber Tripolitanien nach Tunesien impor-
tiert worden sei.?* Dinguizli selbst hatte in seinem Vortrag erwihnt, dass
Tee erst seit dem Jahr 1914 {iber Tripolitanien nach Tunesien importiert
wurde.? Obwohl es unwahrscheinlich erscheint, dass in Tunesien vor
dem Ersten Weltkrieg kein Tee konsumiert wurde —im Gegensatz zu den
anderen Lindern Nordafrikas — wurde dies von den kolonialen Autoren
als Tatsache hingenommen. Sowohl Dinguizli als auch Mazeres interpre-
tierten Tee als fremdes Produkt, das zudem anfédnglich ins Land ge-
schmuggelt worden war. Alle kolonialen Autoren betonten, dass, nach
dieser ersten illegalen Einfiihrung, sich das Getrank Tee sehr schnell in
Tunesien verbreitete. Dinguizli behauptete, dass Tee «unsere Sitten mit
der Schnelligkeit eines Blitzes» durchdrungen hatte.?® In der kolonialen
Wahrnehmung war Tee in den spéten 20er-Jahren des 20. Jahrhunderts
in Tunesien bereits omniprisent.?’

Im Zusammenhang mit Algerien wurde Tee in den Quellen nur
dusserst selten erwdhnt, was der modernen Auffassung von Algerien als
Kaffeeland zu entsprechen scheint. Es lassen sich aber auch Quellen fin-
den, die beweisen, dass auch in Algerien verschiedene Formen von Tee
konsumiert wurden. Der Arzt Henri Duchéne-Marullaz schrieb zum
Beispiel in seiner Dissertation zu Algerien aus dem Jahr 1905, dass
Algerier neben Kaffee auch einen etwas faden Tee tranken «zubereitet
entweder mit dem Tee aus China oder Indien, oder mit einer Art Klet-
terpflanze, die in den Feldern geerntet wird; dies ist der arabische Tee,
der nicht mehr hergibt als ein ziemlich geschmackloser Kriutertee».? In

24 Mazeres, Existe-t-il véritablement une question de théisme, «fléau social» en Tunisie?,
S. 3671.

25 Dinguizli, Un nouveau fléau social, S. 423. Renaud betonte, dass sich nach 1912 Tee
innerhalb von «vier oder fiinf Jahren» in der ldandlichen Bevolkerung Tunesiens aus-
gebreitet hatte. Renaud, Y a-t-il une question du thé au Maroc?, S. 270.

26 Dinguizli, Un nouveau fléau social, S. 423.

27 Diese koloniale Wahrnehmung wurde auch von den Statistiken unterstiitzt: Der Tee-
import nach Tunesien stieg zwischen 1917 und 1935 von 100000kg auf 1480000 kg an.
Renaud, Y a-t-il une question du thé au Maroc?, S.270. Siehe auch: Dinguizli, Un nou-
veau fléau social, S.426; Mazeres, Existe-t-il véritablement une question de théisme,
«fléau social» en Tunisie?, S.366 und 370.

28 Duchéne-Marullaz, I hygiene des musulmans d’Algérie, S. 68.

SZG/RSH/RSS 64,2014, Nr. 3 413



einer weiteren Passage seiner Dissertation schrieb Duchéne-Marullaz
sogar, dass die Algerier «eine Unmenge Tee» konsumierten.?
Unabhéngig von der konsumierten Menge wurde der Teekonsum in
den medizinischen Kolonialquellen zum Maghreb entweder im Kontext
des muslimischen Heims oder des Kaffeehauses beschrieben. Beides
waren Orte, zu denen Franzosen keinen Zugang hatten oder in die sie
aus sittlichen Griinden nicht gehen wollten. Die kolonialen Arzte waren
die einzigen Européer, die aufgrund ihrer Patientenbesuche einen be-
schrinkten Zugang in die Hauser der Kolonisierten hatten.* Dieser ein-
geschrinkte Zugang zum Haus liess jedoch Platz fiir die Mystifizierung
dessen, was hinter den geschlossen Tiiren lag, und anscheinend selbst
dessen, was dort getrunken wurde. Tee wurde oft im Zusammenhang
mit den pikanten Thematiken, die den Harem in der européischen
Phantasie umgaben, erwidhnt: Im Kontext von Eifersucht,? lesbischen
Beziehungen* und Magie* lassen sich Hinweise auf teetrinkende Frauen
im Harem finden. Analog zu dieser Exotisierung des Teekonsums im
Harem war auch das arabische Kaffeehaus mehr als nur ein Ort, an
dem man Kaffee und vor allem auch Tee trank. Die Kaffeehduser wur-
den zu Orten, die mit Laster umgeben waren und die durch die Assozia-
tion von eigentlich unabhéingigen Phdnomenen verwerflich wurden. Das
Bild der Kaffeehduser Nordafrikas wurde in den Quellen von Alkohol-
und Haschischkonsum dominiert;* von Vorstellungen von freiziigigen

29 Ebd, S.65.

30 Viele koloniale Autoren betonten, dass selbst Kolonialdrzte keinen Zugang zu den
Heimen und somit zu muslimischen Frauen hatten. Siehe z. B.: Armand Richardot, Les
pratiques médicales des indigenes de I’Algérie, These Médicale Université de Toulouse
1896, S.57; Hubertine Auclert, Les femmes arabes en Algérie, Paris 1900, S.25.

31 Die Arztin Renée Lacascade schrieb im Jahr 1922, dass sich in den Harems Marok-
kos Eifersuchtsdramen iiber Pfefferminzteeglaser hinweg abspielten. Renée Lacascade,
Puériculture et colonisation. Etude sur la puériculture au Maroc. Apercgu du role colo-
nisateur que peut jouer la femme médecin dans les pays d’occupation, These Médicale
Université de Paris 1922, S.13.

32 Im Jahr 1917 beschrieb Aline Réveillaud de Lens in ihrem Buch zu Harems in Marokko
die Moglichkeiten der lesbischen Liebe unter den von ihren Eheménnern eingesperrten
Musliminnen. In ihren Ausfithrungen schrieb sie tiber einen imagindren Harem, in dem
eine der Frauen ihre «Favoritin» als Zeichen ihrer Liebe mit «Zucker und Tee versorgte».
Aline Réveillaud de Lens, Le Harem entr’ouvert, Casablanca 2009 (1919), S. 184.

33 Die Psychiaterin Suzanne Taieb beschrieb den Fall einer algerischen Frau, die in die
psychiatrische Anstalt von Blida-Joinville aufgrund von neurosyphilitischer Demenz mit
Halluzinationen und Wahnvorstellungen eingeliefert wurde. In der Auffassung der
Patientin war sie von ihrem Mann verlassen worden, nachdem er von «Hexen» durch
eine Tasse Tee verzaubert worden sei. Suzanne Taieb, Les idées d’influence dans la pa-
thologie mentale de I'indigene nord-africain. Le role des superstitions, These Médicale
Université d’Alger 1939, S. 122f.

34 Bspw.: Gervais, Contribution a I’étude du régime et du traitement des aliénés indigénes
d’Algérie au point de vue médical et administratif, S.27.

414 Nina Saloua Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



Sangerinnen® und muslimischer Prostitution.*¢ Natiirlich wurde in Rea-
litdt Tee auch ausserhalb dieser Orte, deren Beschreibungen mehr auf
kolonialen Phantasien als auf gelebter Wirklichkeit aufgebaut waren, ge-
trunken: In Liden und auf Feldern, in Fabriken und auf Mirkten wurde
Tee konsumiert. Tee war — ausserhalb des Kolonialdiskurses — nicht an
bestimmte Orte gebunden.

Zusammenfassend kann man sagen, dass die Franzosen weder in
Frankreich noch in den Kolonien Tee konsumierten, dass in Marokko
viel mehr Tee getrunken wurde als in Tunesien — und vermutlich auch
in Algerien — und dass Tee besonders interessant war fiir die kolonialen
Autoren, weil er an verruchten und geheimnisvollen Orten getrunken
wurde. Der Teekonsum der Nordafrikaner wurde durch die Bindung an
diese halb fragwiirdigen, halb begehrten — aber immer eindeutig unbe-
kannten — Orte klar exotisiert und versinnlicht. Zusétzlich stellt diese
von den Kolonialdrzten und -psychiatern vorgeschlagene Bindung des
Teekonsums an Orte, iiber die die Autoren — gewollt oder ungewollt —
nur wenig direkte Kenntnisse hatten, ihre beanspruchte Autoritit zum
Teeismus selbst in Frage.

1925: Das Aufkommen eines Konstruktes

Obwohl bereits vor den 1920er-Jahren iiber Tee im Maghreb geschrie-
ben worden war, kam die Vorstellung eines tiberméssigen Teekonsums
erst um 1925 auf. In seinem Artikel gab Mazéres eine Ubersicht iiber die
historische Entwicklung der Diskussion um das Teeproblem Tunesiens
und erwihnte, dass im Jahr 1925 die «Nachteile des Teemissbrauchs»
zum ersten Mal im Grossen Rat Tunesiens angesprochen worden waren.?’
Der Grosse Rat befasste sich in seiner jahrlichen Sitzung im Dezember
1926 mit diesem Problem — allerdings anscheinend noch nicht unter der
Bezeichnung Teeismus, die, wie erwéhnt, erst in Dinguizlis Vortrag aus
dem Jahr 1927 vorgeschlagen wurde. Ein franzosischer Siedler, den
Mazeres als Herrn Malcor identifizierte, warnte in dieser Sitzung vor
dem rasant steigenden Teekonsum unter den Muslimen Tunesiens und

35 Bspw.: Bertholon, Esquisse de I’'anthropologie criminelle des Tunisiens musulmans, S. 414.

36 Bspw.: Louis-Joseph-Pierre Koziell, Hygiéne de quelques quartiers d’Alger, These
Médicale Université de Bordeaux 1897, S.23.

37 Der tunesische Grand Conseil bestand aus einer franzosischen und einer tunesischen
Kammer und bewilligte unter anderem das tunesische Budget. Robert Brunschvig,
«Tunisia», in: First Encyclopaedie of Islam 1913-1936, Bd. 8, Leiden 1987, S.847-868,
hier S. 860.

SZG/RSH/RSS 64,2014, Nr. 3 415



beklagte sich iiber die «Gefahren des Teemissbrauchs in den l4ndlichen
indigenen Gesellschaften».3®

Aufgrund eines Gesuchs der franzosischen Regierung Tunesiens
unter Résident général (und spiterem franzosischen Premierminister)
Pierre-Etienne Flandin wurden parallele Untersuchungen zum Tee-
konsum in allen drei maghrebinischen Kolonien durchgefiihrt.* Am
8.Februar 1927 wurde eine erste Untersuchung zum Teekonsum in
Tunesien drei verschiedenen Expertengruppen iibertragen, die das Pro-
blem von ihrem jeweiligen Standpunkt aus begutachten sollten: die Con-
troleurs Civils, die Médecins de Colonisation und die Autorités Indigéenes.
Diese sollten, nach einem Rundschreiben der franzosischen Kolonial-
regierung in Tunesien, sowohl «den Ursprung, die Ursachen, die Schwere
und die Folgen des Teekonsums, wir wiirden sogar sagen, dieser Manie,
als auch die Wege, sie zu beheben» untersuchen.*’ Die Wahl von «Manie»
als Beschreibung des Verhaltens der Tunesier in diesem Rundschreiben
ist sicherlich kein Indiz einer professionellen Diagnose: Die Verfasser
stammten aus der Administration und nicht aus der Psychiatrie. Trotzdem
bestimmte diese lapidare Bezeichnung in vielerlei Hinsicht den Ton fiir
den Umgang mit dem Teeproblem Tunesiens — oder dusserte eine bereits
im Raum stehende Stimmung in der Bevolkerung.

Nach Renaud existierte zu diesem Zeitpunkt bereits eine Alarmstim-
mung sowohl in der Siedlerbevolkerung Tunesiens als auch bei «Musli-
men der aufgekliarten Klasse».* Diese Alarmstimmung wurde gefordert
durch eine rege Diskussion in den Zeitungen Tunesiens um das Problem
des muslimischen Teemissbrauchs.* Zusitzlich griff die 6ffentliche Dis-
kussion um Tee, wie Renauds Stellungsnahme zeigt, bereits in den Jah-
ren 1927/28 von Tunesien auf Marokko iiber. Die medizinischen Exper-
ten waren sich jedoch einig, dass Teeismus in Marokko nicht existierte.
Bereits Dinguizli hatte betont, dass der Teekonsum in der Teenation
Marokko keine Opfer forderte,* und auch Mazeres definierte Teeismus
in seinem Artikel als rein tunesisches Problem. Er betonte:

38 Mazeres, Existe-t-il véritablement une question de théisme, «fléau social» en Tunisie?,
S.366.

39 Renaud, Y a-t-il une question du thé au Maroc?, S.270.

40 Mazeres, Existe-t-il véritablement une question de théisme, «fléau social» en Tunisie?,
S.367.

41 Renaud, Y a-t-il une question du thé au Maroc?, S.270.

42 Renaud erwihnte z. B. Artikel zum Thema in der Dépéche Coloniale vom 16. Januar 1927
und vom 26./27. August 1928. Renaud, Y a-t-il une question du thé au Maroc?, S. 270, FN 1.
Vgl. auch: Mazeres, Existe-t-il véritablement une question de théisme, «fléau social» en
Tunisie?, S.367.

43 Dinguizli, Un nouveau fléau social, S. 425.

416 Nina Saloua Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



dass man nirgendwo sonst, in keinem Land der Welt, je wertend davon [von
Teeismus| gesprochen hat, [da] niemand [zuvor] im Teekonsum - selbst
im missbriuchlichen — eine Offentliche Gefahr gesehen hat. Insbesondere
Marokko, ein Land, das ein grosser Teekonsument ist, behauptet, dieses
Problem nicht zu kennen.**

In Tunesien jedoch war Teeismus in den Augen der kolonialen Experten
eindeutig ein Problem, das die franzosische Kolonialregierung aktiv be-
kadmpfen musste: In seinem eingangs erwdhnten Vortrag im Mérz 1927
an der Académie Nationale de Médecine in Paris zidhlte Dinguizli ner-
voses Zittern, Amnesie, Herzrasen, Arteriosklerose, Sehstorungen, eine
tiefe Nervositiat® und eine Abnahme der Geburtenrate*® als Symptome
des Teeismus auf. Dinguizli verglich in seinem Vortrag diese Symptome
ausserdem explizit mit denen, die «Haschisch- und Drogensiichtige» auf-
wiesen.?’ Trotz dieser Liste spezifischer schwerwiegender Symptome
wurden von den Kolonialdrzten jedoch nicht viele Fille von Teeismus ge-
meldet und dokumentiert: Mazéres raumte 1936 ein, dass die Arzte in
Tunesien «nur eine sehr begrenzte Anzahl von Symptomen einer Tee-
vergiftung [meldeten], und [auch] dies nur bei gewissen Einzelpersonen».*8
Die medizinische Realitidt widersprach also der in den Texten immer
wieder betonten Dringlichkeit des Konstruktes.

Die Dringlichkeit war allerdings — auch wenn der Kolonialdiskurs da-
rauf bestand — nicht in erster Linie medizinisch. Dinguizli sprach bereits
in seinem Vortrag dkonomisch-soziale Konsequenzen des Teeismus an,
die Bocage in seinem Bericht zu Dinguizlis Vortrag fiir die Zeitschrift
Tunisie Médicale wie folgt zusammenfasste:

Die Eingeborenen, fiigsam wie sie waren, werden aufgeregt und leidenschaft-
lich, verlieren ihren Sinn fiir Sparsamkeit, ihre Liebe zur Arbeit, verkaufen ihre
Arbeitswerkzeuge und sogar den Besitz ihrer Familie, um die neue Leiden-
schaft fiir Tee zu befriedigen. Die indigenen Arbeitskrifte werden schwierig

44 Diese Informationen zu Marokko zog Mazeres aus einem Bericht, der im Jahr 1929
unter dem Titel «Gibt es ein Teeproblem in Marokko?» veroffentlicht worden war.
Dieser Artikel war Teil der parallelen Untersuchungen zu Tee in den drei Maghreb-
kolonien. Mazéres, Existe-t-il véritablement une question de théisme, «fléau social»
en Tunisie?, S.365f. Angaben im Text: «Y a-t-il une question du thé au Maroc?», in:
Bulletin du Syndicat Médical Francais de Tunisie 2 (1929), S.15.

45 Dinguizli, Un nouveau fléau social, S. 425.

46 Ebd., S.426. Siehe auch: André Bocage, Bericht zur Sitzung der Académie de Médecine
(29.Mirz 1927). Le théisme en Tunisie, in: Presse Médicale 27 (2. April 1927), S.421;
Mazeres, Existe-t-il véritablement une question de théisme, «fléau social» en Tunisie?,
S.366f.

47 Dinguizli, Un nouveau fléau social, S. 425.

48 Mazeres, Existe-t-il véritablement une question de théisme, «fléau social» en Tunisie?,
S.368.

SZG/RSH/RSS 64,2014, Nr. 3 417



[zu handhaben] und ihre Leistungen nehmen deutlich ab, da die Araber eher
ihre Lebensmittelrationen senken, als den Tee zu opfern.*

Der Teekonsum der Tunesier fithrte also angeblich zu einem Verlust
«indigener Arbeitskrifte», was wiederum wirtschaftliche Probleme fiir
franzosische Siedler verursachte. Dieser 6konomische Verlust wurde von
Dinguizli darauf zuriickgefiihrt, dass die Tunesier néichtelang Tee tran-
ken, was gleichzeitig durch den Mangel an Ruhe zu einem Erschopfungs-
zustand und durch den Uberkonsum von Tee zu einer Art Vergiftung
fithrte.”" Auch Mazeres betonte 1936, dass die Tunesier ihre Nichte tee-
trinkend verbrachten, was sie

einerseits arbeitsuntauglich macht und andererseits in ihnen, vor allem in den
Untererndhrten, die auf dem Land zahlreich sind, einen Zustand von orga-
nischem Mangel ausldst, der sie in einen verringerten Widerstand gegeniiber
den endemischen oder endemo-epidemischen Krankheiten versetzt, die so
héufig sind in diesen Land. Daraus folgt ein Zustand, der die Quantitdt und
Qualitédt der Arbeit, vor allem der landwirtschaftlichen Arbeit, wahrschein-
lich beeinflusst.>!

Diese finanziellen Bedenken der franzosischen Arbeitsgeber in Tune-
sien dominierten die Diskussion um Teeismus von Anfang an. Trotz die-
sem wirtschaftlichen Hintergrund wurde das Problem hauptsichlich
medizinisch formuliert, wie das Zitat Mazeres’ zeigt. Die Minderung der
Arbeitsleistung, die angeblich aus dem Teekonsum resultierte, wurde
zuriickgefiihrt auf organische Schiden, verursacht durch Teekonsum —
und nur zweitrangig auf soziale Probleme wie die weitverbreitete Unter-
erndhrung. Ferner wurden Charaktereigenschaften, wie zum Beispiel die
starke Erregbarkeit der Teetrinker und deren angebliche Kompromiss-
losigkeit in der Teebeschaffung, als medizinische Konsequenzen einer
weitverbreiteten Sucht definiert.

Aufgrund dieser medizinischen und wirtschaftlichen Konsequenzen
des Teeismus wurden drastische Massnahmen vorgeschlagen, die Mazeres
wie folgt zusammenfasste: Die Controleurs Civils sprachen sich fiir «die
Schliessung der illegalen Lokale, das Verbot, Tee in maurischen Cafés
zu verkaufen, fiir Massnahmen zur offentlichen Bildung» und fiir eine
«Restriktion des Teekonsums durch Erh6hung der Zolltarife und vor

49 Bocage, Le théisme en Tunisie, S.421. Siehe auch: Dinguizli, Un nouveau fléau social,
S.427.

50 Ebd., S.427.

51 Mazeres, Existe-t-il véritablement une question de théisme, «fléau social» en Tunisie?,
S. 375.

418 Nina Saloua Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



allem durch die Schaffung eines staatlichen Teemonopols» aus.’?> Die
Médecins de Colonisation und die Autorités Indigénes stimmten diesen
Vorschlédgen zu. Eine Einschrinkung des Teekonsums schien auch aus
den Perspektiven ihrer Berufe notwendig und konnte ihrer Meinung
nach am einfachsten erreicht werden durch «die Errichtung eines Mono-
pols oder durch das ausschliessliche Verkaufsrecht [von Tee| in Apothe-
ken unter Vorweisung eines Rezepts».>?

Das tunesische Finanzministerium lehnte am 17. Oktober 1927 die
Schaffung eines staatlichen Teemonopols jedoch aus Kostengriinden ab,
und implementierte stattdessen am 7. Mirz 1929 ein Vignettensystem,
durch das sdmtlicher in Tunesien verkaufter Tee von der Regierung
kontrolliert, besteuert und abgestempelt werden sollte.>*

1932: Die Weiteraufnahme eines Konstruktes

Diese weitgreifenden und diversen Massnahmen, die der ersten offiziel-
len Untersuchung folgten, schlugen jedoch allesamt fehl. Wie bereits er-
wihnt, stieg der Teekonsum in Tunesien in den frithen 1930er-Jahren
weiterhin an. Das Problem des Teeismus wurde deswegen im Jahr 1932
wieder aufgegriffen, angetrieben durch ein Rundschreiben der Contréle
des Affaires Indigénes vom 8. Januar 1932, in dem auf die Gefahren die-
ses «sozialen Ubels» erneut aufmerksam gemacht wurde. In diesem
Rundschreiben wurde berichtet, dass lokale muslimische Beamte eine
staatliche Beschrinkung des Teeverkaufs und -konsums — ja, gewisse
Stimmen sogar ein totales Verbot — gefordert hatten, da «unterernihrte
Menschen mehr von ihren knappen Ressourcen als je zuvor ausgaben,
um Tee und Zucker zu kaufen».> Dieser Vorfall 16ste in der tunesischen
Presse eine neue Diskussion um Teemissbrauch aus.’® Im Laufe des Jah-
res stieg der Druck auf die Regierung und am 28. November 1932 wurde
eine zweite staatliche Untersuchung angeordnet und eine offizielle Kom-
mission gegriindet, die sich der Untersuchung der Teefrage widmen
sollte. Diese im Jahr 1933 zusammengestellte Kommission bestand aus
Reprisentanten der Regierung und der Handelskammern sowie mehreren

52 Mazeres, Existe-t-il véritablement une question de théisme, «fléau social» en Tunisie?,
S.360.

53 Ebd,, S.369.

54 Ebd., S.370.

55 Ebd., S.372. Ein vdlliges Teeverbot war nicht moglich — auch aufgrund des Protestes so-
wohl von franzdsischen Héndlern als auch international. Die Teenation England sprach
sichz. B.klar gegen die Einfithrung einer Teebeschriankung in Tunesien aus. Ebd., S. 370.

56 Mazeres erwiahnte Artikel zum Thema in der Zeitschrift Tunisie Francaise vom 30. Juni,
2.Juli, 15. Juli und 10. Oktober 1932. Ebd., S.372, FN 1.

SZG/RSH/RSS 64,2014, Nr. 3 419



Arzten — darunter Mazeres als Vertreter der franzosischen und Dinguizli
als Vertreter der tunesischen Arzte.’ Dinguizli wurde von der Kommis-
sion mit der Aufklarung der tunesischen Bevolkerung tiber die Gefahren
der falschen Teezubereitung beauftragt — was Mazeres in seinem Artikel
als «Kreuzzug» bezeichnete.”®

Bei der Frage nach einem gesunden oder ungesunden Teekonsum
verglich die Untersuchungskommission die Methoden der infusion und
der décoction — also die Methode, Tee fiir eine kurze Zeit in bereits ge-
kochtes Wasser zu geben (infusion) und diejenige, den Tee mit dem Was-
ser selbst zum Kochen zubringen (décoction). Mazéres betonte, dass nur
der Konsum von «gekochtem» Tee Risiken mit sich bringe:

Sie [die Kommission] meinte, dass, wenn Tee regelmaéssig in grossen Mengen
und im gekochten Zustand konsumiert werde, [dann] konnte dies unbestrit-
tene physiologische Storungen verursachen, deren Art und Bedeutung jedoch
schwierig zu bestimmen waren, [sowohl] aus individueller [als auch] kollek-
tiver Perspektive; [wenn Tee| aber moderat zu sich genommen wird in der
Form einer Infusion, dann stellt er im Wesentlichen ein hygienisches Getrdnk
dar.¥

In seinem Schlusswort betonte Mazéres noch einmal, dass Tee, wenn
richtig zubereitet, «als solcher hervorragend ist, [ein Getrdank] das welt-
weit von Millionen Menschen aller Rassen und Farben benutzt wird, in
allen Klimazonen und in allen Breitengraden, und das nur schidlich wird
durch die Ignoranz derer, die es in diesem Land benutzen».®

Die medizinischen Probleme des Teeismus in Tunesien und das
gleichzeitige Fehlen Zhnlicher Stérungen in anderen Teenationen konn-
ten also durch die spezifische Art der Teezubereitung in Tunesien und die
angebliche Ignoranz der Teekonsumenten erkldrt werden. Ein Erlernen
richtiger Teezubereitung wiirde die Tunesier demnach vor Teeismus
schiitzen. Dinguizli erkldrte in einem Vortrag aus dem Jahr 1933 in der
Khaldounia, einer Schule in Tunis, dass «wenn die Tunesier ithren Tee
nach englischer, chinesischer oder selbst marokkanischer Art trinken
wiirden, er ihnen nicht schaden wiirde».®! Dinguizlis Hinweis, dass man
die gesunde Teezubereitung a ’infusion von anderen Lindern wie Eng-

57 Ebd., S.372.

58 Ebd., S.374.

59 Ebd., S.373. Hervorhebung im Original.

60 Ebd., S.377. Der Griinder der psychiatrischen Ecole d’Alger, Antoine Porot, wieder-
holte diese Auffassung einer gefiahrlichen Teezubereitung (décoction) in Tunesien in
einem Artikel aus dem Jahr 1943. Antoine Porot, L’ceuvre psychiatrique de la France
aux colonies depuis un siecle, in: Annales Médico-Psychologiques 1 (1943), S.356-378,
hier S.377.

61 Ebd., S.374f.

420 Nina Saloua Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



land, China und selbst Marokko iibernehmen sollte, ist ebenfalls inter-
essant: Das seltsame Ausbleiben von Teeismus im Teeland Marokko
konnte in Dinguizlis Augen alleine durch die Art der Teezubereitung er-
klart werden. Seine Argumentation ist allerdings falsch, da damals wie
heute auch in Marokko der Tee im Wasser gekocht (en décoction) wird.®?

Die Wandelbarkeit von Teeimus

Abschliessend kann man sagen, dass Teeismus, so wie er von Dinguizli
definiert und von Renaud und Mazeres iibernommen wurde, relativ eng
gefasst war: geographisch beschrinkt, historisch klar befristet und mit
einer Liste von eindeutigen Symptomen versehen. Trotzdem war Din-
guizlis Definition in vieler Hinsicht ungenau, was spiteren Autoren Aus-
sagen ermoglichte, die Dinguizlis Konzeption eigentlich widersprachen.
Dinguizli erwihnte zum Beispiel nie, was fiir eine spezifische Art von
Tee gefidhrlich war: Er beschrieb den traditionellen tunesischen Schwarz-
tee einerseits als «griinen oder roten» Tee,* andererseits als «schwirz-
liche Fliissigkeit wie Teer»,** die von den Tunesiern getrunken wurde.
Diese Liicke in Dinguizlis Definition fithrte dazu, dass der franzosische
Psychiater Raoul Vadon in seiner Dissertation zu «Psychopathen in
Tunesien» aus dem Jahr 1935 die Diagnose Teeismus problemlos auf
Pfefferminztee anwenden konnte:

In einem Bericht tiber Psychosen in Tunesien nicht tiber Haschisch oder Pfef-
ferminztee zu sprechen wire eine Liicke, die ich nicht hinterlassen kann.
Allerdings muss ich sagen, dass fast alle Psychopathen, die in den tunesischen
Institutionen untergebracht sind, unabhiingig von ihrer Diagnose, Haschisch-
Raucher und Pfefferminztee-Trinker sind. Es ist daher ziemlich schwierig zu
sagen, welches die spezifischen Symptome dieser Siichtigen sind.®

Auch in anderen Bereichen zeigte sich eine erstaunliche Wandelbarkeit
des Konstruktes. Die Diskussion um Teeismus blieb wie bereits erwihnt,
nicht nur auf die Kolonialmedizin beschrinkt und Antoine Porot, der
wohl bedeutendste franzosische Kolonialpsychiater im Maghreb, be-
schrieb im Jahr 1943 die psychiatrischen Konsequenzen von Teeismus
als drastisch. Er sprach von einem «Zustand organischer und geistiger
Behinderung, manchmal mit halluzinogenen Wahnvorstellungen» der

62 Siehe z. B.: Mair, Hoh, The True History of Tea, S. 161f.

63 Dinguizli, Un nouveau fléau social, S. 425.

64 Ebd., S.424.

65 Raoul Vadon, L’assistance médicale des psychopathes en Tunisie, These Médicale Uni-
versité de Marseille 1935, S. 49.

SZG/RSH/RSS 64,2014, Nr. 3 421



Betroffenen.® Konfrontiert mit solchen radikalen Aussagen konnte man
davon ausgehen, dass sich in der psychiatrischen Literatur viele Fallbei-
spiele zur Diagnose Teeismus finden liessen. In Wirklichkeit gibt es aber —
wie in der Kolonialmedizin selbst®” — nur wenige dokumentierte Fille. So
vermutete der Psychiater Jean Olry im Jahr 1940, dass eine seiner mus-
limischen Patientinnen, die im Jahr 1936 im Hopital Civil Francais in
Tunis starb, unter Teeismus litt.®® Ob Teeismus nun Teil der Diagnose,
ein Symptom oder gar eine Konsequenz ihrer Krankheit (Paralysie
Générale) war, wird aus Olrys Bericht nicht klar. Allerdings zeigt sein
Umgang mit dem Begriff Teeismus — eine Erwidhnung ohne jegliche Er-
kldrung oder Einleitung — die zu dieser Zeit herrschende Vertrautheit
von Psychiatern mit der Thematik.

Charles Bardenat, einer der Studenten von Antoine Porot, behan-
delte in einem Artikel aus dem Jahr 1948 einen Fall von «Teeismus und
Kaffeeismus» im Zusammenhang mit einem T6tungsdelikt: «In einem
iibrigens diskreten Fall von Teeismus und Kaffeeismus tdtete ein
33-jahriger Kabyle unwillentlich seine Frau beim Umgang mit einem
Gewehr, welches ihn gegen vermeintliche Angreifer in der Nacht vertei-
digen sollte.»® Bei diesem Fall scheint Teeismus, in Kombination mit
Kaffeeismus, die von Bardenat gestellte Diagnose gewesen zu sein, und
als solche verantwortlich fiir die Wahnvorstellungen des Téters, die den
Lesern sowohl den Besitz des Gewehrs als auch das Totungsdelikt selbst
erklirten.

Zum Zeitpunkt von Bardenats Artikel war die Gebundenheit der
Diagnose Teeismus an Tunesien nicht mehr so offensichtlich wie noch
ein Jahrzehnt zuvor und die sorgfiltigen Hypothesen von Dinguizli,
Renaud und Mazeres wurden aus ihrem geographischen Kontext ge-
16st. Teeismus konnte im Jahr 1948 also auch als Diagnose im Kaffeeland
Algerien benutzt werden. Diese Ausweitung der Diagnose auf den Rest
des Maghrebs zeigte sich auch in anderen Publikationen: Der Arzt Paul
Lalu, zum Beispiel, schrieb im Jahr 1958 einen Artikel zum Teeismus

66 Porot, L’ceuvre psychiatrique de la France aux colonies depuis un siecle, S.377.

67 Ebd., S.368.

68 Jean Olry, La paralysie générale chez les indigenes musulmans de Tunisie. Travail de
I’Hopital de la Manouba, These Médicale Université de Marseille 1940, S. 54.

69 Charles Bardenat, Criminalité et délinquance dans ’aliénation mentale chez les in-
digénes algériens, in: Annales Médico-Psychologiques 2 (Juni 1948), S.317-333 und
468-480, hier S. 324. Auf der gleichen Seite behandelte Bardenat weitere Totungsdelikte.
Aus dem Kontext wird nicht ganz klar, ob auch diese unter dem Einfluss von Tee und
Kaffee begangen worden waren. Hier wird davon ausgegangen, dass nur das erste dieser
Totungsdelikte der Diagnose Teeismus zugerechnet werden kann.

422 Nina Saloua Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



beim marokkanischen Kind.”” Dank der bereits erwdhnten Liicken in der
Definition des Teeismus war dieser Wechsel nach Marokko problemlos:
Sowohl der tunesische Schwarztee als auch der marokkanische Minztee
auf Griinteebasis konnten in den 1950er-Jahren Teeismus auslosen.
Diese Ausweitung des Konstruktes auf psychiatrische Symptome, an-
dere Teesorten und den Rest des Maghrebs kontrastierte jedoch mit der
Anzahl beobachteter Fille. Dieser Widerspruch zwischen gefiihlter
Dringlichkeit und gelebter Realitdt wurde von den Kolonialautoren mit
einer kiinstlichen Erweiterung der Diagnose umgangen. Obwohl die
Arzte und Psychiater eigentlich eine genaue Liste von Symptomen be-
sassen — von Dinguizli 1927 ausformuliert — wurde das Problem von spé-
teren Experten viel weiter gefasst. Teeismus war, wie Raoul Vadon 1935
formuliert hatte, angeblich bei fast allen tunesischen Patienten, unabhén-
gig von ihrer Diagnose, zu beobachten.” Dieser von Vadon angespro-
chene Teeismus, der in allen Patienten aufzufinden war, wurde nicht als
Symptom einer tatsdchlichen Krankheit oder als Diagnose selbst verstan-
den, sondern als Zeichen der abnormalen nordafrikanischen Normalitat.
Wie bereits erwéhnt war es neben der Art der Teezubereitung vor allem
die konsumierte Menge, die in den Augen vieler kolonialer Experten
medizinische und psychiatrische Konsequenzen mit sich ziehen konnte.”
Der iibermaéssige Teekonsum war das Symptom einer Volkskrankheit
und eines der Beispiele, mit dem die medizinischen und psychiatrischen
Experten die Gefahr der muslimischen Exzessivitit beweisen konnten.
Unter dem ganzen medizinischen Diskurs ging es beim Teeismus je-
doch immer um finanzielle Angste der franzosischen Siedler. Die mit
Teetrinken verbrachten Nachte erschopften und vergifteten angeblich die
muslimischen Arbeitskrifte. Das Konstrukt des faulen und arbeits-
scheuen Kolonisierten, das unter anderem der Tunesier Albert Memmi

70 Paul Lalu, Le théisme chez I’enfant marocain a la période du servage, in: Maroc Médical
37/401 (Oktober 1958), S. 1067ff. Der franzosische Jurist Raymond Charles behauptete
in seinem Buch iiber die «<muslimische Seele» aus dem Jahr 1958, dass manche Nord-
afrikaner so viel Griintee konsumierten, dass sie dem Teeismus zum Opfer fielen, «dessen
Auswirkungen denen von Alkoholismus dhneln». Raymond Charles, L’Ame musulmane,
Casablanca 2007 (1958), S.271.

71 Vadon, L’assistance médicale des psychopathes en Tunisie, S. 49.

72 Der Psychiater Pierre Maréschal zum Beispicel, der die Anstalt Manouba bei Tunis
leitete, schrieb in einem Artikel zur Heroinsucht aus dem Jahre 1937, dass der Tunesier
«es sogar schaffte, sich stark mit Tee zu berauschen». Pierre Maréschal, L’héroinomanie
en Tunisie, in: Congres des Médecins Aliénistes et Neurologistes de France et des Pays
de Langue francaise, 41. Sitzung, Nancy (30.Juni-3. Juli), Paris 1937, S.255-259, hier
S.255. Drei Jahre spéter bezog sich Jean Olry auf diese Passage in Maréschal und be-
merkte, dass «Tee und Kaffee immer im Exzess getrunken» wurden. Olry, La paralysie
générale chez les indigenes musulmans de Tunisie, S. 72.

SZG/RSH/RSS 64,2014, Nr. 3 423



im Jahr 1957 beschrieben hatte,” wurde von den medizinischen Exper-
ten in den Theorien zum Teeismus gleichsam gerechtfertigt und perpe-
tuiert. Aufgrund einer angeborenen Faulheit und Masslosigkeit konnten
sich diese «grossen Kinder», um noch einmal auf Dinguizlis eingangs
zitierte Formulierung zuriickzukommen,”™ nicht gegen Verlockungen
wehren. Die franzosische Kolonialmacht konnte nur durch eine strenge
Kontrolle aller Verlockungen, zu denen Tee im medizinischen Diskurs
klar gehorte, die muslimischen Arbeitskrifte fiir die Siedler sichern.

Teeismus war demnach ein koloniales, ‘wissenschaftliches’ Konst-
rukt —in Form der medizinischen und psychiatrischen Pathologisierung
eines normalen Vorganges, begriindet auf finanziellen Angsten der Sied-
ler — das die gefiihlten Unterschiede zwischen Kolonisierenden und Kolo-
nisierten sozusagen auf einer organischen Ebene aufzeigte. Tee, der fiir
europdische Siedler in Nordafrika durchaus als gesunde Alternative vor
allem zu Alkohol erwiinscht war, wurde bei den masslosen Maghrebiner
zu einer Krankheit und Sucht, schliesslich zu einer wirtschaftlichen Ge-
fahr fiir die ganzen Kolonien. Die Tatsache, dass einer der Hauptakteure
in der Ausformulierung des Konstruktes ein muslimischer Tunesier war,
macht das Konstrukt Teeismus nicht ‘realer’ oder weniger kolonial: In
seiner Theorie zum Teeismus bestétigte sich Béchir Dinguizli als erster
franzosisch ausgebildeter tunesischer Arzt.”” Als Einzelperson war Din-
guizli — trotz seiner Religion und seiner Herkunft — Teil des medizini-
schen, kolonialen Establishment. In dieser sicherlich schwierigen Situa-
tion, weder ganz ‘zivilisiert’ noch ganz auf der Stufe der Kolonisierten, ist
seine Aneignung von kolonialem Vokabular, Theorien und Vorurteilen
zur Stiarkung seiner professionellen Autoritit klar verstindlich, vergleich-
bar mit derjenigen, die Albert Memmi in sich und anderen jiidischen
Tunesiern beschrieben hatte.”

73 Albert Memmi, Portrait du colonisé. Portrait du colonisateur, Paris 2008, S. 101f.
74 Dinguizli, Un nouveau fléau social, S.424.

75 Gallagher, Medicine and Power in Tunisia, S. 94.

76 Memmi, Portrait du colonisé, S. 17.

424 Nina Saloua Studer «Was trinkt der zivilisierte Mensch?»



Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 64, 2014, Nr. 3

Die schweizerisch-jiidische Presse der 1930er
Jahre — eine quantitative Betrachtung

Marlen Oehler Brunnschweiler

The Swiss-Jewish Press of the 1930s — A Quantitative Reflection

The highly complex and extremely difficult situation of the barely 20000 Jews in
Switzerland between the wars cannot be understood without awareness of the
threatening circumstances at the time. After 1933 international pressure mounted
dramatically and within Switzerland the political climate worsened. Even though
the Frontist Movement remained on the political fringes the prevailing xenophobic
mood manifested itself in large sections of the population. Swiss self-conception
was more than ever defined by exclusion of the «Others», the strangers, and an
atmospherical distance to the Jews was widespread. This climate restricted not
only the living environment of the Jewish minority in Switzerland, but also the
basic conditions of journalism.The Swiss-Jewish newspapers of the 1930s mirror
insecurity and anxiety about the future, the will to bear up and forms of self-
censorship. This article examines the possibility to reconstruct the mood of the
Jewish minority in Switzerland by a quantative survey of the Israelitisches Wochen-
blatt der Schweiz and of the Jiidische Presszentrale Ziirich in the years 1929-19309.
Can a frequency analysis model insecurity, concern and increasing disorientation?
Does the weight given to topics change in the Swiss-Jewish press in the course of
the 1930s? Counting and categorizing the data leads to clearly affirmative answer.
Over the years, the initial concentration on life in the communities and, a little less,
also on foreign communities and «Jewish Culture» gave way to a more differen-
tiated spectrum of topics. Apart from the three topics that characterized the reports
in the beginning, the topoi «Palestine», the political development in the German
Reich and in Switzerland as well as the issues of emigration and refugees later
gained in importance. This holds true, above all, for the Israelisches Wochenblatt:
the view on inner-Jewish community life recedes. Towards 1939 a broader variety
of topics supersedes the predominant concentration on life within Jewish commu-
nities.

Marlen Oehler Brunnschweiler, Ziirich, marlen.oehler@bluewin.ch

425



	"Was trinkt der zivilisierte Mensch?" : Teekonsum und morbide Normalität im kolonialen Maghreb

