
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 62 (2012)

Heft: 3

Artikel: Solidarités supraconfessionnelles : le refuge dans l'arc jurassien
pendant la Guerre de Trente ans

Autor: Forclaz, Bertrand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-325275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-325275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 3

Bertrand Forclaz, Université de Neuchâtel, Institut d’histoire, Espace Louis-Agassiz 1,

CH-2000 Neuchâtel. bertrand. forclaz@unine.ch

373

Solidarités supraconfessionnelles.
Le refuge dans l’arc jurassien pendant
la Guerre de Trente ans1

Bertrand Forclaz

Summary

Asylum granted in the bishopric of Basel and the county of Neuchâtel during

the Thirty Years’ War 1618–1648) reveals solidarities that extend
across confessional and political borders. This article specifically shows
that due to geographical proximity or preexisting contacts refuge was able
to ignore or transcend confessional boundaries; it also highlights economic,

social and political cross-confessional relationships that existed in
boundary regions. Combining the issue of asylum with that of
interconfessional contacts proves fruitful to both fields: on the one hand,
historiography has insisted on religious motives of refuge; on the other
hand, recent research has mostly covered regions of confessional coexistence.

More generally, this study shows how permeable boundaries were
in Early Modern Times.

Le refuge en temps de guerre constitue depuis le siècle passé un
problème majeur, comme le montrent à l’envi les vagues de réfugiés que
provoquent régulièrement les conflits. Le caractère actuel de la
problématique du refuge, et plus généralement des migrations, explique sans

1 Cet articles’insère dans une recherche plus large sur la Guerre de Trente ans dans l’arc
jurassien, financée par le Fonds National Suisse de la Recherche Scientifique. Une
première version de ce travail a été présentée aux Journées suisses d’histoire à Bâle le
3 février 2010, dans le cadre de la session «Les frontières perméables: Neutralisation et
mobilités transfrontalières en temps de guerre 17e et 18e siècles)» Mes remerciements
vont à Christian Windler,co-organisateur de cette session, ainsiqu’aux participants pour
leurs questions et remarques.



doute l’intérêt majeur porté, depuis quelques années, à ces questions
pour l’époque moderne: en effet, il serait erroné de voir dans ce
phénomène une invention de l’époque contemporaine, même si sous
l’Ancien Régime, les chiffres du refuge étaient incontestablement plus
modestes.2 Dans cet article, nous nous intéresserons à la problématique
du refuge pendant la Guerre de Trente ans dans l’arc jurassien, c’est-
àdire dans une région traversée par de multiples frontières politiques et
confessionnelles et qui fut diversement touchée par le conflit. Précisons
tout d’abord ces deux concepts – refuge et frontière. On trouve le terme
de refuge dans les sources mêmes: dansdes correspondances et des actes
judiciaires, il est question des «refugiés» ou du «refuge» Les acteurs
avaient donc conscience des mouvements de population provoqués par
le conflit. Quant au terme de frontière, il s’agit bien sûr d’un concept
peu usité à l’époque – on aurait plutôt parlé de confins ou de limites.
Cependant,son intérêtpour notre démarche relève dusens qu’il a acquis
dans l’historiographie récente: le terme comporte en effet une dimension

de perméabilité qui est au coeur de cet article, et les frontières
unissaient autant qu’elles divisaient.3 Pourquoi enfin rassembler sous une
même catégorie frontières confessionnelles et politiques? Pour les
acteurs de l’époque, et en particulier aux yeux des autorités, les deux
étaient étroitement liées, puisqu’avec le principe de territorialité des
confessions cuius regio, eius religio) mis en place dans le Corps
helvétique dès les années 1530, qui imposait la confession du souverain
à ses sujets, frontières politiques et confessionnelles étaient censées se

superposer.4

2 Cf. en particulier Matthias Asche et al. éd.), Krieg, Militär und Migration in derFrühen
Neuzeit, Münster 2008; Olivier Forcade,Philippe Nivet éd.), Les réfugiés en Europe du
XVIe au XXe siècle, Paris 2008; Geert Janssen, «Exiles and the politics of reintegration
in the Dutch Revolt» in History, 94, 2009, pp. 36–52; sur l’histoire des migrations et de
la mobilité à l’époque moderne, cf. notamment Laurence Fontaine, Pouvoir, identités et
migrationsdans les hautes vallées des Alpes occidentales XVIIe–XVIIIe siècle), Grenoble
2003; KlausJ. Bade et al. Hg.), EnzyklopädieMigration in Europa: vom 17.Jahrhundert
bis zur Gegenwart, Zurich 2007; Pierre-Yves Beaurepaire, Pierryck Pourchasse éd.),
Les circulations internationales en Europe: années 1680 – années 1780, Rennes, 2010;
Natalia Muchnik, «‘S’attacher à des pierres comme à une religion locale…’. La terre
d’origine dans les diasporas des XVIe–XVIIIe siècles» in Annales. Histoire, Sciences
sociales, 66, 2011, pp. 481–512.

3 Cf. le travail fondateur de Peter Sahlins, Boundaries: The Making of France and Spain
in the Pyrenees, Berkeley 1989; ainsique lesbilanshistoriographiques suivants: François
Walter, «Frontiere, confini e territorialità» in Storica: rivista quadrimestrale, 7, 2001,
19, pp. 117–139; Christian Windler, «Grenzen vor Ort» in Rechtsgeschichte, 1, 2002,
pp. 122–145.

4 Pour une réflexion sur les frontières confessionnelles à l’époque moderne, cf. Keith
Luriam Sacred Boundaries: Religious Coexistence andConflict in Early-Modern France,
Washington, D.C. 2005.

374 Bertrand Forclaz Solidarités supraconfessionnelles. Le refugedans l’arc jurassien



On le verra cependant, la situation concrète ne correspondait pas
toujours aux principes abstraits; la guerre, en particulier, amena un
déplacement des frontières confessionnelles. Il s’agira ici, à travers le
prisme des mouvements de population, de mettre en évidence le
caractère perméable des frontières pendant la guerre, ainsi que de
dégager les solidarités, notamment supraconfessionnelles, qui transcendaient

ces frontières, et les identités qui les informaient. En croisant la
problématique du refuge et celle des contacts interconfessionnels, on
peut donc apporter une contribution originale à ces deux champs
d’étude: d’une part, le refuge pouvait dépasser ou ignorer les frontières
confessionnelles, à l’encontre d’une tradition historiographique qui
insiste sur le refuge religionis causa; de l’autre, les contacts supraconfessionnels

ne se limitaient pas aux contextes de coexistence, tels qu’ils ont
été étudiés au cours des dernières années, mais des catholiques et réformés

vivant dans des communautés voisines pouvaient également
développer – ou conserver – des liens, notamment économiques et sociaux,
qui transcendaient la différence religieuse.5

Nous avons retenu deux observatoires pour cette étude: le comté de
Neuchâtel d’une part, de l’autre la principauté épiscopale de Bâle. On
verra que ces deux territoires, l’un et l’autre pays alliés du Corps helvétique,

étaient caractérisés par une situation confessionnelle et politique
ambiguë pendant le conflit.

5 Ilest évidemment impossible de fournirunebibliographie exhaustivesur cette question;
cf. en particulier BenjaminKaplan, Dividedby Faith. Religious Conflict and the Practice
of Toleration in Early Modern Europe, Cambridge, Mass. 2007; Scott Dixon et al. éd.),
Living with Religious Diversity in Early-Modern Europe, Aldershot 2009; David Do
Paço et al. éd.), Des religions dans la ville. Ressorts et stratégies de coexistence dans
l’Europe des XVIe–XVIIIe siècles, Rennes 2010; Christophe Duhamelle, La frontière au
village. Une identité catholique allemande au temps des Lumières, Paris 2010; Bertrand
Forclaz éd.), L’expérience de ladifference religieuse dans l’Europe moderne XVIe–XVIIIe
siècles), Neuchâtel, sous presse; pour le Corps helvétique, cf. notamment Frauke Volkland,

Konfession und Selbstverständnis: ReformierteRituale in der gemischtkonfessionellen
Kleinstadt Bischofszell im 17. Jahrhundert, Göttingen 2005; Georg Jäger, Ulrich Pfister
éd.), Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt in Graubünden, 16.–18. Jahrhundert,

Zurich 2006; Daniela Hacke, «Church, Space and Conflict: ReligiousCo-Existence
andPolitical Communication in Seventeenth-Century Switzerland» in German History,
25, 2007, pp. 285–312. Sur les contacts interconfessionnels dans les régions de frontière,
cf.WolfgangKaiser,«Der Oberrhein und sein ‘konfessionellerGrenzverkehr’.
Wechselbeziehungen und Religionskonflikte im16. und 17. Jahrhundert» in Id. et al. éd.),
Eidgenössische Grenzfälle: Mühlhausen undGenf /Enmargede la Confédération:Mulhouse
et Genève, Bâle 2001, pp. 155–185.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 3 375



L’évêché deBâle et le comtéde Neuchâtel:situation politique et religieuse
au XVIIe siècle

La principauté épiscopale de Bâle, à l’époque moderne, était une de ces

constructions improbables dont le Saint-Empire Romain Germanique
était coutumier: en partie terre d’Empire et en partie territoire helvétique,

partagée entre les confessions catholique et réformée. Les
bailliages méridionaux de l’évêché, à savoir principalement l’Erguël et la
Prévôté de Moutier-Grandval, étaient liées par des accords de combourgeoisie

avec le canton de Berne, et la ville de Bienne était un pays allié
du Corps helvétique: la souveraineté du prince-évêque de Bâle y était
donc limitée, ils étaient considérés comme territoires helvétiques, et la
Réforme s’y implanta à partir de la fin des années 1520. Les bailliages
septentrionaux de l’évêché, soit l’Ajoie, les Franches-Montagnes et la
vallée de Delémont, considérés comme terre d’Empire, étaient restés
fidèles au catholicisme, tandisque lesbailliages germanophones proches
de Bâle avaient été recatholicisés à la fin du XVIe siècle par le
princeévêque Jacques Christophe Blarer de Wartensee, qui avait également
éliminé le foyer protestantprésentdanssa capitale, Porrentruy, et s’était
allié aux cantons catholiques du Corps helvétique. Le principe de
territorialité des confessions – nord catholique, sud réformé – était désormais

à l’oeuvre, même si l’un des bailliages méridionaux – la Prévôté de
Moutier-Grandval – comportait des communes catholiques, réformées
et mixtes.6

Le comté de Neuchâtel, également un pays allié duCorps helvétique,
appartenait auXVIIe siècle àunprince dusang français, leduc d’Orléans-
Longueville. Sur le plan confessionnel, la Réforme fut adoptée dans
l’ensemble du comté, à l’exception de la châtellenie du Landeron; mais
la population réformée dut cohabiter avec son comte catholique et avec
un gouverneur également catholique, généralement issu du Corps
helvétique.7

L’évêché de Bâle et le comté de Neuchâtel se trouvaient dans une
situation dangereuse au début de la guerre, puisqu’ils voisinaient avec

6 Dans l’historiographie, le terme «évêché» se réfère à laprincipauté épiscopale de Bâle;
c’est dans ce sens qu’il sera employé ici. Parmi les travaux sur l’histoire politique et
religieuse de l’évêché de Bâle, cf. André Chèvre, Jacques-Christophe Blarer de Wartensee:
prince-évêque de Bâle, Delémont 1963; Jean-Claude Rebetez éd.), Pro Deo: l’ancien
évêché de Bâle du IVe au XVIe siècle, Porrentruy 2006.

7 Sur la situation politico-confessionnelle du comté de Neuchâtel, cf. Pierre-Olivier
Léchot, De l’intolérance au compromis. La gestion d’une coexistence confessionnelle, Le
Landeron, XVIe–XVIIIe siècle, Sierre 2003; Lionel Bartolini, Une résistance à la réforme
dans le Pays de Neuchâtel. Le Landeron et sa région 1530–1562), Neuchâtel 2007.

376 Bertrand Forclaz Solidarités supraconfessionnelles. Le refugedans l’arc jurassien



laFrance etdesrégions convoitées par cette dernière– l’Alsace, le comté
de Montbéliard et la Franche-Comté, qui furent des théâtres du conflit.8

Les bailliages septentrionaux de l’évêché, considérés comme terre
d’Empire, n’étaient pas protégés par la neutralité du Corps helvétique,
contrairement aux bailliages méridionaux. Il en résulta l’occupation et
ladévastationdu nord de l’évêché par les différentesarmées impliquées,
troupes suédoises en majorité des mercenaires allemands), françaises
et impériales, entre le milieu des années 1630 et la fin de la guerre en
1648. Quantaucomté de Neuchâtel,sa situation était ambiguë: le comté,
en tant que pays allié du Corps helvétique, était neutre, mais le duc
d’Orléans-Longueville était aussi un des principaux officiers de Louis
XIII, et il participa à ce titre à l’invasion de la Franche-Comté.

Le refuge: par-delà frontières politiques et confessionnelles

Lephénomènedu refuge pendant laguerrepermet de mettreà l’épreuve
la perméabilité des frontières politiques et confessionnelles qui
divisaient l’arc jurassien. Le conflit provoqua divers déplacements de
population entre les différents Etats concernés. En effet, à partir du début
des années 1630, lorsque l’Alsace fut occupée par les troupes suédoises,
un premier refuge eut lieu, d’Alsace vers l’évêché et vers la ville de Bâle.
Dès 1634–35, l’occupation de la Franche-Comté, puis de l’évêché de
Bâle, déclencha une seconde vague, de Franche-Comté vers le comté de
Neuchâtel, mais aussi vers le canton de Fribourg d’une part, de l’autre
desbailliagesseptentrionaux vers les bailliages méridionaux de l’évêché,
ainsi que vers les cantons de Bâle et de Soleure. Ces diverses migrations
partageaient deux caractéristiques: elles étaient en partie supraconfessionnelles

et se dirigeaient vers les territoires neutres, épargnés par les
belligérants. Elles mobilisaient toutefois des solidarités distinctes,
d’ordre confessionnel, politique, familial et social.

Dans une partie des cas, il s’agissait d’une solidarité confessionnelle
et politique. Le canton de Fribourg fut fortement touché par le refuge
en provenance de Franche-Comté, en particulier la ville d’Estavayer-le-

8 Sur la Guerre de Trente ans dans les régions concernées, cf. Pierre Surchat, «L’Evêché
de Bâle pendant la guerre de Trenteans» in 1648: Belfort dans une Europe remodelée –
350e anniversaire des Traités de Westphalie. Actes du colloque de Belfort, 9–11 octobre
1998, Belfort 2000, pp. 77–81; Alexandre Dafflon,«Neutralité etappartenance au Corps
helvétique: Neuchâtel à l’épreuve de la Guerre de Dix Ans» in Jean-François Chanet,
Christian Windler éd.), Les ressources des faibles. Neutralités, sauvegardes, accommodements

en temps de guerre XVIe–XVIIIe siècle), Rennes2009, pp. 63–82; Bertrand
Forclaz, «Identités de frontière. La principauté épiscopale de Bâle pendant la Guerre de
Trente ans» à paraître dans Id. éd.), op. cit.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 3 377



Lac, enclave catholique fribourgeoise sur la rive sud du lac de Neuchâtel,
où se réfugièrent notamment des religieux, ainsi que la capitale, qui
accueillit des artistes francs-comtois.Les liensentre Fribourget la Franche-
Comté étaient alors multiples: on mentionnera en particulier l’alliance
espagnole du canton ou la résidence de l’évêque de Lausanne, dont relevait

Fribourg, en Franche-Comté.9 Le refuge alsacien dans les bailliages
septentrionaux de l’évêché de Bâle avant leur occupation s’explique en
partie par des motivations analogues: à l’appartenance commune au
Saint-Empire venait s’ajouter la juridiction spirituelle de l’évêque de
Bâle sur la Haute Alsace.10

Dans ce cas cependant, des solidarités familiales se greffaient sur
cette proximité politique et religieuse: Jean-Henri d’Ostein, princeévêque

entre 1628 et 1646, appartenait à une famille noble alsacienne,
tout comme plusieurs hauts fonctionnaires de l’évêché.11 Dans la
seconde vague de refuge, celle qui part de l’évêché de Bâle, on retrouve
des solidarités de ce type, cette fois-ci au sein du Corps helvétique,
puisque des cantons et pays alliés catholiques, soit Fribourg, Soleure et
le Valais, accueillirent des ecclésiastiques et des laïcs fuyant l’évêché.

Mais cette solidarité religieuse, intéressante en ce qu’elle explicite
des relations entre territoires plus ou moins proches appartenant à un
même espace politique – le Saint-Empire ou le Corps helvétique – ou
ecclésiastique – le diocèse de Bâle – ne fut pas la seule à jouer pendant
le conflit. En effet, une partie de ce refuge comporte une dimension
supraconfessionnelle, pour les Francs-Comtois réfugiés dans les
montagnes neuchâteloises ou les ressortissants des bailliages septentrionaux
de l’évêché réfugiés dans ses bailliages méridionaux. Quelle solidarité
rend compte de cette traversée des frontières religieuses? Il convient
ici de prendre en considération les liens de voisinage préexistants au
conflit,et en particulier leséchanges économiques entre territoires catholiques

et réformés: catholiques de l’évêché achetant du vin dans la ville
réformée de Neuchâtel ou fréquentant le marché de Bienne, paysans
catholiques exploitant des terres dans des communautés protestantes,

9 Cf. Jacques-Philippe Grangier, Annales d’Estavayer, Estavayer-le-Lac 1905, p. 471;
Gérard Pfulg, L’atelier des frères Reyff, Fribourg 1610–1695). Un foyer de sculpture
baroque au XVIIe siècle, Fribourg 1994, p. 20.

10 Cf. Robert Stritmatter, Die Stadt Basel während des Dreissigjährigen Krieges: Politik,
Wirtschaft, Finanzen, Berne 1977, p. 34.

11 Albert Bruckner, «Die Bischöfe von Basel» in Helvetia Sacra, vol. I/1, Schweizerische
Kardinäle. Das apostolische Gesandtschaftswesen in der Schweiz. Erzbistümer und
Bistümer, Berne 1972, pp. 159–222, p. 205s.

378 Bertrand Forclaz Solidarités supraconfessionnelles. Le refugedans l’arc jurassien



marchands neuchâtelois achetant du sel en Franche-Comté.12 A côté de
ces liens qui relèvent de la coexistence quotidienne, il convient aussi de
mentionner, pour l’évêché de Bâle, les droits de propriété d’institutions

catholiques dans des territoires protestants, qui avaient survécu à

la Réforme. L’abbaye prémontrée de Bellelay, située à la frontière des
bailliages méridionaux, possédait ainsi des vignes et une maison à la
Neuveville, au bord du lac de Bienne, où l’abbé Jean-Pierre Cuenat se

réfugia entre la fin des années 1630 et le milieu des années 1640.
Les acteurs, de part et d’autre, étaient parfois bien conscients de la

solidarité supraconfessionnelle qu’impliquait le refuge. La correspondance

entre autorités franc-comtoises et neuchâteloises pendant la
guerre fournit un rare éclairage sur ces rapports transcendant la
différence religieuse et sur le vocabulaire employé par les acteurs. Les
Francs-Comtois, s’adressant aux magistrats neuchâtelois pour demander

leur aide dans ces années difficiles, faisaient en effet appel à des
valeurs chrétiennes dépassant les oppositions confessionnelles. Ce fut le
cas lors de la venue à Neuchâtel d’un délégué des autorités franc-
comtoises en 1642: «Messieurs qui gouvernez ces Estats, come chrestiens et
nos anciens et bons voysins, estez obligez de considerer avec une douxe
humanité et attention que les provinces a qui il plaist a Dieu d’envoyer
ses flaux, sont ordinairement accablez d’un deluge de maux.»13

Les termes d’«anciens et bons voisins» renvoient aux rapports de
voisinage qui représentaient un aspect de cette solidarité supraconfessionnelle

et qui précédaient la Réforme et la division religieuse. C’est
d’ailleurs ce concept qui était utilisé par les autorités de Neuchâtel
lorsqu’il s’agissait d’accueillir des réfugiés franc-comtois: ainsi, en 1648,
lorsque des troupes menacèrent à nouveau la Franche-Comté, les autorités

de la petite ville de Morteau écrivirent au Conseil d’Etat neuchâtelois

pour lui demander d’autoriser les habitants à se réfugier dans le
comté. La réponse neuchâteloise fut sans hésitation, puisque le gouverneur

du comté, Jacques d’Estavayer-Molondin, écrivit que «la bonne
voisinance d’elle mesme nous convie à la recevoir» 14

12 Desexemples dansArchives d’Etat deNeuchâtel,Chancellerie I,AC 448, f. 40r/v,42r/v;
AAEB B 138/50, B 173/26; AAEB, Procédures criminelles, Moutier-Grandval, 1638–
1650, procès du15 février 1638; sur les échanges économiques au XVIIIe siècle, cf.Anne
Radeff,Ducafé dans le chaudron: économie globaled’Ancien Régime Suisseoccidentale,
Franche-Comté et Savoie), Lausanne 1996.

13 AEN, Chancellerie I, AC 448, f. 124v, propos du sieur d’Accoste 1642).
14 AEN,Chancellerie I,AC 449, f. 167r, lettre du gouverneur Mollondin auprieur de Mor¬

teau, 13/23 décembre 1648.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 3 379



A côté de cette solidarité qui se traduisait par l’accueil des réfugiés,
un autre aspect intéressant de la correspondance entre les autorités
neuchâteloises et franc-comtoises est constitué par l’invocation de la
protection divine. Ainsi, le Conseil d’Etat neuchâtelois invoqua Dieu en
faveur des autorités bisontines: «nous avons a coeur la prosperité en
laquelle nous pryons Dieu vous restablir et conserver» 15 Cette invocation
d’un Dieu transcendant la différence confessionnelle se manifeste dans
un autre contexte, celui des rapports entre le duc d’Orléans-Longueville
et son gouverneur catholique d’un côté, les autorités neuchâteloises
réformées de l’autre. En effet, alors qu’Henri II d’Orléans-Longueville
participait aux négociations de Münster «pour la paix generalle de la
Chrestiente» le Conseil d’Etat lui écrivit «prier Dieu tout puissant pour
la longueur des jours de votre personne» 16 Cette piété supraconfessionnelle

constitue donc une confirmation ponctuelle de ce que Willem Frijhoff

a appelé l’ «oecuménicité de la vie quotidienne» à savoir une
coexistence pragmatique se fondant sur la reconnaissance de la base
chrétienne commune aux confessions rivales et sur l’acceptation de valeurs
religieuses communes.17 Ajoutons que dans le cas de Neuchâtel comme
dans celui de l’évêché de Bâle, la coexistence entre catholiques et
protestants au sein des autorités a entretenu la conscience de ce substrat
religieux commun, facilitant peut-être l’accueil de réfugiés d’une autre
confession pendant le conflit.

Des nombres difficiles à établir

Peut-on évaluer l’importance du refuge dans l’arc jurassien pendant le
conflit? C’est poser la question du nombre des réfugiés, à la fois cruciale
et difficile. Eneffet, on ne dispose pas de sources sérielles sur lesréfugiés
– surtout dans l’évêché de Bâle, dont l’administration fut désorganisée
par l’occupation. Pour le comté de Neuchâtel, les autorités comtales ont
procédé en 1639 à une enquête dans les montagnes neuchâteloises,
notamment à La Chaux-de-Fonds et au Locle, afin d’établir combien de
réfugiés s’y trouvaient.18 Cette enquête était partielle, puisqu’une partie

15 Ibid., f. 75r, lettre du Conseil d’Etat aux gouverneurs de Besançon, 7 janvier 1641.
16 Ibid., f. 44r, 54r, lettres du duc Henri II d’Orléans-Longueville au Conseil d’Etat, 2 juin

1645, et du Conseil d’Etat au duc, 24 juin 1645.
17 Cf. Willem Frijhoff, Embodied belief. Ten essays on religious culture in Dutch history,

Hilversum 2002, pp. 31, 39–65, 140, 187–188. Sur cette piété supraconfessionnelle, voir
aussi, pour le XVIe siècle, Thierry Wanegfellen, Ni Rome, ni Genève. Des fidèles entre
deux chaires en France au XVIe siècle, Paris / Genève 1997.

18 AEN, Archives Anciennes, C-13, nº 19, 21 et 23.

380 Bertrand Forclaz Solidarités supraconfessionnelles. Le refugedans l’arc jurassien



des réponses ne concernaient que les soldats domiciliés au Locle. Pour
La Chaux-de-Fonds, la réponse consistait en une liste par foyer des
réfugiés originaires de Franche-Comté, du bailliage des Franches-Montagnes

et du comté de Montbéliard, territoire luthérien voisin de l’Ajoie.
D’après cette source, les habitants de la mairie de La Chaux-de-Fonds
hébergeaient une cinquantaine de réfugiés, dont la plupart étaient
engagés comme serviteurs –un chiffre non négligeable, puisque La Chaux-de-

Fonds comptait environ quatre cents habitants pendant la guerre.19

Pour la Franche-Comté, les mémoires contemporains mentionnent le
«grand nombre» de réfugiés et il est même question de 10000 à 12000
d’entre eux à Rome. Si le Corps helvétique constitua le premier refuge
des Francs-Comtois, on distinguera entre deux types d’émigration:
d’une part une émigration durable, pendant toute la durée du conflit,
qui comportait par exemple le baptême des enfants dans les églises
locales et impliquait plutôt le refuge dans des terres catholiques – en
particulier le canton de Fribourg; de l’autre un refuge temporaire de quelques

mois, en particulier à cause des quartiers d’hiver des occupants, et
qui concernait notamment Neuchâtel, territoire le plus proche.20

Pour l’évêché de Bâle, de manière générale, les sources nous informant

sur le refuge se bornent à indiquer la présence d’un ou de réfugiés
dans une localité donnée. Parfois, les fonctionnaires locaux donnaient à

leurs interlocuteurs des indications sur l’importance du refuge. A la fin
de l’année 1644, le châtelain de l’Erguël, Jacob Beynon, écrivit à un
officier de l’armée françaiseoccupant les Franches-Montagnes qu’il y avait
peu de réfugiés francs-montagnards en Erguël; il est vrai que comme
l’officier le menaçait de venir y chercher les réfugiés, il avait intérêt à

minimiser leur présence dans son bailliage.21 Quelques semaines plus
tard cependant, le châtelain de Nidau, dans le canton de Berne, convoqua

les maires de la Prévôté de Moutier-Grandval à Tavannes: il leur
rapporta que les autorités bernoises avaient eu connaissance du fait que
«beaucoup de gens de la Montagne des Bois, des chastelenies et villes
de Delesmont, Pourrentruy et St Ursanne se seroyent refugiees, avec
leurs bagages, riere la Prevosté, qui pourroit causer que les Suedes se

pourroyent jetter dedans la Prevosté, pour demander par force gens et
biens» 22 Il leur ordonnait par conséquent d’expulser ces «étrangers» de

19 AEN, Archives Anciennes, C-13, nº 19.
20 Gérard Louis, La guerre de Dix ans, 1634–1644, Paris 1998, pp. 206–208.
21 AAEB, B 187-70, lettre de Jacob Beynon au lieutenant-colonel Charles de Puchler, 27

décembre 1644.
22 AAEB, 277/13, copie d’une lettre écrite par David Tchiffeli au châtelain d’Erguël,

22 janvier 1645.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 3 381



leurs communes. Les menaces étaient les mêmes qu’en Erguël, à la
différence près que selon cet acteur extérieur, les réfugiés étaient
nombreux. D’autres sources contiennent des indications numériques
concernant le refuge; elles concernent parfois les ecclésiastiques,
d’autres fois l’ensemble de la population. Le clergé séculier fut fortement

touché par le phénomène du refuge: en 1638, le vicaire général du
diocèse de Bâle, Thomas Henrici, écrivit que les curés d’unseulchapitre,
celui duBuchsgau, quise trouvait dans lecanton de Soleure, étaienttous
présents dans leur paroisse, et qu’à part les Soleurois, il ne connaissait
qu’un seul prêtre résidant dans son village, celui d’Arlesheim, dans le
bailliage de Birseck.23

Le même vicaire général fournit également quelques données
chiffrées sur le refuge de la population civile. En 1637, dans les rapports de
sesvisitespastorales,Henrici releva le nombre d’étrangers présents dans
certaines localités de l’évêché: Laufon, dans un de ses bailliages
germanophones, comptait 100 communiants réfugiés contre 600 originaires de
la ville, tandis que Dornach, une localité du canton de Soleure proche
de l’évêché, comportait 50 communiants réfugiés et 200 autochtones.24

Il se peut que des Alsaciens se soient également réfugiés dans ces localités

proches de Bâle. La ville rhénane fut en effet elle aussi touchée par
le refuge, et cela de façon massive: en 1638, alors que la ville comptait
une population indigène de 10000 habitants, elle abritait également 7500
réfugiés, principalement en provenance d’Alsace et du margraviat de
Bade.25 Enfin, le canton de Fribourg semble avoir également accueilli
un nombre important de ressortissants de l’évêché. Autour de 1640, le
nombre de baptêmes augmenta ainsi fortement à Cheyres, un village
proche d’Estavayer-le-Lac: alors qu’en temps normal, entre 1 et 7
baptêmes avaient lieu par an, entre 1637 et 1649, de 14 à 31 enfants furent
baptisés chaque année, du fait du refuge de Francs-Comtois et de
ressortissants de l’évêché de Bâle dans cette localité.26

Ces indications, malgré leur caractère disparate et lacunaire,
suggèrent donc que le refuge eut une importance numérique significative.

23 Thomas Henrici, Le journal raisonné d’un vicaire général de l’évêché de Bâle pendant la
première moitié du XVIIe siècle, éd. par Jean-Pierre Renard, Fribourg 2007, p. 281.

24 Ibid., p. 270.
25 R. Stritmatter, op. cit., p. 75.
26 Apollinaire Dellion, Dictionnairehistorique et statistique des paroisses du canton de Fri¬

bourg, 12 vols., Fribourg 1884–1903, vol. 3, p. 242s.

382 Bertrand Forclaz Solidarités supraconfessionnelles. Le refugedans l’arc jurassien



Sociologie du refuge

La documentation fournit également quelques indications sur la position

sociale des réfugiés. En Alsace comme dans l’évêché de Bâle, le
refuge semble avoir touché l’ensemble de la société, des élites aux couches
populaires. En ce qui concerne l’Alsace, en 1632, des annonciades de
Haguenau et des jésuites d’Ensisheim se réfugièrent à Porrentruy,
tandis que des membres de la régence autrichienne d’Ensisheim,
l’administration habsbourgeoise de l’Alsace, gagnèrent Porrentruy et
Delémont. Ce refuge toucha également les couches populaires, à en
croire le journal du Franc-Montagnard Guillaume Triponez: en 1633, il
relatait l’arrivée de pauvres Allemands sans doute des Alsaciens), qui
tentaient de vendre des habits et du linge qu’ils avaient emmenés.27

Les habitants de l’évêché de Bâle qui choisirent le refuge
appartenaient également aux différentes couches sociales. Plusieurs membres
des Magistrats municipaux se réfugièrent dans les bailliages méridionaux

réformés: le maître-bourgeois de Porrentruy à Bienne, celui des
Franches-Montagnes à la Neuveville, le maire de Soulce, dans le
bailliage de Delémont, à Moutier.28 Un autre réfugié présent à Bienne en
1645était le gendred’un députéaux Etats de l’Evêchéet avait un domestique.

De nombreux membres du clergé se réfugièrent dans les
territoires catholiques: les ursulines de Porrentruy à Fribourg, les chanoines
prémontrés de Bellelay en Valais, les cisterciens de Lucelle à Soleure.
D’autres réfugiés appartenaient aux couches moyennes des bourgeois,
commerçants et artisans: ainsi, en 1645, Courrendlin abritait un bourgeois

de Delémont, chaudronnier de son état, ainsi qu’un bourgeois de
Saint-Ursanne, boucher de profession.29 On trouve une autre indication
du statut aisé d’une partie des réfugiés dans le fait qu’ils possédaient des
biens qu’ils avaient mis en sûreté dans les territoires épargnés par la
guerre: le maire de Boécourt, dans le bailliage de Delémont, avait
déposé plusieurs coffres ainsi qu’une bourse contenant des pièces d’or
à Bienne. Dans ce cas, on a donc affaire non pas à un refuge durable,

27 Xavier Kohler éd.), «Les Suédois dans l’Evêché de Bâle. Journal de Guillaume Tri¬
ponez» inActes de la Société Jurassienne d’Emulation, 1884,pp.95–145, p. 101; AAEB,
A 3/1; Corinne Eschenlohr-Bombail éd.), Annales ou histoire du collège des jésuites de
Porrentruy 1588–1771), Porrentruy 1995, vol. I, p. 219.

28 Claude Sudan, Les Suédoisdans l’Évêché de Bâle…, trad. par Joseph Trouillat, Porren¬
truy 1882, p. 174; AAEB, Procédures criminelles, Franches-Montagnes 1635–1660,
procès instruit en 1638 contre Antoine Brossart, déposition de Jean François, 19 février /
1er mars 1638; AAEB, Procédures criminelles, Moutier-Grandval, 1638–1650, procès
instruit en 1638 contre David Jonte, f. 4v, déposition d’Adam Nicol.

29 AAEB, Procédures criminelles, Moutier-Grandval, 1638–1650, procès instruit contre
David Jonte, dépositions de Ruedin Chieure et Jaicquat Bovier, 27 février 1645.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 3 383



mais à une émigration temporaire assortie d’un dépôt de biens pendant
la guerre – une configuration que l’on retrouve dans d’autres régions
frontalières au cours de la guerre, ainsi dans le canton protestant de
Schaffhouse, où des catholiques d’Autriche antérieure amenèrent leurs
possessions.30 La majorité des réfugiés, cependant, étaient démunis de
biens: ainsi, un couple originaire de Courtételle séjournant à Eschert en
1638 n’avait «aulcung moÿen pour vivre» 31 Certains d’entre eux étaient
employés comme domestiques, ainsi un habitant d’Alle et un Franc-
Montagnard à Bienne, ou un habitant de Bourrignon, dans le bailliage
de Delémont, à Courrendlin.32

Pour le comté de Neuchâtel, les sources offrent un tableau similaire:
des Franc-Comtois y avaient déposé des biens, ainsi du sel, du linge ou
des vaches; quant à leur métier, certains des réfugiés étaient serviteurs,
d’autres artisans, ainsi un charpentier, un couturier et un cordonnier,
d’autres enfin paysans.33 On trouve aussi cependant des individus de statut

social plus élevé: dans une lettre adressée au duc d’Orléans- Longueville,

le gouverneur du comté lui apprit en 1636 que quelques «dames»

de Franche-Comté s’étaient réfugiées à Neuchâtel «avec le meilleur de
leurs meubles» 34

Réfugiés et population locale: une coexistence difficile

Les relations entre réfugiés et population locale n’étaient pas toujours
idylliques, tant s’en faut. Pierre Bourquin et son épouse Marie, de
Courtételle,dans le bailliagedeDelémont,réfugiés à Eschert, dans la Prévôté
de Moutier-Grandval, se virent accusés en 1640 de vol: leur hôte déposa
qu’on lui avaitsubtilisé des provisions, et en particulier du fromage, ainsi
que des draps pendant leur séjour, et qu’il savait que Pierre avait vendu

30 AAEB, B 138/50, Bienne, affaires judiciaires, actes concernant une cloche vendue à
Bienne, 1650–1657, déposition de Jean Ruedolf Gaij, 10 décembre 1650. Sur le canton
de Schaffhouse, cf. RolandHofer, «‘Nun leben wir in der gefahrlichsten Zyth’. Prolegomena

zu einer Geschichte Schaffhausens im konfessionellen Zeitalter» in Schaffhauser
Beiträge zur Geschichte, 72, 1995, pp. 23-70, p. 59s.

31 AAEB, Procédures criminelles, Delémont la ville et la vallée 1629–1667, procès contre
David Guern, déposition d’Abraham Guempler, 9 juillet 1640.

32 AAEB, B 138/50, Bienne, affaires judiciaires, actes concernant une cloche vendue à
Bienne, dépositions de Henri Escabert, 3 mars 1654, et de Georges Girardin, 10 décembre

1650; AAEB, Procédures criminelles, Procédures criminelles, Moutier-Grandval,
1638–1650, procès instruit en 1638 contre David Jonte, f. 16r, déposition de Jean Ori.

33 AEN, Archives Anciennes, C 13-2, C 13-19, C 13-23.
34 AEN, Archives Anciennes, R 27-42.

384 Bertrand Forclaz Solidarités supraconfessionnelles. Le refugedans l’arc jurassien



des draps à Soleure.35 Toujours dans la Prévôté de Moutier-Grandval,
le maire de Courrendlin, en 1638, exigeait une contribution – en argent
ou en nature – des réfugiés dans son village; il menaçait les récalcitrants
de les emprisonner, et confisqua un cheval à un jeune réfugié incapable
de payer.36

Un des principaux problèmes, dans la gestion des relations entre
réfugiéset population d’accueil, futcelui de la coexistence confessionnelle.
Se posait tout d’abord la question du statut de la confession tolérée:
suivant un modèle expérimenté ailleurs, les catholiques de l’évêché de
Bâle réfugiés à Bienne pouvaient se rendre à Granges, sur le territoire
de Soleure, pour écouter la messe, tandis que les Francs-Montagnards
réfugiés à La Neuveville assistaient à la messe au Landeron, commune
restée catholique du comté de Neuchâtel.37 De cette façon, ils pouvaient
pratiquer leur religion sans que le culte catholique fût autorisé dans des
régions réformées.

Le refuge engendra parfois des tensions confessionnelles: ce fut en
particulier le cas dans la Prévôté de Moutier-Grandval. Les chanoines
du chapitre collégial de Moutier-Grandval, en exil à Delémont depuis
la Réforme, se réfugièrent entre 1638 et 1641 dans leur résidence originelle

de Moutier.38 Ce retour provoqua des tensions: en août 1640, lors
d’une réunion des bourgeois, unhabitant appela à chasser à nouveau ces

«prêtres» qui ne venaient pas de Moutier, si besoin à coups de pierre,
amenant une discussion sur le régime politique de l’évêché, puisque,
comme le rappela un autre bourgeois, «mesme Son Excellence estoit
ung prestre» Berne semble avoir agi en sous-main, puisque des
représentants de la commune s’étaient rendus à Berne et y avaient entendu
direque les chanoines ne venaient pas deMoutier. L’incident prend sens
dans le contexte de la politique épiscopale de recatholicisation de
Moutier: tout au long du XVIIe siècle, et jusqu’au début du XVIIIe, les

35 AAEB, Procédures criminelles, Delémont la ville et la vallée, 1629–1667, procès contre
David Guern, déposition d’Abraham Guempler, 9 juillet 1640.

36 AAEB, Procédures criminelles, Moutier-Grandval, 1638–1650, procès instruit en 1638
contre David Jonte.

37 AAEB,B 194/8, f.45r;AAEB,Procédures criminelles, Franches-Montagnes, 1635–1660,
procès contreAntoine Brossartetd’autres,déposition de Gérard Bennot, 17 février1638.
Sur cette modalité de la coexistence, cf., pour d’autres régions, B. Kaplan, op. cit.,
pp. 144–171.

38 Cf.AnsgarWildermann,« St. Germanus in Moutier-Grandval» inHelvetia Sacra, vol. II/2,
Die weltlichen Kollegiatstifte der deutsch- und französischsprachigen Schweiz, Berne
1977, pp. 362–391, p. 388.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 3 385



évêques de Bâle tentèrent en effet d’imposer le retour des chanoines et
la célébration de la messe à Moutier.39

Dans le comté de Neuchâtel également, on observe des tensions
confessionnelles: ainsi, un tanneur de Pontarlier, en Franche-Comté,
réfugié à Neuchâtel en 1642, fut condamné à avoir la langue percée puis
à être banni du comté pour des propos qu’il avait tenus à Yverdon, ville
sujette de Berne. Il avait en effet affirmé que Belzébuth était le prince
de Calvin.40 Ce genre d’incident n’avait rien d’exceptionnel, puisqu’en
1648, un sujet neuchâtelois se rendit à Morteaux, en Franche-Comté,
pour en ramener son frère converti au catholicisme; il y déclara que «la
religion catholique est fausse, pernicieuse et méchante comme le
diable» 41 On trouve d’ailleurs des altercations similaires dans d’autres
contextes de coexistence, en-dehors des périodes de guerre. Il est cependant

probable que le refuge, en provoquant une coexistence inédite
entre des gens de confession différente, qui n’entretenaient auparavant
que des contacts ponctuels, multiplia ce genre d’incidents: les autorités
bâloises ne s’y trompèrent pas, qui interdirent en 1632 aux réfugiés de
proférer des insultes contre la religion réformée.42

Il convient cependant de ne pas surestimer la portée de ces conflits:
la coexistence pacifique fut certainement une réalité – même si elle ne
laissa malheureusementguère detracesdans les sources… Ainsi, le livre
de raison de Jean-Pierre Cuenat (†1666), abbé de Bellelay réfugié à La
Neuveville à la fin des années 1630, atteste ses contacts supraconfessionnels:

parmi les livreurs et les fermiers de l’abbé, on trouve des

habitants de La Neuveville, mais aussi d’autres localités réformées –
Neuchâtel, Bienne et sa région.43

Un autre paramètre crucial pour déterminer le caractère de la
coexistence confessionnelle est la question des mariages mixtes.44 Quel-

39 AAEB, Procédures criminelles, Moutier-Grandval, 1638–1650, procès du 22 août 1640
contre Jocquele Saucy. Sur les tentatives de recatholicisationde Moutier,cf.Pius Kistler,
Das Burgrecht zwischen Bern und dem Münstertal, s.l. 1914.

40 AEN, Justice, Neuchâtel, 241.
41 AEN, Chancellerie I, AC 449, f. 154v.
42 R. Stritmatter, op. cit., p. 64.
43 AAEB, B 133/50.
44 Cf. Bertrand Forclaz, «Crossing Boundaries. Mixed Marriages in the Diocese of Basel

during the Thirty Years War» in Cecilia Cristellon éd.), Mixed Marriages. The Politics
and Practices of Religious Plurality Between the Fourteenth and Nineteenth Century, à
paraître. Sur les problématiques des mariages mixtes et des conversions, cf. notamment
K. Luria, op. cit.; B. Kaplan, op. cit.; ainsi que Ute Lotz-Heumann et al. éd.), Konversion

und Konfession in der Frühen Neuzeit, Gütersloh2007; Bertrand Forclaz, «Le foyer
de la discorde? Les mariages mixtes à Utrecht au XVIIe siècle» in Annales. Histoire,
Sciences sociales, 63, 2008, pp. 1101–1123;Heike Bock,Konversionen in der frühneuzeitlichen

Eidgenossenschaft. Zürich und Luzern im konfessionellen Vergleich, Epfendorf

386 Bertrand Forclaz Solidarités supraconfessionnelles. Le refugedans l’arc jurassien



ques documents attestent l’existence de ce phénomène mal connu: ainsi,
dans les Annales des jésuites du collège de Porrentruy, il est question
en 1670 de la migration, de la conversion au protestantisme et du
mariage d’une habitante de l’évêché de Bâle pendant la guerre: «Conduite
en terre hérétique à cause des malheurs du temps, une femme changea
de religionenmême temps qu’elle changeait de domicile. Là, elle épousa
ensuite un non-catholique et pendant trente années entières, se
conforma aux rites de ces gens; elle ne conserva qu’une seule habitude, celle
de réciter chaque jour l’Ave Maria. Cette prière l’amena à écouter les
bons conseils de sa fille et après une fuite louable, trouva refuge dans le
port du salut.»45 La femme en question, dont on ignore le nom, avait
donc abjuré le catholicisme vers 1640, quittant un territoire catholique,
pour s’établirdans une régionréformée. Compte tenu du rayon d’action
des jésuites, cette femme a dû revenir en 1670 à Porrentruy ou dans les
territoires catholiques de l’évêché, ce qui rend l’hypothèse d’une
conversionau protestantisme et d’un mariagedans le contexte du refuge
probable, puisque les bailliages septentrionaux de l’évêché étaient
occupés vers 1640. Dans ce cas, le mariage avait eu lieu après la conversion

de la femme et n’était donc pas stricto sensu un mariage mixte: le
refuge avait cependant entraîné une traversée des frontières
confessionnelles. Il est probable que ce cas n’est pas resté isolé, bien qu’en
l’absence de sources démographiques,il soitdifficile d’en mesurer la
fréquence. Dans les montagnes neuchâteloises, on trouve quelques
mentions de mariages entre des catholiques francs-comtois et des protestants

neuchâtelois, mais leur célébration par les pasteurs était soumise
par la Classe à la conversion préalable de la partie catholique.46

Ces cas montrent bien la difficulté à laquelle se trouvaient confrontés
les réfugiés désireux de contracter un mariage mixte: du fait du principe
de territorialité des confessions en vigueur dans la plupart des communautés

de l’évêché de Bâle et du comté de Neuchâtel, en l’absence de
conversion, un mariage s’avérait indéniablement plus difficile, car il
aurait entraîné la mixité confessionnelle dans des territoires jusqu’alors
homogènes.

Du fait de ce même principe, le refuge présenta dans la plupart des
cas un caractère temporaire. En témoigne la réaction des autorités épis-

2009; Maria Cristina Pitassi, DanielaSolfaroli Camillocci éd.), Les modesde la conversion

confessionnelle à l’époque moderne: autobiographie, altérité et construction des identités

religieuses, Florence 2010.
45 C. Eschenlohr-Bombail éd.), op. cit., vol. I, p. 525, f. 170.
46 AEN, Actes de la Classe des Pasteurs, 1626–1655, f. 208, 238.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 3 387



copales à l’émigration de Neuchâtelois dans les Franches-Montagnes
après la fin de la guerre. En 1652 en effet, une enquête fut lancée par les
fonctionnaires épiscopaux: des Neuchâtelois et des ressortissants de
l’Erguël avaient soit acheté des terrains, soit s’étaient établis dans les
Franches-Montagnes ravagés par la guerre. La réaction du princeévêque

fut prompte: il ordonna à son châtelain de leur donner un délai
pour se convertir et d’expulser ceux qui refuseraient de le faire. L’intervention

du Conseil de la ville de Bienne n’y changea rien: il rappela
que des catholiques avaient été tolérés dans cette ville pendant la guerre
et avaient pu fréquenter la messe à Granges, et demanda la même
tolérance en faveur des réformés – ils auraient pu fréquenter le culte à

Tramelan, dans le bailliage d’Erguël.47 Mais les temps avaient changé,
et il n’était pas question pour le prince-évêquede tolérer l’établissement
de protestants au milieu des catholiques.

Conclusion

Le cas de l’évêché de Bâle et du comté de Neuchâtel révèle tout d’abord
la complexité et la plasticité des frontières politiques et confessionnelles
à l’époque moderne. Surtout, les circonstances exceptionnelles de la
guerre entraînèrent une ouverture de ces frontières à travers le
phénomène du refuge. Celui-ci met en évidence les différents espaces dans
lesquels les territoires de l’arc jurassien s’intégraient: le Corps helvétique

d’une part, dont la neutralité protégea de façon efficace les
bailliages méridionaux de l’évêché de Bâle et le comté de Neuchâtel, et
dont les cantons catholiques accueillirent bon nombre de religieux de
l’évêché; le Saint-Empire de l’autre, auquel appartenaient les bailliages
septentrionaux de l’évêché et l’Alsace; un espace «lotharingien» ou
«bourguignon» enfin, quirassemblait l’ensembledes territoires concernés,
dans lequel, bien qu’il fût désormais dépourvu d’existence politique, des
solidarités transfrontalières continuaient à se manifester. Ces diverses
solidarités, qui n’exclurent pas des tensions entre réfugiés et population
d’accueil, traversèrent l’ensemble de la société, des élites aux couches
populaires.

Le phénomène du refuge pendant la guerre met aussi en évidence
une modalité de la coexistence confessionnelle jusqu’ici mal connue:
celle qui découlait de l’imbrication de territoires certes homogènes mais
voisins de l’autre confession. Cette application du principe de territo-

47 AAEB, B 194/8, ff. 35–48.

388 Bertrand Forclaz Solidarités supraconfessionnelles. Le refugedans l’arc jurassien



rialité des confessions au niveau des seigneuries et non des Etats, si elle
renforça la différenciation religieuse entre régions voisines, eut également

pour conséquence l’apprentissage de la différence dans la vie
quotidienne, en particulier à travers les échanges socio-économiques et les
relationshiérarchiques entre autorités et sujets de confession différente.
Dans un contexte exceptionnel comme celui de la guerre, ces contacts
et ces solidarités aboutirent à une remise en cause, certes temporaire,
de la territorialité des confessions. Ces conclusions rejoignent celles
d’autres travaux sur la Guerre de Trente ans, qui ont montré qu’en
Alsace, le refuge a également ignoré les différences confessionnelles, tout
comme le repeuplement de territoires du Saint-Empire dévastés par le
conflit.48 De façon plus générale, on observe que les contacts
interconfessionnels ne se limitaient pas aux situations de coexistence: dans les
régions de frontière confessionnelle, ils se révélaient également intenses
et variés, et il convient d’espérer que d’autres recherches nous permettront

d’approfondir nos connaissances sur ce point.
Enfin, le refuge dans l’arc jurassien montre non seulement le

pragmatisme despopulationsd’accueil, mais aussi celui dont faisaientpreuve
les réfugiés eux-mêmes, qui étaient prêts à s’installer – de façon certes
provisoire – dans des territoires d’une autre confession. Alors que
l’historiographie a insisté sur la motivation religieuse du refuge – que
l’on pense par exemple aux huguenots français – l’on voit que pour
d’autres réfugiés, l’appartenance confessionnelle pouvait s’avérer
secondaire par rapport à d’autres facteurs, tels que la proximité et les
contacts préexistants, et cela dans le contexte d’un conflit fortement
«chargé» d’un point de vue religieux.

Le phénomène du refuge illustre donc de façon exemplaire la
perméabilité des frontières à l’époque moderne – leur perméabilité et
non pas leur absence: les frontières, pour être poreuses, n’en étaient pas
moins réelles. En fonction des circonstances, cependant, des solidarités
et des identités transfrontalières pouvaient les transcender et les
remodeler.

48 Cf. RaymondOberlé,LaRépublique deMulhouse pendant la guerre deTrente Ans,Paris
1965; Matthias Asche, Neusiedler im verheerten Land.Kriegsfolgenbewältigung,
Migrationssteuerung und Konfessionspolitik im Zeichen des Landeswiederaufbaus: die Mark
Brandenburg nach den Kriegen des 17. Jahrhunderts, Münster 2006.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 3 389


	Solidarités supraconfessionnelles : le refuge dans l'arc jurassien pendant la Guerre de Trente ans

