
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 62 (2012)

Heft: 2

Artikel: Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative Ludwig von
Moos?

Autor: Altermatt, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen / Mélanges SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 2

Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative
Ludwig von Moos?

Urs Altermatt

Der Debatte zwischen Angelo Garovi und Thomas Maissen ist eigentlich nichts
beizufügen. Wenn ich auf Anfrage der Redaktion trotzdem einen Beitrag
verfasse,

Urs Altermatt, Obere Sternengasse 27, CH-4500 Solothurn. urs.altermatt@unifr.ch

320

hat dies seinen Grund darin, dass ich 1991 das Bundesratslexikon
herausgegeben habe, in dem auch Ludwig von Moos 1910–1990) zur Darstellung
kommt. Mit Bezug auf das von Adolf A. Steiner verfasste von Moos-Portrait im
Bundesratslexikon kommt Maissen zum Urteil: «Das ist eine neutrale Formulierung,

wie es sich für Lexika gehört.»1

Obwohl Ludwig von Moos 1943 zum Ständerat und 1959 zum Bundesrat
gewählt wurde, kam dem Obwaldner Politiker nicht jene Bedeutung zu, die im
Schweizer Katholizismus vor beziehungsweise nach 1945 der Bundesrat Philipp
Etter, der Verleger Otto Walter oder der Theologe Hans Urs von Balthasar
besassen. Die Debatte über den Jungkonservativen von Moos gibt uns aber
Gelegenheit, umüber den Weg der Historiografie einen Blick auf die Komplexität der
verschiedenen Kontexte zu werfen. In Absprache mit der Redaktion gehe ich im
Folgenden auf die Wechselbeziehungen der Debatten um Bundesrat von Moos
in den Jahren 1959 und 1969 bis 1971 ein und füge in einem Schlusskapitel
Einschätzungen und Fragestellungen an.

Kritische Presseartikel vor der Wahl in den Bundesrat im Dezember 1959

Als Bundesrat Philipp Etter 1959 nach fünfundzwanzig Dienstjahren zurücktrat,
rückte der 49jährige Obwaldner Ständerat Ludwig von Moos rasch in den
Vordergrund des Kandidatenkarussells der «Konservativ-Christlichsozialen Volks-

1 Adolf Alois Steiner, «Ludwig von Moos 1910–1990)» in: Urs Altermatt Hg.), Die
Schweizer Bundesräte. Ein biographisches Lexikon, Zürich/München 1991, 494–499.
Siehe weiter: Roswitha Feusi Widmer, Art. «Moos, Ludwig von» in: Historisches Lexikon

der Schweiz HLS),URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D4720.php 14.Oktober

2011); GedenkschriftLudwigvon Moos. Begleitheft zur Sonderausstellung «Ludwig
von Moos. Der Obwaldner Bundesrat von 1960 bis 1971» im Historischen Museum
Obwalden, Sarnen 2010. Bundesrat von Moos hat fünf Jahre vor seinem Tod kurze
Erinnerungen verfasst. Das Manuskript seines Rückblickes vom 18. Dezember 1985
befindet sich im Archiv für Zeitgeschichte ETH-Zentrum Zürich).



partei» KCVP, die den frei gewordenen Sitz für sich beanspruchte.2 Von Moos
galt im Ständerat als seriöser Schaffer, für dessen Geradlinigkeit auch seine
parteipolitischen Gegner ihm Anerkennung zollten.

Nach Abschluss seiner juristischen Studien an der Universität Freiburg trat
Ludwig von Moos früh in die Lokalpolitik seines Heimatkantons Obwalden ein,
übernahm 1933 mit 23 Jahren in Sachseln das Amt des Gemeindeschreibers und
arbeitete ab 1934 nebenamtlich als Redaktor des «Obwaldner Volksfreunds» 3

Als von Moos 1943 von der Landsgemeinde in den Ständerat gewählt wurde, war
er erst 33 Jahre alt. 1954 reichte er im Auftrag der «Konservativen Volkspartei»
so lautete damals der Name der CVP) eine Motion ein, die die Aufhebung der

konfessionellen Ausnahmeartikel in der Bundesverfassung Jesuitenverbot und
Klosterartikel) forderte und nach langer Verzögerung 1973 zur Abschaffung dieses

Reliktes aus dem Kulturkampf des 19. Jahrhunderts führte.
Ludwig von Moos’ Bundesratskandidatur erhielt in den Fraktionen

weitgehende Zustimmung. Die Fraktionen der bürgerlichen Parteien pflichteten bei,
und nur bei den Sozialdemokraten stiess von Moos auf zurückhaltende Kritik.
Kurzvor der Wahl brachten einzelne, vorab linke und linksliberale, Presseorgane
Bedenken vor, die sich auf Aktivitäten des Obwaldners als Jungkonservativen in
den dreissiger und anfangs der vierziger Jahren des 20. Jahrhunderts bezogen und
ihm vorwarfen, Sympathien für den autoritären Ständestaat gezeigt zu haben.4

Um den Kontext zu verstehen, ist an die parteigeschichtliche Bedeutung der
Bundesratswahlen von 1959 zu erinnern. Im Dezember kam es zu einer Vierer-
Vakanz im Bundesrat, die unter der Regie des KCVP-Generalsekretärs Martin
Rosenberg den Weg zur Einführung der so genannten «Zauberformel» unter
Beteiligung von zwei Sozialdemokraten öffnete. Es ist hier nicht der Ort, die
einzelnen Schritte zu erörtern, die dank einer schwarz-roten Allianz zur
Regierungsformel 2:2:2:1 führten. Nur so viel: Nach dem überraschenden Rücktritt des
einzigen SP-Bundesrates Max Weber imJahr 1953 alsReaktion auf seine Niederlage

ineiner Finanzvorlage suchte die SP den «Jungbrunnen der Opposition» und
verliess den Bundesrat mit dem Fernziel, später mit zwei Bundesräten
zurückzukehren. Die Fraktionen der Bauern-, Gewerbe und Bürgerpartei heute SVP)
und der Konservativ-Christlichsozialen unterstützten den sozialdemokratischen

2 Zu den Bundesratswahlen von 1959: Arthur Fritz Reber, Der Weg zur Zauberformel.
Die Bundesratswahlen der Vereinigten Bundesversammlung seit der Wahl des Nationalrates

nach dem Verhältniswahlrecht 1919 bis zur Verwirklichung eines «freien Proporzes

» für die parteipolitischeZusammensetzung der Regierung 1959, Bern/Frankfurta.M./
Las Vegas 1979, 311–341; RolandRuffieux, «Jean Bourgknecht 1902–1964)» in:Altermatt

Hg.), Die Schweizer Bundesräte wie Anm. 1), 484–487; Karl Lang, «Willy Spühler

1902–1990)» in: Altermatt Hg.),Die Schweizer Bundesräte wie Anm.1),488–493;
Steiner, «Ludwig von Moos» wie Anm. 1); Wolf Linder, «Hans Peter Tschudi
1913–[2002])» in: Altermatt Hg.), Die Schweizer Bundesräte wie Anm. 1), 500–505.

Zeitungsbericht über den Wahltag: Neue Zürcher Zeitung, 17. Dezember 1959.
3 Angelo Garovi gibt als Beginn der redaktionellenTätigkeit 1934, Adolf A.Steiner 1935

an.
4 Siehe National-Zeitung,Basel, 13. Dezember 1959; Thurgauer Arbeiter-Zeitung, 15.

Dezember 1959; Appenzeller Zeitung, Herisau, 16. Dezember 1959; Vorwärts, 18. Dezember

1959. Im Nachhinein: Schweizerische Republikanische Blätter, 2. Januar 1960.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 2 321



Anspruch auf zwei Sitze, während die Freisinnigen allzu starres Proporzdenken
kritisierten und ihren dritten Sitz nicht kampflos abgeben wollten.5

Für einen der beiden SP-Sitze kandidierte Parteipräsident Walther Bringolf
1895–1981),6 der indessen bei den bürgerlichen Parteien auf breite Ablehnung

stiess. Teils monierten die Bürgerlichen das fortgeschrittene Alter Bringolfs von
64 Jahren, teils stiessen sie sich an dessen rechthaberischem Politikstil. Wichtigstes

Gegenargument war aber bei Parteistrategen wie KCVP-Generalsekretär
Rosenberg Bringolfs «kommunistische» Vergangenheit. Von 1921 bis 1930 war
Bringolf Mitglied der «Kommunistischen Partei» und anschliessend bis 1935 der
«Kommunistischen Partei-Opposition» gewesen.7

Auch im Falle Bringolfs ging es also um dessen politische Vergangenheit.
Nach meinerEinschätzungmüssendiebeidenDebatten in einemZusammenhang
gesehen werden. Jedenfalls wies der Kommentar der linksliberalen Basler «Na-tional-

Zeitung» in diese Richtung: «Wollte man ihm [Bringolf] seine politischen
Anfänge vorwerfen, die reichlich weit links lagen, so müsste man billigerweise
auch davon sprechen, dass Herr von Moos […] von reichlich weit rechts kommt
und nur den Vorteil hat, in den dreissiger Jahren zu jung gewesen zu sein, als dass

man seine ‘Zellenbildung’ im Kanton Obwalden gross beachtet hätte.»8

Kurz vor dem Wahltag am 17. Dezember 1959 kam es gegen von Moos als
Erstunterzeichner der Motion zur Aufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel

zu einer weiteren Presseattacke, die dieses Mal vom «Schweizerischen
Protestantischen Volksbund» und vom «Schweizerischen Evangelischen Pressedienst

» ausging. Mit kulturkämpferischen Argumenten versuchten die
konfessionalistischen Protestanten Ressentiments zu schüren.9

Wie so oft bei Bundesratswahlen bewirkten die Pressekritiken im Falle von
Moos das Gegenteil. Bereits im ersten Wahlgang wurde der Obwaldner mit dem

5 Siehe neben Reber,Der Weg zur Zauberformel wieAnm.2): Urs Altermatt, «Konkordanz

im Spiegel der Bundesratswahlen» in: Adrian Vatter et al. Hg.), Demokratie als
Leidenschaft. Planung, Entscheidung und Vollzug in der schweizerischen Demokratie.
Festschrift zum 65. Geburtstag von Prof. Dr. Wolf Linder, Bern 2009, 247–270; ders.,
Konfession, Nation und Rom. Metamorphosen im schweizerischen und europäischen
Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts, Frauenfeld 2009. Zeitungsbericht 1959:
Neue Zürcher Zeitung, 10. Dezember 1959.

6 SieheLinder, «HansPeterTschudi» wie Anm. 2); BrigitteStuder, Art. «Bringolf, Walther

» in: Historisches Lexikon der Schweiz HLS), URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/
textes/d/D6130.php 17. Oktober 2011). Autobiografie: Walther Bringolf, Mein Leben.
Weg und Umweg eines Schweizer Sozialdemokraten, Bern/München/Wien 1965.

7 Siehe Studer,Art. «Bringolf» wieAnm.6); Linder, «Hans Peter Tschudi» wie Anm. 2);
Neue Zürcher Zeitung, 10. Dezember 1959; Neue Zürcher Zeitung, 14. Dezember 1959.

8 National-Zeitung, Basel, 13. Dezember 1959.
9 Siehe Reber, Der Weg zur Zauberformel wie Anm. 2), 322; Altermatt, Konfession,

Nation und Rom wie Anm. 5), 135–157; Christoph Flury, «Von der Defensive zur
gültigen Präsenz» Die Konservativ-Christlichsoziale Volkspartei der Schweiz in der Zeit
nachdemZweiten Weltkrieg 1950–1960),unveröffentlichte Lizentiatsarbeit Universität
Freiburg/Schweiz 1994; ders., «Die Diskussionen um die konfessionellen
Ausnahmebestimmungen der Bundesverfassung 1945–1955» in: Urs Altermatt Hg.), Schweizer
Katholizismus imUmbruch 1945–1990,Freiburg/Schweiz 1993, 163–187;MarkusHodel,
«Die konfessionellen Ausnahmegesetze in der innenpolitischen Diskussion nach dem
Ersten Weltkrieg» in: Urs Altermatt Hg.), Schweizer Katholizismus zwischen den
Weltkriegen 1920–1940, Freiburg/Schweiz 1994, 279–295.

322 Urs Altermatt Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative Ludwig von Moos?



sehr guten Ergebnis von 148 Stimmen absolutes Mehr 114) zum Bundesrat
gewählt.

Anders lag der Fall bei Walther Bringolf, der bei den bürgerlichen Parlamentariern

von Anfang an keine Chancen hatte und erwartungsgemäss durchfiel. An
seiner Stelle wurde der «wilde» Kandidat der Bürgerlichen, der Basler Regie-rungs-

und Ständerat Hans Peter Tschudi SP) gewählt. Die sozialdemokratische
Fraktionwar in erster Linie aneiner RegierungsbeteiligungmitzweiBundesräten
interessiert, weshalb sie die voraussehbare Nichtwahl ihres Parteipräsidenten
schluckte. In der SP-Fraktion hatte man im Falle von Moos zurückhaltend von
der «eigentümlichen Vergangenheit» des Obwaldner Ständerates gesprochen.10

Als Jurist übernahm Ludwig von Moos das EJPD, dem Friedrich Traugott
Wahlen BGB)11 vorgestanden hatte. Damit war die Debatte über den Obwaldner

Bundesrat und seine Tätigkeit als Jungkonservativer in den dreissiger Jahren
– vorderhand – beendet.

Rücktrittsforderung der Zeitschrift «neutralität» 1969/70

Zehn Jahre später holte die Vergangenheit Bundesrat von Moos wieder ein. Im
Herbst 1969 erschien das 320seitige «Zivilverteidigungsbüchlein» für dessen
Publikation der Gesamtbundesrat die Verantwortung trug.12 Als Vorsteher des
federführenden Justiz- und Polizeidepartements schrieb Ludwig von Moos das
Geleitwort. Laut Rolf Löffler gehörte er weder zu den Initianten noch zu den
engeren Verfassern des «roten Büchleins» – so der Spottname in der Öffentlichkeit

aufgrunddes roten Umschlages. Nach den Intentionender Autorenund ihrer
Auftraggebersollte dasumstrittene Zivilverteidigungsbuch in derHochphase des
Kalten Krieges die Widerstandskraft der Schweizer gegen den Kommunismus
stärken.13

Da die Publikation – unbeabsichtigt – mitten in die Zeit der 68er
Kulturrevolution fiel, erstaunt die heftige Reaktion nicht, die das Büchlein hauptsächlich

im linken Lager und darüber hinaus hervorrief. Es fördere die antikommu-

10 Zitiert nach Reber, Der Weg zur Zauberformel wie Anm. 2), 311.
11 Georg Kreis, «Friedrich Traugott Wahlen 1899–1985)» in: Altermatt Hg.), Die

Schweizer Bundesräte wie Anm. 1), 478–483.
12 Zivilverteidigung, hg. vom Eidg. Justiz- und Polizeidepartement imAuftragdes Bundes¬

rates, verfasst und gestaltet von Albert Bachmann und Georges Grosjean, Aarau 1969.
Siehe dazu: Rolf Löffler, «‘Zivilverteidigung’ – die Entstehungsgeschichte des ‘roten
Büchleins’» in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 54 2004), 173–187. Zum
antikommunistischen Klimabesteht einebreite Literatur, sieheu.a.: Michel Caillat,Mauro
Cerutti, Jean-François Fayet, Stéphanie Roulin Hg.), Histoire(s) de l’anticommunisme
en Suisse / Geschichte(n) des Antikommunismus in der Schweiz, Zürich 2009.

13 Siehe Löffler, «Zivilverteidigung» wie Anm. 12), 174. Löffler ohne Quellenangabe:
«Auf Journalistenfragen nach denGründen antworteten die Behördenvertreter, ‘
Zivilverteidigung’ würde allen Einwohnern die Gefahren von Kriegs- und Katastrophensituationen

und die notwendigen Vorkehrungen dagegen vertraut machen. Das 320
Seiten dicke Buch solle zur Widerstandskraft und zur Bewahrung der Unabhängigkeit
beitragen und handle von der ‘Bedeutung von Defaitismus und Pazifismus, Spionage,
Terror, feindlicher Einschüchterungspropaganda, Zermürbung, Subversion und
Widerstandskampf’ sowie von einer ‘zweiten Form des Krieges’.» Gemeint waren in der
Epoche des Kalten Krieges die Gefahren, die von der Sowjetunionund der kommunistischen

Weltbewegung ausgehen würden.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 2 323



nistische Hysterie, lautete dort der Tenor. In einem gewissen Sinne setzte das
Buch die Igel-Mentalität der so genannten «geistigen Landesverteidigung» fort,
welche insbesondere bei einem Teil der jungen Generation auf Ablehnung stiess.
Ende der sechziger Jahre verstärkte das Büchlein die ideologischen Kontro-versen

in der Schweiz: einerseits herrschte militanter Antikommunismus,
andererseits staats- und autoritätskritische Aufbruchstimmung.14

Am 29. Dezember 1969 hielt die «neutralität» die unter der Leitung des
jungen Redaktors Paul Ignaz Vogel stand und sich im Untertitel «Kritische
Schweizer Zeitschrift für Politik und Kultur» nannte,15 in Zürich eine
Pressekonferenz ab, in der sie den sofortigen Rücktritt des am Ende seines Präsidialjahres

stehenden Bundespräsidenten Ludwig von Moos forderte.16 In der Januar-
Nummer 1970 publizierte sie ein Dossier unter dem Titel «Los von von Moos» 17

Die Bundesparteien müssten sich von einem Politiker distanzieren, «dessen
Vergangenheit durch seine antisemitischen und profaschistischen Veröffentlichungen

schwer belastet» sei.18

In ihrer Kampagne gegen Bundesrat von Moos zog die «neutralität» einen
weiten zeitlichen Bogen und setzte die journalistische und parteipolitische Tätigkeit

desObwaldnersals Jungkonservativen in Bezug zum Zivilverteidigungsbuch.
Dabei zögerte sie nicht, von Moos als «Exponent[en] eines katholischen
Rechtsextremismus» zu bezeichnen: «Das Zivilverteidigungsbuch könnte aus dem ‘
Obwaldner Volksfreund’ abgeschrieben sein. Herr von Moos gibt also heute ein
Buch heraus, für das er mit seiner Unterschrift die Verantwortung übernimmt,
dessen faschistische Haltung mit der faschistischen Haltung des Obwaldner
Volksfreund aus den 30er und 40er Jahren unter der Redaktion von Moos
übereinstimmt.»19 Von Moos verkörpere die «rassistische schweizerische
Innenpolitik» Mit seinem Rücktritt könne diese Vergangenheit der Schweiz
abgeschlossen werden.20

Mit Unterbrüchen zog sich die Polemik über fast zwei Jahre hin. Anfang
Oktober 1971 gab von Moos nach elf Dienstjahren seine Demission bekannt.21

Ob die hartnäckige Kampagne der neolinken Zeitschrift den Rücktritt befördert

14 Siehe Löffler, «Zivilverteidigung» wie Anm. 12). Siehe u.a. auch: Christoph Dejung,
Widerspruch: auch eine Schweizer Geschichte seit 1945, Frauenfeld 2008; Thomas
Maissen, Geschichte der Schweiz, Baden 22010.

15 Paul Ignaz Vogel geb. 1939) hatte die Zeitschrift 1963 kurz nach seinem Soziologie-
Studium in West-Berlin gegründet.Mit Beiträgen bekannter schweizerischer und
deutscher Autoren wie Max Frisch, Peter Bichsel, Heinrich Böll, Karl Jaspers u.a. vertrat
die Zeitschrift eine kritische Einstellung zur Politik der Schweiz im Kalten Krieg. Sie
erschien bis 1974. Siehe zu Paul Ignaz Vogel dessen Erinnerungen: Paul Ignaz Vogel,
Napf. Eine Gratwanderung im Kalten Krieg, Bern 2005.

16 Zur Pressekonferenz: «Zwischenbilanz nach der Zürcher Pressekonferenz der ‘neutra¬
lität’» in: neutralität, Januar 1970, 41–42; «Ludwig von Moos und die Folgen» in:
neutralität, Februar 1970, 5; Neue Zürcher Zeitung, 1. Januar 1970; Neue Zürcher
Zeitung, 6. Januar 1970.

17 «Los von von Moos» in: neutralität, Januar 1970, 31–46.
18 «Ludwig von Moos und die Folgen» in: neutralität, Februar 1970, 5.
19 «Los von von Moos» in: neutralität, Januar 1970, 31.
20 «Ludwig von Moos und die Folgen» in: neutralität, Februar 1970, 5.
21 Adolf A. Steiner schreibt in seinem Portrait: «Als Ludwig von Moos Anfang Oktober

1971 seinen Rücktritt erklärte, löste dies weitherum Überraschung aus, denn er stand
damals erst im 61. Lebensjahr und erfreute sich – wie das ‘Basler Volksblatt’ schrieb –

324 Urs Altermatt Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative Ludwig von Moos?



hat, werden künftige Biografen herausbringen. Ich schliesse dies nicht völlig
aus.

Für die «neutralität» war die Demission Anlass, die von-Moos-Geschichte zu
beenden:«Damit schliessen wir denRückblick auf die redaktionelle Tätigkeit des
‘Obwaldner-Volksfreund-Redaktors’ ab; nicht Ludwig von Moos, der, wie uns
scheint, mit dem eventuellen Rücktrittsangebot Würde gezeigt hat, bleibt mit
dieser Makel behaftet, sondern die Partei, die sich das Wort ‘christlich’ schlicht
anmasst.»22 Mit diesemSeitenhieb machte dasBlatt deutlich, dass es ihm auchum
die Partei des politischen Katholizismus ging, die sich seit 1970 « Christlichdemokratische

Volkspartei» CVP nannte.
In den folgenden Jahren tauchten ähnliche Vorwürfe, wie sie die «neutralität

» gegen von Moos vorgebracht hatte, gelegentlich wieder auf. 1979 veröffentlichte

Max Schmid in seiner Dokumentensammlung zum Antisemitismus unter
dem Titel «Ein Antisemit wird Bundesrat» die bereits bekannten Zitate aus dem
«Obwaldner Volksfreund» 23

Als im Mai 1995 das Schweizer Fernsehen in der Sendung «10vor10» die
Vorhaltungen gegen von Moos im Kontext der Diskussion über das Thema
«Schweiz im Zweiten Weltkrieg» auffrischte,24 reagierte der Obwaldner
Staatsarchivar Angelo Garovi heftig mit Leserbriefen in der «Luzerner Zeitung» 25

Ludwig von Moos habe in Artikeln und Reden bewiesen, dass er antinationalsozialistisch

eingestellt gewesen sei, und habe auch gegenüber den Fronten klare
Grenzen zu ziehen gewusst. Er sei in der Tradition der katholischen Soziallehre
gestanden. «Ludwig von Moos war kein Antisemit und hat keine antisemitischen
Artikel verfasst und auch als Redaktor nie veranlasst.»Der Journalist Hans Stutz,
der laut «Vaterland» an der Fernseh-Sendung mitgearbeitet hatte, verteidigte die
Grundthesen der «neutralität»: «Ludwig von Moos war einerder vielen
Jungkonservativen, der nahe war bei frontistischen Positionen und der nahe war der
frontistischen Ideologie, insbesondere in Fragendes Antisemitismus, der Freimaurerfeindschaft

und des Antikommunismus.»26

Mit der Leserbrief-Seite in der «Luzerner Zeitung» vom Juli 1995 endete –

soweit ich sehe – die von-Moos-Debatte. In der Innerschweiz verlagerte sich die
öffentliche Diskussion auf den früheren Zuger Bundesrat Philipp Etter, der 1934
als Vertreter der neokonservativen jüngeren Generation in den Bundesrat
gewählt worden war und bis 1959 in der Landesregierung blieb.27 Doch diese
Debatte ist nicht Thema der Diskussion zwischen Maissen und Garovi.

‘ungebrochener geistiger Frische und Spannkraft sowie bester körperlicher Gesundheit’.

» Steiner, «Ludwig von Moos» wie Anm. 1), 498.
22 «CVP mit von Moos» in: neutralität, Oktober 1971, 15.
23 Max Schmid, Schalom! Wir werden euch töten! Texte und Dokumente zum Antisemitis¬

mus in der Schweiz 1930–1980, Zürich 1979, 121–122.
24 Es handelt sich um einen Beitrag zum 50. Gedenken des Kriegsendes, in: Schweizer

Fernsehen «10vor10» 18. Mai 1995. Ich stütze mich auf dieLeserbrief-Seite der Luzerner

Zeitung, 17. Juli 1995.
25 Siehe Luzerner Zeitung, 26. Juni 1995; Luzerner Zeitung, 17. Juli 1995.
26 Luzerner Zeitung, 17. Juli 1995. Siehe auch: Hans Stutz, Frontisten und Nationalsozia¬

listen in Luzern 1933–1945, Luzern 1997.
27 Beispiel: Josef Lang, «Bubenstreiche und anderes mehr. Philipp Etter: Hundert Jahre

Grossvater,Erneuerer und geistigerLandesverteidiger» in:Wochenzeitung, 20.Dezember

1991.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 2 325



Verspätete Antisemitismus-Debatte

Im Vergleich mit 1959 rückte in der Debatte zu Beginn der siebziger Jahre das
Thema Antisemitismus in den Vordergrund.28 In ihrer Argumentation gegen
Bundesrat von Moos brachte die «neutralität» prominent antisemitische Passagen
aus dem «Obwaldner Volksfreund» als «belastende Dokumente» ins Spiel.29

Neben dem Bundesrat stellte sich die christlichdemokratische und die
bürgerliche Presse weitgehend hinter von Moos. Nach der Pressekonferenz vom
Jahresende 1969 hiess es in einer Stellungnahme des Presse- und Informationsdienstes

des Eidgenössischen Justiz- und Polizeidepartements, die Äusserungen
des jungen von Moos müssten vor dem Hintergrund der Zeitepoche verstanden
werden. Die Zitate aus dem «Obwaldner Volksfreund» gäben ein «verzerrtes
Bild» wieder, dasie aus dem «Gesamtzusammenhangder damaligen Zeit undder
historischen Realität herausgerissen» worden seien. Im Übrigen zitierte das
EJPD aus dem «Obwaldner Volksfreund» vom 16. November 1938, in dem von
Moos die Boykotte jüdischer Geschäfte kritisiert hatte.30 Am30. Dezember titelte
das dem Obwaldner Magistraten nahe stehende Luzerner «Vaterland»: «‘Neue
Linke’ im Gegenangriff auf den Bundespräsidenten» 31

Obwohl der Auftritt der «neutralität» ein verhältnismässig ausgedehntes
Presseecho auslöste, kam ein allgemeiner und breiter Antisemitismus-Diskurs
nicht zustande, denn das geistigeKlima von 1970 war füreinesolcheDebattenoch
nicht reif. Die dominanten Themen der schweizerischen «Vergangenheitsbewältigung

» waren immer noch «Widerstand oder Anpassung?» das heisst das
Verhältnis der offiziellen Schweiz zum nationalsozialistischen Regime in der
Epoche des Faschismus, ein Thema, das durchaus kontrovers debattiert wurde.
Eines steht fest: die Verstrickungen der Schweizer und der Schweiz mit der Shoa
wurden verspätet diskutiert. Dazu habe ich mich an anderer Stelle geäussert.32

Als die offizielle Schweiz im Jahr 1989 den fünfzigsten Jahrestag der
Mobilmachung von 1939 beging, war die Diskrepanz zwischen der schweizerischen und
der internationalen Erinnerungskultur wahrscheinlich am grössten. Während in
den Nachbarländern Deutschland, Frankreich und Österreich die eigene
Mitverantwortung am Judenmordheftig diskutiert wurde, hinkte dieseDiskussion in
der Schweiz hinten nach. Viele Schweizer sahen damals keinen Zusammenhang
zwischendem Holocaustund demVerhalten der Schweiz und derSchweizer. Der
nationale Schulterschluss im Widerstand gegen Nazi-Deutschland stand im
Mittelpunkt der so genannten «Diamant»-Feierlichkeiten. Es entsprach diesem
Fokus, dass die Flüchtlingspolitik und der Antisemitismus nur am Rande und
hauptsächlich von Linken indie Debatte geworfen wurden. Erst um die Mitte der

28 Zur Vergangenheitsdebatte siehe aus der breiten Literatur folgende Beiträge, die
ausführliche Literaturhinweise enthalten: Georg Kreis, «Vier Debatten und wenig
Dissens» in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 47 1997), 451–476; Thomas
Maissen, Verweigerte Erinnerung. Nachrichtenlose Vermögen und die Schweizer
Weltkriegsdebatte, 1989–2004, Zürich 2005.

29 Siehe neutralität, Januar 1970, Februar 1970, April 1970 und Oktober 1971.
30 Siehe Neue Zürcher Zeitung, 30. Dezember 1969.
31 Vaterland, 30. Dezember 1969.
32 Siehe Urs Altermatt, «Verspätete Thematisierung des Holocaust in der Schweiz» in:

Georg Kreis Hg.), Erinnern und Verarbeiten. Zur Schweiz in den Jahren 1933–1945,
Itinera Fasc. 25 2004), Basel 2004, 31–55.

326 Urs Altermatt Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative Ludwig von Moos?



neunziger Jahre setzte ein nachhaltiger Perspektivenwechsel ein; dies gilt auch
für die Freiburger Katholizismusforschung.33

Anlässlich der von der «neutralität» angestossenen Debatte zu Ludwig von
Moos 1970/71 spielte eine Rolle, dass die Polarisierung, die die Achtundsechzi-ger-

Bewegung nach dem Links-Rechts-Schema hervorrief, verhinderte, dass sich
die Kritik aus der neolinken und der «nonkonformistischen» Ecke in den Reihen
der «bürgerlichen» Schweizer durchsetzen konnte. Immerhin publizierte Martin
Rosenberg, damalsBundesstadtredaktordes Luzerner «Vaterland» und früherer
Generalsekretär der «Konservativ-Christlichsozialen Volkspartei» 34 eine
Artikelserie, die sich mit der Haltung der katholisch-konservativen Jugendorganisationen

zu den «Fronten» in den dreissiger Jahren auseinandersetzte.35 In diesem
Zusammenhang erwähnte der CVP-Politiker die Rede des jungen Ludwig von
Moos an der Generalversammlung des «Studentenvereins» StV von 1933, in der
dieser einerseits für ein einiges Zusammenstehen der katholisch-konservativen
Jugend und andererseits für eine Erneuerung der Schweiz plädierte.36 Auf
den Antisemitismus-Vorwurf ging Rosenberg nur indirekt ein, indem er Jacob
Lorenz, den Gründer der «Aufgebot»-Bewegung, und dessen verharmlosende
Antisemitismus-Interpretationen zitierte. Der Antisemitismus sei bei den meisten

Erneuerungsbewegungen vorhanden gewesen und müsse vor dem Hintergrund

der damaligen Wirtschaftskrise betrachtet werden.37

Martin Rosenbergs Verteidigungsschrift erklärt sich aus seiner langen
Freundschaft mit Ludwig von Moos, die in die gemeinsame Studentenzeit in
Freiburg zurückreicht. Hervorzuheben ist, dass Rosenberg als junger
Zentralpräsident des katholischen Studentenvereins während des Frontenfrühlings 1933

im Vergleich mit anderen Jungkonservativen eine distanziertere Haltung zum
Frontismus einnahm.

33 Bereits vorhandene Forschungsergebnisse – denken wir an Konrad Zollinger und an
jüdischeHistorikerwie Robert Uri Kaufmann, Ralph Weingarten, Jacques Picard, Eric
Dreifuss und andere – wuchsen nur zähflüssig in die Referenzwerke der Schweizer
Geschichte ein.ZumParadigmawechsel in derKatholizismusforschungder «Freiburger
Schule» habe ich mich ausführlich geäussert, in: Urs Altermatt, Katholizismus und
Antisemitismus. Mentalitäten, Kontinuitäten, Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der
Schweiz 1918–1945, Frauenfeld/Stuttgart/Wien 1999, 35–46.

34 Siehe Kurzbiografie von Beatrice Küng-Aerni, Art. «Rosenberg, Martin» in: Histori¬
sches Lexikon der Schweiz HLS), URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D41350.
php 30. Januar 2012).

35 Siehe dazu: Vaterland, 17. Januar 1970; Vaterland, 24. Januar 1970; Vaterland, 31.Januar
1970; Vaterland, 7. Februar 1970. Zusammengefasst in:Martin Rosenberg,Der Frontenfrühling

und die Erneuerungsbewegungen der dreissiger Jahre, Luzern 1970.
36 Zum Studentenverein: Urs Altermatt Hg.), «Den Riesenkampf mit dieser Zeit zu

wagen...» Schweizerischer Studentenverein 1841–1991, Luzern 1993. Rede von Moos:
Ludwig von Moos, «Unsere staatspolitische Aufgabe von heute» in: Monatschrift –
Revue – Rivista.SchweizerischerStudentenverein, Oktober 1933, 8–18. Zur
Jungmannschaftstagung in Zug 1933: Joseph Jung, Katholische Jugendbewegung in der deutschen
Schweiz, Freiburg/Schweiz 1988, 366–387; Josef Widmer, Von der konservativen
Parteinachwuchsorganisation zur katholischen Erneuerungsbewegung. Die Schweizer
Jungkonservativen in den dreissiger Jahren, unveröffentlichte Lizentiatsarbeit Universität
Freiburg/Schweiz 1983.

37 Siehe Vaterland, 17. Januar 1970.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 2 327



Stärker auf den Antisemitismus konzentrierten sich die teilweise irritierenden

Entgegnungen von F.Z. im «Obwaldner Volksfreund» 38 Der Autor betonte
den Einsatz des Obwaldners von Moos für die Unabhängigkeit der Schweiz und
hob hervor, dass schon lange vor dessen Redaktionsantritt «ein Antisemitismus
besonderer Art alle Staaten Europas erfaßte und beunruhigte» Von Moos habe
1938 den nationalsozialistischen Antisemitismus gebrandmarkt und die Fronten
bekämpft.

Rückblickend ist festzuhalten, dass die Angriffe der «neutralität» im katho-lisch-

konservativen Milieu eine Defensive provozierten, die eine selbstkritische
Betrachtung der eigenen Vergangenheit hemmte. Umgekehrt waren den Kritikern

des Obwaldner Bundesrates parteipolitische Motive nicht fremd, wie
Nebenbemerkungen in der «neutralität» vermuten lassen.

Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative Ludwig von Moos?

Als Ludwig von Moos1959 in den Bundesrat gewählt wurde,gehörteder Obwaldner

Ständerat dem konservativen Flügel in der damaligen KCVP an. 1957 hatte
sich die Katholikenpartei von «Konservative» in «Konservativ-Christlichsoziale
Volkspartei» umbenannt. Wie andere christlichdemokratische Parteien in
Westeuropa machte sie eine leichte «apertura a sinistra» durch, rückte in die Mitte des
Parteienspektrums und ermöglichte damit die taktische Allianz mit der SP zur
Einführung der Zauberformel. Welche Rolle Bundesrat von Moos in den fünfziger

Jahren im politischen Kräfteparallelogramm seiner Partei und später in der
Landesregierung spielte, bleibt einer künftigen Untersuchung überlassen.

Die Streitfrage der Debatte zwischen Garovi und Maissen lautet: Wie weit
rechts stand der junge Ludwig von Moos in den dreissiger und anfangs der
vierziger Jahren? Auch wenn die Öffentlichkeit endgültige Antworten erwartet, ist
die gesellschaftliche Rolle des Historikers – und darauf haben viele Kollegen
hingewiesen – nicht die eines Richters, denn Einschätzungen der Historiker
verändern sich ständig. Beginnen wirmit dem Thema Frontismus. Da essich hier um
einen Beitrag zur Debatte zwischen Maissen und Garovi handelt, verzichte ich
auf weitere Literaturhinweisezur Schweiz in der Zwischenkriegszeit, die überdie
Causa von Moos hinausgehen.

1934 wurde der Jurist Ludwig von Moos im Alter von 24 Jahren Redaktor
des «Obwaldner Volksfreunds» im Nebenamt. Seine Tätigkeit als Redaktor fiel
in die Zeit des «Frontenfrühlings» in eine Zeit also, in der ein Teil der jungen
Generation vielstimmig und kakophon die «Erneuerung» der Schweiz im Sinne
des Zeitgeistes anstrebte. 1933 hatten die Nationalsozialisten in Deutschland die
Macht ergriffen.

Im politischen Katholizismus hatten sich in ganz West- und Zentraleuropa
schon in den zwanziger Jahren rechtskonservative Strömungen bemerkbar
gemacht, zu deren publizistischen Leitfiguren in der Schweiz in den dreissiger
Jahren der Oltner Verleger und Nationalrat Otto Walter, der Freiburger
Soziologieprofessor Jacob Lorenz, der Zuger Regierungs- und Ständerat Philipp Etter,
der zunächst an der Universität Bern und seit 1931 an der Universität Freiburg

38 Siehe dazu: Obwaldner Volksfreund, 3. Februar 1970; Obwaldner Volksfreund, 6. Feb¬
ruar 1970.

328 Urs Altermatt Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative Ludwig von Moos?



dozierende Literat Gonzague de Reynold und vor allem Publizisten, Journalisten
und Pfarrer im Umkreis der Zeitung «Schildwache» zählten.39

Für die «Jungkonservativen» lautete 1933 die Hauptfrage, wie sie sich zu den
neu entstandenen «Fronten» stellen sollten. Da die Fronten die bestehende bür-gerlich-

liberale Ordnung ins kritische Visier nahmen, sah ein Teil der
katholischkonservativen Jugend in ihnen Verbündete, und zwar in erster Linie im Kampf
gegen Kommunismus und Sozialismus, aber auch gegen den als veraltet
angesehenen Freisinn. Gleichzeitig befürchteten die Jungkonservativen, sie könnten
im Sog der Fronten eigene Anhänger verlieren, weshalb sie sich von diesen
abgrenzen mussten, umAbspaltungenzuverhindern. «Sonst zersplittern sichunsere
Leute.»40 In der Tagespolitik der dreissiger Jahre lehnten sie den Beitritt ihrer
Anhänger zu den Fronten ab, sprachen sich aber für eine partielle Zusammenarbeit

mit diesen aus, beispielsweise für die Unterstützung des Projekts der
Totalrevision der Bundesverfassung.

Obwohl gemässigte Kräfte warnten, unterstützte der Parteitag der Konservativen

Volkspartei die Totalrevisionsinitiative und folgte damit den Jungpolitikern.

Erst die niederschmetternde Abstimmungsniederlage vom 8. September
1935 gab den vor politischen Abenteuern warnenden Kräften im
katholischkonservativen Lager wieder Oberhand und führte dazu, dass die Volkspartei den
bisherigen gouvernementalen Kurs im «Bürgerblock» fortsetzte, um sich nicht in
eine Isolation zubegeben. Allerdingsunterstützten die Katholisch-Konservativen
im Sinne der katholischen Kirche 1937 die Initiative für ein Verbot der Freimaurerei,

erlitten aber nochmals eine Niederlage in der Volksabstimmung.41

Unbestritten ist, dass die Jungkonservativen während des Frontenfrühlings
in der ersten Hälfte der dreissiger Jahre von einem ungenau definierten «dritten
Weg» zwischen dem «individualistischen» Liberalismus und dem «kollektivistischen

» Sozialismus träumten. Hauptfeind war der «Bolschewismus» Zahlreiche
Jungpolitiker und Publizisten waren nicht nur antisozialistisch eingestellt,
sondern vertraten auf der Suche nach einer neuen Ordnung antiliberales Gedankengut,

kritisierten den Parlamentarismus und forderten eine «berufsständische
Ordnung» Einzelne Exponenten näherten sich autoritär-korporativistischen
Staatsmodellen à la Salazar und Dollfuss und traten für eine starke Führung in
der Demokratie ein. Der junge von Moos sprach in seiner StV-Rede 1933 von der
«Stärkung der Staatsautorität»und hielt ein Plädoyer für den Föderalismus,unter
anderem für die Gleichberechtigung des Ständerates.

1933/34 hatten rechtskonservative Strömungen wie die «Aufgebot»-
Bewegung um Jacob Lorenz grossen Einfluss auf die organisierte katholisch-konservative

Jugend,zuderenPfeilerndie«Jungkonservativen» der «Studentenverein

» und die «Jungmannschaft» gehörten. In der zweiten Hälfte der dreissiger
Jahre verlor der Ultrarechtskonservatismus an Boden. Allerdings gab es im
Schweizer Katholizismus weiterhin Publizisten und Politiker, die wie Gonzague

39 Siehe Franziska Metzger, Die «Schildwache» Eine integralistisch-rechtskatholische
Zeitung 1912–1945, Freiburg/Schweiz 2000.

40 Von Moos, «Unsere staatspolitische Aufgabe von heute» wie Anm. 36), 12.
41 Siehe Lukas Rölli-Alkemper, Die Schweizerische Konservative Volkspartei 1935–1943,

Freiburg/Schweiz 1993.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 2 329



de Reynold autoritär-antiparlamentarische Ideen vertraten.42 Jacob Lorenz
propagierte eine übersteigerte und ethnozentristische Schweizertums-Ideologie, die
mit der Überfremdungsangst operierte und antisemitische Stereotype mit
kulturalistischen und neorassistischen Argumentationen verwendete.43

Wo stand der junge Ludwig von Moos? Aufgrund der gegenwärtigen
Forschungsergebnisse kann ich diese Frage im Einzelnen nicht befriedigend
beantworten. Als Jungkonservativer gehörte von Moos keiner «Front» an – das scheint
festzustehen. Wie die Parteihistoriker Lukas Rölli-Alkemper und Josef Widmer
differenziert, aber deutlich festhalten, bestanden aber zwischen den Jungkonservativen

und den Fronten zahlreiche Gemeinsamkeiten.44 In Bezug auf verschiedene

politische Anliegen teilten Jungkonservative frontistisches Gedankengut,
auch wenn sie die eigenen katholischen Werte in den Vordergrund rückten. Um
dem Sog der Fronten zu begegnen, setzten sie sich für die Aktivierung und
Mobilisierungdereigenen katholischen Organisationen ein.Füreine Einordnungdes
jungen Ludwig von Moos wird der künftige Biograf die Obwaldner Jungkonservativen

und den «Obwaldner Volksfreund» genau untersuchen müssen, denn in
beiden nahm der spätere Bundesrat eine führende Stellung ein. Eine wichtige
Frage lautet: Welche Verbindungen besass von Moos zur «Aufgebot»-Bewegung
von Lorenz, die prominent xenophobes und antisemitisches Gedankengut
vertrat?

Auffällig ist für mich folgendes Detail: Bei der eidgenössischen Volksabstimmung

zum Totalrevisionsprojekt 1935 zählte der Halbkanton Obwalden neben
Freiburg, Appenzell-Innerrhoden 50%) und dem Wallis zu den einzigen
befürwortenden Kantonen. In den benachbarten Innerschweizer Kantonen Uri,
Schwyz, Nidwalden und Luzern, in denen die Konservativen ebenfalls eine
hegemoniale Rolle spielten, wurde die Initiative verworfen. Das Freimaurerverbot
nahm 1937 nur der Kanton Freiburg an. In Obwalden stimmten immerhin 48,5%
dafür.

Diese Zahlen zeigen auf, dass der politische Katholizismus keineswegs einen
einheitlichen Block darstellte, denn unter den Katholisch-Konservativen, sowohl
unter den Eliten wie unter dem Parteivolk, gab es unterschiedliche Meinungen
und Richtungen. Nicht jeder Katholisch-Konservative lehnte den liberalen
Parlamentarismus ab und sympathisierte mitdem autoritärenStändestaat. Der
KVPFraktionspräsident Heinrich Walther aus Luzern war gegenüber der Fronten-

42 Siehe v.a.: Aram Mattioli, Zwischen Demokratie und totalitärer Diktatur. Gonzague de
Reynold und die Tradition der autoritären Rechten in der Schweiz, Zürich 1994.

43 ZuLorenzsiehe: Nicolas Haymoz, «‘Das Aufgebot’vonJacob Lorenz. Füreine geistige
Mobilmachung: zur Schweiz der 1930er und 1940erJahre im Kontextder ‘Erneuerung’
und der ‘Erneuerungsbewegungen’» in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte, 94 2000), 117–136; Markus Zürcher, «Jacob Lorenz. Vom Sozialisten zum
Korporationentheoretiker» in: Aram Mattioli Hg.), Intellektuelle von rechts. Ideologie
und Politik in der Schweiz 1918–1939, Zürich 1995, 219–228; Altermatt, Katholizismus
und Antisemitismus wie Anm. 33), 183–190; Quirin Weber, Korporatismus statt
Sozialismus. Die Idee der berufsständischen Ordnung im schweizerischen Katholizismus
während der Zwischenkriegszeit, Freiburg/Schweiz 1989.

44 Siehe Rölli-Alkemper, Die Schweizerische Konservative Volkspartei 1935–1943 wie
Anm. 41); Widmer, Von der konservativen Parteinachwuchsorganisation zur
katholischen Erneuerungsbewegung wie Anm. 36).

330 Urs Altermatt Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative Ludwig von Moos?



bewegung und ihrer antiparlamentarischen Stossrichtung kritisch eingestellt.45

Diese Feststellung entlastet den jungen Ludwig von Moos nicht, zeigt aber auf,
dass die Geschichte viele Schattierungen und Grautöne aufweist.

Ambivalenzen

Was den Antisemitismus betrifft, fallen in der Causa von Moos unterschiedliche
Aussagen auf, so beispielsweise aus demselben Jahr 1933. In der Grundsatzrede
an der Generalversammlung des katholischen «Schweizerischen Studentenvereins

» StV vom 19./20. August 1933 äusserte sich von Moos zu den staatspolitischen

Aufgaben der katholisch-konservativen Jugend und stellte sich auf den
Boden der katholischen Soziallehre mit der Enzyklika «Quadragesimo Anno»

von 1931. Er vermied gehässige Polemik, sprach sich indessen mit klaren
Grundsatzworten gegen den Bolschewismus und den kollektivistischen Sozialismus
sowie gegen den kapitalistischen Liberalismus aus. Auf Ablehnung stiessen auch
die Freisinnigen, ohne dass von Moos ihnen ihre Verdienste am Bundesstaat
absprach. Kritische Worte des 23jährigen StVers waren sogar andie eigene Konservative

Volkspartei gerichtet, die «bedenkliche Alterserscheinungen» aufweisen
würde. DenBolschewismus bezeichneteer als weltanschaulichen Gegner,der der
christlich-religiösen Weltordnung diametral gegenüber stehe.Bemerkenswert ist,
dass er weder Freimaurer noch Juden erwähnte.46

Mit dieser Rede vom Sommer 1933 kontrastieren die Sätze, die von Moos
wenige Monate vorher, am 6. Mai 1933, im Leitartikel «Klarheit oder Verwirrung

» im «Obwaldner Volksfreund»47 schrieb: «Es ist lebhaft zu begrüßen, daß
im Schweizerland herum der nationale Aufbauwille und die nationale Begeisterung

erwachen, daß man dem Liberalismus und Bolschewismus in Politik und
Kultur energisch Front macht. Es istzu begrüßen,daßman alleVolksklassen vereint

zur Aufrichtung einer neuen Schweiz aufrufen will, daß man dem
Warenhausjudentum und der Weltfreimaurerei den schärfsten Kampf ansagt. Soweit
können wir die wie Pilze aus dem Boden schießenden Gruppen- und Frontenprogramme

zumeist fast Satz für Satz unterstreichen.» Warum schrieb von Moos im
Mai 1933 von Juden und Freimaurern und im August des gleichen Jahres nicht?
Das sind Fragen, die einem kritischen Leser auffallen.

Im Grundsatzartikel vom 6. Mai 1933, in dem er «Warenhausjudentum» und
«Weltfreimaurerei» attackierte, verteidigte von Moos die Schweizer Demokratie
und den Föderalismus. Weiter schrieb er: «Mit dem Hakenkreuz würden wir die
Einheit der Schweiz und die Schweiz als existenzberechtigte Nation preisgeben.»
Im Namen der christlichenWeltanschauung lehnteer den «sog. totalen Staat» ab.
Unter dem Eindruck des «Frontenfrühlings» grenzte er sich auch gegenüber den
Fronten ab, befürwortete aber die nationale Erneuerung. «Eine neue Gruppe,
Front oder Partei brauchen wir uns damit weder von Zürich noch vom Ausland
her aufdrängen zu lassen.» Aus heutiger Sicht: verwirrende Doppeldeutigkeiten.

45 Peter Menz, Der «Königsmacher» Heinrich Walther. Zur Wahl von vierzehn Bundes¬
räten 1917–1940, Freiburg/Schweiz 1976.

46 Siehe von Moos, «Unsere staatspolitische Aufgabe von heute» wie Anm. 36).
47 vm [= Ludwig von Moos], «Klarheit oder Verwirrung» in: Obwaldner Volksfreund,

6. Mai 1933.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 2 331



Wie dem auch sei, die Frage bleibt: Wie sind diese Differenzen in Bezug auf
den Antisemitismus zu erklären? Da ich mich 1999 in einem Buch ausführlichmit
dem Thema «Katholizismus und Antisemitismus» in der Zwischenkriegszeit der
Schweiz befasst habe, komme ich zu folgenden Überlegungen. Das Bild vom
Judentumwarbei der Mehrzahl derkirchentreuen Katholiken und wohlauchder
gläubigen Protestanten bis in die Zeit des Zweiten Weltkrieges und darüber
hinaus von Traditionen des «christlichen Antijudaismus» zumindest von der
Kreuzigungsgeschichte,48 mitgeprägt, was sich zum Beispiel in der Karfreitagsliturgie

der katholischen Kirche, insbesondere in deren Fürbitte «Oremus et pro
perfidis Judaeis » ausdrückte. Erst ab 1956 bzw. 1959 wurden diese Passagen von
Rom gestrichen und umformuliert, und das Zweite Vatikanische Konzil verurteilte

in der berühmten Erklärung «Nostra Aetate» 1965 jeden Antisemitismus
expressis verbis.49

In der «Epoche des Faschismus» von1920 bis 1945 lehnte die katholische Kirche

den biologistisch-rassistisch begründeten Antisemitismus ab, erlaubte aber
zur Abwehr des angeblich schädlichen jüdischen Einflusses den sozial und
politisch argumentierenden Antisemitismus. Diese von zahlreichen Forschern im
In- und Ausland festgestellte Ambivalenz fand sich wörtlich in katholischen
Handbüchern und Lexika. Im weitverbreiteten «Grossen Herder» von 1931, der
als Lexikon die Geisteswelt vieler Katholiken im deutschsprachigen Raum
massgeblich beeinflusste, standen die Sätze: «Der Antisemitismus ist vom christlichen
Standpunkt aus abzulehnen, wenn er die Judenum ihrer Blutfremdheit willen
bekämpft oder sich im Kampfe gegen sie unchristlicher Mittel bedient. Die katholische

Kirche hat darumvon jeher den Antisemitismus als solchen verworfen. […]
Erlaubt ist die Abwehr des tatsächlich-schädlichen Einflusses liberal-jüdischer
Kreise auf geistigem Literatur, Presse, Kunst, Theater usw.) und politisch-
wirtschaftlichem Gebiet mit rechtlichenund sittlichen Mitteln, ambesten durch
überlegene, positive Leistungen. Selbstschutz gegen die wirtschaftliche Übermacht
des liberal-jüdischen Wahrenhaus-, Börsen- und Großbankwesens, die den
gewerblichen und kaufmännischen Mittelstand erdrückt, gewährt namentlich die
Pflege christlichen Solidaritätgefühls.»50

Wenn wir diese Lexikon-Sätze lesen, erscheinen uns verschiedene Artikel im
«Obwaldner Volksfreund» wie journalistische Echos dieser katholischen
Lehrmeinung. Argumentationen des soziokulturell argumentierenden Antisemitismus

fanden mein Forschungsteam und ich in zahlreichen Artikeln der damaligen
katholisch-konservativen Schweizer Presse, so auch im «Obwaldner Volks-freund

» 51 Mit landesspezifischen Unterschieden kamen Historiker aus anderen

48 Siehe dazu beispielsweise: Zsolt Keller, Der Blutruf Mt 27,25). Eine schweizerische
Wirkungsgeschichte: 1900-1950, Göttingen 2006.

49 Siehe Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus wie Anm. 33), 63–84, 311–319.
50 Art. «Antisemitismus» in:Der Grosse Herder. Nachschlagewerk fürWissen und Leben,

1. Bd.,Freiburg i.Br. 41931,726.Ähnlich der einflussreiche JesuitenpaterGustav Gundlach,

Art. «Antisemitismus» in:Lexikon für Theologie undKirche, 1. Bd., Freiburg i.Br.
21930,504–505. Siehe auch:Karl Hilgenreiner,Art.«Antisemitismus» in:Michael
Buchberger Hg.), Kirchliches Handlexikon, Bd. 1, Freiburg i.Br. 1907, 257–258, der bereits
1907 den Begriff «doppelter Antisemitismus» verwendete.

51 Siehe Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus wie Anm. 33), 133 und 135.

332 Urs Altermatt Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative Ludwig von Moos?



westeuropäischenLändern,zum BeispielausDeutschlandund denNiederlanden,
zu gleichen Befunden.52

Die grosse Mehrheit der katholischen) Schweizer verwarf die Rassenideologie

des Nationalsozialismus und Faschismus, gleichzeitig konnten dieselben
Schweizer antisemitisch eingestellt sein. Diese Doppeldeutigkeit gehörte zum
politischenKatholizismus derZwischenkriegszeit. Es ist aber falsch anzunehmen,
katholisch-konservative Leitorgane wie zum Beispiel das Luzerner «Vaterland»

wären antisemitische Hetzblätter gewesen. Der einflussreiche katholisch-konservative

Fraktionspräsident 1919–1940) Heinrich Walther zeigte als Luzerner
Regierungsrat für das Judentum in der Schweiz eine bemerkenswerte Offenheit
und erinnerte an den beidseitigen Minderheitenstatus.53 Um die Proportionen zu
wahren, ist auch festzuhalten, dass in der katholisch-konservativen Schweizer
Presse während der Zwischenkriegszeit zahlreiche Artikel mit zeit- und
kulturkritischen Inhaltenerschienen,ohne dass dieseantisemitische Stereotype enthielten.

Katholische Intellektuelle konnten an den Zuständen der modernen Gesellschaft

harte Kritik üben, ohne ihre Modernismuskritik in einen negativen
Zusammenhang mit dem Judentum zu bringen. Wo katholische Antimodernisten
mehrere Feindbilder miteinander verwoben, kamen nicht zwangsläufig Juden
vor. Am häufigsten wurden die Kommunisten, Bolschewisten und Sozialisten
sowie die Freimaurer erwähnt.

Diese Befunde verharmlosen die bekannten antisemitischen Artikel im
«Obwaldner Volksfreund» nicht, im Gegenteil; sie belegen, dass die Obwaldner
Zeitung damals nach meiner Einschätzung der rechtskonservativen Richtung
innerhalb des politischen Katholizismus zuzuordnen ist, die antisemitische
Vorurteile mehr als andereStrömungenpflegte. Der in meinem Buch «Katholizismus
und Antisemitismus» teilweise wiedergegebene «Pfui!»-Artikel im «Obwaldner
Volksfreund» vom 29. Februar 1936 besass agitatorischen Charakter, weshalb ich
Jacques Picard zustimme, wenn er einige antisemitische Artikel in der Obwaldner

Zeitung kritisch kennzeichnet, indessen eine differenzierende Sicht des
politischen Katholizismus insgesamt in den Blicknimmt und hier für dieSchweiz sehr
moderat urteilt.54

52 Bereits Jaques Picard wies in seinem Standartwerk «Die Schweiz und die Juden 1933–
1945» 1994) auf die Ambivalenz hin. Zum «doppelten» Antisemitismus Begriff von
Karl Hilgenreiner 1907) und zur Ambivalenz siehe für die Schweiz den Sammelband
von Aram Mattioli, Antisemitismus in der Schweiz, 1848–1960, Zürich 1998. Für
Deutschland siehe u.a. schon früh: Rudolf Lill, «Die deutschen Katholiken und die
Juden in der Zeit von 1850 bis zur Machtübernahme Hitlers» in: KarlHeinrich Rengstorf,

Siegfried von Kortzfleisch Hg.), Kirche und Synagoge. Handbuch zur Geschichte
von Christen und Juden, 2. Bd., Stuttgart 1970, 370–420; siehe auch: Olaf Blaschke,
Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich,Göttingen 1997; Wilhelm
Damberg, «Katholiken, Antisemitismus und Ökumene» in: Joachim Kuropka Hg.),
Clemens August Graf von Galen. Menschenrechte – Widerstand – Euthanasie –
Neubeginn, Münster 1998, 53–70. Eindrücklich die StudievonMarcelPoorthuis, Theo
Salemink über die Niederlande 1870–2005: Marcel Poorthuis, Theo Salemink, Een donkere
spiegel. Nederlandse katholieken over joden 1870–2005. Tussen antisemitisme en erkenning,

Nijmegen 2006.
53 Siehe Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus wie Anm. 33), 160.
54 Siehe Jacques Picard, Die Schweiz und die Juden 1933–1945. Schweizerischer Antisemi¬

tismus, jüdische Abwehr und internationale Migrations- und Flüchtlingspolitik, Zürich
1994, 77.

SZG/RSH/RSS 62, 2012, Nr. 2 333



Nach den Artikeln im«ObwaldnerVolksfreund» zu schliessen, kann man den
jungen Ludwig von Moos als Vertreterdes ambivalenten Denkenseinstufen.
Gewiss ist, dass von Moos ab 1934 nebenamtlich als Redaktor des «Obwaldner
Volksfreunds» arbeitete und für die Zeitung, die jeweils am Mittwoch und Samstag

erschien,redaktionelle Verantwortung trug. Wieer diese Funktion in der
Alltagspraxis neben seinen andern Ämtern wahrnahm, muss die künftige Forschung
möglichst präzis darstellen.

Zweifellos war Ludwig von Moos kein rechtsextremer Heisssporn, er
repräsentierte wahrscheinlich – so banal dies tönt – den Durchschnittstyp des katho-lisch-

konservativen Jungpolitikers im Jahr 1933. Plausibel erscheint mir, dass der
junge Redaktor von Moos im hektischenAlltagsgeschäft der kleinen Landzeitung
das druckte, was zumindest ein Teil seiner Obwaldner Leserschaft dachte. Wenn
er offiziell – wie an der Generalversammlung des Studentenvereins – sprach, war
er vorsichtig und wählte ein reflektierteres Vokabular. Solche Doppeldeutigkeiten

sind weder als speziell katholisch noch als speziell schweizerisch einzustufen;
sie leben von rhetorischen Trübheiten evozierter Bilder und Anspielungen, was
der Historiker bei seiner Analyse zu beachten hat. Vieles spricht dafür, dass
Ludwig von Moos’ Geisteswelt ambivalent war, was eine Einordnung erschwert,
da es darauf ankommt, welche Seite der einzelne Historiker betont. Dabei
verändern sich die Einschätzungen der Historiker im Wandel der Zeit.

334 Urs Altermatt Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative Ludwig von Moos?


	Wie weit rechts stand der Obwaldner Jungkonservative Ludwig von Moos?

