
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 61 (2011)

Heft: 1: Façonner les comportements citoyens = Die Fabrikation
staatsbürgerlichen Verhaltens

Artikel: Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens über
sich selbst? : Selbstkritik und Beichte

Autor: Unfried, Berthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/ RSH/ RSS 61, 2011, Nr. 1

Verhaltensänderung durch Formen
institutionalisierten Sprechens über sich selbst?
Selbstkritik und Beichte

Berthold Unfried

Summary

This contribution compares two practices of speaking on oneself in
institutions

1 Mehr dazu in meinem Buch: «Ich bekenne» Katholische Beichte und sowjetische Selbstkritik,

108

which are usually not easily associated with each other: Catholic
Confession and Stalinist Self-Criticism. This comparison is based on a
common feature of these two auto-biographical practices: they generate
self-accounts by reference to deficiencies, flaws, deviations and sins, with
the objective of putting the deviant, the sinner, on a path corresponding to
the expectations of the respective institution. The contribution examines
themethods and feelings employed in order to achieve such reorientations.
The author tries to open levels of comparison by outlining the precise
practices under scrutiny. A distinction of the various practices amalgam-
ated in the notions of “confession” and “self-criticism” and a description
of the practices which can purposefully be compared is followed by an
assessment of the impact of theself-accounting practices of confession and
self-criticism on the persons “subjectivated” by them.

In diesem Beitrag werden zwei Praktiken des Sprechens über sich selbst
im Rahmen von Institutionen, die man gemeinhin nicht zusammen
denkt,unter demGesichtspunkt betrachtet,welcheVerhaltensweisen sie
bewirken sollten und welche Mittel dazu angewandt wurden: die Praxis
der Beichte im Katholizismus und die Praxis von Kritik und Selbstkritik

Frankfurt am Main / NewYork 2006, auf dem dieser Beitrag beruht. Die Anmerkungen

in diesem Artikel sind auf direkte Zitate beschränkt. Inspiriert wurde das Zu-

Univ.Doz. Dr. Berthold Unfried, Institut für Wirtschafts- und Sozialgeschichte,
Universität Wien, Karl Lueger Ring,1, A-1010 Wien. berthold.unfried@univie.ac.at



im Stalinismus.1 Eine Gemeinsamkeit beider Praktiken bestand ja darin,
dass sie eine Selbsterzählung anhand von Fehlern,Verirrungen,Sünden,
mit dem Ziel generieren, dass der Abweichende, der Sündiger, sich auf
einen Lebensweg begibt, der den Vorstellungen der jeweiligen Institution

besser entspricht. Es soll untersucht werden, mit welchen Gefühlen
gearbeitet wurde, um solche Veränderungen zu bewirken. Daran
schliesst sich eine Einschätzung der Wirkungsmacht von Beichte und
Selbstkritik. Zunächst werde ich versuchen, Formen und Funktions-
weisen dieser beiden Praktiken darzustellen und Ebenen desVergleichs
herauszuarbeiten. Ich muss präzisieren, welche Praktiken ich meine,
denn ein solcher Vergleich ist ja keineswegs evident.

Kritik und Selbstkritik kritika i samokritika)

Selbstkritik ist im heutigenVerständnis verbunden mitdenSelbstbezichtigungen

in den Schauprozessen des Stalinismus und mit der politischen
Repression. Es gab allerdings zuvor und parallel dazu Praktiken der
Selbstkritik, die einen anderen Charakter hatten und die von den
spektakulären Selbstbezichtigungen der Schauprozesse überdeckt worden
sind.2

Als sich Anfang der 1990er Jahre die sowjetischen Archive öffneten,
fanden sich darin reichlich Dokumente,welche die Rede von Menschen

sammendenken von Beichte und Selbstkritik als autobiographische Formen durch
Michel Foucaults «Techniken des Selbst» techniques de soi), worunter er Selbstdarlegungen

in Bekenntnissen und Geständnissen, veranlasst von der christlichen Beichte über
das Gerichtsverfahren bis zur Psychoanalyse, verstand, und von Alois Hahns «
Biographiegeneratoren» als Institutionen und Praktiken,die den Menschen veranlassen, über
sein Leben biographisch geordnet Auskunft zu geben: «Michel Foucault,Technologien
des Selbst» in: LutherH. Martinu.a. Hg.), Technologien des Selbst, Frankfurt am Main
1993, S. 27; Michel Foucault, «Subjectivité et vérité» in: Résumé des cours, 1970–1982.
Conférences, essais et leçonsduCollègede France, Paris 1989,S. 134, verwendet imUnterschied

dazu denBegriff«techniquesde soi» der mir treffender scheint als derananderer
Stelle verwendete Begriff «technologies de soi»; Alois Hahn, «Zur Soziologie der
Beichte und anderer Formen institutionalisierter Bekenntnisse: Selbstthematisierung
und Zivilisationsprozess» in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie,
34/1982, S. 418–437.

2 Eswird hiernurder Blick auf Selbstkritik vonEinzelnengerichtet. Lorenz Erren, Selbstkritik

und Schuldbekenntnis. Kommunikation und Herrschaft unter Stalin 1917–1953),
München 2008, hat imAnschluss anOlegKharkhordin,The Collective and the Individual
in Soviet Russia:AStudy of Background Practices,Cambridge 1999, darauf hingewiesen,
dass ‘Kritikund Selbstkritik’ inder Bezeichnung als ‘kritika i samokritika’ erst Endeder
1920er-Jahre mit einer kollektiven Bedeutung lanciert worden ist. Institutionen,
Organisationseinheiten von Staat und Partei sollten ihre Unzulänglichkeiten «selbst» und
«von unten» kritisieren.Wenig später wurde der Begriff von einer institutionellen auch
auf eine persönlicheEbeneverlagert:auch jedes einzelne Parteimitgliedsolltenun über
sich «selbstkritisch» sprechen.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 109



protokollierten, die einander und sich selber diverser Unzulänglich-
keiten und Verfehlungen bezichtigten.Ihr Inhalt entsprach nicht jenem
der bekannten öffentlichen Selbstkritiken hoher politischer Funktionäre

in dieser Zeit, die gemeinhin mit dem Begriff Selbstkritik assoziiert
werden. Es ging da nicht hauptsächlich um politische Irrtümer, die
bereut wurden, sondern um Gleichgültigkeit dem Parteileben gegenüber,
um Unkenntnis der Parteidoktrinen,umAlkoholmissbrauch,geprügelte
Frauen, vernachlässigte Kinder,ergaunerte Güter.Sie zeigten eine Form
der Selbstthematisierung, die darauf basiert, sich nicht zu rechtfertigen,
sondern sich zu kritisieren. Es stellte sich die Frage nach vergleichbaren
Formen und wenn man aus dem katholisch geprägten Kulturkreis
kommt, dann fällt einem gleich die Beichte ein. Auf den ersten Blick
haben der Beichtende und der Selbstkritik Übende ja gemeinsam, dass
sie von sich selbst sprechen, indem sie über ihre Verfehlungen, ihre
Sünden und Abirrungen sprechen. Beichte und Selbstkritik hebt das
gemeinsame Charakteristikum hervor, dass es sich um Selbstthemati-
sierungen in Form von Selbstanklagen handelt. Beides sind ausserdem
Selbstthematisierungen im Rahmen von Institutionen, die zu ihrer Zeit
die Gesellschaft überspannten, was diesen Formen der Selbstthematisierung

einen habituellen und einen verbindlichen Charakter gab. Beides

sind Praktiken von Eliten, die sich von der Masse der Bevölkerung
durch ihre Bereitschaft zur Optimierung ihrer Persönlichkeit abhoben:
von Glaubenseliten im Katholizismus s. dazu unten), von Mitgliedern
der als Avantgarde konzipierten Partei im Stalinismus. Jedes Partei-
mitglied sollte über sich selbst öffentlich sprechen und schreiben und
sich solcherart als sowjetisches Subjekt präsentieren.

Massenhafte Praxis wurde das in den «Säuberungen» der Partei.
Hier ist wiederum eine Begriffsklärung notwendig. «Säuberung» wird
heute meist synonym mit dem Grossen Terror der Jahre 1936–38
verwendet. Ursprünglich bezeichnete dieser Begriff «Säuberung» Cistka –

Reinigung, oder Proverka – Überprüfung) die periodische Reinigung
der Partei von «unwürdigen» Mitgliedern. Das waren keineswegs nur
politische Oppositionelle – diese stellten vielmehr nur einen kleinen
Prozentsatz der bei dieser Prozedur «Hinausgesäuberten» dar, sondern,
wie eingangs erwähnt, solche, die dem Parteileben gleichgültig gegen-
über standen, sich «unbolschewistisch» verhielten also etwa tranken,
ihre Frauen prügelten und sie mit ihren Kindern sitzen liessen), sich in
die Partei wegen materieller Vorteile eingeschlichen hatten, sich von
ihrerklassenfremden Herkunft determiniert gezeigt und dieseeventuell
sogar verheimlicht hatten. In diesen «Säuberungen» wurden alle
Parteimitglieder routinemässig überprüft, nicht nur verdächtige. Der Vorgang

110 Berthold Unfried Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens



war so,dass jedes Parteimitglied über sich sprechen musste, und zwar so,

dass es seine Fehler thematisierte. Im Anschluss daran wurde es von
seinen Genossen kritisiert. In dieser Kommunikation von «Kritik» und
«Selbstkritik» sollten Fehler und Unzulänglichkeiten aufgedeckt und
Wege zu ihrer Beseitigung aufgezeigt werden. Die Vorstellung dahinter
war,dass sich das einzelne Parteimitglied vor dem Kollektiv «offenbart»
und durch seine Bereitschaft, Fehler und Unzulänglichkeiten einzugestehen,

zeigt, dass es bereit ist,«an sich zu arbeiten» sich zu einem guten
Parteimitglied und Staatsbürger weiterzuentwickeln. Selbstkritik war
also Bestandteil der Selbsterziehung des Parteisubjekts im Rahmen des

Partei- und Arbeitskollektivs. Diese Form der Selbstthematisierung
konnte auch in Form eines «Selbstberichts» samootcët) gegeben werden,

eines Rechenschaftsberichts über Fortschritte und Unzulänglichkeiten

der «Arbeit an sich selbst» Das findet man insbesondere an den
Parteischulen:die Praxis der Selbstevaluierung der schulischen Leistungen

und der ganzen Person, die nicht selbstzufrieden die Vorteile der
eigenen Person hervorstellen, sondern Fehler im Kollektiv mit dem Ziel
ihrer Korrektur exponieren sollte.Hier das Beispiel einesLeninschülers,
der in der Debatte seines Selbstberichts unkommunistischen Umgangs
mit seinen Genossen wie mit seiner Familie bezichtigt wurde. Er ver-
teidigte sich zuerst, gab aber auch Fehler zu: «Rauhe Ausbrüche» zur
Frau auch eine Leninschülerin), Schlagen des Kindes. «Man muss
versuchen, beiden zu helfen. […] Er muss sich zu seiner Frau anders stellen.
[…] Man) stellt höhereAnforderung an Elternparteigenossen. […] Wir
sehen imSchlagen)einVerbrechenamKind. […]Manmuss N.erklären,
mehr Kultur anzunehmen» so das Resümee der Genoss/inn/en.
Abschliessend erklärt N.: «Ich verpflichte mich vor der Parteigruppe, mich
zu ändern in meinem Verhältnis zu meiner Frau und mein Kind nicht
mehr zu schlagen.Aber die Genossen sollen kommen und sehen, ob ich
mich wirklich ändere. Unterstützt mich!»3

Ich stelle diese Praxis der Selbstkritik in einen breiteren Zusammenhang

vonMediensowjetischer Subjektivierung.DemStalinismus eignete
eine Kultur des Selbstberichtes. Das sowjetische Regime der 1930er
Jahre führte Formen öffentlichen Sprechens über sich selbst ein, mittels
derer sich der Einzelne als Subjekt der neuen Gesellschaft definierte:
Das neue Parteimitglied, das in richtig selbstkritisch dosierter Selbst-
darstellung vor dem Kollektiv in der «Säuberung» eine Identität als

3 Prot.der Parteiversammlung der Gruppe 1.Abt.der Varianteb.der «Kommunistischen
Universität der nationalen Minderheiten des Westens» vom 13. 4. 1935, Rossijskij
gosudarstvennyj archiv social’noj i politi eskoj istorii, 529/2/454.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 111



geprüfter Genosse attestiert bekommen möchte. Die Studentin der
Parteischule, die vor ihren Mitschülern und Lehrern eine Selbstevaluierung

ihrer Fortschritte als angehender Parteikader gibt und in diesem
Zusammenhang «selbstkritisch» ihre Unzulänglichkeiten exponiert.
Der Bauer,der zum ersten Mal seine Lebensgeschichte vor dem
Parteikollektiv erzählt. Der Kulakensohn, der sich mittels eines
selbstprotokollierenden und selbstkontrollierenden Tagebuchs den Makel seiner
sozialen Herkunft vom Leib und sich in eine neue Identität als musterhafter

proletarischer Sowjetbürger schreiben will.Der Schriftsteller,der,
von der Verhaftung als «Feind» bedroht, durch Selbstkritik in der
Parteisitzung und imTagebucheine «Wiedergeburt»als guter Sowjetbürger
erlebt. Sie alle bedienten sich Praktiken sowjetischer Subjektivierung.
Sheila Fitzpatrick hat das «impersonation» genannt, die Annahme der
Identität einer Person als sozialer Figur durch die Selbstpräsentation des
Einzelnen.4 Mündliche und schriftliche Selbstkritik war ein zentrales
Medium dieser Selbsterziehung durch Selbstpräsentation. Sie sollte
Werkzeug zur Bekämpfung der Elemente der alten Persönlichkeit sein,
die der neuen, sowjetischen Identität feindlich gegenüberstanden. In der
Selbstkritik sollte der «kleinbürgerliche Individualismus» abgestreift
werden, der sich inVerhalten wie: selbstbezogene Abkapselung von den
Genossen, sich hochmütig über das Kollektiv stellen, Selbstgefälligkeit,
Rechthabereimitseiner eigenenMeinunggegendie Partei, individuelles
Vergnügen über Parteiaufgaben stellen, engstirnig seinen privaten Vorteil

suchen, materielles Gewinnstreben und individuelle Beziehungen
etwa Liebesbeziehungen) über Parteiloyalitäten stellen, Fehler nicht

zugeben, sondern rechthaberisch auf seiner Einstellung beharren, sich
hervortun in seinem Gehaben oder seinem Äusseren in distinktiver
Absicht, Frau und/oder Kind behandeln, als ob sie einem als Privat-
eigentum gehören würden, äusserte.

Eine weitere und zwar die bei weitem bekannteste und spektakulärste

Form öffentlicher Selbstbezichtigung fand in den Schauprozessen
statt, in denen dieAngeklagten die Anklagepunkte nicht etwa abstritten
oder ihr Tun rechtfertigten, sondern es im Gegenteil verdammten und
harte Strafe forderten. Diese öffentlichen Prozesse fanden ihre Entsprechung

in Parteiversammlungen, in denen ein Parteimitglied oder eine
Gruppe von Parteimitgliedern angeklagt wurde. Solche Verfahren
waren dem Wesen nach ein Parteitribunal. Die Angeklagten hatten ihre

4 Sheila Fitzpatrick, «Making a Self for theTimes: Impersonation and Imposture in 20th-
Century Russia» in: Kritika Maryland), 3/2001, S. 477.

112 Berthold Unfried Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens



Parteiautobiographie darzulegen, in der speziell selbstkritisch zu den
Vorwurfspunkten Stellung zu nehmen war. Es folgte ein Kreuzverhör
durch die versammelten Genossinnen und Genossen, resp. durch die zur
Durchführung der Veranstaltung entsandten Parteikader. Das
Parteimitglied, dessen «Fall» verhandelt wurde, musste zu den Anklagepunkten

Stellung nehmen, und zwar nicht in selbstrechtfertigender, sondern
in «selbstkritischer» Form. Am Ende konnte nur ein Schuldbekenntnis
stehen,dasdieForm eines«Geständnisses»annahm. Hier ging es darum,
«Feinde» zu entlarven. Diese Sitzungen sind von einerAtmosphäre der
Angst und der psychischen Anspannung gekennzeichnet, in der dramatische

Szenen wie Nervenzusammenbrüche vorkommen konnten.
Diese Form leitet über von Selbstkritik als Selbstevaluierung hin zu

Selbstkritikals mehr oder weniger von aussenaufgezwungenes Geständnis.

In der Periode des «Grossen Terrors» in der zweiten Hälfte der
1930er Jahre war der Ausgang einer Selbstkritik nicht mehr vorhersehbar.

Der Terror konnte jeden treffen, unabhängig davon, wie kunstvoll
er sich selbst präsentierte.Hier ist die erzieherische Funktion von Selbstkritik

umgeschlagen in eine Funktion der massenhaften Vernichtung
von Menschen im Grossen Terror. Das erscheint mir aber nicht als
Ausdruck einer inneren Logik, die in den Praktiken der Selbstkritik steckte
und zum Terror getrieben hätte, sondern viel mehr als Scheitern dieses
Erziehungskonzepts. Aus einem Erziehungsmittel wurde ein Terror-
instrument.

Die Praxis, die für einen Vergleich herangezogen werden kann, ist
die zuerst erwähnte Form von Selbstkritik als Selbstbericht, als Er-
ziehungsinstrument, als habituelle Praxis des Sprechens über sich selbst,
dienicht von vorneherein auf Repression angelegtwar. ImWesentlichen
ging es dabei um ein Verhältnis des Einzelnen zum Kollektiv, in dem der
Einzelne dadurch zum Subjekt wurde, dass er sich dem Kollektiv
offenbarte. Auf dieser Ebene als habituelle Form der Selbstthematisierung
wird Selbstkritik mit der Beichte vergleichbar und kann in die lange
Geschichte der Formen der Selbstthematisierungen eingeschrieben
werden. Vergleichen heisst natürlich nicht gleichsetzen. Keineswegs
kann behauptet werden, die Selbstkritik sei die sowjetische Form der
Beichte gewesen. Dazu sind die Unterschiede zu gross. Ich weise
stellvertretend für andere Unterschiede nur auf den Aspekt der Öffentlichkeit

hin: Beichte ins Ohr des Priesters in der Hauptform, der
Ohrenbeichte, Selbstkritik in der Öffentlichkeit der Parteiversammlung. Das
hat auch Konsequenzen für die Quellen. Das Beichtgeheimnis hat
verhindert, dass die Beichten verschriftlicht wurden. Die sowjetische
Praxis der Selbstkritik hingegen wurde in einer personenüberwachen-

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 113



den Absicht protokolliert und in Personendossiers zusammengefasst –

zum Nachteil der damals betroffenen Personen und zum Vorteil des
heutigen Historikers, dem im Archiv umfangreiche und in der
Geschichte der Selbstthematisierungen einzigartige Dokumente vorliegen,
in denen Personen über sich selbst sprechen, und zwar manchmal sogar
in direkter Rede. Der Vergleich darf die wesentlichen Unterschiede der
beiden Praktiken nicht überdecken. Ich resümiere hier nur als vielleicht
tiefgehendsten Unterschied: Wenn die Beichte charakterisiert ist durch
ein nichtöffentliches Sünden-)Bekenntnis an vorgesetzte Spezialisten
Priester), so die sowjetische Praxis der Selbstkritik durch ein Bekenntnis

von Verfehlungen) in der Öffentlichkeit des Kollektivs, also einer
Gemeinschaft von prinzipiell als Parteimitglieder Gleichgestellten.
Betrachtet man die beiden Formen als Einrichtungen gesellschaftlicher
Konfliktbewältigung, der Korrektur von Fehlern und der Wiederein-
gliederung von Devianten, so kann von der Selbstkritik gesagt werden,
dass sie äusserlicher geblieben ist, mehr von einem öffentlichen in der
Parteiversammlung) Schandverfahren hatte denn von einer Instanz der
Schuldverarbeitung.Beide Formen warenvon den Institutionen geprägt
und sind mit den Institutionen verschwunden oder – im Fall der Beichte
– marginalisiert worden, innerhalb derer sie praktiziert wurden. Heute
findet Selbstthematisierungnichtmehr in solchen Institutionen stattund
nicht mehr primär in Form von Selbstanklagen.

Formen der Beichte

Wiederum müssen wir uns von einer dominanten Vorstellung von «der
Beichte» freimachen.Bekanntlich ist «die Beichte» nur einTeil in einem
dreiteiligen Vorgang der Sündenthematisierung und der Sündentilgung
als Sakrament der katholischen Kirche. Seit Thomas von Aquin gelten
als fixe Bestandteile des Busssakraments: contritio cordis, die Reue des
Herzens, confessio oris, die mündliche Beichte, die unsere Vorstellung
bestimmt,und satisfactio operis, die Genugtuung durchWerke,also
konkrete und symbolische Wiedergutmachungs- und Bussleistungen.

Richtet man den Blick auf lange Tendenzen der Entwicklung der
Beichte, so zeigt sich:

• eine langfristige Verschiebung von der öffentlich sichtbaren Busse
zur nichtöffentlichen Beichte, von Busshandlungen zum Bekenntnis
von Sünden als einem Sprechakt.Also eine Tendenz zur Auflösung
der satisfactio operis in der confessio oris, der Busse in der Beichte
im engeren Sinn. Die mündliche Beichte selbst wurde im Wesentlichen

selbst zur Bussleistung, könnte man pointiert sagen;

114 Berthold Unfried Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens



• eine Verlagerung von der Öffentlichkeit in den Beichtstuhl: Vom
Sündenbekenntnis vor der Öffentlichkeit der Gemeinde gefolgt von
einem Prozess der Wiederversöhnung durch öffentliche, äusserlich
kenntliche Busse exomologesis), also eine Bussleistung, die anzeigt,
dass sich jemand im Busszustand befindet,hin zum Sündenbekenntnis

confessio) des Einzelnen an den Priester, das dem Blick der
Gemeinde immer mehr entzogen ist – so kann eine grosse
Entwicklungslinie der Beichte resümiert werden;

• vom Tribunal der äusserlich sichtbaren Werke zum inneren Gericht
der Gedanken und Intentionen, so eine dritte Entwicklungslinie hin
zu Gewissenserforschung,zur Befassung mitden eigenen Gedanken.
Sie wird als «Psychologisierung der Beichte» im 19. Jahrhundert
beschrieben.

Welche Formen der Beichte gab es?

Da ist zunächst die bekannteste Form, die volkstümliche Ohrenbeichte
für jedermann und vor allem jede Frau; seit dem 19. Jahrhundert war
die Beichtklientel in grosser Mehrheit weiblich). Die Ohrenbeichte war
das Routineverfahren, das die Kirche für die Masse der Gläubigen
entwickelt hat. Es ist seit dem Mittelalter die gängigste Form der Beichte
gewesen. Wenn man von «der Beichte» spricht, meint man meist diese
Form der Ohrenbeichte. Sie bestand darin, dem Beichtvater zumindest
einmal im Jahr, dann in der Regel zu Ostern, die Sünden «ins Ohr» zu
beichten, und zwar abschnittsbezogen auf solche Sünden, die seit der
letzten Beichte vorgefallen waren. Gekennzeichnet war sie durch die
Konzentration auf Einzelsünden und weniger auf Strukturen der Sünde
in der Persönlichkeit des Sündigers.Der Effekt dieser Form der Beichte
auf den Beichtenden imSinn einer Lebensumkehr metanoia)war sicher
nicht sehr ausgeprägt. Schon Max Weber hat darauf hingewiesen, dass

die «Spendung von Anstaltsgnade» im Katholizismus den Effekt der
Entlastung hervorrufe und dem Beichtenden das Ertragen von Schuld
und damit aber auch die «Entwicklung einer eigenen ethisch systematisierten

Lebensmethodik» erspare. «Denn der Sündigende weiß, dass er
von allen Sünden immer wieder durch ein religiöses Gelegenheits-
handeln Absolution erhalten kann. Und vor allem bleiben die Sünden
einzelne Handlungen, denen andere einzelne Handlungen als Kompensation

oder Buße gegenübergestellt werden. Nicht der gesamte, durch
Askese oder Kontemplation oder beständig wache Selbstkontrolle und
Bewährung stets neu festzustellende Habitus der Persönlichkeit,
sondern das konkrete einzelne Tun wird gewertet. Es fehlt daher die Nöti-

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 115



gung,die certitudo salutis selbst,aus eigenerKraft,zu erringen und diese
ganze, ethisch so wirksame Kategorie tritt überhaupt an Bedeutung
zurück. Die unter Umständen sehr nachdrücklich wirksam gewesene
ständige Kontrolle der Lebensführung durch einen Gnadenspender
Beichtvater, Seelendirektor) wird sehr oft weit überkompensiert durch

den Umstand, dass eben immer erneut Gnade gespendet wird.» Diese
Entlastung biete der Protestantismus nicht,damit umgekehrt abergenau
den Anreiz einer «ethisch rationalen Lebensgestaltung» 5

Das Hauptaugenmerk liegt in den protestantischen Formen der
Selbstthematisierung nicht auf dem BekenntnisderSünden,sondernauf
dem reformierten Lebenswandel als Resultat von Sündeneinsicht durch
Selbstbeobachtung:«Optima poenitentianova vita!» ruft der protestantische

Theologe dem Poenitenten zu.6 Die Beichte hingegen zieht
Spannung ab, die zu einer systematischen Lebensplanung im Sinne der
kirchlichen Gebote genutzt werden könnte.

Viel deutlicher wird die Funktion der Beeinflussung der Persönlichkeit

in Richtung Verhaltensänderung in Formen der Virtuosenbeichte.
Virtuosen sind nach Max Weber Meister in Tugenden, die ihr Leben in
Nacheiferung Christi schon auf Erden perfektionieren – in Webers
Diktion «ihre Erlösung methodisch erarbeiten» – wollen.7 Im abend-
ländischen Christentum waren das die Mönchsgemeinschaften, aus
denen die Orden hervorgingen. Das Ordensmitglied war angehalten,
sich seinem Abba/Abt, dem geistlichen Vater pater pneumatikos) an-
zuvertrauen. Es handelt sich um eine nichtsakramentale Form, die man
deswegen vielleicht besser «Bekenntnis» nennen sollte, um sie von der
sakramentalen Beichte zu unterscheiden. Ihr Ziel war weniger die
Vergebung der Sünden als die Vervollkommnung der «Virtuosen» der
Mönche. Diese «Virtuosenbeichte» oder besser: diese Praxis des
Bekenntnisses der «Virtuosen» geht der «Ohrenbeichte» der Masse des
Volks ein Jahrtausend voran und ist eine Traditionslinie des Bekenntnisses,

welche die sakramentale Form der Sündenvergebung immer be-
gleitet hat.

Bis in die Zeit des 2.Vaticanums in den 1960er Jahren waren in den
Ordensgemeinschaften Sündenbekenntnisse vor der Gemeinschaft der
Ordensbrüder und -schwestern üblich. «Seine culpa machen» hiess die-

5 Max Weber, «Religionssoziologie» in: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der ver-
stehenden Soziologie, 1. Halbbd., hg. von Johannes Winckelmann,5. Aufl.,Tübingen1976,
S. 339–340.

6 Laurentius Klein 1961, zitiert nach Sabine Maasen, Genealogie der Unmoral. Zur
Therapeutisierung sexueller Selbste, Frankfurt am Main 1998, S. 332.

7 Max Weber, op. cit.,S. 327–328.

116 Berthold Unfried Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens



ses Sündenbekenntnis. Dabei trat das Ordensmitglied vor das Kollektiv
seiner Mitbrüder und -schwestern – warf sich ursprünglich vor ihm zu
Boden – undbekannte seineVerfehlungen, diees gegendieBrüder- oder
Schwesterngemeinschaft begangen hatte.Da anlässlich einer culpa auch
ein Mitbruder/eine Mitschwester Fehler eines/einer anderen themati-
sieren konnte,die dieser/diese nicht bekannt hatte, konnte dieses öffentliche

Geständnisritual einen Charakter von «Kritik und Selbstkritik»
gewinnen. Der Virtuose bekennt seine Fehler vor seinen Brüdern/
Genossen als Kollektiv und nimmt diesem gegenüber eine Haltung der
Demut ein. Diese Form kameradschaftlicher Ermahnung und gegen-
seitiger Überwachung war auch eine Methode der Akkulturierung in
die Lebenswelt des Ordens. Kameradschaftliche Ermahnung fand in
Form der so genannten Lapidatio statt. Der Novize kniete sich neben
dem Katheder des Novizenmeisters nieder,und die anderen wurden zur
Kritik ihres Kameraden aufgefordert. Dabei handelte es sich – die
Erinnerung stammt aus den ersten Jahren des 20. Jahrhunderts –

«ausschließlich um Fehler, die nach außen hin oder sagen wir einfach
gesellschaftlich einen schlechten Eindruck machen mussten.[…] Der eine hat nicht
gelernt, eine Türe leise zu schließen, oder er tritt zu hart auf, er putzt sich
allzu geräuschvoll die Nase, er geht schlecht gekämmt, mit schmutzigen
Schuhen, mit unsauberen Kleidern. Er redet ständig über sich selbst, spricht
auffallend hässlich von anderen, vernachlässigt die Körperpflege. Wieder
einer kommt immer zu spät, kann namentlich morgens nicht aus dem Bett,
schwätzt zu viel in den Gängen herum.All das wird ihm nun bei dieser Ge-
legenheit mit brüderlicher Offenheit gesagt, und der Novizenmeister fügt
nachher eine Ermahnung hinzu, arbeitet wohl auch ein wenig den Charak-
terfehler heraus.»8

Diese Praktiken schufen, zusammen mit der täglichen Veranlassung zu
Gewissenserforschung, regelmässiger Beichte bei einem «Seelenführer»
und der schwerpunktmässigen Reinigungsübung der Exerzitien, ein
dichtes System des Sich-den-Mitbrüdern-Offenbarens, das Gleich-

förmigkeit des Denkens und Handelns erzeugen sollte. Durch die ständige

Veranlassung zur Gewissensrechenschaft wurde sich der Novize
«über seinen inneren Fortschritt klar, erkannte […] seine Charakter-
fehler besser, nahm […] sein Ziel fester ins Auge» 9

Das Sündenbekenntnis vor der Ordensgemeinschaft oder vor dem
Ordensoberen und die Seelenführungsbeichte, die sich im Kreis der

8 Friedrich Muckermann, Im Kampf zwischenzwei Epochen.Lebenserinnerungen,Mainz
1973, S. 37.

9 Ibid., S. 41.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 117



«Glaubensvirtuosen» entwickelte, sind andere Formen als die
Volksbeichte in Gestalt der Ohrenbeichte. Die Ohrenbeichte ist ein Anvertrauen

an einen Glaubensspezialisten, die beiden ersteren Formen
Bekenntnisse inter pares, innerhalb einer religiösen Elite.

Seit der Gegenreformation waren für das Bekenntnis unter «
Glaubensvirtuosen» die ignatianischen Exerzitien paradigmatisch. Insbe-
sondere der erste lebensbetrachtende Abschnitt «ersteWoche» der in
einer Generalbeichte kulminiert, enthält einen starken Anstoss zur
Lebensveränderung. Die Betrachtung des eigenen Sünden- und Ab-
irrungsweges ist die Einleitung zu jener Krise, die einen Veränderungsprozess

zur Folge hat. Der Exerzitant stösst auf seine Dämonen und
unterscheidet mit Hilfe des Exerzitiengebers die Geister. Unter der
Anleitung des Exerzitiengebers findet in der Folge eine Neuorien-
tierung auf einen neuen Lebensplan und eine neue Lebenspraxis statt.

Die Exerzitien als «Technik» der Subjektivierung heben die «
Virtuosenbeichte» deutlich von der «Volksbeichte» ab. Die «Virtuosenbeichte

» erlaubte eine wesentlich differenziertere Art der Selbstthematisierung

als die formelhafte Volksbeichte. Sie war eine Technik der
Elitenformierung in der Kirche.Exerzitien gab es auch füreine Elite von
Laien. Eine besondere Bedeutung hatten sie aber in der Erziehung und
Fortbildung von Ordensleuten. Von besonderem Interesse erscheint
dabei, dass die Einübung in die Exerzitien mit einer Integration in die
Ordensgemeinschaft einhergeht,womit eine Dialektik vonAusformung
der Persönlichkeitund Integration in das Kollektivangesprochen ist,die
für institutionalisierte Formen der Selbstthematisierung zentral ist. Die
Exerzitien dienen gleichzeitig der Persönlichkeitsformierung und der
Einführung in die Denk- und Handlungsgemeinschaft des Ordens.
Introspektion, Arbeit an sich selbst, mit dem Ziel der Subjektivierung
durch Einordnung in das Kollektiv des Ordens.

Auf dieser Ebene waren die Exerzitien ein Instrument im Übergang
des «Weltmenschen» zum Ordensmann. Selbstbeobachtung durch
Gewissenserforschung und Selbstanklage mit dem Ziel der Reinigung von
Verfehlungen seiner alten Lebenswelt, von allem Nebensächlichen,
Ungeordneten, Hinderlichen, von den Restelementen der früheren
weltlichen Existenz: dem diente in kondensierter Form die erste Woche
der Exerzitien.Auf der Ebene der Ordensgemeinschaft haben die Exerzitien

eine Funktion als

118 Berthold Unfried Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens



– Methode der Reinigung des Novizen von den Mängeln und
– Technik des Erlernens der im Ordenüblichen Denk-,Sprech-und

Verhaltensweisen,

– kommunikative Form der Integration des Einzelnen in das Kollektiv.

Eine wichtige Rolle spielten Exerzitien in der Novizenausbildung. Als
Ordensleute hatten sich Jesuiten jährlich Exerzitien zu unterziehen,
Weltpriester wenigstens alle drei Jahre. Exerzitien konnten auch als
reinigende Busse auferlegt werden. Verpflichtend waren sie an wesentlichen

Stationen des Übertritts ins geistliche Leben wie dem Empfang
der Weihen und dem Ablegen der Gelübde. Sie waren Instrumente der
Persönlichkeitsbildung und der Integration in den Orden oder in das
Priesteramt.

Eine wesentliche Neuerung, welche die gegenreformatorischen
Neuerer in die Beichtformen einführten, war die Generalbeichte. Die
Generalbeichte sollte einmal jährlich stattfinden, in der Regel zuOstern.
Sie sollte über die Einzelsünden hinaus, wie sie seit der letzten gültigen
Beichte vorgekommen waren, die Sünden eines ganzen Lebens Revue
passieren lassen und darin Muster, Strukturen der Sünde erkennen
lassen. Damit wurden das ganze Leben und die Persönlichkeit des
Sündigers zum Thema. Der Beichtende sollte über eine Bewusst-
machung seiner selbst zu einem tiefen Bedauern über dieses sündhafte
Leben gebracht werden. Die Generalbeichte konnte so zu einem
Ausgangspunkt einer Arbeit an sich selbst werden, die den Sündiger von
den inneren Dispositionen zur Sünde wegführen sollte.

Erfinder und Verbreiter der Generalbeichte für das gemeine
Kirchenvolk waren die Jesuiten. Ignatius von Loyola bautesie in seineExerzitien

ein.Wie die Exerzitien war auch die Generalbeichte ursprünglich
eine Angelegenheit der Eliten. Seit Ende des 17. Jahrhunderts emp-
fahlen jesuitische Autoren von Beichthandbüchern die Generalbeichte
für jedermann. Das bedeutete, dass auch einfache Gläubige zur Arbeit
an sich selbst durch die Abkehr von Strukturen der Sünde in ihrer
Persönlichkeit mittels der Generalbeichte veranlasst werden sollten.
Durch die Generalbeichte wird der Blick auf das gesamte Leben unter
dem Aspekt der Sündenbiographie stimuliert und darin liegt zweifellos
einElement,das geeignet ist,Verhaltensänderungen zu stimulieren.Wer
sich einer Generalbeichte unterzieht, ist angehalten, über sein Leben
geordnet nachzudenken und es entsprechend bestimmter Vorgaben zu
erzählen.Diese Form wurde im 19.Jahrhundert durch die «Volksmissionen

» popularisiert. Ein Hauptelement dieser «Missionen» war die
Beichte der Zielbevölkerung, vorzugsweise die Generalbeichte. Zur

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 119



Beichte disponieren sollten Predigten, die ein Sündengefühl durch
Aufzählen und Ausmalen von Sünden und ihren Folgen erweckten. Im
Rahmen solcher Missionen legten die Beichtväter Wert auf die materielle

Vollständigkeit des Sündenbekenntnisses: Es sollten alle Sünden
eines Lebens gebeichtet werden. Die Missionen muss man sich in ihren
Formen ähnlich heutigen evangelikalen Erweckungsbewegungen
vorstellen: Predigten über die Schrecken der letzten Dinge: Tod, Gericht,
drohende ewige Verdammnis, folgte der Ruf: «Tut Buße!» «‘Barmherzigkeit,

o Jesu! Barmherzigkeit!’ schrie der Missionsprediger» Und die
versammelte Menge wiederholte diesen Ruf. «Etwa eine viertel Stunde
schrien und heulten die Leute so laut, dass man den schreienden Pater
kaum mehr hören konnte.»10

Leitmotiv bei diesen Missionen war die «Lebensumkehr» und
Hauptmittel dieser Erneuerung war die Missionsbeichte in Form einer
Generalbeichte. Daran ist bis in jüngste Zeit festgehalten worden. Die
aufgeheizte Atmosphäre und die Angst vor einer unvollständigen und
daher ungültigen Beichte trieben die Missionsteilnehmer oft mehrfach
während einer Mission in die Beichtstühle. Missionsberichten zufolge
erfolgten solche Beichten nicht selten mit allen äusseren Anzeichen der
Zerknirschung. Beichtende rutschten auf den Knien zum Beichtstuhl,
baten auf den Knien liegend und unterTränen um Generalbeichten und
bekannten ihre Sünden laut weinend. Auch diese Generalbeichte fürs
Volk konnte aber aus pragmatischen Gründen nie eine wirklich um-
fassende Massenpraxis werden.

Durch die Beichtgeschichte der Neuzeit zieht sich eine zweifache
Traditionslinie der Beichte als Gewohnheitsform, als Ritual, und als

vertiefte Form der angeleiteten Selbsterforschung im Rahmen einer
«Seelenführung» «Seelenführung» bedeutete ständige Kommunikation
mit einem geistlichen Führer directeur spirituel), dem man seine
Sündenbiographie und seine inneren Dispositionen zur Sünde offenbarte.
Auch sie wurde seit der Gegenreformation propagiert, wegweisend
dafür war Franz von Sales. Die «Seelenführung» als vertiefte Form der
Beichte war de facto immer Glaubenseliten und intellektuellen Eliten
vorbehalten.

Gewissenserforschung, Erforschung des inneren Hangs zur Sünde,
autobiographische Introspektion, Darlegung einer Biographie der
Sünde sindderbleibendeBeitragderGeneralbeichtezur Geschichte der
Beichte als «subjektivierende» Praxis.Verinnerlichung und Perspektive

10 Otto Weiß, Die Redemptoristen in Bayern 1790–1909). Ein Beitrag zur Geschichte des
Ultramontanismus,phil. Diss.,München 1977, S.981.

120 Berthold Unfried Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens



des Sündenbekenntnisses auf das gesamte Leben mit dem Ziel der
Veränderung könnte man als Stichworte festhalten. Alle Formen der
Virtuosenbeichte haben gemeinsam, dass sie den Beichtenden zu einer
Reflexion über sein Leben führen, die in eine geordnete Präsentation
einer Lebensgeschichte mündet. Ziel der Übung ist eine Veränderung
des Verhaltens, welche die eigene Biographie in eine günstige Richtung
lenken soll.

Erwünschtes und tatsächlich erzeugtes Verhalten

Betrachten wir die Gefühle, die in Beichte und Selbstkritik mobilisiert
wurden, um Verhaltensänderung zu erzeugen. Beide arbeiteten mit
Angst – voreiner Rechenschaftslegung vor denGenossen,dievon diesen
wegen Unaufrichtigkeit und mangelnder selbstkritischer Einstellung
zurückgewiesen wird; Angst vor einer unvollständigen Beichte, die auf
den Weg in die Verdammnis führt. In beiden Fällen wurde psychischer
Druck aufgebaut. Erleichterung erfolgte durch das Einbekenntnis von
Fehlern, durch ein Schuldbekenntnis. In diesem Vorgang wurde be-
trächtliche psychische Energie mobilisiert, die wohl ein Anstoss zu
dauerhafterVerhaltensänderungseinkonnte. Inden Parteiversammlungen

im Rahmen regulärer «Säuberungen» herrschte eine Atmosphäre
der Anspannung, der Angst, und von Verlegenheit. Die Protokolle
zeigen, dass sich viele der Prozedur der Selbstkritik Unterzogene im
Kreuzverhör der Genossen vor Unbehagen wanden. Es ist wahrscheinlich

ein Euphemismus, dass «für die Kommunisten diese öffentliche
Überprüfung eine Probe war,die immer für einigeTage Sorge bereitete,
sieaber –nach erfolgreichem Bestehen–selbstsicherermachte» wie sich
Paolo Robotti, ein führender Kader der italienischen Kommunistischen
Partei im Rückblick eines Vierteljahrhunderts erinnerte.11 Aber das
Gefühl von Anerkennung durch die Rückführung in die Gemeinschaft
der Genossen spielte zweifellos bei vielen «Selbstkritikern» eine Rolle.
Eine akzeptierte Selbstkritik markierte die Umkehr zur Partei. Die
selbstkritische Präsentation vor dem Kollektiv der Genoss/inn/en hatte
wohl auch den Charakters eines Initiationsrituals, dessen Sinn ja darin
besteht, die Angst zu überwinden, die beim Übertritt in einen neuen
Zustand entsteht. Diese Angst wurde im Fall der Selbstkritik oft durch
ein starkes Gefühl der eigenen Unzulänglichkeit begleitet.

Die Quellen erlauben jedoch nur selten, begründete Vermutungen
über die Dauerhaftigkeit eines Prozesses derVerhaltensänderung anzu-

11 Paolo Robotti, La prova, Bari 1965, S. 60–61.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 121



stellen,dokumentieren sie doch in aller Regel nur dieAussendarstellung
der betroffenen Personen.

Ein Beispiel ist der Fall des Parteimitglieds Alexander Afinogenov.
Afinogenov war ein führender Exponent der Vereinigung revolutio-
närer Schriftsteller zur Zeit der «Kulturrevolution» gewesen. Nach der
Verhaftung des ehemaligen Vorsitzenden der Vereinigung, Averbach,
gerietAfinogenov zusammen mit anderen ehemaligen führenden
Funktionären im April 1937 ins Schussfeld einer «Säuberung» des sowje-
tischen Schriftstellerverbandes. Bei der Versammlung, in der Afino-
genov zu dem Vorwurf Stellung zu nehmen hatte, mit Averbach in einer
antisowjetischen Verschwörung verbunden gewesen zu sein, ging es für
ihn darum, die Teilnehmer davon zu überzeugen, dass er in all seinen
Fehlern doch noch reformierbar sei. Das Protokoll dieser Versammlung
ist ebenso erhalten wie die Tagebuchaufzeichnungen Afinogenovs aus
diesen Tagen.12 Die Verteidigungslinie Afinogenovs in der Partei-
versammlung ist klar:Zum Hauptthema machte er nicht die «antisowjetische

Verschwörung» mit Averbach,deren Existenz er eingangs zurückwies,

sondern eine ausführliche Selbstkritik seiner Person. Diese Rede
zeigt uns die Funktion einer Selbstkritik als Verteidigungsrede. Unter
Averbachs Einfluss habe ein Prozess der Korrumpierung seiner Person
begonnen, der ihn weg von der Partei und von den Sowjetmenschen
geführt habe.Ausdruck dieses Prozesses sei eine Reihe schwerer Irrtümer
und Fehler gewesen. «Als Mensch, als Schriftsteller und als Parteimitglied

begann ich zu entarten» fasste er sein Geständnis vor der
Parteiversammlung zusammen.13 Doch bedeute ihm die Säuberungssitzung
auch den Beginn einer «Säuberung» der Person Afinogenov. Diese
Kernidee einer «Wiedergeburt» fasste er in seinem Tagebuch amAbend
nach der Sitzung in noch drastischere Worte: Er habe sich unter das
Messer begeben und «das Selbst in sich» getötet. Da sei unter Zurücklassung

alles Verdorbenen ein neues Selbst erstanden.14

Diese Strategie hatte alles in allem Erfolg. Zwar traten Kollegen wie
der Parteisekretär Fadeev auf, die ihn «mit versteinertem Gesicht» als
«vulgäre und philiströse Person» als «degenerierten Bourgeois» und
«unbrauchbaren Künstler» bezeichneten. Im Anschluss an die Sitzung
wurdeAfinogenov einstimmigausderPartei ausgeschlossen.Doch blieb

12 Beides in der Folge wiedergegeben nach Jochen Hellbeck, «Writing the Self in the time
ofTerror:AlexanderAfinogenov’s Diary of 1937» in:LauraEngelstein,Stephanie Sandler

Hg.), Self and Story in Russian History, Ithaca/London 2000, S. 76–80. Alle Zitate
übersetzt a. d. Engl., in das sie von Hellbeck a.d. Russ. übersetzt wurden.

13 Zitiert nach Jochen Hellbeck,op. cit., S. 76.
14 Ibid.,S. 78.

122 Berthold Unfried Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens



ihm die Verhaftung erspart, was bedeutete, dass er nicht als Komplize,
sondern allenfalls als Opfer des Einflusses Averbachs durchging. Nach
einer Periodeder Isolation wurde er nacheinemJahrwieder in die Partei
aufgenommen.Was er als Belohnung und Bestätigung für seinen
Selbsterneuerungsprozess wertete,war allerdings in erster Linie Resultat einer
inzwischen erfolgten politischen Wende zu einer teilweisen Rücknahme
des wahllosen Terrors.

Beweist nun, wie Hellbeck meint, die Parallelität der Stellungnahme
Afinogenovs vor der Parteiversammlung und der Eintragungen im
Tagebuch, dass sie beide Niederschlag eines ernsthaften, tiefgehenden
inneren Reformprozesses des Schriftstellers waren? Das ist möglich,
doch keineswegs sicher. Es ist möglich, dass der innere Druck kombiniert

mit dem enormen äusseren Druck – in der Parteiversammlung
ging es um Leben und Tod – tatsächlich zu einer «Säuberung» des

Schriftstellers Afinogenov zu jener öffentlichen Person führte, die er
für den Rest seines Leben im sowjetischen Kulturbetrieb darstellte.
Genau so gut ist aber möglich, dass Afinogenov seine Verteidigungsstrategie

auf allen Ebenen dokumentierte – falls er doch verhaftet werden

sollte, würden die Tagebucheintragungen zu einem Dokument für
seine ehrliche innere Umkehr, also für seine «Reformierbarkeit» werden.

Denkbar ist weiter, dass diese Sprech- und Schreibakte zu einer
tatsächlichen Veränderung der Person Afinogenov führten – dass aus

einer Strategie also Lebenswirklichkeit wurde.Allein die Dankbarkeit,
nicht verhaftet worden zu sein, mag Afinogenov veranlasst haben,
als Selbstreformprogramm anzunehmen, was zuvor vielleicht pure
Verteidigungsstrategie gewesen war: vom Vorwurf der bewussten
Verschwörung auf das Problem seiner degenerierten Person abzulenken
und die Genossen zu bitten, ihm die Möglichkeit zu geben, diese ernsthaft

zu reformieren.
Für jede dieser drei Möglichkeiten könnte der Fall Afinogenov als

Beleg dienen. Auch in diesem Fall, der einen Prozess der
Persönlichkeitsveränderung ungewöhnlich gut «von aussen» und «von innen»

dokumentiert, bleiben Aussagen über das innere) «Selbst» Afino-
genovs Vermutungen. Denn auch Tagebücher können nicht einfach
als dessen authentischer Ausdruck gewertet werden. Einigermassen
gesicherte Aussagen lassen sich nur über den Schriftsteller und das

Parteimitglied Afinogenov treffen, über Afinogenov als Subjekt, das
öffentlich) Selbstkritik übt und nichtöffentlich, aber möglicherweise

auch für eine potenzielle Öffentlichkeit – im Falle seiner Verhaftung –
bestimmt) Tagebuch schreibt. Diese Sprech- und Schreibakte können
darüberhinaus als Formen einer Arbeit an sich selbst gesehen werden,

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 123



die das sowjetische Subjekt Afinogenov veränderten. Das Beispiel
demonstriert sehr gut, wie «Säuberung» Selbstkritik und Repression
noch zu Zeiten des Grossen Terrors nicht nur Tausende sowjetische
Subjekte zerstörten, sondern andere in ihrer Identität als Parteimitglieder,

gute Sowjetbürger, etc.) in einer Weise erschütterten, die zum
Ausgangspunkt eines erneuerten Subjektwerdungsprozesses werden
konnte.

Selbstkritiken hatten ein follow-up. Blosse Erklärungen in Worten
genügtennicht.Jeder Doppelzüngler konnte bekanntermassen ja Selbstkritik

heucheln. Selbstkritiken konnten als unzureichend und nicht
genügend aufrichtig zurückgewiesen werden, wenn sie nicht durch
Signale und Handlungen begleitet wurden,die eine veränderte Haltung
oder eine Bereitschaft dazu anzeigten. Die betreffende Person wurde
mit «Erklärungen» ihrer Genossenkonfrontiert,die ihreAbsicht
brandmarkten, vor der Partei etwas zu verheimlichen. Der Betreffende hatte
dann seine Selbstkritik «selbstkritisch» zu vertiefen. Selbstkritiken
wurden protokolliert und in Personendossiers zusammengestellt. Das
erlaubte in gewissem Ausmass ein Verfolgen der Entwicklung eines
Parteimitglieds von einer Selbstkritik zur nächsten. Ob damit die er-
zieherische Funktion wirklich durchgesetzt werden konnte, bleibt
allerdings zweifelhaft.

Dem Anspruch, mittels der Technik von Kritik und Selbstkritik den
ganzen Menschen zu modellieren, stand eine Tendenz zur Formali-
sierung des Vorganges entgegen. Richtig und der Situation adäquat
angewandt,konnte man hinter den Formeln von Kritikund Selbstkritik sein
Inneres verbergen. Die formelhafte Codierung der Parteisprache, in der
Selbstkritik durchgeführt wurde, war Zeichen der Konformität nach
aussen. Der Parteikader,der sich vor den Genossen vorbehaltlos «offenbart

» projavljaet sebja) war eine Idealvorstellung. Naturgemäss ist der
Einfluss der Sprache der Selbstkritik auf innere Einstellung und Motivation

auf Ebene der Quellen schwer zu fassen, die Reden wiedergeben
und nicht innere Beweggründe. Man kann allenfalls bei manchen
Intellektuellen,denen IntrospektioneineArtvonBerufsgewohnheit war,den
Eindruck gewinnen, dass die äussere Veranlassung zu Selbstkritik auch
zu einem inneren Gerichtshof werden konnte. Auch bei skrupulösen
Menschen konnte das zweifellos der Fall sein. Die Mehrzahl der Selbstkritik

Übenden dürfte aber wohl bald erfasst haben, dass es in erster
Linie um die Wahrung der äusseren Form ging, um eine routinemässige
öffentliche Unterwerfung unter die Regeln des Parteilebens. Das kann
man als eine Haltung betrachten, die Max Weber «Anstaltsgehorsam

» genannt hat, nämlich den Gehorsam zur «Anstalt» bestimmten

124 Berthold Unfried Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens



ethischen Grundsätzen überzuordnen.15 Unter dem Druck zunehmender

Repression duckten sich die Parteimitglieder und machten den
Rücken krumm.

Dass man mit kunstvollen Selbstkritiken die Partei täuschen, dass

man sie als Maske verwenden konnte, war ein immer wiederkehrendes
Thema, das sich gegen den Grossen Terror hin zunehmend verstärkte.
Die ständigen Klagen über das Nichtverstehen, die Unzulänglichkeiten
und den Missbrauch der Selbstkritik sind ebenso wie die allgegenwärtige
Vorstellung von der Maske, die die Menschen tragen würden, ein be-
redter Beleg dafür.

In den meisten Fällen hatte Selbstkritik andere als die parteiamtlich
verkündeten Funktionen. Sie war zunächst eine Form,deren Befolgung
Ergebenheit der Partei gegenüber und die Beherrschung ihrer
Verfahrensregeln demonstrieren sollte. In Form der Dialoge von Kritik und
Selbstkritikwurden Gruppenkämpfeausgetragen – obwohl doch «
Gruppenbildung» eine jener negativen Erscheinungen war, die durch die
Selbstkritik explizit bekämpft werden sollten. Kritik und Selbstkritik
diente dem Begleichen persönlicher Rechnungen– obwohl doch «
kleinbürgerlicher Egoismus und Karrierismus» durch die Selbstkritik hätten
verhindert werden sollen. Kritik und Selbstkritik förderte letztlich die
Produktion von «Feinden» – die sie hätte eliminieren sollen. Von einer
Erziehungsmethode wandelte sich Kritik und Selbstkritik im Grossen
Terror zu einem Vernichtungsinstrumentarium. Diese Elemente
vieldeutiger Dysfunktionalität drücken das letztendliche Scheitern des
stalinistischen Menschenreformierungsprojekts aus.

Auch die Beichte kann als ein Instrument zur Einübung von
Verhaltensweisen, Denkformen und Moralvorstellungen betrachtet werden.
Zur Beförderung dieses Einübungsprozesses entfaltete die katholische
Kirche eindrückliche Bilderwelten von Gut und Böse, die entsprechende

Gefühle von Identifikation,vor allem abervon Schuld und Angst
auslösten. Die Beichte ist auf einer Logik von Schuld aufgebaut. Diese
wird produktiv für einen Erziehungsprozess genützt, gleichzeitig aber
permanent aufrechterhalten. Ist eine Schuld getilgt, ist schon eine neue
da. Der Mensch lebt in der Schuld und muss damit stückweise fertig
werden. Die Institution, die ihn dabei anleitet und den institutionellen
Rahmen stellt, ist die Kirche.

Sündenbewusstsein und Beichte funktionieren nur bei Höllenangst.
Zur Beichte wirklich reumütig geht,wen die Sorge vorewigerVerdammnis

dorthin treibt. Das Bewusstsein der Sünde und die Notwendigkeit

15 Max Weber,op. cit., S.340.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 125



der Absolution davon sind unmittelbar an die Angst vor der Hölle
geknüpft, die dem nicht reuigen und deswegen nicht losgesprochenen
Sünder drohte. Ohne die Drohung von Sanktionen ist die Pädagogik der
Sünde machtlos.

«Wer aber nicht glaubt und doch isst, der isst und trinkt ihm selber
zum Gericht»16 1 Kor. 11,29) – diese Angst vor einem Kommunionsempfang,

der wegen einer ungültigen Beichte Sakrileg ist, hat sicherlich
viele Menschen in die Schranken der Beichtvorschriften getrieben.
Denn eine unvollständige oder unaufrichtige Beichte ist ungültig und
eine darauf folgende Kommunion ein Sakrileg. In diesem Leben kann
das noch korrigiert werden, danach aber beginnt ein Zustand der
Verdammnis, der ohne Absolutionsmöglichkeit ewig währt. Dass das
Sündenbewusstsein, das die Menschen zur Beichte trieb, stark mit der
Angst vor der Verdammnis zu tun hatte, geht aus den lebensgeschichtlichen

Zeugnissen zur Beichtpraxis einfacher Leute im 20. Jahrhundert
hervor.

Im Volksglauben wurde diese Angst in Bildern von «sakrilegisch»
Kommunizierenden veranschaulicht, die bei Berührung der Hostie der
Schlag traf oder deren Gesicht sich schwarz verfärbte. Noch in
lebensgeschichtlichen Erinnerungen unserer Zeit ist die Beichte über die
Empfindung der Sünde mit dem Gefühl derAngst verbunden.Angstund
Autorität sind die dominierenden Assoziationen mit der Beichte in
diesen Erinnerungen.

«Mich hat diese Vorbereitung auf das heilige Sakrament der Beichte in Angst
undSchreckenversetzt. Immerwiederwurdeuns eingeschärft,nur jaauf keine
Sünde zu vergessen, denn Gott sieht alles und weiß alles und kennt mich und
meine Verderbtheit ganz genau. […] Wenn ich nur meinem Bruder ein Stück
Brot stibitzte, hatte ich gleich Angst, dass sich Gottes Mühlen knirschend in
Bewegung setzten und mich zermahlen wollten.»17

Dazu trug auch die volkstümliche Vorstellung bei, Missgeschicke,
Unfälle, Fährnisse im Leben seien direkte Folgen von Sündhaftigkeit, eine
«Strafe Gottes»

Die Beichte war ein Erziehungsmittel. Deutlich zeigt sich die
schwarze Pädagogik mit dem strafenden GottalsKnüppelund der Hölle
als Schreckmittel in der Erziehung zur Beichte, in der Kinderbeichte, die
zum Einlernen der Beichtgewohnheit dienen sollte.Auch das Einlernen
der Beichte funktionierte meist über eine Pädagogik der Angst. Angst

16 Zitiert nach MaxWeber, op. cit., S. 322.
17 «Erinnerung» in: Rupert Scheule Hg.), Beichten. Autobiographische Zeugnisse zur

katholischen Bußpraxis im 20. Jahrhundert,Wien/Köln/Graz 2001, S.47–48.

126 Berthold Unfried Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens



wurde den Kindern mit der Vorstellung eingejagt, es müsse alles gesagt
werden, denn der Herrgott sehe alles. So begann die Beichterfahrung
der jungen angehenden Katholikinnen und Katholiken «mit schlotternden

Knien» Den meisten, die jemals beichten waren, wird das Gefühl
derAngst und der Scham in Erinnerung geblieben sein.Die Angst kann
darin alsTeil eines strengen Initiationsritus angesehen werden. Namentlich

einfachen Leuten blieb aber die Angst aus Veranschaulichung der
Vorstellung von der Hölle ein Leben lang erhalten. Eine einzige
ungebeichtete oder unvergebene Todsünde im Zeitpunkt des Todes genügte
für eine Ewigkeit von Verdammnis.

Ein Instrument zur Beeinflussung von verstockten Sündigern im
Sinne der Reorientierung in Richtung eines frommen Lebens war die
Verweigerung der Absolution. Die katholische Kirche widmete ihre
Aufmerksamkeit öffentlichen Sündern, die ihr Moralsystem allgemein
sichtbar herausforderten. Solchen «öffentlichen» Sündern konnte die
Absolution verweigert werden, wenn sie ihr sündhaftes Verhalten nicht
für alle sichtbar änderten. Durchgesetzt hat sich aber mehrheitlich eine
«weiche» Linie, welche als Voraussetzung für dieAbsolution im Wesentlichen

Zeichen der Reue gelten liess. Sowohl Glaubenseliten als auch
die Masse des Kirchenvolks setzten zudem wirksame Mittel gegen den
Zugriff derInstitutionauf ihr Leben ein.Sie verbargen ihr Inneres hinter
einemVorhang von Formeln die von der Beichtliteratur selbst geliefert
wurden) undgingen im20.Jahrhundert ganz einfachnicht mehr beichten
– eine Tendenz, die im 19. Jahrhundert bei den Männern begonnen hatte
und der nach dem 2. Weltkrieg die grosse Mehrheit des Kirchenvolks
folgte. Auch die Parteimitglieder brachten nach dem Ende des Hoch-
stalinismus eine ähnliche Haltung, die den Zugriff der Partei auf ihre
Lebensführung als illegitim ansah, zum Ausdruck, indem sie sich tief in
ihr Privatleben zurückzogen, das sie nach aussen hin durch die in der
Parteiwelt gängigen Phrasen abschirmten.

Öffentliches Fehler- oder Schuldbekenntnis eignet Gemeinschaften,
die sich als Eliten «Virtuosen» eines Menschenreformprojektes
verstehen. Die Ausweitung dieser Elitenpraxis auf einen grossen Teil der
Gesellschaft ist mit einer Verwässerung des umfassenden
Umgestaltungsanspruchs des Menschen und mit einer Ritualisierung der Praxis
der Selbstthematisierung verbunden, die den Einzelnen dem kontrollierenden

Blick der Gemeinschaft weitgehend entzieht. In der Geschichte
der Versuche, aus den Menschen herauszubekommen, was sie denken,
welche Absichten sie hegen, welche Motive ihrem Handeln zugrunde
liegen, der Versuche, die Abgründe der Seele zu sondieren, um daraus
Material zu gewinnen, die Menschen zu verändern, erscheinen Beichte

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 127



wie Selbstkritik rückblickend nicht gerade als die effizientesten
Unternehmen.Das Kirchenvolk und die Parteimitglieder verlagerten letztlich
die Regulierung ihresVerhaltens, ihres Geschmacksund ihrerMoral aus
dem Bereich der Institutionen in jenen Bereich, der sie als freie und
selbstbestimmte Subjekte erscheinen lässt: den Markt. Erst die strahlende

Welt des Konsums leuchtet die dunklenWinkel der Seele aus.Von
diesem Blickwinkel aus erscheinen Beichte wie Selbstkritik als
grobschlächtige Relikte finsterer Zeitalter, in denen das Individuum
unterdrückt wurde und nicht zur höchsten Form des Subjekts aufsteigen
konnte, jener des freien Konsumenten und Unternehmers auf dem
bunten Marktplatz der Identitäten.

128 Berthold Unfried Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens


	Verhaltensänderung durch Formen institutionalisierten Sprechens über sich selbst? : Selbstkritik und Beichte

