
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 61 (2011)

Heft: 1: Façonner les comportements citoyens = Die Fabrikation
staatsbürgerlichen Verhaltens

Artikel: Sentiments et émotions dans l'élaboration des savoirs politiques
instictifs : Mauss, Shaftesbury, Robespierre : des usages politiques du
symbolique

Autor: Wahnich, Sophie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/ RSH/ RSS 61, 2011, Nr. 1

Sentiments et émotions dans l’élaboration
des savoirs politiques instinctifs
Mauss, Shaftesbury, Robespierre: des usages politiques du symbolique

Sophie Wahnich

Summary

Marcel Mauss’s notion of the “obligatory expression of sentiments” is in
many ways similar to what Shaftesbury in the 17th Century demanded for
what he called the “national church”, which in fact corresponds to our
concept of “civil religion”. Rituals must thus function as a social symbol
of the belief in a moral order. The question is not to subscribe to but to
conform to this order. While in Marcel Mauss sentiments are the expression

22

of a symbolic we could qualify as solid – emotional and subjective
individual positions echoing perfectly that of the group – in Shaftesbury
this symbolic is fragile, a pseudo-symbolic which holds together separate
social segments by harmonizing them through the social symbols of a
belief, regardless of whether this belief exists in the individual or not. In the
elaboration of the 18 Floréal Year II decree, Robespierre appears to be
adopting many of Shaftesbury’s precepts. Indeed,he organizes around the
Supreme Being a national religion, whose object is to recognize the
existence of the Supreme Being and the immortality of the soul and to make
this recognition and not a belief bound by conscience) the foundation of
a social and virtuous practice, the “practice of man’s duties”.The real
social masterpiece, he says however would be to create in man, with regard
to moral questions, a quick instinct which could led him to do good and
avoid evil without the belated assistance of rational thinking. This paper
analyzes ways of cultivating this instinct in relationto thesymbolic register
as well as the stakes this raises democratically.

Sophie Wahnich, 32, rue Eugène Sue, FR-75018 Paris
chercheure CNRS, HDR Laios/IIAC,CNRS-EHESS). sophiw@club-internet.fr



«Il me semble que les mânes des générations passées viennent se presser dans
ce temple pour vous conjurer au nom des maux que l’esclavage leur a fait
éprouver, d’en préserver les générations futures dont les destinées sont entre
vos mains. Exhaussez cette prière; soyez à l’avenir une nouvelle providence;
associez-vousà la justice éternellequi protège les Français,en méritant le titre
de bienfaiteurs de votre patrie, vous mériterez aussi celui de bienfaiteurs du
genre humain.»1

La rhétorique persuasive mobilisée ici par le législateur Vergniaud,
concentre sur le présent de la décision l’ensemble de la ligne du temps
humain. Il fait parler les morts pour qu’ils racontent leur expérience de
l’histoire passée, celle de l’esclavage. Il les fait encore parler pour qu’ils
incarnent comme de vieux sages, le souci du futur et des générations à

venir. C’est donc au nomdesmorts qu’unepolitiquepourrait s’accomplir
comme réponse à leur voeu.Avec cette mobilisation des morts quiparlent
de ceux qui ne sont pas encore nés, le présent devient d’éternité. Les
législateurs deviennent des démiurges. Or cette temporalité sacralisée
n’est pas mobilisée pour faire advenir par exemple la Déclaration des
droits de l’homme et du citoyen. Cet appel que Vergniaud fait à ses

collègues législateurs comme lui,vise à obtenir un assentiment en faveur
de la déclaration de guerre aux nobles émigrés et à celui qui les héberge
et les protège: le roi de Bohème et de Hongrie, plus connu comme
Empereur du Saint Empire, Léopold II.

Or, la guerre peut être considérée très explicitement comme un
événement qui n’est jamais dans l’intérêt immédiat des citoyens, même
si ici les générations passées et futures sont convoquées afin de créer une
nécessité de chaînage des générations et de solidarité obligatoire implicite.

C’est pourquoi il me paraît important de comprendre comment
cette guerre est devenue désirable, et a été finalement désirée au point
de conduire au déploiement d’un premier et vaste mouvement de dons
patriotiques spontanés pour la financer, de l’automne 1791 à l’été 1792.

Comment les citoyens se sont auto-persuadés qu’il fallait la guerre
et qu’il fallait la financer?

Mais certaines voix comme celle de Marat et de Robespierre luttent
alors contre ce qui peut être considéré, selon l’expression de Marcel
Mauss, comme une «expression obligatoire des sentiments» 1921). Ils
se séparent de la communauté au nom de leur liberté de penser, refusent
l’idéologie de la guerre. Face aux émotions effusives de l’enthousiasme
patriotique, ils convoquent leur sentiment intime de la liberté qui leur
offre la possibilité de résister à cette vague d’enthousiasme.

1 17 janvier 1792, PierreVicturnien Vergniaud, Le Moniteur universel, t.11, p.159.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 23



Pourtant, deux ans plus tard, Robespierre prend conscience que les
citoyens même libres, c’est-à-dire vivant en régime républicain, sont
malgré tout manipulables, qu’on peut les inciter, les persuader en
prétendant justement jouer sur leurs compétences d’esprits libres ou
critiques, «la raison particulière de chaque homme égaré par ses passions
n’est souvent qu’un sophiste qui plaide leur cause, et l’autorité de
l’homme peut toujours être attaqué par l’amour propre de l’homme» 2

Il cherche alors à ne plus laisser au hasard d’expériences singulières
la fondation de ce sentiment intime de la liberté. Il souhaite lui aussi
trouver dans une forme «d’instinct civique» modelé par ce que Saint-
Just appelle des institutions civiles et plus tard Althusser des appareils
idéologiques d’Etat – les fêtes civiques, l’éducation nationale –, un
remède à ces manipulations. Il propose alors avec le décret du 18 Floréal
an II, un système de religion civile complexe qui permettrait de forger
cet instinct politique qui ressemble fort à l’expression obligatoire des
sentiments de Marcel Mauss pour les sentiments politiques. Cependant
aux côtés de cette religion civile à expression obligatoire qui doit donner
l’instinct politique, Robespierre maintient un espace proprement
religieux de liberté complète. Sa religion civile n’est pas alors sans rappeler
ce que Shaftesbury appelait la Religion nationale.

Voici trois manières de fabriquer de l’auto-persuasion ou ce qu’on
pourrait appeler des savoirs politiques instinctifs, il s’agit alors de tenter
de mesurer quel statut peut prendre ce type de savoir dans une démocratie.

I. Se persuader qu’il faut la guerre et que chacun doit contribuer
à la payer en 1791–1792

1. Faire la guerre pour l’honneur et élever le «nom français»

à la hauteur de ses destinées:

Le 24 juin 1790, le curé de Saint Gaudent,près de Civray dans le Poitou3,
s’adresse aux laboureurs de la paroisse dans ces termes:

«Autrefois il n’y avait aucun peuple qui eut versé son sang pour appartenir à
la France. Aujourd’hui tout est changé, Avignon et d’autres peuples s’offrent

2 Robespierre, Textes choisis, t. 3, présentés par Jean Poperen, Paris 1958, p. 168. Sur les
rapports des idées religieuses et morales avec les principes républicains et sur les fêtes
nationales, 18 floréal an II.

3 C’est ici que le premier arbre de la liberté avait été planté par le curé Norbert Pressac,
selon les dires de l’abbé Grégoire dans son Essai historique et patriotique sur les arbres
de la liberté présenté à laConvention le 12 germinal anII,Archives parlementaires [AP],
tome 87, p. 670.

24 Sophie Wahnich Sentiments et émotions dans l’élaboration des savoirs politiques instinctifs



à nous et viennent offrir leur coeur à notre digne monarque. Autrefois nous
étions captifs, timides, faibles comme des esclaves, aujourd’hui l’encens et le
parfum de notre liberté, se fait sentir dans toute l’Europe et le nom Français
sera désiré et réputé de l’Univers entier.»4

Ce type de discours participe au sentiment de l’honneur de chaque
porteur du «nom français» Or la guerre projetée et fantasmée n’est pas
prioritairement arc-boutée à la nécessité de défendre physiquement un
territoire et les populations qui y vivent. La première motivation
évoquée pour expliquer cette volonté de guerre est bien celle de l’honneur.
Il s’agit de porter la guerre pour porter «la gloire du nom français» et
défendre l’honneur de la Révolution face à des ennemis qui refusent de
reconnaître et de respecter la nation révolutionnaire. Il s’agit moins de
contraindre des ennemis que d’obtenir la reconnaissance symbolique de
la place pleine et entière de la France révolutionnée face aux puissances
d’Ancien Régime. Les jeux de langage sur la guerre qui se déploient à

l’Assemblée nationale, comme dans les sociétés politiques ou les
journaux, ne semblent plus avoir de réserve de sens empirique. La guerre
perd alors en consistance réelle ce qu’elle gagne en consistance symbolique.

Cette valeur, grandeur du nom français et de la guerre qui doit les
faire reconnaître, conduit finalement à élever le peuple français.

«Cette crise salutaire élèvera le peuple français à la hauteur de sa

destinée (…)»5 déclare Gensonné le 14 janvier. Lucien Febvre affirme
que le sentiment de l’honneur n’appartient pas au petit peuple qui jure
sur la tête de ses enfants mais pas sur son honneur6. Il faut, ajoute-t-il,
pour se référer à l’honneur, avoir le sentiment d’appartenir à une élite.
Si l’on suit Lucien Febvre, le sentiment de l’honneur en révolution pourrait

être interprété comme le sentiment d’appartenir à une catégorie
d’hommes qui s’est élevé au-dessus des autres par l’expérience
révolutionnaire. Désormais le discours affirme que le peuple français est en
haut de l’échellemorale de l’humanité. Unprojet d’adresse aux Français
proposée ce même jour par Hérault de Séchelles, l’exprime avec netteté.

«Les cabinets des puissances étrangères sont irrités contre une loi sacrée
patrimoine inaliénable de l’homme, l’égalité. C’est la haine pour l’égalité qui
les a liés d’intérêt avec des rebelles enhardis jusqu’à ce jour par nos ménagements

pusillanimes.Comme si des rebelles étaient une puissance européenne.
Comme si les Français pouvaient sans encourir le mépris du monde et d’eux-

4 Archives nationales [AN], C 118, § 2, L 340.
5 Armand Gensonné, 14 janvier 1792,AP, tome 37, p. 410.
6 Lucien Febvre, Honneur et patrie, Paris 1996, p. 76.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 25



mêmes, soumettre à la fantaisie de quelques voisins les destinées d’un grand
empire. Certes les Français après avoir pris un si haut rang, ne se résoudront
pas à descendre jusqu’à la dernière place,oui la dernière cars’il est sur la terre
quelquechose deplus vil qu’un peuple esclave,c’est un peuplequi le redevient
après avoir cessé de l’être.»7

Outre la hiérarchie des peuples ici construite, ce qui paraît encore plus
significatif, c’est l’évocation des choses sacrées qui sont ici déclarées
comme «patrimoine inaliénable de l’homme» Dans l’économie du don,
ces choses sacrées ne peuvent être ni rendues ni données;c’est ce qui ne
peut être donné mais qui offre,quand on les possède,une part de la
puissance des dieux. Ici la valeur «égalité» offre cette puissance des dieux.
On comprend ainsi que des révolutionnaires aient pu s’écrier et croire,
tel Isnard, qu’un peuple libre est invincible. L’égalité étant comprise
comme la réciprocité de la liberté, l’honneur d’être libre est l’honneur
de défendre le patrimoine inaliénable de l’humanité, voilà le code de
l’honneur inventé en Révolution qui mérite qu’on fasse des offrandes et
qu’on porte les armes dans une guerre d’honneur qui convoque les
générations présentes, passées et futures.

La rupture n’est plus celle des grands hommes mais celle des grands
peuples. Enfin, cette rupture où le grand personnage est ce sujet historique

collectif engage le futur.Si ce futur reste inconnu, il finalise cependant

l’histoire universelle en vue d’une liberté partagée. Cet imaginaire
d’un peuple capable de transformer le monde, de décider de faire
événement,permet de comprendre l’engouement pour la guerre.Elle est la
surface de projection de l’honneur du nom français, de l’amour des
honneurs comme de l’ambition politique démesurée d’un peuple qui se

considère comme un démiurge.

2. Le don comme subversion de la constitution censitaire:

Le dimanche 1er janvier 17928, M. Michelot, garçon perruquier s’est
déplacé à l’Assemblée et, admis à la barre, «offre de ses épargnes» et
«quatre louis en or» lui aussi pour les frais de la guerre. «Il assure qu’il
déposera chaque année la même offrande jusqu’à la fin de la guerre.
L’Assemblée applaudit à plusieurs reprises; M. le président répond à

M. Michelot, et lui accorde les honneurs de la séance. Il traverse la salle
au milieu d’applaudissements unanimes.»9

7 Hérault de Séchelles, 14 janvier 1792,AP, tome 37, p.414. Projet d’adresse aux Français.
8 Le Moniteur universel, tome 11,p.15.
9 Ibid.

26 Sophie Wahnich Sentiments et émotions dans l’élaboration des savoirs politiques instinctifs



Ces offrandes populaires sont non seulement bien accueillies mais
encore retranscrites avec minutie au procès-verbal tant elles font la
preuve que «la nation veut la guerre»10. Cependant, que veut-on en
faisant offrande de ses maigres économies pour participer à l’effort de
guerre avant même qu’elle ne soit déclarée?

Ces offrandes sont de véritables «dons» au sens anthropologique du
terme puisqu’elles ne peuvent ni se confondre avec un impôt ni avec une
exaction, qu’elles sont bien des actes personnels et volontaires11. Les
révolutionnaires parlent de «dons patriotiques» Ces dons qui exprimeraient

un «vouloir la guerre» demeurent cependant énigmatiques.
L’honneur individuel portéainsiparchacundescitoyens qui font don

à la collectivité de moyens, vise apparemment à permettre de gagner la
guerre. Mais les sommes sont parfois dérisoires et elles ne sont pas
accueillies dans ce but.

Il ne s’agit pas de donner plus que l’autre pour obtenir plus de pouvoir

ou d’honneur, surtout si on en possède déjà.Il s’agit de donner si on
ne peut aller se battre. L’argent remplace le sang versé.Enfin, il s’agit de
mettre en circulation des dons qui feront retour en termes d’honneur
d’une manière égale.

On pourrait dire que le don patriotique est une mise en partage de
l’honneur, une articulation du sentiment de l’honneur individuel et de
cette quête de réparation de l’insulte qui a été faite au peuple français
collectivement. En effet, comme le souligne encore Lucien Febvre,

«le sentiment de l’honneur est un sentiment très personnel, un sentiment très
individuel mais en même temps un sentiment très collectif, un sentiment de
participation aux croyances communes, aux façons d’être et d’agir, aux
comportements communs des hommes d’honneur» 12

Le désir de guerre est ainsi un désir puissant et profond de reconnaissance

publique du fait révolutionnaire et le don patriotique une manière
individuelle d’exprimer ce désir et de le faire circuler.

Dans ces conditions, l’accueil des dons à l’Assemblée nationale
permet d’agir sur l’opinion publique comme espace de circulation de
«sentiments obligatoires» L’expression des sentiments ne fait pas alors
appel à des positions individuelles et subjectives, mais répond d’une

10 L’expression revient régulièrement dans les débats etRobespierredemande qu’oncesse
de dire que «la nation veut la guerre»

11 Maurice Godelier affirme en effet: «Nous pouvons considérer comme acquis que l’acte
de donner pour être véritablement un don, doit être un acte volontaire et personnel,
sinon il se transforme immédiatement en autre chose,en impôt par exemple, ou en don
forcé,en exaction» L’énigme du don,Paris 1996, p. 24.

12 Lucien Febvre, op. cit., p. 76.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 27



nécessité sociale à laquelle l’individu ne peutsesoustraire.MarcelMauss
parle «d’expression obligatoire des sentiments» et explicite:

«les expressions collectives,simultanées à valeur morale et à force obligatoire
des sentiments de l’individuet du groupe,ce sont plus que de simplesmanifestations.

(…) s’il faut les direc’est que tout le groupe lescomprend.Onfaitdonc
plus que manifester ses sentiments, on les manifeste aux autres, puisqu’il faut
les leur manifester. On se les manifeste à soi en les exprimant aux autres et
pour le compte des autres.C’est essentiellement une symbolique.»13

Ce qui, ajoute-t-il, ne «nuit en rien à l’intensité des sentiments bien au
contraire» Qui pourrait refuser d’avoir accès à cette reconquête de
l’honneur bafoué par l’oppression? Pour circuler, ces affects n’ont pas
vraiment besoin d’être articulés à des arguments, ils sont «irréfléchis»

La qualification peut paraître ici redondante tant les affects sont réputés
jusqu’à aujourd’hui s’opposer ou même être des obstacles au plein usage
de la raison, qu’ils soient d’ailleurs individuels et propres à l’histoire
particulière d’une personne, ou qu’ils soient socialement partagés. Or,
cette dimension irréfléchie, et pourtant unifiée socialement des affects,
permet de saisir leur caractère idéologique. Certes, ces affects concernent

des individus qui reçoivent individuellement l’honneur, mais qui
affirment ainsi une position qui n’a pour ainsi dire rien de subjective.En
effet, «ce que conseille l’honneur ce n’est pas une conduite, une attitude,
un geste que l’homme d’honneur invente,dont il tire l’idée de lui-même,
de lui seul, des profondeurs de son moi,et qu’il peut croire originaux ou
personnels. Ce que l’honneur dicte c’est un impératif hérité.»14 Dans ce

rituel du don patriotique et ses effets d’unanimisme à l’Assemblée, l’une
des parties qui se joue est celle de la mise en oeuvre d’une symbolique
de l’honneur reconquis qui fonctionnerait comme idéologie.L’idéologie
ici est celle qui transfert l’honneur noble sur le nom français et chacun
de ceux qui portent ce nom. On n’est pas honorable pour être noble et
porter les armes, mais pour porter le nom français et contribuer à l’effort
de guerre par des dons patriotiques.

Une telle idéologie est alors un système de «préjugés irréfléchis qui
épargnent d’être hésitants au moment de la décision, sceptiques,
perplexes et irrésolus» 15 Cette idéologie de l’honneur à faire valoir permet
donc à l’individu de ne plus avoir à hésiter et à douter sur son jugement
face à cette guerre en perspective.

13 Marcel Mauss, Essais de sociologie, Paris 1969, p. 88.
14 Lucien Febvre, op.cit.,p. 63.
15 Clifford Geertz, «L’idéologie comme système culturel» in: Daniel Cefai dir.),Cultures

politiques, Paris 2001, pp. 35–91. Plus particulièrement, on pourra lire attentivement le
pointV,pp. 70–74.

28 Sophie Wahnich Sentiments et émotions dans l’élaboration des savoirs politiques instinctifs



L’auto-persuasion des citoyens pauvres et parfois mêmes dans la
constitution de 1791 citoyens passifs, passe par un désir ardent de
reconnaissance d’égalité entre tous les citoyens sur ce plan de l’honneur,
honneur non pas de porter les armes car le coût de l’équipement et de
l’armement le leur interdit, mais celui de contribuer à l’effort de guerre
par ces dons patriotiques fussent-ils modiques. Le don patriotique est
devenu une expression obligatoire des sentiments, une symbolique de
l’égalité révolutionnaire dans le nouveau partage de l’honneur d’une
guerre voulue pour pouvoir justement le faire grandir et le partager. Il
est enfin dans cette égalité de tous les citoyens une manière de subvertir
la constitution censitaire.

II. Idéologie, esprit critique et instinct politique

1. La critique de l’expression obligatoire des sentiments comme idéologie:

Cette expression obligatoire des sentiments est ainsi le symptôme d’une
symbolique solide, autre terme possible pour évoquer une idéologie
pleinement efficace.

Or certains des révolutionnaires n’ont pas été dupes de cette idéologie,

ouplus exactement ils ont senti quequelquechose dans l’unanimisme
pour la guerre supposait d’être interrogé.Robespierre d’abord favorable
à la guerre prend ses distances très vite. L’attitude de la cour qui retarde
la décision de faire la guerre est interprétée par Robespierre comme une
manière de manipuler les émotions du peuple qui veut la guerre.

«La cour ressemble à une courtisane qui après avoir excité par ses agaceries,
les sentiments qu’ellevoulait inspirer, lesenflammeparune résistance simulée.
Jecroisvoir Circé,qui se montre tour à tour facileet sévère,pour forcer Ulysse
même, à désirer ses fatales ferveurs, et transformer en animaux stupides ses
infortunés compagnons.»16

La métaphore du désir et des transports amoureux permet de décrire les
modesde manipulationdessentiments etdes leurres quipeuventhabiter
la sphère de l’opinion publique politique. Il indique ensuite, comment
cette trahison se réalisera au futur:

«Ils vous tromperont, ils vous endormiront, ils vous épuiseront, ils vous
amèneront par degré au dernier moment de votre agonie politique; ils vous
trahiront avec art,avec modération, avec patriotisme, ils vous trahiront
lentement, constitutionnellement comme ils l’ont fait jusqu’ici.»17

16 Maximilien Robespierre, OEuvres de Maximilien Robespierre, Publications de la société
des études robespierristes, Paris 2000, tome VIII.,p.141.

17 Ibid., op.cit., p. 142.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 29



Marat fustige cet engouement pour la guerre et met en garde les patriotes.

Il leur dit de ne pas se précipiter si vite loin de chez eux où leur
absence pourrait favoriser la contre-révolution. Parmi les fléaux de la
guerre, il énumère:«l’oubli de la patrie et de la liberté» «la séduction de
l’armée» «l’asservissement de la force publique» «latyrannie militaire»
«le massacre des meilleurs citoyens»18. «Il est constant que depuis le
campement des troupes de ligne sur les frontières, le soldat a beaucoup
perdu de cet amour pour la liberté qu’il fit éclater au commencement de
la révolution, que sera-ce lorsque le sieur Motier Lafayette) sera à la
tête de l’armée, qu’il l’aura égarée, séduite, corrompue, comme il a fait
de la milice parisienne.»19 Lorsqu’il parodie le ministre de la Guerre
Narbonne, il lui fait dire:

«Je dis aux soldats que pour profiter des tristes avantages que la constitution
leur assure, ils doivent observer rigidement la discipline militaire au moyen de
laquelle on parvient toujours à les asservir. Quant aux gardes nationales, ces
premiers oppresseurs de la liberté, on n’aura besoin que de leur apprendre ce
que l’expérience peut ajouter à leur valeur.»20

Avec Marat, réapparaît une guerre concrète. Dès 1790, il dénonçait
l’obéissance militaire comme contraire à la liberté citoyenne, dénonçait
la distinction des fortunes sous prétexte «d’accoutrement» dans la garde
nationale et la confiscation de fait de la puissance armée dont la
meilleure partie du peuple, celle qui avait sauvé la liberté, se trouvait
ainsi désormais privée.Les dons ne peuvent remplacer le port des armes.
Enfin pour Marat, soldats citoyens de la troupe et citoyens soldats de la
garde nationale ne doivent agir qu’en se demandant s’ils défendent des
causes justes et doivent donc délibérer et discuter les ordres, sinon ils
deviennent des «oppresseurs de la liberté»

Mais ce ne sont pas les seuls arguments qui peuvent déciller les
patriotes. Ce sont leurs capacités à sentir et à faire expérience de
l’histoire, leur capacité à se méfier et à défier le pouvoir exécutif. En effet
pour Marat, ces patriotes devraient savoir que le pouvoir exécutif est
traître à ses promesses et à ses serments et refuser un combat qui les
mène à la mort. Leur adhésion à la guerre repose, de son point de vue,
sur des représentations de l’honneur qui sans être celles de l’Ancien
Régime restent arrimées à cet Ancien régime, empêchant les citoyens
d’accéder à la véritéde leursituation.Face à l’idéologie, l’expérience doit

18 Jean-Paul Marat, préparation de L’ami du peuple, no 627, où Marat prépare sous une
formeparodique le compte-rendu de la séancedu14 décembre1791, OEuvres complètes,
établies par Jacques de Cock et Charlotte Goëtz, Bruxelles 1995, tome 6, p. 3809.

19 Ibid.
20 Jean-Paul Marat, préparation de L’ami du peuple, no 625, op. cit.,p.3806.

30 Sophie Wahnich Sentiments et émotions dans l’élaboration des savoirs politiques instinctifs



devenir un recours. Il faut fonder sur l’expérience la critique de l’idéologie.

Robespierre face à cet unanimisme guerrier affirme «un sentiment
impérieux de la liberté» qui lui permet de retrouver le sens critique.
«Je déclare que quel que soit le sens des papiers ministériels lorsqu’ils
s’occupent de la guerre,quequelque soitàcet égard lamanière de penser
dequelquesministres, jene reconnais à aucund’eux ledroitdem’enlever
ma liberté.»21 La liberté produit ainsi selon ses termes «un sentiment
impérieux» L’homme libre est sous l’empire de ce sentiment de la
liberté, la liberté dicte ses lois comme l’esclavage dicte l’obéissance
passive. La liberté ne produit pas seulement une position réflexive, elle
n’est pas la conscience qui évalue le bien et le mal, le souhaitable et le
dangereux en «conscience» mais une intuition sensible qui n’a pas
d’abord d’argument. Une conscience libre est ainsi produite par ce
sentiment impérieux, cette intuition sensible articulée à la liberté de
penser et de débattre, la possibilité ainsi de refuser l’expression obligatoire

des sentiments. Là où l’idéologie produit des sentiments qui
n’engagent pas le sujet pensant, le sentiment impérieux de la liberté le fait
advenir. Face aux enthousiasmes partagés et obligatoires, l’individu
pourrait ainsi assumer une position discordante s’il la sent juste,assumer
la solitude de cette position.

Ce sentiment impérieux de la liberté arc-bouté à l’expérience de la
trahison de l’exécutif crée un instinct politique. L’individu libre sent
qu’on le trompe avant même d’avoir les arguments qui permettront de
prouver sa sensation et son sentiment. Cet instinct peut certes être
brouillé par des manipulations, mais chacun devrait pouvoir s’en ressaisir

pourvu qu’il soit libre, qu’il dispose donc de ce sentiment impérieux
qui agirait comme un signal d’alarme. Si l’imbroglio conduit à une
impossibilité de faire coïncider la vérité d’une situation et ce que l’on
ressent en première instance dans cette situation, le sentiment intime de
la liberté agit comme un signal qui avertit de cette disjonction.

Marat comme Robespierre font ainsi finalement confiance à l’expérience,

aux émotions qui sont sédimentées dans cette expérience et qui
fournissent les sensations qui alertent en cas de manipulation.Liberté et
expérience seraient ainsi des garanties de la citoyenneté libre.

Or cette confiance dans l’expérience et la liberté du sujet libre est
fondamentalement entamée deux ans plus tard. Robespierre ne semble
plus considérer que ces compétences soient suffisamment partagées
pour pouvoir conduire à une consolidation des principes révolutionnai-

21 Maximilien Robespierre, OEuvres…, op. cit., p. 44.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 31



res, à la consolidation par exemple des droits de l’homme et du citoyen.
Il semble au contraire déplorer les capacités des factions à tromper les
meilleurs révolutionnaires qui s’égarent dans les imbroglios tendus par
des représentants comme Danton, les plus respectés du mouvement
populaire. Après la crise des factions, il cherche à fabriquer une
expérience simulacre qui selon lui permettrait à chaque citoyen d’acquérir
un instinct infaillible en ce qui concerne lachosepolitique.Ces expériences

simulacres, il les imagine possible dans les contextes de fêtes
décadaires présentées dans le décret du 18 floréal an II qui consacre également

le culte de l’être suprême.

2. Le décret du 18 floréal an II:
Le décret du 18 floréal an II est précédé d’un long rapport intitulé «Sur
les rapports des idées religieuses et morales avec les principes républicains

et sur les fêtes nationales.» Ce rapport a une triple visée:il souhaite
affirmer après la crise des factions qu’il est possible de respecter les
croyances de chacun dans l’unité de la République, il souhaite proposer
un gouvernement des passions qui laissées à elles mêmes peuventégarer
les meilleurs citoyens, il souhaite réfléchir sur le rôle des fêtes nationales.
D’une manière globale, il essaie de poser les fondements de ce qu’il
appelle une morale publique, mais qu’on pourrait tout aussi bien nommer

une morale civique. Un nouage donc, à la manière antique, entre
lien religieux, lien civique et lien festif. Or ce nouage vise justement à

fournir à chaque individu une bonne boussole politique, ou une bonne
idéologie qui lui épargnera l’hésitation réflexive, qui le protègera des
ruses de la raison et de l’amour propre. La morale civique n’est donc pas
une morale subjective de l’individu mais bien une morale de la bonne
«illusio» qui doit pouvoir s’ancrer en chacun des individus. Robespierre
peut ainsi déclarer:

«la Nature a mis dans l’homme le sentiment du plaisir et de la douleur, qui le
force à fuir les objets physiques qui lui sont nuisibles,et àchercherceux qui lui
conviennent.Lechef d’oeuvrede lasociété seraitde créer en lui,pour les choses
morales,un instinctrapide qui sans le secours tardif du raisonnement, le portât
à faire le bien et à éviter le mal.»22

Cet instinct sûr qui doit permettre de juger sans hésitation une situation
politique et morale n’est pas inné ou naturel. Il ne l’était déjà pas en
1791–1792 puisque c’était l’expérience de l’histoire et de l’émancipation

22 Maximilien Robespierre, Textes…, op. cit., p. 168. Sur les rapports des idées religieuses
et morales avec les principes républicains et sur les fêtes nationales, 18 floréal an II.

32 Sophie Wahnich Sentiments et émotions dans l’élaboration des savoirs politiques instinctifs



révolutionnaire qui devaitpermettredeforger cesentiment intime.Mais
désormais Robespierre pense qu’il doit être socialement construit et
entretenu, c’est-à-dire ne plus dépendre du hasard de la vie de chacun
et des aléas biographiques. Car du point de vue de Robespierre, ce sont
des luttes de passions qui ont agité la scène politique révolutionnaire.Si
le peuple était foncièrement bon, il a pu malgré tout être égaré par ses

propres passions ou par les discours passionnés des autres, des «
méchants» Robespierre évoque ce 18 floréal, les corrupteurs, «ceux qui
allèrentchercherdans lesesprits etdans lescoeurs tout cequi sertd’appui
à la morale, pour l’en arracher et pour y étouffer l’accusateur invisible
que la nature y a caché» Or, cette corruption possible du coeur et de
l’esprit par les passions n’est pas pour autant une remise en question de
la valeur normative des émotions. Les révolutionnaires ne peuvent se

passer de cet outil.Il reste la chance et le danger de l’activité révolutionnaire.

Même dans des périodes difficiles ce sont bien les émotions qui
restituent le sens du juste et de l’injuste. «On ne disait pas au peuple que
sa liberté valait quelque chose; que l’humiliation de ses oppresseurs et
tous les autres effets de laRévolution n’étaientpasdes biensméprisables
(…) que la ruine deses ennemis pouvaitseulassurer son bonheur… Mais
il sentait tout cela.»23

C’est face aux mauvaises passions qu’il faudrait forger cet instinct
politique et moral par l’acculturation festive. La fête est à la fois le lieu
où l’on va dire quelles valeurs sont aimables et où l’on va éprouver le
plaisir de se réunir.

«Rassemblez les hommes, vous les rendrez meilleurs, car les hommes rassemblés

chercheront à se plaire,et ils ne pourront se plaire que par des choses qui
les rendent estimables. Donnez à leur réunion un grand motif moral et
politique,et l’amourdeschoseshonnêtesentreraavec le plaisirdans tous lescoeurs,
car les hommes ne se voient pas sans plaisir.»24

Cette morale, voulue comme fondement de l’instinct politique républicain,

est ainsi une morale du plaisir et non une morale de la contrition.
Il s’agitderêver de politique en mouvement etde retrouver l’expérience
des fêtes politiques de 1792. Celle de la Liberté du 15 avril 1792 avait
marqué tous les esprits et Marat lui-même avait salué une fête paisible
et populaire

«Au milieu d’une foule immense,pas unechiquenaude donnée,pasune épingle
volée, pas un mot d’injure articulé. L’union fraternelle des citoyens amis
de la liberté a tenu lieu de tout frein et a très bien fait voir la parfaite inutilité

23 Ibid., p. 164.
24 Ibid., p. 176.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 33



des moyens répressifs, imaginés par la police pour étouffer tout mouvement
populaire et tenir la nation sous le joug. Les voilà donc ces citoyens paisibles
que les ennemis de la révolution ne cessent point de calomnier Quoique
peu porté pour les parades, j’ai été enchanté de la fête populaire de dimanche
dernier et j’en ai été témoin. J’ai vu des citoyens de tous états (…) unis par les
liens du patriotisme, j’ai vu les feux du civisme animer tous les yeux.»25

La joie de vivre doit ainsiêtreaucoeur du processus festifpour que puisse
s’accomplir la formation civique espérée. Les citoyens non seulement
seront les acteurs des fêtes puisque «le plus magnifique de tous les
spectacles, c’est celui d’un grand peuple assemblé» mais aussi parce que le
décret les sollicite pour qu’ils créent à l’occasion de ces fêtes. La convention

appelle tous les talents à «concourir à l’établissement des fêtes par
des hymnes et des chants civiques, et par tous les moyens qui peuvent
contribuer à leur embellissement ou à leur utilité» 26 La fonction civique
de la Marseillaise pourra ainsi se démultiplier à l’articulation des émotions

musicales et des investissements politiques sur le sens même des
chansons.On retrouverait ainsi la forme de la fêtedémocratique antique
entre processions civiques et hymnes qui ont partie liée à l’investissement

religieux. En effet, ces fêtes sont, selon le décret, réalisées au nom
de l’être suprême qu’on honore dans sa compétence «d’appel continuel
à la justice» Elles mettent en scène les devoirs de l’homme, l’histoire
révolutionnaire, les héros révolutionnaires, les valeurs révolutionnaires.
Enfin,ces fêtesvisentà honorer le lien social révolutionnaire de l’échelle
de la cellule familiale à celui du genre humain, dont il s’agit de défendre
les droits.

L’hypothèse défendue dans ce programme de fête, est qu’elles
produiront des expériences fortes qui seront incorporées et qu’elles donneront

ainsi leur tessiture aux émotions de ceux qui les auront fréquentées.
Si la vieillesse était attaquée, si la patrie était bafouée, si la jeune
citoyenne était insultée, il deviendrait naturel de résister à ces formes
symboliques et sociales de l’oppression. Les fêtes en imprimant sur les
corps les valeurs sociales, doivent fabriquer des résistants à l’oppression.
Ils ne seront pas de neutres et froids raisonneurs face à une situation,
mais en seront émus. Alertés par leurs émotions, ils n’auront pas besoin
d’être incités à l’action mais déjà persuadés de la nécessité d’agir. On
retrouverait l’expression obligatoire des sentiments de Marcel Mauss
avec cette volonté de fabriquer une symbolique solide qui permettrait
de lutter contre les «méchants» par instinct, de maintenir à côté de cette

25 Jean-Paul Marat, op.cit., t. 7, p.3381.
26 Article IX du décret du 18 floréal an II.

34 Sophie Wahnich Sentiments et émotions dans l’élaboration des savoirs politiques instinctifs



religion civile une liberté de culte religieux classique, d’organiser un
culte civil qui permettrait à la société de maintenir, malgré sa diversité,
une grande cohésion.

Cette quête de cohésion, de liberté et de gouvernement des passions,
ressemble fort à ce que Shaftesbury avait élaboré dans sa lettre sur
l’enthousiasme, terme qui était alors synonyme de fanatisme.

Cette expressionobligatoire des sentiments ressemble en effetbeaucoup

à ce que Shaftesbury au XVIIe siècle réclame pour ce qu’il appelle
«église nationale»27 qui correspond en fait à notre concept de «religion
civile»28. Une Eglise est nationale, quand il est requis de respecter ses

dogmes dans la sphère civile, que les pouvoirs publics déterminent la
forme du culte auquel les citoyens devront ensuite participer. Les rituels
doivent alors fonctionner comme un symbole social de la croyance à un
ordre moral. Il ne s’agit pas d’y adhérer mais de s’y conformer.D’ailleurs
une telle Eglise gère l’ici bas et non l’au delà, les pouvoirs publics n’ont
pas à se soucier du salut des âmes.

Si chez Marcel Mauss, les sentiments sont l’expression d’une symbolique

qu’on pourrait dire solide, les positions émotives subjectives
individuelles résonnant parfaitementavec celle du groupe,chez Shaftesbury,
cette symbolique est fragile, c’est celle d’une pseudo-symbolique pour
faire tenir ensemble des segments séparés de la société qui sont harmonisés

par ce symbole social d’une croyance, que cette croyance existe ou
non.Marcel Mauss réfléchissait sur les rituels de deuil où rien n’indique
qu’ils aient été dictés par une instance étatique. Shaftesbury réfléchit
après les guerres civiles britanniques à un moment29 où l’on craint que
les conflits puissent à nouveau s’enflammer à cause d’une émotion alors
synonyme de fanatisme: l’enthousiasme.C’estcetteconfiguration
potentiellement explosive et dissolvante du lien social qui requiert selon
Shaftesbury l’intervention du «magistrat» figure incarnant l’Etat qui se doit
de réguler les conflits potentiels de conventions.

27 AnthonyAshleyCooper,3ème Comtede Shaftesbury,Lettre sur l’enthousiasme, présentée
par Claire Crignon de Oliveira, Paris 2002, section II.

28 Ilne fautcependant pas négliger la complexitéde lanotiondereligioncivile et des écarts
persistants entre modèle anglo-saxon et modèle français. Sur cette question je me
permets de renvoyer à l’article d’Olivier Ihl «Religion civile: la carrière comparée d’un
concept France Etats-Unis» in: Revue Internationale de Politique Comparée, 3, vol. 7,
2000, pp. 595–627.

29 Shaftesburypublie sa lettre sur l’enthousiasme en1708 au momentoù les exilés cévenols,
le refuge français conséquentà la révocation de l’éditde Nantes de 1685,sont à Londres
et prétendent devenir des prophètes capables de remettre en question le pouvoir
politique en place. Cela rappelle bien sûr de mauvais souvenirs et la question se pose de
savoir comment agir face à leur «enthousiasme»

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 35



Shaftesbury réfléchit donc à la possibilité de faire tenir ensemble un
principe commun,unitaireet obligatoire etce pluralisme de conventions.
C’estcette articulation entre des principes intangibles etunemultiplicité
de conventions morales segmentées qui, dans un domaine où se confondent

encore le politique et le religieux permet de réguler le religieux et
d’amorcer une véritable distinction entre le politique civil et le religieux.
La juxtaposition indissociable de religions révélées multiples et d’une
religion civile unique permet de garantir à la fois l’unité sociale civile et
son pluralisme religieux.

Lorsque Robespierre prépare le décret du 18 floréal an II, il semble
reprendre une grande partie des préceptes de Shaftesbury. Il organise
autour de l’Etre suprême une religion nationale où il s’agit de reconnaître

l’existence de l’Etre suprême et l’immortalité de l’âme et de faire de
cette reconnaissance et non pas de cette croyance en conscience), le
fondement d’une pratique vertueuse et sociale, «la pratique des devoirs
de l’homme» 30 Dans le même décret, il reformule la liberté de culte
pleine et entière31. Enfin il pense à soigner, en bon médecin magistrat,
ses ouailles déchirées par tous les fanatismes ou philosophismes intran-
sigeants: des fêtes nombreuses permettront de rassembler les hommes
pour les rendre meilleurs, moins mélancoliques et donc plus vertueux.
Ici encore il rejoint les principes de Shaftesbury qui affirmait que l’usage
de l’humouret des plaisirspermettrait de mieux contrôler les fanatismes.

Conclusion: Mauss, Robespierre, Shaftesbury et nous

Les émotions à l’oeuvre dans l’élaboration complexe des systèmes
symboliques fondateurs en démocratie sont tantôt jugées comme nécessaires,

tantôt jugés comme inopportunes. La dimension affective des
communautés politiques démocratiques produit un jugement ambivalent,

comme si lesémotions n’enfinissaient pas d’êtresuspectées devenir
faire obstacle à un idéal que l’on nous dit être celui des Lumières: un
libre usage d’une raison libérée des scories émotives.

Un nombre important de travaux ont pourtant montré que le lien
social qu’il soit ou non démocratique, ne peut pas faire l’économie d’une
dimension affective et de moments émotifs. Patricia Paperman,dans un
approfondissement des analyses des rites d’interaction d’Erwing
Goffmann32, a montré que l’espace public est caractérisé par une dimension

30 Art. I et II du décret du 18 floréal an II.
31 Ce conformément au décret précédent du 18 frimaire an II.
32 Erwing Goffman, La mise en scène de la vie quotidienne, Paris 1973; et Les rites d’inte¬

raction, Paris 1974.

36 Sophie Wahnich Sentiments et émotions dans l’élaboration des savoirs politiques instinctifs



d’évaluation morale des conduites d’autrui. Les émotions sont une
modalité spécifique de jugement, les réactions émotives auxagissements
des autres leur confèrent une valeur, elles conduisent à les catégoriser
comme blâmables, condamnables ou au contraire comme acceptables,
louables, incitant à la gratitude. Les émotions supposent toujours une
prise de position par rapport à la réalité perçue. Elles sont l’expression
d’une interprétation, et rendent publique l’évaluation de la situation, la
conscience de l’acceptable et de l’inacceptable.Les émotions conduisent
alors à faire partager cette évaluation par une communauté, qu’elles
peuvent d’ailleurs constituer dans la simultanéité du partage de l’émotion

et de l’interprétation de la situation.
Le caractère prescriptif des émotions dans l’espace public, émotions

qui figurent la dimension morale de la réalité commune est donc un des
acquis de la sociologie des émotions33.

Cependant ce caractère prescriptif n’est pas naturel ou ineffable, il
est lui-même le produit d’interactions sociales comme nous avons pu le
voir dans la question d’une guerre révolutionnaire pour l’honneur qui
peut conduireà ces gestesciviquesdedon patriotiques.Dansdessociétés
démocratiques et par définition plurielles,des conventions contradictoires

peuvent entrer en situation d’affrontement,deconcurrence.Conventions

contradictoires car émanant de segments sociaux différents, qui
n’ont pas fait la même expérience de l’histoire, n’ont pas construit les
mêmes mémoires34 et n’entretiennent pas le même rapport au sacré.
Conventions contradictoires entre un espace public et un espace privé.
Conventions contradictoires dans le jugement effectué publiquement à
l’égard du passé et à l’égard du présent, entre ritournelle et tabou, à

l’égard de l’identité et de l’altérité.
De fait les identités sociopolitiques confrontées à une pluralité de

conventions ne sont jamais substantielles et immuables. Elles peuvent
hésiter entre plusieurs options disponibles,construire des rapports clivés
à la réalité perçue, fabriquer des zones d’ombre, affirmer dans le même
temps un impératif de savoir et un impératif de mythification, de souvenir

et d’oubli. Ce pluralisme des conventions émotives peut conduire à
considérer qu’aucune symbolique au sens où l’entend Marcel Mauss ne
peut se mettre en place et fabriquer aujourd’hui des communautés
affectives unifiées. Il est aussi possible de considérer que tout le travail

33 Martha Nussbaum [2002],«Emotions as Judgments of Value and Importance» Reprinted

in:Robert Solomon, Thinking About Feeling,New York / Oxford 2004,pp. 183–199.
Patricia Paperman,La couleur des pensées, sentiments, émotions, intentions, Paris 1995.

34 Sur les enjeux de mémoire des groupes intermédiaires, on retournera à Maurice
Halwachs, Les cadres sociaux de la mémoire, Paris 1952.

SZG/RSH/RSS 61, 2011, Nr. 1 37



de transmission en démocratie consiste à tenter de faire converger des
conventions issues des espaces familiaux ou communautaires, des
conventions orchestrées par l’Etat, des conventions produites par l’offre
culturelle non communautaire et que lorsque cette convergence est
parfaitement réalisée alors naît effectivement une symbolique. Entre
absence de communauté et communauté parfaitement unifiée,ce travail
de convergence peut faire naître un vaste nuancier de situations, certes
instables, soumises aux aléas des rejeux de l’histoire et des rejeux du
débat, mais qui témoignent malgré tout d’un partage des valeurs
communes constamment à ré-élaborer. Cette instabilité est ce qui constitue
la fragilité même de la communauté démocratique. Lorsque cette fragilité

apparaît difficilementsupportable,qu’elle peut conduire à dissoudre
la communauté,des politiques de «gouvernement des émotions» tentent
alors d’y faire face en imposant «une expression obligatoire des
sentiments»

Robespierre souhaite justement refonder une intuition morale et
politique par la pratique des devoirs de l’homme, au moment où il sait
qu’elle est fragile, vacillante après la crise des factions et la violence de
la Terreur.

Cependant ces expressions obligatoires des sentiments orchestrées
par des politiques publiques sont-elles compatibles avec le libre arbitre
propre à l’homme démocratique? Pour le dire d’une manière habermassienne,

est-il possible d’articuler une adhésion à des principes moraux
qui reposent sur des processus émotifs d’identification à effet d’obligation

morale, à un rapport critique à l’histoire d’une part,à des processus
de subjectivation politique qui reposent sur des expériences du monde
vécu, d’autre part?

Enfin les pseudo-symboliques peuvent-elles être efficaces sans le
verrou divin des XVIIe et XVIIIe siècles? L’appel à la responsabilité à
l’égard des générations futures n’est t-elle pas un moyen de le faire
réapparaître?

38 Sophie Wahnich Sentiments et émotions dans l’élaboration des savoirs politiques instinctifs


	Sentiments et émotions dans l'élaboration des savoirs politiques instictifs : Mauss, Shaftesbury, Robespierre : des usages politiques du symbolique

