
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 60 (2010)

Heft: 4

Artikel: "Sorcellerie, secret et médecine populaire" : les tribulations d'un
guérisseur neuchâtelois dans la principauté de Bâle à la fin du XVIe
siècle

Autor: Kottelat, Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen / Mélanges SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 4

«Sorcellerie, secret et médecine populaire»

Les tribulations d’un guérisseur neuchâtelois dans la principauté de Bâle à la fin du
XVIe siècle.

Vincent Kottelat

Dans son numéro de mars 1897, le Musée Neuchâtelois publie un article d’Arthur
Piaget, professeur de philologie romane à l’Université de Neuchâtel1, intitulé
PRIÈRES ET«SECRET»2.Ils’appuiesurunpetitcahier contenant quelques prières

apotropaïques3, copiées en 1803 par un nommé David Tattet, habitant de la

475

Côte-aux-Fées.
L’attention de Piaget est remarquable. Il se trouve en porte-à-faux avec les

intérêts d’autres historiens.Ainsi, lorsqu’Edouard Diricqpubliera en1910 un recueil
des affaires de sorcellerie de l’ancien Evêché de Bâle, il taxera de niaiseries toutes
les informations se rapportant aux croyances et aux superstitions contenues dans
les minutes des procès4. De plus,Piaget est conscient qu’il s’agit là d’une mémoire
fragile. L’étude de ces prières nécessite de recueillir les éventuels cahiers disséminés

dans les fermes de l’Arc jurassien, gardés par leurs propriétaires,mais dont les
descendants seraient susceptibles de se débarrasser5. L’appel d’Arthur Piaget est
aussitôt entendu,et certains «cahiers» lui sont soumis.Malgré ses intentions de les

étudier, il semble que Piaget n’en a rien fait.

1 Cf.Mauricede Tribolet,Arthur Piaget, philologue,archiviste et historien 1865–1952), in:
Biographies neuchâteloises, dir. Michel Schlup, t. IV: 1900–1950, Hauterive, G. Attinger,
2005, pp. 228–233.

2 Cf.A. Piaget, Prières et «secrets» in: Musée neuchâtelois, 1897, t. XXXIV,pp. 53–58 on
trouvera la suite de l’article au t. XXXV, pp.66–68).

3 Le mot apotropaïque vient du grec apotrepw qui signifie détourner, écarter de. Pour une
étudede ces prières on se référera à l’ouvrage d’Edina Bozoky, Charmes et prières
apotropaïques,Turnhout,Brepols,2003.

4 Cf.E.Diricq,Maléfices et sortilèges: procèscriminelsde l’ancien Evêché de Bâlepour faits
de sorcellerie: 1549–1670, Lausanne, 1910 réed. Porrentruy, Ed. Transjuranes, 1979),
p. 56. Il faut nuancer toutefois ce propos, car, au début du XXe siècle, le comité de la
Société suisse des Traditions populaires se posa laquestion de savoir pourquoi la médecine

populaire ne ferait pas l’objet d’une enquête. Il y est fait mention de l’intérêt que
constituent ces «recettes» traditionnelles de guérison, comme « …) noyau précieux de
croyances plusieurs fois séculaires» Cf. E. Hoffmann-Krayer; trad. en français par J.

Jeanjaquet, Questionnaire sur la médecine populaire en Suisse,Société suisse des Traditions

populaires, Bâle, 1905.
5 «Il est urgent de recueillir ces prières et ‘secrets’, avant qu’ils aient achevé de disparaître

» A. Piaget, op.cit., t. XXXIV, p. 58.

Vincent Kottelat, Université de Neuchâtel, Institut d’Histoire, Espace Louis-Agassiz 1,

CH-2000 Neuchâtel. vincent.kottelat@unine.ch



Un long silence règne jusqu’à lafin du XXe siècle.Eneffet,il faut attendre1994
pour voir publié l’ouvrage de l’anthropologue Nathalie Fleury6 et son étude sur la
pratique actuelle du «secret» jurassien par les guérisseurs. Cette étude va susciter
un engouement certain, non seulement pour l’Arc jurassien mais également pour
le reste de la Suisse romande7.

Piaget lie sa problématique à lapersistance dans les terres protestantes duculte
de la Vierge et des Saints, ce qui tendrait à démontrer que les «vieilles» croyances
n’avaient pas été totalement éradiquées par la Réforme. Piaget pouvait avancer
que les prières «se transmettaient de génération en génération, (…), rajeunies peutêtre

dans la forme, mais immuables dans le fond»; toutefois, ces pratiques populaires

de médecine n’ont pas encore réellement fait l’objet d’une étude systématique
sur la longue durée. Si les manuscrits contenant des prières ou des formules sont
recopiés et transmis de génération en génération, ils ne le sont, comme le montre
Piaget, que depuis le début du XIXe siècle. Quels sont alors les documents disponibles

pour les siècles antérieurs?
Dans l’Arc jurassien, les premiers documents disponibles pour une étude des

pratiquesdu«secret» se trouventdans les procès de sorcellerie du XVIe siècle8. Les
Archives de l’ancien Evêché de Bâle conservent sept procédures conduites contre
des dépositaires du secret entre 1590 et 1596. Elles nous livrent une quinzaine de
formules.

Parmi ces procès, celui de Jacques Couchant présente quelques caractéristiques

inhabituelles.Tout d’abord, les minutes du procès contiennent la déposition
de l’accusé et les dépositions des témoins mais aussi le cahier des confessions,
offrant ainsi le dossier quasicompletd’une procédurecriminellede l’époque.Deplus,
l’accusé est un homme,ce qui est, en soi, un fait peu commun en sorcellerie9.

Le prévenu nous révèle non seulement les prières qu’il avait en sa possession,
mais également la manière dont il les avait obtenues, ainsi que les conséquences
de ses aveux. Par ailleurs, le procès nous livre un aspect socio-culturel important:
comment un marchand de vin, habitant la seigneurie neuchâteloise de Valangin,
a-t-il pu se retrouver dans le petit village jurassien de Glovelier, et y être arrêté
pour faits de sorcellerie?

6 Cf. N. Fleury, Le «secret» dans le canton du Jura: approche anthropologique d’une
pratique de guérison, Lausanne, 1994.

7 Voir notamment les travaux de mémoire universitaires suivants: J. Debonds, Tradition et
adaptation de la pratique de secret dans le canton du Valais, Lausanne, 2003 / Vicky De
Paola,Le secret de guérison :une thérapeutique traditionnelle,Fribourg, Suisse, [s.n.],2006.

8 Quoiqu’ilssoient lesdocuments les plus nombreux, les procès criminelspour faitsde
sorcelleries ne sont pas les seuls à disposition de l’historien.En effet, on trouve par exemple

des formules ou recettes médicales dans d’autres manuscrits comme des recueils de
cuisine. Cf.J.-C.Rebetez,A la fortunedupot. Menu fantaisistesur la base de recettesd’une
bourgeoise de Porrentruy de la fin du XVIème siècle, in: Cercle d’études historiques de la
Société jurassienne d’Emulation, Lettre d’info.), No 34, février 2005.

9 E. W. Monter nous indique 5% d’hommes accusés pour l’ancien Evêché de Bâle, où
l’«antiféminisme» est le plus marqué, et 19% pour Neuchâtel. Cf. E. W. Monter, Witchcraft

in France and Switzerland: The borderlands during the Reformation. Ithaka, N.Y.,
Cornell University Press, 1976.

476 Michel Kottelat «Sorcellerie, secret et médecine populaire»



Culture populaire et Réforme catholique

C’estuniquementsous le règne de Jacques-ChristopheBlarer deWartenseeque
l’on trouve des procès pour sorcellerie contenant des prières apotropaïques.
Elu prince-évêque de Bâle en 1575, il gouverne jusqu’à sa mort en 1608, et
restera dans l’histoire comme le restaurateur de l’Evêché de Bâle10.

S’il est très difficile de parler chez cet évêque d’une volonté systématique de
réprimer la culture populaire11, il est tout de même possible d’observer sa
détermination à instaurer un ordre strict sur son territoire en matière religieuse12. Ses
efforts visaient avant tout à rehausser le niveau de connaissance de son clergé, ce

qui,à terme,devait permettre d’élever le peuple à un certain progrès spirituel.Par
une nouvelle définition du sacré, ainsi qu’une prédication effectuée par des prêtres

mieux formés, le peuple serait guidé selon la nouvelle ligne de conduite définie
lors du Concile deTrente.En cela, les directivesde Blarercontribuèrentsans doute
à une nouvelle approche de la sorcellerie. En effet, chaque individu qui semblait
ne pas satisfaire aux règles nouvellement établies était susceptible,dès lors, d’être
accusé d’hérésie.

En définitive, un détail infime pouvait suffire à éveiller la suspicion. Lepaysan
jurassien du XVIe se méfie de tout; cela est très clairement perceptible dans les
dépositions des témoins des différents procès: un accès de colère, des jurons, une
activité anormale les jours de repos; toute personne qui se différencie des autres
est suspecte,à plus forte raison si l’individu est un étranger ou s’il possèdeun
quelconque pouvoir de guérison.

Au XVIe siècle, les médecins ou chirurgiens13 sont encore rares,et l’établissement

de ceux-ci, même dans les villes comme Porrentruy ou Delémont ne va pas
sans poser problème14. Ainsi, dans les villages, on fera appel à des individus très
particuliers: les détenteurs d’un pouvoir de guérison. Tout le monde au village
connaissait ces guérisseurs, le villageois avait recours à eux lorsqu’un malheur
s’abattait sur sa maison: un enfant ou une bête malade15, et tant que la magie du
guérisseur répondait aux attentes des villageois, il n’était pas inquiété. Du reste, le
guérisseur devait être craint autant que respecté: le caractère mystique de la
personne possédant un pouvoir magique impliquait un effet de distanciation entre lui
et le commun desmortels.Lesagissements de la communauté semblent par contre

10 Ces formules sont l’objet d’étude de ma thèse de doctorat à l’Université de Neuchâtel
qui concerne la médecine traditionnelle dans l’Arc jurassien. La thèse est inscrite sous
le titre: «Des mots contre les maux» Les formules des guérisseurs jurassiens de la fin du
XVIème au XVIIème siècle.

11 Cf.R. Muchembled,Culture populaireetculture desélitesdans laFrance moderne XVème–

XVIIIème siècle), Ed. Flammarion,1978, p. 225.
12 Sur la politique de Blarer, cf.N. Barré, «Blarer de Wartensee et ses sujets de Porrentruy.

L’idéal de pouvoir d’un prince-évêque de Bâle à la fin du XVIème siècle» in: La Suisse
occidentale et l’Empire, SHRS, Lausanne, 2004, p. 240.

13 Pour une explication exacte de la différenciation entre tous les corps de métier relatifs
à la médecine, on se référera à l’ouvrage de F. Lebrun, Se soigner autrefois. Médecins,
saints et sorciers aux XVIIème et XVIIIème siècles, Ed. du Seuil, 1995.

14 Cf.Dr S. Schoppig,Quelques considérations sur les conditions d’établissement des médecins,

pharmaciens, sages-femmes, sous le régime des princes-évêques dans le Jura, Jura
Suisse Varia [s.l.n.d.].

15 V. Kottelat, Maléfices ou bénédictions? Le procès de Marie de Cornol, Neuchâtel, 2006
mémoire de licence, Faculté des Lettres,dir. J.-D. Morerod), p. 65.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 4 477



évoluer radicalement dès lors que le «panseur» était appelé ausujetd’une maladie
pour laquelle il ne pouvait en fin de compte rien. On imagine alors aisément que
le moindrefaitdouteux de lapartde celuiqui détenait le«secret» provoquait suspicion

et méfiance parmi la population. On commençait par se souvenir de tout ce
que le guérisseur avait dit ou fait dans un passé plus ou moins long, et, par
amalgame, on en arrivait à la conclusion qu’il était le responsable de ces malheurs.

Les dénonciations des villageois rejoignaient la curiosité du prince et de sa

justice.L’intérêt que Blarer portait à sessujets enmatière de foiestperceptible dès
1581 lorsqu’il publia les décrets du Concile de Trente. Il entreprit dans ses Etats un
vaste mouvement de contre-réforme visant à renforcer la conviction et la ferveur
religieuse de ses fidèles. Et ce n’est donc pas un hasard si durant une décennie, de
1590 à 1600, on se préoccupa avec attention de ces individus que l’on disait
sorciers. On relevait scrupuleusement de nombreux détails sur leur vie privée, ainsi
que sur les moyens de faire du tort ou de guérir.Ainsi s’explique la présence,dans
quelques procès,des formules apotropaïques.

Du marchand de vin au sorcier guérisseur: le procès de Jacques Couchant16

Arrêté par le gros-voeble17 de Delémont à Glovelier, Jacques Couchant est
entendu, dans la chambre du portier du Château de Porrentruy, le 9 février 1594 par
le maître-d’Hôtel le châtelain de Porrentruy) et le prévôt son lieutenant) qui
seront les enquêteurs durant toute la procédure comme c’est le cas le plus souvent18.

L’accusé,natif de Saint-Sulpice, est le fils de Georges Couchant, banderet19 du
Val-de-Travers. Agé de quarante ans, il se marie à l’âge de 15 ans et possède une
maison qu’il occupe avec sa famille. Il est vendeur de vin mais il va dépenser
sa maigre fortune, au point qu’il lui sera ordonné de vendre ses biens afin de
s’acquitter de sa dette auprès de ses créanciers. Abandonnant femme et enfants,
par honte d’avoir dépensé tout son bien, ilquitte le Val-de-Travers – huitans avant
son arrestation – et se rend à Bienne,où il demeure pendant un an et demi.Puis, il
s’établit en Ajoie, où il se met au service du bandelier20 de Cornol. Son travail
consiste alors à garder le bétail des bourgeois de Bienne, au Chasseral, pendant
plus de six mois. Malheureusement pour lui, la vérole l’obligera à plusieurs reprises

à changer d’employeur, ceux-ci n’hésitant pas en effet à chasser les malades
jugés peu rentables. En dernier lieu, Jacques Couchant trouve du travail chez un
notaire de Glovelier, qui l’engage alors comme serviteur.

Si dans un premier temps, le prévenu affirme ignorer la cause de son
emprisonnement, il reconnaît très vite s’être occupé de soigner du bétail, notamment en

16 Cf. Le procès de Jacques Couchant, le 9 février 1594, [AaEB, B168.14/II.33], in: Criminalia

in sortilegiis, veneficiis et maleficiis, [AaEB,B168.14, 1546–1598)].
17 Le gros-voeble peut être défini comme l’équivalent d’ungarde champêtre communal, il

se distinguait du simple voeble par des charges plus importantes.
18 Dès le XVIIe siècle, le maître-d’Hôtel sera très souvent remplacé parundocteur en droit.
19 Le banderet était un officier élu par une bourgeoisie pour porter sa bannière,conduire

sa milice à la guerre et défendre ses droits. Il existait cinq «banderets» dans la principauté

de Neuchâtel, desquels faisait partie le Val-de-Travers.Cf. W. Pierrehumbert,
Dictionnaire du parler neuchâtelois et Suisse romand, Neuchâtel,Ed.Victor Attinger, 1926,
p. 38.

20 Terme employé dans le Jura, similaire à celui de banderet voir note précédente).

478 Michel Kottelat «Sorcellerie, secret et médecine populaire»



accomplissantquelques rituels,comme la femme deJean La Jacquede Roche-d’Or
le lui avait appris21. Sans se douter un instant des conséquences que pourrait avoir
ce genre de révélations, il poursuit sans autre ses déclarations, confiant au point de
révéler sa rencontre avec un homme, qu’il décrira dans un premier temps comme
une sorte de sauvage:

1.a) Dit en oultre qu’estant au service du vieulx bandelier / de Correnol, contre
la nuict,estant seul en la / vacherie qu’est derrier Montary,ung homme / se
presenta devant la porte de la mayson, desirant / d’y entrer,et treuvant la porte
fermée. / Il fut malcontent,disant que ledit Jacqueestoitplusmauvais que luy.Surce,
ledit Jacque recommanda à Dieu et a deslors heu opinion / que c’estoit ung
homme sauvaige. Adjoustant qu’il n’avoit point de chausses22, / tellemen[t] /

qu’on luy voyoit les parties honteuses. Le poil de la teste estoit fort grand, / en
plus que ledit homme leva par deux fois la chemise / et luy monstra le cul, qu’estoit

fort noir,et avoit des dents de la longueur / de quattre doigts.

1.b) Il affirme en outre que lorsqu’il était au service de l’ancien bandelier de
Cornol, peu avant la nuit, étant seul dans la «vacherie» se trouvant derrière
Montary23, un homme se présenta devant la maison, désirant y entrer mais
trouvant laporte fermée.Cethomme fut très mécontent affirmant que Jacques
était plus méchant que lui. Alors Jacques, s’en remettant à Dieu, pensa qu’il
s’agissait d’un homme sauvage. Ajoutant qu’il avait si peu d’habits qu’on lui
voyait les parties honteuses.Les cheveuxétaient très longs eten plus, l’homme
leva deux fois sa chemise, luimontrason postérieur quiétait très noir, et il avait
les dents aussi longues que quatre doigts.

A la suite de cet aveu, les enquêteurs pourront aisément démontrer que si Jacques
Couchant avait la capacité de guérir ses semblables ou des animaux, ce ne pouvait
être qu’avec l’aide du malin:

2.a) Surce,arresté et de près plus particulierement sommé de faire / ung entier et

vray discour dufait, luy respresentant / que Dieu estoit la verité aggreable, qu’il
debvoit / retourner a son Createur luy demander pardon de / ce qu’il c’estoit [],
ainsi que par asseurez / informations, on pouvoit conjecturer, mesme / par les
medicineset guerisons demaladie / desesperés, il estoit facilecolliger qu’il/ avoit
l’ayde d’aultres que son simple entende-/-ment.

2.b) Arrêté et sommé de faire un discours entier et vrai, on lui rappelle que
Dieu est la vérité que l’on devait agréer et qu’il devait retourner à son Créateur,

et luidemander pardon pource qu’il avait […].Ainsi,de ces informations
sûres, on pouvait juger, par les moyens de guérison sans espoir, qu’il était
facile de déduire qu’il avait bénéficié de l’aide d’autres personnes et pas de son
seul entendement.

21 Nous reparlerons de cette femme lorsque le thème de la transmission du savoir sera
abordé.

22 Lire en marge:«ny aultres vesture / sinon une chemise / au pard devant / de laquelle il /
portait des / nesylles.»

23 Il s’agit du MontTerri,qui se trouve au sud de Cornol.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 4 479



La sommation faitson effet:Jacques Couchant se confesseet donne deplus amples
détails sur sa rencontre:

3.a) Surquoy, estant pensif, commencea / finalement a dire qu’en postposant
toutecrainte, / il voulloit rondement confesser la verité / [] qu’estant en ladite
vacherie, seul,contre le / soir,voullant admasser son bestial, il treuva ung homme
avec une grand barbe noire, n’ayant aultre habillement que une chemise seullement,

/ lequel cuylloit des nuyselles sur des cudriers, / et tost apres que luy, ledit
Jacque, fur de retour / en sa mayson, ledit homme le vint treuver / et luy dit qu’il
se falloit donner à luy,et / que durant sa vie, il n’auroit aulcune fault[e] / mesme
qu’il pourroit ayder a gens et / bestes, et qu’il seroit bien expert en medi[ci]-/-ne.
Ce qu’ayant entendu, ledit Jacque, il / l’interrogua qu’il estoit, lequel luy respondit

/ qu’il estoit le diable, auquel tant de fois / en se despetant et jurant, il se
seroit donné.Surce, qu’il consentit de s’addonner à luy. Lors, le diable l’incita de
renier Dieu,Cresme / et Bapteme, ce qu’il fit.En apres,pour hommage / ou
adoration, il leva le pand derrier / de sa chemise et luy fit baiser son cul. / En sortant
de la mayson,et en ouvrant / la porte, luydonnant de plusune bouettede / grasse
verde pour faire ce qu’il vouldroit./ Se nommant Caspar et Robin.

3.b) Après quoi, étant pensif, Jacques Couchant commença enfin à dire qu’en
écartant toutecrainte, il voulait clairementconfesser la vérité. À savoir,qu’étant
à la «vacherie» seul, en début de soirée, voulant réunir le bétail, il trouva un
homme avec une grande barbe noire, ayant pout tout vêtement une chemise,
qui cueillait desnoisetteset dès que Jacques futde retour à lamaison, l’homme
vint le trouver en lui disant qu’il fallait se donner à lui et qu’ainsi,pour le reste
de sa vie, il n’aurait aucune difficulté à aider les gens et les bêtes, et qu’il serait
un expert en médecine. Ceci entendu, Jacques l’interrogea pour savoir qui il
était.Il lui réponditqu’il était le diable,auquel il s’était donné tant fois,en
maudissant et en jurant. Dès lors, il se donna à lui.Alors, le diable l’incita à renier
Dieu, lesaint chrême et le baptême,cequ’il fit.Ensuite,pour hommage ou
adoration, le diable leva sa chemise et lui fit baiser son postérieur.En sortant de la
maison, et en ouvrant la porte, il lui donna encore une boîte contenant une
graisse verte dont il pourrait disposer à sa guise. Il se nomme Caspar et Robin.

Par la suite, Jacques Couchant avouera encore quelques-unes de ses actions de
guérisseur, maisdès lors qu’il admet, sans contrainte, sa relation avec le démon, les
enquêteurs n’auront de cesse de lui rappeler cet état de fait. On entendra dès le
12 février cinq témoins, qui ne feront que corroborer les dires du prévenu, en
donnant toutefois quelques détails. Finalement,Jacques Couchant sera soumis à la
torture afin que lui soient extorqués des aveux définitifs. Le 25 mai 1594, soit
75 jours après le début de son interrogatoire, il sera exécuté.

Les pratiques de guérison

Destinataire et description de la maladie

Dans unmonde où l’inexplicable estsynonyme de surnaturel,l’apparition soudaine
d’une maladie est une épreuve que l’on ne peut surmonter de manière efficace

480 Michel Kottelat «Sorcellerie, secret et médecine populaire»



qu’avec l’aide de la magie.En effet, le mode depensée rurale au XVIe siècle ne
distingue pas véritablement la cause d’un phénomène du phénomène lui-même et à

l’interprétation naturelle de ce phénomène vient encore s’ajouter une dimension
surnaturelle. Si dans certains cas la «cause» de la maladie semble évidente comme
lors de traumatismes visibles, le plus souvent, la cause de la maladie demeure
inconnue, le mal étant invisible, démoniaque24.

Dans ce monde où les notions de vie et de travail se trouvaient être très
fortement liées, le plus grand risque pour chaque individu était de se retrouver exclu
du système dans lequel il vivait,par incapacité de se mouvoir25. L’individu malade
devait recouvrer la pleine possession de ses moyens et ce dans les plus brefs délais.
Pour ce faire, il n’avait d’autre choix que de se tourner vers les guérisseurs et autres

désenvoûteurs, qui, grâce à leurs connaissances, pouvaient rétablir l’équilibre
originel rompu. La médecine populaire était donc fortement liée aux pratiques
occultes et l’individu y avait recours afin d’être délivré au plus vite du coup du sort.

Pèlerinages thérapeutiques et saints guérisseurs

Parmi les nombreux moyens à disposition du malade pour recouvrer son équilibre
physiologique, figurent deux pratiques qui s’expliquent par la croyance en une
originespirituellede la maladie.L’homme étantpécheur,son corpsestéprouvé par
l’intermédiaire de son espritet de son âme.Ainsi la maladiese combat-elle en
premier lieu par un retour sur soi-même enfin d’«opérer une conversion toujours
nécessaire»26. A la suite de cela, le malade pourra user des deux moyens que sont le
recours aux saints guérisseurs et les pèlerinages.

L’Eglise romaine, lors du Concile de Trente, réaffirma la licéité du culte des
saints, confirmant du même coup une de ses préoccupations majeures: le contrôle
du surnaturel au détriment des résidus de croyances païennes ou superstitieuses27.
Toutefois le danger existait bel et bien de la part des laïques, d’attribuer aux saints
un pouvoir plus que médiateur. Ainsi, apparaît clairement, à travers les prières
apotropaïques, l’attribution d’une spécialisation,un pouvoir particulier à un saint
guérisseur28. Cette croyance en la capacité de certains saints à guérir des maladies
se double parfois de la conviction qu’ils sont aussi responsables de l’apparition de
cette maladie29.

24 Certaines expressions, encore couramment utilisées aujourd’hui, sont issues de cette
théorie démoniaque, conception ontologique primitive de la maladie: rester «cloué au

lit» être «frappé» par une maladie qui «dévore» ou «ronge» les chairs. Cf. M. D. Grmek
dir.),Histoire de la pensée médicale en Occident, Ed. du Seuil, Paris, 1995, p. 214.

25 Sur l’incapacité de fournir un travail pour soi ou la société comme critère objectif de la
maladie, cf. M.D.Grmek,op. cit., p. 211.

26 Cf.F. Lebrun,Se soigner autrefois, Ed. du Seuil, 1995, p. 113.
27 Notons également que c’est également vers la fin du Moyen Age qu’apparaît la

contemplation des images saintes comme instrument apotropaïque. Cf. E. Bozoky, op. cit.,
p. 65.

28 Cf.V.Kottelat, Maléfices ou bénédictions? Le procès deMarie de Cornol, quelques cas de
prières apotropaïques dans leJura du XVIèmesiècle, Neuchâtel, 2006 mémoire de licence,
Faculté des Lettres,sous la direction de J.-D. Morerod), p. 61.

29 Pour le rapprochement entre «saints guérisseurs» et «sorciers-conjureurs» ainsi que la
description des maux désignés par le nom d’un saint, cf. F. Lebrun, op. cit., p. 114.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 4 481



Dans le procès de Jacques Couchant, ce recours au pouvoir de guérison des saints
apparaît explicitement et à de nombreuses reprises:

4.a) Dit que l’année passée, estant à Vendelincourt, / environ la Saint-Jehan, il
fut prié de Bourquard /Jehan Syre,ditVaudet, de visiterdeux de / ses enfans
malades, lesquels il soingna, / ordonnant audit Bourquard de faire / une chandelle
de cyre aultant longue que ses enfans et la faire brusler en / l’eglise, en nom de
Dieu et de touts les saints (…).

4.b) Il affirme que l’année passée, étant à Vendlincourt, aux environs de la
Saint-Jean, il fut prié par Bourquard Jean-Sire, dit Vaudet, de rendre visite à
ses deux enfants malades. Il les soigna, ordonnant à Bourquard de faire une
chandelle de cire aussi longue que les enfants et de la faire brûler à l’église au
nom de Dieu et de tous les saints (…).

5.a) Ledit Jacque confesse qu’estant a Develier, il fut prié /d’une femme qu’avoit
mal en jambes, pour la guerir. Surquoy il receut sept solz, et fit pour elle ung
voyage / à [], en l’honneur de Saint Thiebaud.

5.b) Jacques Couchant confesse que lorsqu’il était à Develier, il fut prié par
une femme qui avait mal à une jambe de la guérir. Il reçu sept sols et fit un
pèlerinage pour elle à (…) en l’honneur de Saint Thiebaud.

Le rôle du guérisseur est ici évident.Après avoir identifié la maladie, lui seul pouvait

donner le nom du saint auquel le malade devait se référer. Le premier exemple

4.a) semble indiquer que le malade doit adresser ses prières à tous les saints,
par contre, l’exemple suivant nous montre que la maladie est clairement identifiée
et le guérisseur de désigner le saint approprié auquel le malade devait s’en remettre.

Restait encore à s’adresser au saint recommandé. Ceci pouvait se passer de
plusieurs manières différentes.Si l’état du patient empêchait tout déplacement, un
membre de la famille30 était chargé de la tâche. Mais parfois, le guérisseur ne se
contentait pas d’effectuer le seul rituel thérapeutique au chevet du malade, il pouvait,

moyennant quelques sous supplémentaires, se charger du pèlerinage, comme
nous le montre l’exemple 5.a).Les dépositions des témoins suivants vont dans le
même sens:

6.a) Et entre aultres propos, / ladite Catherine luy demanda: «Et / comment
aiderez-vousa ses enffans?» / Surce, ledit Jaicque respondit que/ ouy,moyenant
l’aidedeDieuetdes / gens.Et quelque peu de temps, / étant retrouvé, leditJaicque,
devant la mayson dudit deposant, icelluy / declaira que la femme avec laquelle
/ il avoit parlé, s’estoit celle qu’avoit donné le mal a sesdits enffan, mais qu’avec
l’aide de Dieu, il viendroyent / guerry et demanda pour son payement / dix sols
et une geline, / asçavoir dix sols pour faire des / viaiges et ladite geline pour
son / maître.31

30 Cf. l’exemple 4.a).
31 Déposition du troisième témoin Bourquard Jean-Sire de Vendlincourt.

482 Michel Kottelat «Sorcellerie, secret et médecine populaire»



6.b) Catherine lui demanda: «Et comment allez-vous aider ces enfants?» et
Jacques lui répondit qu’il y parviendrait, avec l’aide de Dieu et des gens.
Quelques temps plus tard, Jacques s’étant retrouvé devant la maison du
témoin, déclara que la femme avec laquelle il s’était entretenu était celle qui
avait donné le mal aux enfants du témoin, mais qu’avec l’aide de Dieu, ils
guériraient. Il demanda ensuite pour salaire dix sols et une poule, soit dix sols
pour faire des voyages et une poule pour son maître32.

7.a) Et ayant le fils / de deposant rencontré,par chemin / ledit Jaicque, le pria de
venir /veoir ledit cheval,pour luy aider / sy possible estoit, ce qu’il feist. / Et ayant
deposant faict tirer / ledit cheval de l’estable, en presentce / de plusieurs gens
dudit Vendelincourt, / ledit Jaicque dit audit deposant / «Vous estes bien marry
de votre cheval / mais au plaisir de Dieu, je luy / ayderay.» Et surce, print trois /

chandelleset soingna leditcheval,/ a haulte voix, en prononceant / de bons mots,
tant de Dieu que des / des Saints. Et qu’il luy failloit faire des voyaiges mais ne
dit pas / ou s’estoit.33

7.b) Le fils du témoin ayant rencontré Jacques Couchant en chemin, il le pria
de venir voir le cheval pour le soigner dans la mesure du possible. Il accepta,
et, le témoin ayant sorti le cheval de l’étable en présence de plusieurs personnes

deVendlincourt,Jacques luidéclara: «Vousêtesbienaffligédevotre cheval,
mais s’il plaît à Dieu, je l’aiderai.» Et alors, il prit trois chandelles et soigna le
cheval à haute voix, en prononçant des paroles adéquates, au sujet de Dieu
et des Saints. Il affirma devoir faire des voyages sans pour autant préciser où
c’était.

Cependant, il était tout à fait possible pour le guérisseur de conseiller à ses «

patients» d’effectuer eux-mêmes le pèlerinage, ceci afin de renforcer sans doute les
chances de guérison:

8.a) Dit aussi qu’il a heu conseillé de faire plusieurs voyages / notamment
au mercier d’Alle pour sa femme, qu’a-/voit mal en jambes, luy ordonnat de
prendre /avec deschandellesde cyre, la longueur etgrosseur /desdites jambes,
et lesenvoyera[]pour / estrebruslées en l’eglise d’icelle,en l’honneur deMonsieur

Saint Thiebaud.

8.b) Il dit aussiqu’il conseillade faire plusieurs voyagesnotammentà la femme
du marchant d’Alle, qui avait mal aux jambes. Il lui ordonna de prendre avec
elle des chandelles de cire et d’aller à (…) pour les brûler à l’église, en l’honneur

de Saint Thiebaud34.

32 Il s’agit évidemment de son maître démoniaque.
33 Déposition du cinquième témoin, Jean Perrin Corbat, de Vendlincourt.
34 En ce qui concerne Saint Thibaud, les bollandistes ont retenu dix-neuf guérisons

miraculeuses dues à ce saint: douze aveugles, cinq boiteux, un hydropique,et un paralytique.
Ainsi, bien que décrit comme le grand thaumaturge des yeux, saint Thibaud est aussi
invoqué pour les problèmes relatifsaux jambes.[En ligne – 31 juillet 2008]. URL:http://
bermont.free.fr/Histoire/Saint_Thibaud_Mistrorigo.htm#pretre

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 4 483



Prières et rituels

L’un des éléments caractéristiques des moyens de guérison employés par Jacques
Couchant est l’utilisation de cordelettes de tissu dont les malades devaient
s’entourer et ainsi passer une nuit.Après cela, la cordelette devait être donnée au
guérisseur afin que celui-ci puisse découvrir l’origine ou le responsable du malheur.

9.a) Dit en oultre que environ par quinze / jours apres, le mary de deposante /
vint grievement malade,et sachant / que ledit Jaicque estoit a Chermoille,/ ledit
mary deladite deposante / se []força d’y aller, ou l’ayant / treuvé et mené en la
maison de / Albry Perrenat, ledit Jaicque / luy dit:«Il faut que vous couchiez / a
chair nue avec une courroye, et / puis demain, je vous diray quel / malheur vous
avez» Ce que le / mary de deposant feist.Et / le lendemain venu, ledit Jaicque /
dit que il, ledit Jehan Mere Courtat, / avoit ung mal donné, que ladite / grande
Catherinne luy avoit / donné ung mercredi en le / serant sur l’espalle.35

9.b) Ajoute qu’après une quinzaine de jours, le mari de la témoin tomba
gravement malade et, sachant que Jacques se trouvait à Charmoille, elle le
persuada d’y aller. Sur place, l’ayant trouvé et mené jusqu’à la maison d’Albry
Perrenat, Jacques dit au mari:«Il faut que vous vous couchiez nu avec une
lanière et demain je vous dirai quel malheur est sur vous.» Le mari suivit ces

conseils et le lendemain, Jacques dit à Jean-Mere Courtat qu’il avait un mal
donné et que la grande Catherine le lui avait donné un mercredi,en le serrant
sur l’épaule.

10.a) Iceluy, deposant fust occasionné / d’aller vers luy, ledit Jaicque, audit
lieu / d’Alle,pour le prier de vouloir venir / aider et secourir sesdits enffans.
Lequeldit / Jaicque respondit que premier que / d’y aller, il debvoit faire a coucher /
par une nuict sesdits deux enffans dedans / des corroyes a chair vive,et que puis
apres, il / debvoit luy pourter lesdits corroyes, / ce quedeposant faist. Et luy porta /
lesdits corroyent audits lieu d’Alle, lequel les ayant receu, les garda par trois /
jours et dit que au bout desdits / trois jours, il declaireroit de quel / maladie il
estoyent detenu et par / apres les yroit soingnier.36

10.b) Le témoin se rendit à Alle auprès de Jacques pour le prier de venir aider
et secourir ses enfants. Ce dernier lui répondit qu’avant qu’il ne vienne, il
fallait tout d’abord que le témoin fasse coucher ses enfants tout unenuit,habillés
d’une simple lanière de tissu chacun. Après quoi, il faudrait lui apporter les
deux lanières, ce que le témoin fit. Ce dernier s’est donc rendu àAlle pour
apporter les lanières.Jacques les garda pendant trois jours, luidisantqu’il connaîtrait,

au bout des trois jours,de quoi souffraient les enfants et irait les soigner.

De plus, on retrouve régulièrement l’utilisation de cierges lors du processus
magique de guérison37:

35 Déposition du troisième témoin Bourquard Jean-Sire de Vendlincourt.
36 Ibid.
37 Cf infra,extraits 4.a et 8.a.

484 Michel Kottelat «Sorcellerie, secret et médecine populaire»



11.a) Dit en oultre que la femme du recepteur moderne / Maurys Petit Perrin,
luy apporta par ung certain / jour son jeusne enfant a Vendelincourt pour estre
/ delivré d’une maladie. Surce, ledit Jacque print / la mesure de la grandeur et

espesse[ur] / dudit enfans, avec des chandelles de Cyre, et l’ayant soingné,
envoya brusler / lesdits chandelles, et dit a ladite femme que celle /qu’avoit baillé
le mal à sondit enfant, par vertu / des soingnements desquels il avoit usé, &
seroit contrainte se treuver en sa mayson, estant / de retour, toutesfois qu’on ne la
debvoit / battre.38

11.b) Il déclare en outre que la femme du récepteur actuel, Maurice Petit Perrin,

lui apporta un jour son jeune enfantàVendlincourt pourêtre délivré d’une
maladie. Il prit alors la mesure de la grandeur et de la largeur de l’enfant avec
des chandelles de cire, et, l’ayant soigné, il envoya la mère brûler les chandelles,

en lui affirmant que la femme qui avait donné le mal à l’enfant, par vertu
dessoinsqu’il avaitutilisés,serait contrainte dese trouver dans sa maison, lors-qu’elle-

même y rentrerait, mais qu’on ne devait la battre.

Ces pratiques faisaient partie des méthodes et rituels plus ou moins complexes mis
en oeuvre afin de combattre le mal, mais tous ces artifices n’étaient d’aucune utilité,
on l’a vu, sans le recours au guérisseur lui-même et à sa capacité de faire appel au
divin.Par l’intermédiaire de formules oude prières, le guérisseur canalisait les
puissances célestes qui agiraient ensuite en sa faveur.Ceprincipe d’invocationd’une
divinité ou d’un saint renvoie à un épisode souvent mythique dans la vie du personnage

cité qu’il s’agisse de Dieu,du Christ ou des saints) où celui-ci réussit à dompter

le mal. Ainsi,«l’efficacité thérapeutique de l’incantation réside dans le fait que,
prononcée rituellement,elle réactualise leTemps mythique de l’origine, aussi bien
l’origine du Monde que l’origine de la maladie et son traitement»39. On retrouve
l’usage de telles pratiques déjà dans l’Antiquité; en effet, dans les civilisations
anciennes comme l’Egypte,onavait déjà recoursà ce typede formules40.EnOccident,
on retrouve chez les Celtes ainsi que chez certains auteurs romains comme
Marcellus Empiricus, ces mêmes pratiques, utilisées comme «recettes efficaces évitant
de recourir à des charlatans»41. Ces formules étaient nécessaires au bon fonctionnement

du processus de guérison mais semblent, du même coup, dépendantes d’un
rituelet d’objets très précis.L’existence de pratiques médicales populaires, issues de
formules antiques de guérison,semble donc indéniable.Toutefois, il ne faudrait pas
voir dans ces pratiques une survivance de cultes préchrétiens, qui justifierait l’existence

même du sabbat, car ce n’est, dans l’absolu, aucunement démontrable42. De

38 Déclaration de Jacques Couchant du 10 février 1594.
39 C’est ce que l’on peut décrire comme étant une régénération par le retour au Temps

originel. Cf.Mircea Eliade,Le sacré et le profane, p. 70 et p.75.
40 Cf. Ph. Dr. François Lexa, La magie dans l’Égypte antique. De l’Ancien Empire jusqu’à

l’époque copte, t. II, Paris, 1925.
41 Cf.A. Rousselle, Croire et guérir.La foi en Gaule dans l’Antiquité tardive, Fayard,1990,

p. 85.
42 Cf.W.Burkert,Lescultes àmystères dans l’Antiquité, Les Belles Lettres, Paris, 2003:« …)

l’existence même decommunauté mystérique, de Mysteriengemeinden, ne peut pasêtre
considéré comme certaine»déjà pour l’Antiquité.De fait, «iln’y a pas grand-chose àdire
de la prétention de la Franc-maçonnerieou des sorciers modernes deperpétuer les
mystères antiques par une tradition ininterrompue» p. 35.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 4 485



fait,dans l’état actuel denos connaissances,si l’origine antique peut parfois être
démontrée, les formules ne sont attestées,pour ce qui est de la Suisse, qu’à partir du
XVe siècle43.

Dans le cas de Jacques Couchant,si l’existence d’un lien fort entre le cierge et
le pèlerinage comme moyensapotropaïques semble évidente,ilest encore renforcé
par la présence,à l’intérieur même de la prière, d’une référence à la puissance
salvatrice de l’objet:

Illustration 1 13.a)

Notre seigneur a pris ung cierge,

Notre Dame luy dit s’il estanche

De toute sorte de maladie,

Comme il est vray que notre
Seigneur fut
Crucifié le grand Vandredy en
nom de Dieu

Le Père, le Filz et le Saint-Esprit.

13.b) «Notre Seigneur a pris un cierge; Notre Dame lui demande s’il fait cesser

toute sorte de maladie, comme il est vrai que Notre Seigneur fut crucifié le
Grand Vendredi, au nom de Dieu le Père, le Fils et le Saint-Esprit.»

Cette première prière de Jacques Couchant est une oraison relativement courte
qui était précédée d’un cérémonial simple mais précis. Jacques Couchant ordonna
àBourquard,père dedeux enfants malades,deconfectionner unechandelle de cire
aussi grande que ses enfants. Elle devait être brûlée à l’église au nom de Dieu et
de tous les saints.Ensuite, le père des enfants devait s’acquitter d’un présent composé

d’une tarte depainetd’unepouleneuf jours après lecommencement du rituel.
Bourquard devait également prendre des morceaux de vêtements de la personne
qu’il soupçonnait d’avoir jeté un mauvais sort. S’il arrivait à se procurer ces
vêtements, il devait les brûler; les cendres ainsi obtenues seraient ensuite données à
boire ou à manger à ses enfants. De cette manière, les enfants seraient prêts pour
la dernière phase de l’opération, où Jacques Couchant se rendait au chevet des
malades et entamait son oraison magique. Cette formule ne recèle rien de bien
particulier, hormis la corrélation entre le cierge de la formule et celui du cérémonial.

En un sens, il y a donc bien un lien obligé entre une pratique «physique» une
gestuelle précise et un acte plus spirituel, afin que la maladie soit correctement
écartée.

A la suite de cela,Jacques Couchant cite une prière pour soigner les animaux.
Ceux-ci revêtent la plus haute importance aux yeux de leurs propriétaires: les
chevaux sont utiles pour la traction, les travaux forestiers; des vaches, on obtient
diverses denrées alimentaires que l’on pourra ensuite revendre, etc.La mort ou la
maladie du bétail peut ainsi déséquilibrer un ensemble déjà rendu fragile par un

43 Cf. V. Kottelat, Pour une histoire ancienne du «secret» Les prières de Marie de Cornol
1590), Société jurassienne d’Emulation, 2008, p. 193–209.

486 Michel Kottelat «Sorcellerie, secret et médecine populaire»



milieu naturel souvent hostile. Cette prière destinée à des animaux souligne
l’importance du monde dans lequel vivait le guérisseur; ily est fait mention de denrées
de subsistance de première nécessité ainsi que de fourrage pour les bêtes. Le
caractère apotropaïque de la prière est fortement souligné par une formulation se
rapprochant d’un exorcisme. Le guérisseur se positionne par rapport à Dieu, agissant

en son nom; le mal dont souffre la bête ne peut que disparaître et en aucun
cas se soustraire à la volonté divine:

Illustration 2 14.a)

Jesoigne ceste beste

En nom de Dieu le Père et

Le Filz et le benoist Saint-Esprit.
Soit de rouge pois et de blanc pois

Et de toute sortede pois.

Il est vray que lepain n’a point faim,

Ny que l’eau que ceste beste boit
N’a point soif,

Ny que le fourage qu’elle mange n’a

Point froid.
De toute sorte de maladie soit

Elle degrevée

Comme ses trois mots sont vrays

En nom de Dieu le Père etc.

14.b) «Je soigne cette bête au nom de Dieu le Père, du Fils et du Saint-Esprit.
Soit de rouge pois et de blanc pois et de toute sorte de pois. Il est véritable que
le pain n’a pas faim, et que l’eau que cette bête boit n’a pas soif,et que le fourrage

qu’elle mange n’a pas froid.De toutes les sortes de maladie puisse-t-elle
être guérie, comme ces trois mots sont vrais: au nom de Dieu le Père, du Fils
et du Saint-Esprit.»

Parallèlement aux méthodes thérapeutiques destinées au traitement des maladies
humaines, il existe donc des pratiques médicales utiliséespour traiter les affections
survenuesauxanimaux44.Toutefois, la frontièreentre les prièresdestinéesaux
traitements des hommes et celles destinées aux animaux reste difficile à établir. Dans
la pratique, seule l’amorce de la prière nous permet certaine fois de connaître le
destinatairedu traitement,alors que lasuite de la prière peut rester invariable.Pour
illustrer ce propos, une formule relativement similaire, révélée par L. Palès dans
l’Ariège, pourra nous aider45:

44 Cf.V. Kottelat, Maléfices ou bénédictions? Le procès de Marie de Cornol, op.cit.,p. 65.
45 Cf.R. Jalby, Sorcellerie, médecine populaire etpratiques médico-magiques en Languedoc.

Ed. de l’Aygues, Nyons, 1974, p. 163.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 4 487



15.a) Foc as pas fred 15.b) Feu, tu n’as pas froid!
Aiga as pas sech Eau,tu n’as pas soif
Pa as pas talent Pain, tu n’as pas faim!
Tot aco es bertat, Tout cela est vrai
Coma lo mistérit. Comme le mystère
De la Santa Trinita. De la Sainte Trinité.

Cette version ne mentionne pas le destinataire de la formule. Il s’agit vraisemblablement

d’une prière destinée à la fois aux hommes et aux animaux. On retrouve
ici trois éléments importants que sont le froid, la soif et la faim.Ces éléments sont
emblématiques des problèmes qui pouvaient être rencontrés dans le monde rural
de manière récurrente.Ainsi, cette formule fut utilisée, semble-t-il,pour guérir des
brûlures. Le feu symbolise ici toutes les catégories de brûlures46, qu’elles soient
internes comme les aigreurs d’estomac, ou externes comme les brûlures cutanées
dues au soleil, au feu ou encore à un eczéma. La formulation finale demeure elle
aussi similaire à la prière de Jacques Couchant. Le côté remarquable de cette
deuxième formule vientdu faitqu’elle est encore utilisée aujourd’hui47,cequi nous
assure du sérieux mis à transmettre les formules oralement, ou non, de génération
en génération.

Pour terminer ce bref aperçu des pratiques médicales vétérinaires présentes
dans le procès de Jacques Couchant,ajoutons qu’il n’était pas qu’un «sorcier-
guérisseur» et qu’il semble probable que cet homme connaissait, par son expérience
de vacheron sans doute, quelques méthodes simples de soins à appliquer lorsqu’il
était amené à rencontrer une bête malade:

16.a) Interrogué surce qu’il est accusé d’oster le laict / de vaches. Respond que
beaucoup de gens / luy ont heu dit en face, mais qu’il ne / scait rien pour tel fait.
Vray que pour une / vache que reteroit son laict, il avoit / de costume la fort
estraindre avec la / main sur l’eschenay derrier, au moyen de quoy / la vache
laschoit son laict.

16.b) Interrogé sur l’accusation portée contre lui d’avoir empêché des vaches
de donner leur lait, il répond que beaucoup de gens l’en ont accusé,mais qu’il
ne sait rien à propos de cela. Cependant, il est vrai qu’à une vache qui retient
son lait, ilavait coutume de presser très fort avec sa main derrière, sur l’échine,
et grâce à cela la vache lâchait son lait.

Dans les campagnes du XVIesiècle, le besoin en guérisseurs est très important. De
fait, le guérisseur sera le plus souvent un paysan qui aura acquis une somme de
connaissances soit par expérience, soit par «héritage» beaucoup de guérisseurs
exerçant le métier de père en fils48. Après avoir gagné la confiance des villageois
par sa dextérité manuelle ou par chance, le guérisseur pouvait mettre en pratique
son savoir.Pour Jacques Couchant, connaître un certain nombre de pratiques
médicales simples signifiait non seulement soigner les bêtes dont il avait la responsa-

46 A noter que la formule de Jacques Couchant est de portée générale cf. 14.b, lg. 11).
47 Cf. R. Jalby, Sorcellerie, op.cit.
48 Cf. F. Lebrun, op. cit.,p.99.

488 Michel Kottelat «Sorcellerie, secret et médecine populaire»



bilité, mais aussi soigner celles d’autres propriétaires, ce qui lui permettait un gain
supplémentaire bienvenu.

La dernière formule deJacques Couchantestpeut-être la plus audacieuse dans
sa référence à un personnage saint et relève plus du folklore que de la religion. Si
le caractère rural de certaines formules peut encore se discuter dans certains cas,

il faut admettre qu’ici, plus aucun doute n’est permis. La formulation est à la fois
simple et très démonstrative quant au processus nécessaire à l’élimination de la
maladie. Le nom du «saint» est issu de l’organe utilisé lors du processus de guérison:

il ingurgite ainsi la maladie, afin de la digérer et, par là, d’effectuer une
purification. Quant au saint chargé de l’évacuation des déchets, il va de soit que son
nom était prédestiné:

Illustration 3 17.a)

Le lovet du ciel cheset

Et Saint Gorge le mangea

Et Saint Cul le rechia.

De cette maladie soit la bête dégrevée,

Comme il est vrai que

Notre Seigneur fut crucifié le grand
vendredi etc.

17.b) «Le lovat du ciel tomba, et saint Gorge le mangea, et saint Cul le rechia.
De cette maladie soit la bête guérie, comme il est vrai que Notre Seigneur fut
crucifié le Grand Vendredi, etc.»49

Cette troisième prièreest utilisée dans lecasde la maladiedu«lovet» dont Jacques
Couchant fait une brève description,«La maladie du lovet se déclare quand le loup
a endommagé» une bête, comme le dit Jacques, qui ajoute « les bêtes tremblent et

enflent derrière.» Si l’on se réfère à la définition donnée par W. Pierrehumbert50, il
y a de fortes probabilités pour que cette maladie soit en fait celle connue comme
maladie du charbon51. Celle-ci se caractérise en effet par des convulsions, de la
fièvre et un état général dépressif, de même que des écoulements sanguins par les
ouvertures naturelles et des difficultés respiratoires. Mais la description qu’en fait
Jacques Couchant, bien que la reproduction des symptômes soit relativement
correcte, ne semble pas correspondre,du moins, en ce qui concerne la cause.

49 Notons lacorrection du scribequi devaits’attendre à un saint«classique» saint George
est biffé!).

50 Cf.W. Pierrehumbert, Dictionnaire du parler neuchâtelois et Suisse romand, Neuchâtel,
1926, p. 336.

51 Cette maladie infectieuseest fatale pour presque tous les animaux à sang chaud et seuls
les oiseaux semblent y résister.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 4 489



La transmission du savoir

Cette dernière formule divulguée par Jacques Couchant nous permet d’appréhender

la problématique de leur transmission. En effet, lors de son interrogatoire, le
prévenu ne va nullement cacher l’origine de ses connaissances:

18.a) Lesquels deux soingnements il ditavoir apprins / de la femme de Jehan La
Jacque de Rochedor / avec la suygnate, pour guerir du lovet.

18.b) Il affirme avoir appris ces deux modes de soigner de la femme de Jean
La Jacque de Roched’Or, comme la suivante, servant à guérir du lovet (…).

La conséquence de cette révélation ne se fera pas attendre: le 21 mai, alors que le
procès n’est pas encore tout à fait terminé, la femme de Roched’Or, dénoncée par
Jacques Couchant,est interpelée. La propagation des nouvelles se fait très rapidement.

La suspecte, ayant pris connaissance de la situation par l’intermédiaire de
ses voisins, et bien que le nom du vacheron ne lui soit apparemment pas donné,
reconnaît sans autre lui avoir transmis une formule de guérison:

19.a) Les causes de son emprisonement. Dict qu’elle n’en / scay aultre sinon
qu’elle at entenduz de ses voisins / que l’on avoit mandé a Cheveney, que le /
vacheronqu’estoitprisonnierauchasteauxdePorrentruy lavoulloit faire a prendre

prisonniere / combien qu’elle n’aye jamais faictz mal, n’at / aultrement
cogneut ledit vacheron,sinon que du / terme qu’ilz estoit auservie de Bourcardt
/ Guier,auquels [el]le at heut soingné du / bestialz en la vacherie pour le mal du
/ lovat par l’oraison suivante:

19.b) Elle affirme ne rien savoir des causes de son emprisonnement,si ce n’est
que ses voisins lui ont affirméqu’on s’étaitenquis d’elle à Chevenez,car le
vacheron prisonnier au château de Porrentruy souhaitait son arrestation, bien
qu’elle n’ait jamais fait de mal. Elle n’a connu le vacheron que lorsque ce dernier

était au service de Bourquard Guier, dont elle avait soigné le bétail dans
la «vacherie» pour le mal du lovat par l’oraison suivante:

Illustration 4 20.a)

Le lovat du cielz chesit

Sans gorge le mangy

Ainsy soit astanché ses bestes

Du lovat,comment nostre

Seigneur Jesus Christ
Fust guerry le jour
De Vandredi Saintz

En nom de Dieu le père, Filz
Et saint Esprit.Amen

490 Michel Kottelat «Sorcellerie, secret et médecine populaire»



20.b) «Le lovat du ciel tomba,sans gorge le mangea.Ainsi soit sauvée cette bête
du lovat, comme notre Seigneur Jésus Christ fut guéri, le jour du Vendredi Saint.
Au nom de Dieu le Père, Fils et Saint-Esprit. Amen».52

Cette formule, si elle reste relativement similaire à celle de Jacques Couchant,
recèle tout de même quelques différences notables.Ainsi, les «saints» invoqués par
Jacques Couchant ont laissé leur place à une formulation plus hermétique.
L’expression «sans gorge» pourrait s’expliquer de diverses manières. De prime abord,
le ciel «dépourvu de gorge» semble laisser choir la maladie puis l’avaler, mais la
formule n’a guère de sens. On pourrait aussi y voir une faute du scribe lors de la
transcription. En effet, l’écriture de ces prières pouvait provoquer chez le greffier
un certain embarras et, comme dans le cas de Jacques Couchant, induire d’abord
à la banalisation, en effet, «saint Gorge» est noté «saint Georges» puis corrigé53.
En dernier lieu, cette incohérence s’expliquerait soit par une erreur d’interprétation

de la part du guérisseur neuchâtelois, soit par une variante introduite par la
femme de Roched’Or, de peur que la révélation d’une prière contenant des saints
aussi peu orthodoxes lui fasse encore plus de tort.

Quoi qu’il en soit, on remarque à travers ces deux procès avec quelle facilité
les enquêteurs obtenaient les éléments d’information utiles à l’arrestation d’autres

guérisseurs. Sans parler des aveux de Jacques Couchant obtenus sous la
contrainte de la torture, il est remarquable que lui et la guérisseuse de Roched’Or
divulguent non seulement leurs formulesavantune quelconquemenace, mais aussi
lenom des personnesqui les leuravaient transmises. Car la «sorcière» va,elle aussi,
dès le début de son interrogatoire, donner l’identité de celle qui était à l’origine de
ces prières.

21.a) Dict qu’elle at apprins ladite oraison de la femme / Maury Loviat, qu’est
venue de Fornet en la / montaigne, ne scay le combien ilz peut bien avoir / dict,
qu’elle scay encour ung soingnement pour le mal de la teste, item pour le mal
devant / et le mal derriere des bestes, comment aussi pour les / [] des chevalx,
lesquelles elle at recité et sont fort barbares et ridicules.

21.b) Elle affirme qu’elle a appris cette oraison par la femme de Maury
Loviat, venue de Fornet en la montagne. Elle ne se rappelle plus quand, mais dit
connaître encore un soin pour le mal de tête, un pour le mal de devant et de
derrière des bêtes et un autre pour les [] des chevaux.Elle les a récités et sont
apparues fort barbares et ridicules.

La guérisseuse,après avoir donné le nom de sa «complice» révèle encore quelques
autres prières.Celles-ci ne sont pas jugées importantes,au contraire,elles semblent
si ridicules que même les enquêteurs s’en désintéressent.Ce qui semble conforter
l’hypothèse selon laquelle la prévenue aurait quelque peu changé la formulation
de la première prière, afin de la rendre plus présentable aux enquêteurs.

52 Cf. Le procès de la Jacque de Roched’Or, le 21 mai 1594, [AaEB, B168.14/II], in:
Criminalia in sortilegiis, veneficiis et maleficiis,[AaEB, B168.14, 1546–1598)].

53 Cf. infra illustration 3 et note 48.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 4 491



Empirique, guérisseur, sorcier, et conjureur…

L’histoire de Jacques Couchant pose un certain nombre de problèmes. D’un point
du vue typologique, il serait en effet hasardeux de classer ce personnage dans la
catégorie des «sorciers-du-village» habituellement rencontrés dans les procès du
XVIeet du XVIIe siècle.L’argumentprincipal serait lecaractère itinérantde sa
destinée, qui ne correspond évidemment pas à l’idée habituelle du sorcier du village.
Même si ses formules peuvent paraître éloignées des plus traditionnelles54, comme
celles contenues dans le procès de MarieBarat, on peut deviner chez Jacques
Couchant d’essayer divers moyens, afin de soulager les souffrances de son entourage.
Il se démarque du «simple guérisseur» par sa capacité à soigner les animaux
autrement qu’à l’aide de formules55. En ce sens, il est donc tout à la fois guérisseur et
empirique.

On l’a vu, dès le début de son interrogatoire, Jacques Couchant va confier aux
enquêteurs ses moyens de guérison, ainsi que le nom de celle qui les lui avait
appris. Ce procès nous révèle un autre aspect souvent ignoré,celui de la relation
privilégiée qui existait entre les détenteurs du secret. Clairement, Jacques Couchant
n’avait aucune connaissance de ces pratiques avant de venir s’établir sur les terres
du prince-évêquede Bâle.Ces formules, il avoue les avoir apprises d’une personne
habitant le petit village de Roched’Or,ce qui pourrait indiquer que l’on partageait
volontiers ces connaissances, même avec un étranger. Toutefois, il s’avère que la
transmission de ce savoir supposait un niveau de discrétion implicite.On voit qu’il
se fait clairement réprimander par une «sorcière» consternée d’avoir appris qu’il
avait révélé un secret et d’avoir été du même coup sa victime:

22.a) Interroguésipoint il congnoissoit quelquehomme /ou femme en ceste
seigneurie de sa sorte. Respond qu’il congnit la Baderelle de Correnol pour telle,/
mesme que par une fois, il fut sollicité / de visiter le bestial de56 / et l’ayant veu,
il ordonna de battre / les liens, ce qu’ayant fait ceulx de la mayson. Quelques
jours apres ladite / Baderelle luy reprocha qu’il avoit enseigner / une remede
pour guerir le bestial de 57 par lequel elle s’estoit / mal treuvé,ayant resentu et
receu les coups qu’on bailloit les liens dudit bestial, / depuis que famillierement
il a guerre avec / elle.

22.b) Interrogé s’il ne connaissait pas quelques hommes ou femmes de cette
seigneurie, qui serait comme lui, il répond qu’il connaît la Baderelle de Cornol,

il fut même une fois sollicité pour visiter le bétail malade de (…). L’ayant
vu, il ordonna de battre les liens, ce que firent ceux de la maison. Quelques
jours après, la Baderelle lui reprocha d’avoir divulgué une solution pour guérir

le bétail de car, à cause de cela,elle s’était trouvée mal et avait reçu les
coups donnés aux liens du bétail. Depuis lors, il est continuellement en guerre
avec elle.

54 Cf. V. Kottelat, Maléfices ou bénédictions? Le procès de Marie de Cornol, op. cit.
55 Il se rapprocherait alors d’un empirique. Cf. infra, transcription 16.a.
56 Ici, le scribe a oublié de mentionner le nom du propriétaire,et cela certainement

volontairement cf. note suivante).
57 A nouveau, sans raison apparente, le scribe omet le nom du propriétaire du bétail.

492 Michel Kottelat «Sorcellerie, secret et médecine populaire»



La dimension magique est bel et bien présente ici. Le sorcier responsable du mauvais

sort est puni par un retour descoups. Ce passage révèle également les rapports
de force existant entre les guérisseurs d’un même lieu.Un jeu s’installe entre le
jeteur de sort et le guérisseur, qui, de toute évidence, se connaissaient très bien.En
effet, Jacques Couchant avoue se réunir avec quelques autres près d’une fontaine.
Pouvoirdocumenterune pratique de la rencontreentreguérisseursnousparaît très
important, même si rien n’indique qu’ils le faisaient pour effectuer un quelconque
rituel satanique.Ainsi, parler de sabbat serait exagéré.

23.a) Surce, estant conduit au lieu de la torture,et / admonesté derrechef à faire
une entier[re] / decharge, il dit ne scavoir rien dadvantage, / hormis que ladite
Baderelle, luy,et Jacob M[], / vacheron de Fontainne, se seroit treuver / quelquesfois

proche d’une fontaine, / au pied d’une roche et prelz derrier Montairy, /
devisant de plusieurs particularités, sans faire mal toutesfois,et sans se resoul[dre]
/ de porter dommage a aulcung que fut.

23.b) Après quoi, conduit au lieu de la torture, et exhorté une seconde fois à

faire une déclaration complète, il affirma ne rien savoir de plus, hormis que la
Baderelle, lui etJacob (…),vacherde Fontainne, se seraient retrouvé quelques
fois près d’une fontaine, au pied d’une roche et proche derrière Montairy. Ils
parlaient de plusieurs choses sans toutefois faire de mal, et sans se résoudre à

faire du mal à quiconque.

Bien qu’il soit très difficile de savoir avec précision si Jacques Couchant a été
initié, lors d’un rituel, à des pratiques magiques, il se fit de toute évidence accepter
dans le milieu des guérisseurs, alors qu’il n’y était pas destiné. En effet, il n’est pas

le fils d’un guérisseur; marchand de vin à Neuchâtel, il devint vacher par la force
des choses etapprit,un peu par hasard,certaines méthodesde soins.Il semble bien
que les «sorciers-guérisseurs» jurassiens aient fait rapidement confiance à cet
étranger au point de lui divulguer nombre de leurs secrets.

Cet aspect du procès nous révèle une dernière chose:Jacques Couchant se
démarque des «sorcières» comme Marie de Cornol58 ou des guérisseurs actuels, car
s’ils refusent obstinément toute rétribution, ce n’est pas le cas du «sorcier»
neuchâtelois. Il paraît évident qu’il fut un guérisseur par la force des choses;ayant raté
savie familiale,il trouva dans le métier de vacheron, le moyen degagner sa vie
modestement et dans celui de guérisseur celui d’agrémenter quelque peu son
ordinaire.

Quoi qu’il en soit,Jacques Couchant exerçait illégalement la médecine et
pratiquait des rites proscrits par l’Eglise,ainsi que par la Caroline59. Ceci, la Justice le
lui fera bien comprendre, puisque le Prince-Évêque lui refusa la possibilité d’être
décapité60avant demontersur le bûcher.JacquesCouchant brûla vif le25 mai1594.

58 Cf.V. Kottelat, Maléfices ou bénédictions? Le procès de Marie de Cornol, op.cit.
59 Cf.art. 44 et 52 notamment. [En ligne – 3 mai 2008]. URL:

http://ledroitcriminel.free.fr/la_legislation_criminelle/anciens_textes/la_caroline.htm
60 La décapitation était une forme de «clémence» appliquée très souvent par le Prince¬

Évêque,son absence ici indique que nousavons à faire à un cas jugé très sérieux de
lèsemajesté. Cf. A. Chèvre, Jacques-Christophe Blarer de Wartensee: prince évêque de Bâle,
Delémont, 1963,p. 335.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 4 493


	"Sorcellerie, secret et médecine populaire" : les tribulations d'un guérisseur neuchâtelois dans la principauté de Bâle à la fin du XVIe siècle

