
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 60 (2010)

Heft: 3

Artikel: Le choix de religion : le rôle de l'autorité politique dans les disputes
religieuses des années 1520

Autor: Flückiger, Fabrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3

1 Cet article se fonde sur des recherches menées en vue d’une thèse de doctorat,
actuellement en préparation sous la direction d’Olivier Christin EPHE, Paris) et René
Wetzel Université de Genève): Les mutations de la dispute. De l’affrontement académique

277

Le choix de religion
Le rôle de l’autorité politique dans les disputes religieuses
des années 15201

Fabrice Flückiger

Summary

From 1523 to 1536, it was largely through religious disputes that the
Reformation spread throughout the Holy Empire and the Swiss Confederation,

particularly in cities and communes. Moving rapidly away from the
model of the medieval academic disputatio,from which the first reformers
had drawn their inspiration, these meetings became places of experimentation

and validation of new forms of production of religious truth. One
new aspect brought about by these meetings was the coming into play of
political authorities as supreme arbiter of the religious conflict.The study
of four representative disputes – Memmingen, Kaufbeuren 1525), Ilanz
1526) and Bern 1528) – sheds a new light on the key role of magistrates

in the organization of disputes and on the importance of a close cooperation

between city councils and reformers who knew that a victory in a

dispute organized under the authority of the magistrate would allow them
to turn their ideals into political realities.The four selected examples also
show how magistrates used the disputes to assert their authority on
religious matters at the expense of the Church, to legitimate their policy of
restricting ecclesiastical privileges and to appear as those who guaranteed
peace and the salvation of souls in the city.

à la dynamique réformatrice 1523–1536).

Fabrice Flückiger, Assistant en histoire moderne,Université de Neuchâtel,
Faculté des Lettres – Institut d’histoire, Espace Louis-Agassiz 1, CH-2000 Neuchâtel.
fabrice.flueckiger@unine.ch



Dans le Saint-Empire et la Confédération helvétique, les disputes
religieuses marquent le passage à la Réforme de nombreuses villes et
territoires2. Véritables joutes oratoires, ces rencontres opposent réformateurs

et clercs fidèles à l’Eglise romaine à propos d’un certain nombre
d’articles de foi, et leur issue détermine le plus souvent le choix religieux
de la communauté. La plupart des disputes se terminent par la victoire
des réformateurs, favorisés par leurs compétences rhétoriques et
théologiques, et soutenus par l’autorité politique. La majorité d’entre elles a

lieu entre 1523 et 1536, période qui sépare la première dispute de
Zurich, organisée le 29 janvier 1523 par Ulrich Zwingli et le magistrat de
la ville, et la dispute de Lausanne 1er–8 octobre 1536). S’inspirant dans
un premier temps des formes de la disputatio académique médiévale3, la
dispute moderne se distingue rapidement d’un modèle qui se révèle vite
inadapté à la reconfiguration du champ religieux qui s’opère au cours
du premier tiers du XVIe siècle.Afin de répondre aux défis posés par la
Réforme4, de nouvelles pratiques de discussion doivent en effet être
inventées. Il s’agit principalement de redéfinir la production du discours
de vérité en accord avec le principe sola scriptura des réformés5, ainsi

2 La bibliographie consacrée au sujet est riche. Citons, parmi les principaux ouvrages:
Thomas Fuchs, Konfession und Gespräch. Typologie und Funktion der Religionsgespräche

in derReformationszeit,Köln,1995; Irena Backus,The DisputationsofBaden 1526)
and Berne 1528). Neutralizing the Early Church, Princeton, 1993; Marion Hollerbach,
Das Religionsgespräch alsMittel der konfessionellenund politischenAuseinandersetzung
im Deutschland des 16. Jahrhunderts, Frankfurt a. M. / Bern, 1982; Gerhard Müller dir.),
Die Religionsgespräche der Reformationszeit,Gütersloh,1980; Bernd Moeller,«Zwinglis

Disputationen. Studien zu den Anfängen derKirchenbildung unddes Synodalwesens
im Protestantismus I + II» in Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 87,
1970, pp. 275–324 1ère partie) et 91, 1974, pp. 213–364 2e partie). Il faut également
signaler l’article essentiel d’Olivier Christin: «La formation étatique de l’espace savant.
Les colloques religieux des XVIe–XVIIe siècles» in Actes de la recherche en sciences
sociales 133, 2000, pp. 53–61, dont les réflexions ont été reprises et développées dans
Olivier Christin, Confesser sa foi. Conflits confessionnels et identités religieuses dans
l’Europe moderne XVIe–XVIIe siècle), Seyssel, 2009, pp.19–64.

3 Cf. au sujet de la disputatio médiévale:OlgaWeijers,La disputatio dans la faculté desarts
au Moyen Age, Turnhout, 2002. Pour l’évolution de la disputatio vers la dispute, cf.
T. Fuchs, Konfession und Gespräch, op. cit., chap. II, p. 40–217, et M. Hollerbach, Das
Religionsgespräch…, op.cit., chap. II, pp.14–31.

4 Pour un aperçu: Jean Delumeau et Thierry Wanegffelen, Naissance et affirmation de la
Réforme, Paris, 1997;RudolfMau, Evangelische Bewegung und frühe Reformation 1521
bis 1532, Berlin, 2000. On trouvera un résumé des principales directions suivies par la
recherche chez Peter Blickle, Die Reformation im Reich, Stuttgart, 2000 éd. revue et
augmentée, 1ère éd. 1982).

5 L’utilisation des termes «réformés» et «catholiques» répond ici à des commodités de
lecture. Ces termes ne rendent en effet qu’imparfaitement compte de la division du
champ religieux au cours des premières années de laRéforme, où les reformateurs sont
pratiquement tous d’anciens clercs de l’Eglise romaine. L’émergence de deux confessions

distinctes,délimitées par leurs dogmes et leurs institutions, ne se fit que progressivement

au cours du XVIe siècle. Cf. Heinrich Richard Schmidt,Konfessionalisierung im
16. Jahrhundert,München, 1992.

278 Fabrice Flückiger Le choix de religion



que les «droits d’entrée» à la dispute: on exige des participants des
compétences spécifiques art rhétorique, connaissances scripturaires,
maîtrise des langues anciennes dont l’hébreu et le grec, etc.). La
construction symbolique de l’espace du débat, le choix du lieu et son
aménagement font également l’objet d’âpres négociations, tout comme l’ordre

des prises de parole6.
Toutefois, dans les disputes de la Confédération et de l’Empire, le

plus important reste peut-être le rôle joué par l’autorité politique, car
c’est le magistrat qui va décider du choix religieux de la communauté
dont il a la charge, donnant ainsi au principe cujus regio, ejus religio
formulé plus tard une première série d’incarnations concrètes,très diversifiées.

Dans sa cartographie des disputes de l’aire germanique, Bernd
Moeller a montré que la quasi-totalité de ces rencontres a été organisée
à l’initiative du pouvoir temporel, le plus souvent en étroite collaboration

avec les réformateurs locaux7. «Juger de la foi» tel est le rôle que
s’attribuent ici les magistrats selon PeterBlickle8.Les disputessont donc
aussi des actes politiques et ne restent jamais cantonnées à la seule
sphère religieuse, une thèse que quelques exemples permettront d’illustrer.

Les cas de Memmingen 2–6 janvier 1525)9 et Kaufbeuren 30
janvier – 1er février 1525)10 reflètent le déroulement de ces rencontres dans

6 A cesujet, cf. l’article d’OlivierChristin, «Concile,conférence, dispute. Les dispositifs de
parole dans les conflits confessionnels du XVIe siècle et l’Histoire du concile de Trente
de Sarpi» in Marie Viallon et al. dir.), Autour du Concile deTrente, Saint-Etienne,2006,
pp. 102–115.

7 B. Moeller,«Zwinglis Disputationen I» art. cit., pp.277, 287, et«Zwinglis Disputationen
II» art. cit.

8 Peter Blickle,«Urteilen über den Glauben. Die Religionsgespräche in Kaufbeuren und
Memmingen 1525» in Norbert Fischer et Marion Kobelt-Groch dir.), Aussenseiter
zwischen Mittelalter und Neuzeit, Leiden, 1997, pp. 65–80.

9 Les sources disponibles pour la dispute de Memmingen, conservées au Evangelisches
Kirchenarchiv Kaufbeuren, cote 102/7, ont été éditées par Thomas Pfundner: «Das
Memminger und Kaufbeurer Religionsgespräch von 1525. Eine Quellenveröffentlichung

mit einem Überblick» in Memminger Geschichtsblätter1991/1992 1993),pp.23–
65.Il s’agit d’un bref rapport résumant les débats dorénavant MR), de la proclamation
officielle de la dispute MA), d’une transcription du discours d’ouverture du
bourgmestre MB) et d’une démonstration écrite des thèses proposées par le réformateur
Christoph Schappeler MC). Au sujet de la dispute, lire P. Blickle, «Urteilen über den
Glauben» art. cit., et Barbara Kroemer, Die Einführung der Reformation in Memmingen.

Über die Bedeutung ihrer sozialen, wirtschaftlichen und politischen Folgen,
Memmingen, 1981, pp. 105–111.

10 Undocument de 71 feuillets conservéau Evangelisches Kirchenarchiv Kaufbeuren sous
la cote 102/1.3 résume les origines de la dispute ainsi que la teneur des débats. Il a été
édité par T. Pfundner: «Das Memminger und Kaufbeurer Religionsgespräch von 1525»
art. cit. cité désormais K). Cf. aussi, P. Blickle, «Urteilen über den Glauben» art. cit.;
Thomas Pfundner, «Geschichte der Reformation in der Reichsstadt Kaufbeuren» in
Kaufbeurer Geschichtsblätter 9/9, 1983, pp. 270–279.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 279



les villes libres d’Empire déchirées par la fracture confessionnelle et
mettent en lumière l’influence dans le conflit religieux d’enjeux tels que
la concurrence entre le magistrat et l’Eglise au sujet des juridictions et
de la fiscalité, ou le devoir des magistrats d’assurer le salut des âmes de
la population.

La dispute d’Ilanz 7–8 janvier 1526),organisée dans l’actuel canton
suisse des Grisons, permet d’analyser les formes prises par la dispute
dans une république communale,située aux marges de l’Empireet alliée
à la Confédération helvétique,caractérisée par un système complexe de
souveraineté communale et marquée par une forte volonté d’indépendance

face à l’Eglise et aux évêques de Coire11.
Enfin,dernier exemple, la dispute de Berne, organisée du 6 au 26 janvier

1528 dans ce qui était alors l’une des plus puissantes villes suisses:
la dispute y devient une «affaire d’Etat» à laquelle participent les
représentants de plusieurs cantons helvétiques, mais aussi de nombreuses
villes du sud de l’Allemagne,dont Memmingen12. Ces quatre rencontres
permettent de se faire une idée de la complexité et de la diversité des
formes d’intervention de l’autorité politique temporelle dans la controverse

religieuse des années 1520.

11 L’unique source connue pour Ilanz est un rapport établi par un participant, Sebastian
Hofmeister:Acta und Handlung des Gesprächs so von alle Priesteren der Tryen Pündten
im M.D.XXVI. Jar, uff Mentag und Zynstag nach der heyligen III Künigentag zu Inlantz
im Grawen Pündt, uss Ansehung der Pundtsherren geschehen / durch Sebastianum
Hofmeyster von Schaffhusen verzeychnet, [Zurich], [1526] rééd.Chur, 1904),cité désormais
IAH.Cf. aussi Emil Camenisch, Das Ilanzer Religionsgespräch 7.–9.Januar1526),Chur,
1925; Martin Bundi, Gewissensfreiheit und Inquisition im rätischen Alpenraum, Bern /
Stuttgart / Wien, 2003,pp. 40–41.

12 Source: Handlung oder Acta gehaltnerDisputation zuBernn in Uechtland. L’ouvrage est
paru chez C. Froschauer au format in-4o en mars 1528, puis in-8o en avril de la même
année. Deux rééditions officielles suivront en 1608 et 1701. Je cite selon la deuxième
édition de 1528, désormais BAH. Cet ouvrage a été établi sur la base des
procèsverbaux originaux de la dispute, dont cinq [sur six] ont subsisté jusqu’à nos jours et se
trouvent actuellement au Staatsarchiv des Kantons Bern [cotes UP 72–76]. Je n’ai
malheureusement pas encore eu l’occasion de les consulter.) Nombreux documents
dansAktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation 1521–1532, t. 1,Bern,1923.
Cf. aussi I.Backus, The Disputations of Baden 1526) and Berne 1528), op.cit.;Gottfried
W. Locher, «Die Berner Disputation 1528» in Archiv des historischenVereins des Kantons

Bern 64/65, 1980/1981, pp. 138–155, et «Die Berner Disputation 1528. Charakter,
Verlauf,Bedeutungund theologischerGehalt» in ZwinglianaXIV-10,1978, pp. 542–564;
Dan L. Hendricks,«The Bern Disputation. Some observations» in Zwingliana XIV-10,
pp. 565–575; B. Moeller, «Zwinglis Disputationen II» art. cit., pp. 290–302; Karl Lindt,
Der theologische Gehalt der Berner Disputation GedenkschriftzurVierjahrhundertfeier
der Bernischen Kirchenreformation I),Bern, 1928, pp. 303–344.

280 Fabrice Flückiger Le choix de religion



Un devoir de paix

Dès le début des années 1520, troubles et émeutes se multiplient dans
les localités touchées par la diffusion des thèses réformées13. De graves
désordres précèdent pratiquement toutes les disputes et rappellent que
l’unité chrétienne n’était déjà plus qu’une illusion, et ceci en dépit de
l’«inébranlablevolonté»deretour à l’unitéexpriméepar les deux camps.
Les idées réformées gagnent une partie de la bourgeoisie urbaine qui y
voit une légitimation de ses aspirations politiques et économiques;
l’homme du commun se passionne pour la nouvelle religion, qui lui
apparaît comme une promesse de soutien spirituel et la fin des pressions
exercées par les clercs sur la population par le biais de la fiscalité, des

tribunaux ecclésiastiques et des rétributions exigées pour les messes et
les prières aux morts; les violents débordements deviennent monnaie
courante, il n’est pas rare que des rixes éclatent en pleine rue, et même
dans les églises.De 1523 à 1525, la ville de Memmingen connaît ainsi des

troubles récurrents: l’été 1524 voit des protestations énergiques s’élever
contre le paiement de la dîme; l’introduction de la prédication réformée,
c’est-à-dire basée sur les seules Ecritures, est exigée à plusieurs reprises14.

Au mois d’août, une «commission» se constitue sous la direction
du maître-tisserand Ambroise Bäsch, qui s’oppose au conseil de ville,
exigeant entre autres la libération des personnes arrêtées pour avoir
refusé de payer la dîme, la prédication de la seule parole de Dieu, la
condamnation des attaques du clergé romain contre les réformateurs et
la tenue immédiate d’une dispute15. Enfin, le 24 décembre 1524, l’église
Notre-Dame est prise d’assaut par une foule en colère et le curé Jakob
Megerich n’échappe à ses agresseurs que grâce à l’intervention du
bourgmestre Hans Keller et de quelques conseillers qui, bien que
favorables à la Réforme, prennent le malheureux prêtre sous leur protection16.

Au même moment, la situation est tout aussi tendue à Kaufbeuren,

où les affrontements entre «luthériens» et «papistes» ont fait monter

la tension tout au long de l’année 1524. Le curé Georg Sigg quitte la

13 Cf. Peter Blickle, Die Revolution von 1525, München, 2004 éd. revue et augmentée,
1ère éd. 1975); Peter Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts
aufdem Weg zum Heil,München, 1985;Hans-Jürgen Goertz,Pfaffenhass und Gross
Geschrei. Die reformatorischen Bewegungen in Deutschland 1517–1529, München, 1987;
BerndMoeller,Reichsstadt und Reformation,Berlin,1987 éd. revue etcorr., 1ère édition
1962).

14 Pour un résumé des événements précédant l’adoption de la Réforme à Memmingen,
cf. B. Kroemer,Die Einführung der Reformation inMemmingen, op.cit., chap. III. 1, 2et
3, pp. 67–101.

15 Ibid., p. 95.
16 Ibid., pp.102–104.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 281



ville après qu’un groupe de réformés eut interrompu la messe le 8 janvier

1525 et qu’un chapelain eut été roué de coups dans l’une des nefs
latérales de l’église Saint-Martin par le maître de corporation Ulrich
Winkler17. Les attaques sur les personnes du prêtre de Memmingen et
du chapelain de Kaufbeuren décident les conseils des deux villes à
organiser les disputes exigées depuis plusieurs mois par les réformés.
Comme raison officielle, on invoque notamment la nécessité de ramener

la paix et l’ordre dans la cité.
L’idée du magistrat garant de la paix et de l’unité de la communauté

chrétienne constitue, au début du XVIe siècle, un élément essentiel de
l’image que se fait d’elle-même l’autorité politique18. Et tel un leitmotiv,
la volonté de paix revient dans les considérants aux disputes. Par exemple,

on lit dans le rapport de Memmingen: «Ainsi, le bourgmestre et le
conseil [ont décidé de la dispute] en raison de leur devoir qui leur
commande en de telles difficultés de veiller aux leurs, de préserver la ville
des émeutes et d’y assurer la paix, le calme et l’unité […].»19 L’argument
se retrouve à Kaufbeuren,où on peut lire: «[…] afin que la paix et l’unité
soient conservées, l’organisation d’une discussion amicale et fraternelle
[a été autorisée].»20 La dispute est présentée comme un facteur de
pacification:par ce moyen, le magistrat s’engage à restaurer l’unitéet lapaix,
insistant sur sa conviction que les parties adverses parviendront à
résoudre leurs différends grâce au dialogue. Le rapport de Kaufbeuren
rappelle ainsi la «certitude inébranlable et consolatrice que par la
réunion des adversaires, ceux-ci pourront, par la grâce de Dieu, s’accorder

bonnement, amicalement et tout fraternellement sur toutes leurs
thèses»21.

Dans leSaint-Empire,mettre en avant lesoucide paix resteaussipour
le magistrat un moyen de se prémunir face aux possibles réactions d’un
pouvoir impérial nettement hostile aux progrès de la Réforme. Les villes

17 T. Pfundner, «Geschichte der Reformation in der Reichsstadt Kaufbeuren» art. cit.,
p. 273.

18 Au sujet de l’idée que se faisaient de leur rôle les magistrats, cf. Heinrich Richard
Schmidt, Reichsstädte, Reich und Reformation. Korporative Religionspolitik 1521–
1529/30), Stuttgart,1986; B. Moeller, Reichsstadt und Reformation, op.cit.

19 MR 1 [33]: So hat Burgermaister und Ratte ausz schuldiger phlücht gepurt in sollich
gebrechender Iren zusehen […]die Stat an aufrürn unzerstert in Frid Ruwainigkait unnd
auffnemengehallten werd […]. Le nombreentre crochets renvoie auxpages de l’édition
deT. Pfundner.)

20 K 6 [44]: damit frid und ainigkait erhalten ein fruntlich und Bruderlich gesprech
zugeschehen zugelassen.

21 K 8–9 [45]: Der ungezweiffelten und getröstlichen zuversicht So allso die widerwertigen
zusamet komen das Sy alszdann und ausz der Gnad gotts in allen IrenArtikeln sich gutlich

fruntlich und gantz Bruderlich verainen weren.

282 Fabrice Flückiger Le choix de religion



libres d’Empire comme Memmingen ou Kaufbeuren ne sont soumises à

aucun autre suzerain que l’Empereur lui-même22. Elles s’efforcent
généralement de conserver de bonnes relations avec le pouvoir impérial,
précieuxsoutien faceauxprincesqui considèrentsouvent l’indépendance
des villes comme un obstacle à leur politique d’unification territoriale23.
Or, en 1524, Charles Quint avait interdit dans l’édit de Bourges toute
dispute au sujet des thèses réformées, ce qui plaçait les magistrats dans
une situation délicate: organiser une dispute revenait à transgresser les
ordres de l’Empereur. Usant d’une stratégie qui,de prime abord, semble
paradoxale, le magistrat met alors précisément en avant ses devoirs
envers l’Empereur pour justifier l’organisation de la recontre. Celle-ci
est présentée comme le dernier moyen de rétablir la paix et l’ordre dans
la cité, et donc comme la seule possibilité de remplir les devoirs dont
le magistrat ne manque pas de rappeler qu’ils lui ont été confiés par
l’Empereur. Dans les textes, les clés de la ville deviennent le signe tangible

de la délégation de pouvoir et de l’octroi de privilèges dont bénéficie
laville libre.Le rapport de la dispute de Kaufbeuren insisteexplicitement
sur le danger qu’il y aurait eu pour la cité à ne pas reprendre la situation
enmain:«Car,sicela n’avait pas lieu, lesclés et lagouvernance pourraient
être réclamées au magistrat et ceci entraînerait pour la ville de
Kaufbeurenun éternel et insurmontabledommage.»24 La formulation retenue
à Memmingen est très proche25. Il importe aux initiateurs de la dispute
de montrer publiquement que celle-ci ne va pas à l’encontre de l’édit
impérial, et répond d’abord à l’exigence de restauration de la paix et de
l’unité religieuse au sein de la communauté. C’est également pour cette
raison que, dans les villes d’Empire, le mot disputation disparaît dans les
textes au profit des termes «discussion amicale» ou «fraternelle»26. Cette
tactique ne fonctionne cependant qu’en raison de la rapide extension de
la fracture religieuse qui, doublée des traditionnels conflits politiques
entre les Stände, interdit rapidement toute réaction coordonnée et
efficace à l’encontre des territoires optant pour la nouvelle foi.

Mais le souci de paix se retrouve aussi dans les territoires qui ne
reconnaissent plus l’autorité impériale. On le retrouve au nombre des

22 B. Moeller, Reichsstadt und Reformation, op. cit., p. 16. Pour une analyse de la politique
des villes dans lecontexte de la Réforme, cf. aussiH. R. Schmidt, Reichsstädte,Reich und
Reformation, op. cit.

23 H. R. Schmidt, Reichsstädte, Reich und Reformation,op. cit., p. 129.
24 K 3[43]:Dannwer das nitbeschehe mächten die Schlissel und Regierung von Inen widerumb

erfordert und genomen werd des dann der Stat Kauffbeuren zu einem ewigen und
unieber wintlichem verderben raichen möchte.

25 MA 1–2 [33].
26 B. Moeller, «Zwinglis Disputationen II» art.cit.,pp. 354–355.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 283



motivations qui président à l’organisation de la dispute d’Ilanz, dans
les Grisons: à la Noël 1525, le vicaire général du diocèse de Coire, Peter
Speiser, porte plainte devant l’assemblée des ligues grisonnes contre les
réformateurs, les accusant de répandre l’hérésieet de fomenter des troubles.

Le réformateur Johannes Comander demande alors à pouvoir se

justifier au cours d’une dispute en rappelant

[qu’il] avait souvent et de nombreuses fois proposé de démontrer son
enseignement et de rendre compte desa prédication.Il se présentaitaujourd’hui au
nom de 40 prêtres, tous curés des ligues, et priait les seigneurs,au nomde Dieu,
au nom du Jugement dernier et pour la paix et l’unité des ligues, de ne pas,
nobles seigneurs qu’ils étaient,prêter foi à cette accusation fausse et mensongère,

mais de leur fixer,à lui et à la partie adverse,un jour pour une discussion
amicale et chrétienne. Là, il voudrait bien résumer sa prédication et celle de
ses frères en une somme que la partie adverse devrait alors contredire. Elle
devrait prouver qu’elle était mensongère, fausse et hérétique.27

La décision d’organiser la dispute de janvier 1526 qui suit ce plaidoyer
montre que l’assemblée grisonne avait à coeur de sauvegarder la paix en
tentant une conciliation et n’entendait pas risquer de graves troubles
dans les communes traditionnellement hostiles à l’institution ecclésiastique

en exécutant sans autre la volonté de l’évêché. Assurer la paix à
ses sujets était, pour le Freistaat der Drei Bünden, l’occasion de mettre
en scène sa capacité à gouverner et à assurer le bien de la communauté
de communes dont le Bundestag assemblée des ligues) se proclamait
l’autorité suprême.

Quant à la ville de Berne, elle est alors à la tête de l’un des plus
importants Etats d’une Confédération helvétique qui, depuis la fin de la
Guerre de Souabe et la paix de 1499, ne se considère plus liée par les
décisions impériales28. Elle ignorera d’ailleurs les injonctions de l’Empereur

la pressant de renoncer à son projet de dispute29.La ville des bords
de l’Aar se montre également peu encline à se laisser dicter sa politique
religieuse par les Orte catholiques: lorsque ceux-ci tentent, à l’occasion
de la dispute de Baden 1526), de mettre un coup d’arrêt à la Réforme

27 IAH5: […] darzuohabe erofft und meng mol sich enbottensiner Leer,grundundgschrifft
mencklichen anzezeygen und rechnung sines predigens zegeben. Und als yetz erschine er
uss empfelch ob den viertzig priesstern, die all pfarrer in den Pundten, baette die Herren
umb Gottes willen,umb des Jüngsten Gerichts willen, umb Frid und Einigkeit der gemeinen

Pündten, dasz sy als ir gnaedig Herren diser valschen unwaaren anklag nit glouben
gebind:sonder inen undder wider Parthyein Tag ansaehind unnd bestimmind zuo einem
fründtlichen, Christenlichen gespraech, in dem woelte er all sin und siner bruederen
predigen in ein Summ verfassen, die solte dann die wider Parthy umbkeeren und erwysen
dasz sy unwaar, valsch, und kaetzerisch sygind.

28 Cf. Handbuch der Schweizer Geschichte, Zurich,1980, t. 1, pp.340 et 346–350.
29 G. W. Locher,«Die Berner Disputation 1528» art. cit. [1980/1981], p. 144.

284 Fabrice Flückiger Le choix de religion



en Suisse, Berne refuse de voter l’exclusion de Zurich, mettant fin aux
espoirs de contraindre la ville de Zwingli à réintroduire la messe et les
sacrements30. Et une fois la dispute décidée, Berne opposera une fin de
non-recevoir polie mais ferme aux huit cantons fidèles à Rome qui
l’exhortent à renoncer à l’organisation de la rencontre31, le magistrat
bernois signifiant ainsi qu’il entendait conserver la haute main sur le
règlement du conflit religieux.

Depuis l’été 1523, les réformés n’ont cessé de prendre de l’importance

en ville de Berne, notamment au sein des puissantes corporations
de métier. Le magistrat se montre toutefois réticent à adopter la
Réforme et soucieux de ne pas heurter les campagnes bernoises qui, à
l’image de l’Oberland, restent majoritairement fidèles à l’ancienne foi.
Jusqu’en 1527, le conseil mène une politique de pacification qui se
traduit principalement par la promulgation de cinq mandats dont l’objet
était de régler la coexistence des deux parties. Mais la nouvelle foi
progresse rapidement: lorsque, en 1526, le Petit conseil somme le prédicateur

réformé et futur organisateurde ladispute, BerchtoldHaller,de
justifier son refus de dire la messe, une foule de partisans de la Réforme se

masse devant l’Hôtel de ville pour le soutenir.A la fin de l’année 1527,
plusieurs corporations ont renoncé à faire dire la messe32. Confronté à

une majorité favorable à la Réforme au Grand conseil33, le Petit conseil
cède finalement à la pression et, le 17 novembre, rend publique la décision

d’organiser une dispute34.La proclamation de ladispute,reprisedans
levolumedesActes publié après la rencontre chez Froschauer à Zurich35,

30 Cf.Leonhard vonMuralt,Die Badener Disputation 1526,Leipzig, 1926,pp.126–128,138–
140.

31 Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation 1521–1532, Bern, 1923, t. 1,
No 1411,pp.543–547,pour l’exhortation des cantons catholiques et No 1424, pp. 552–556,
pour la réponse de Berne.

32 Dan L. Hendricks, «The BernDisputation» art. cit.,pp. 565–569.Au sujet de la diffusion
de laRéforme à Berne avant ladispute de 1528,cf.aussiRudolf Dellsperger,«Zehn Jahre
bernischer Reformationsgeschichte 1522–1532)» in Archiv des historischenVereins des
Kantons Bern 64/65, 1980/1981,pp. 25–59, iciparticulièrementpp. 30–36,etdans lemême
volume,ErnstWalder,«Reformation und moderner Staat» pp.445–583, ici pp. 468–471
et 483–525; plus ancien, mais très détaillé: Theodor de Quervain, Geschichte der Berner
Reformation GedenkschriftzurVierjahrhundertfeier der Bernischen Kirchenreformation

I), Berne, 1928, pp. 1–300.
33 G. W. Locher, «Die Berner Disputation von 1528» art.cit. [1980/1981],p. 139.
34 Le texte de la proclamation, suivi des thèses soumises à discussion, a été édité dans

Aktensammlung …, No 1371, pp. 518–522.
35 Les délibérations et les résultats des disputes firent dans plusieurs cas l’objet d’une

publication officielle fondée sur les procès-verbaux enregistrés durant les débats. Publiés
sous l’égide du magistrat et des controversistes vainqueurs, ces textes font partie
intégrante de la rencontre, qu’ils contribuent à légitimer, en rendant accessible au public
lettré les arguments qui ont conduit à la décision arrêtée à l’issue de la dispute. Il s’agissait

de montrer que le choix religieux se fondait non sur une décision arbitraire, mais

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 285



justifie l’organisation de la rencontre par la nécessité d’assurer le retour
à la paix et à l’unité36. Quant à la rhétorique déployée par Joachim von
Watt Vadian), bourgmestre de Saint-Gall invité à présider les débats,
dans son discours d’ouverture du 7 janvier 1528, elle reste empreinte du
même vocabulaire de paix que les rapports de Memmingen et
Kaufbeuren. Von Watt souligne que la présidence veillera à la bonne marche
des débats, et que le mandat délivré par le magistrat bernois, exigeant,
au sujet d’une affaire touchant le salut commun, une discussion policée
et fondée sur les seules Ecritures, devra être respecté37. Il reprend ici les
instructions données par le magistrat dans le règlement de la dispute,
également reproduit dans les actes38, et qui insiste sur la nécessité d’un
échange exempt de toute violence verbale ou physique39. On note aussi
que les organisateurs regrettent les écrits d’Eck et de Cochläus dirigés
contre la dispute, qu’ils considèrent comme des tentatives malheureuses
d’entraver l’effort de réconciliation40. Et dans la missive adressée le
27 décembre 1527 aux cantons catholiques opposés à la dispute, le
magistrat avait déjà insisté sur lafinalité pacificatrice de la rencontre41.Bien
que le termedisputatz que l’on retrouve dans les actes de Berne ne laisse
guère planer de doute sur la nature des débats, l’idée de «discussion
fraternelle et amicale» reste donc centrale: le but est bien de présenter
la dispute comme un espace où pourra se réaliser la réunification de la
communauté et le retour à l’unitas chrétienne.

Il serait toutefois erroné d’imaginer la dispute comme un forum où
les deux camps parviendraient à un accord, cas de figure que la division
religieuse rendait de jour en jour plus utopique. En réalité, suite à la
victoire des réformés, le retour à la paix signifie normalement la
proclamation de la nouvelle foi comme seule vraie et l’obligation pour la
commune de se plier aux nouvelles règles de la vie chrétienne. Les catholiques

doivent alors se soumettre ou quitter la ville comme des «hors-
laloi» Le curé de Notre-Dame de Memmingen,Jakob Megerich, ne cache
pas son amertume à l’issue de la rencontre qui a vu la victoire des

bien sur un échange savant et des arguments vérifiables, le tout dans le respect des
règles de discussion établies au préalable. L’étude des proclamations par criées ou
placards), des mandats du conseil et des publications suivant la rencontre devra faire
l’objet d’une analyse approfondie.

36 Aktensammlung …, No 1371, pp. 518–519, et BAH [4–5].Pour BAH, les chiffres arabes
entre crochets renvoient aux textes introductifs non paginés.

37 BAH Ir–Iv.
38 BAH [15–20].
39 Aktensammlung …, No 1371, p. 520; BAH [6] et le réglement, BAH [15–16], aussi

imprimé dans Aktensammlung …, No 1494,pp. 617–620.
40 BAH [19].
41 Aktensammlung …, No 1424, p.553.

286 Fabrice Flückiger Le choix de religion



réformés42, et, quelques mois après l’adoption de la Réforme, le parti
catholique de Kaufbeuren saisira l’occasion de la Guerre des paysans
pour rétablir la messe et chasser les réformés de la ville43. Ilanz est une
exception notable à la règle, puisque la dispute permet aux réformés de
s’imposer durablement dans les Grisons, mais n’entraîne pas la fin du
catholicisme dans le pays des ligues. Au contraire, et bien que l’Eglise
reste strictement cantonnée à son rôle spirituel, les édits du Bundestag
s’efforcent d’organiser une cohabitation pacifique des deux confessions
dans les communes44.

Le magistrat, garant du salut des âmes

Tout aussi important que la conservation de la paix, le salut des âmes
figure systématiquement au nombre des motivations du magistrat. Le
discours d’ouverture du bourgmestre de Memmingen, Hans Keller,
montre l’importance accordée par le magistrat à la dimension proprement

spirituelle de la rencontre et la conscience qu’ont les agents de
participer à un événement dont le salut des âmes est présenté comme
l’enjeu principal:

[…] comme cette affaire ne relève pas des affaires temporelles, […] mais
concerne le Saint Evangile et la Parole de Dieu, et touche au plus haut salut
du magistrat et de ses sujets,et considérant que nous n’avons qu’un seul Dieu,
une seule foi,un seul baptême etunseul Sauveur, Jésus Christ, il est nécessaire
que, tels les membres d’un même corps, nous nous réunissions à nouveau.45

Loin de le tenir à distance du conflit, ce constat fait obligation d’agir au
magistrat, justement parce qu’il s’agit de sujets sur lesquels il n’est pas
possible de rester durablement désunis. Il s’arroge ici des compétences
extraordinaires, qui vont bien au-delà de ce qui était acquis en matière
de contrôle du pouvoir temporel sur les affaires de la foi.

On retrouve une même mise en scène du devoir spirituel du magistrat

dans le prologue aux actes officiels de la dispute de Berne, tout

42 Julius Miedel, «Zur Memminger Reformationsgeschichte» in Beiträge zur bayerischen
Kirchengeschichte 1, 1895,pp. 172–173.

43 T. Pfundner, «Geschichte der Reformation in der Reichsstadt Kaufbeuren» art. cit.,
pp. 275–276.

44 M. Bundi, Gewissensfreiheit und Inquisition, op. cit., pp. 41–45; cf. aussi Randolph C.
Head, Early modern democracy in the Grisons. Social order and political language in a
Swiss mountain canton, 1470–1620, Cambridge / NewYork, 1995.

45 MB 1 [37]: […] diser handel nichtz zeitlichs […]sonnderon mitteldas haylig Ewangelium
und wortgottes,undderoberkaitunndunderthanenhechsteshayl belangt,dan dieweil wir
ain got, ain glauben, ein tauff, unnd ainen ainigen Seligmacher, Jhesum Cristum haben,
so söllen wir uns auch alle under ainander, wie die glider annemen […].

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 287



commeàKaufbeuren,où le réformateurJakob Lutzenbergercommence
son discours en insistant sur la nature sacrée de la rencontre,placée sous
la protection deDieu:il rappelleque tous«sont rassemblés poursagloire
et son honneur et en son seul Nom»46. Enfin, ce n’est certainement pas

un hasard si Ambroise Blarer, Martin Bucer ou encore Ulrich Zwingli
prononcent des sermons expliquant la théologie réformée au cours de
la rencontre de Berne47.A Kaufbeuren, un sermon de Christoph Schappeler

devait ouvrir la dispute mais,craignant d’être inquiété par l’évêque
d’Augsbourg, le réformateur de Memmingen renonce finalement à se

rendre dans la ville voisine48. Les références constantes à Dieu et les
sermons prononcés en ouverture ou en clôture des débats contribuent à
faire de la dispute un espace sacralisé de la parole et la replacent au
sein d’un programme de réalisation sur terre de la volonté divine, une
volonté jusque là entravée par les querelles des hommes; la dispute se

donne donc aussi comme une controverse pour en finir avec la controverse.

Dans les villes telles que Memmingen, Kaufbeuren ou Berne, tout
comme dans les communes rurales semblables à celles qui forment la
république grisonne, le magistrat se considère comme responsable du
salut de la communauté49. Quant à celle-ci, elle se pense comme une
communauté sacrée; la conviction de porter, face à Dieu, une responsabilité

collective est donc largement répandue.Durant tout le MoyenAge
et malgré une immixtion croissante du politique dans les affaires
religieuses au XVe siècle, c’est l’Eglise qui reste en charge de la cure des
âmes et conserve le monopole des biens du salut. Or, les réformateurs
rejettent toute médiation de l’Eglise entre Dieu et les hommes. En
revanche, nombre d’entre eux – principalement ceux qui s’inscrivent dans
la lignée de Zwingli – reconnaissent à l’autorité politique un rôle
important dans l’économie du salut chrétien, faisant du magistrat le
gardien de la foi50: l’adoption de la Réforme signifie un véritable bouleversement

dans la répartition des tâches spirituelles entre l’institution
ecclésiastique et les pouvoirs temporels, l’Eglise se voyant contestée au

46 K 38–39 [54]: Nun sowiryetzo Ime zu Lobund Eer undallain in seinem Namen versamlet
sein […].

47 Cf. I. Backus, The Disputations of Baden 1526) and Bern 1528), op. cit., chap. VII,
pp. 99–109.

48 M. Hollerbach, Das Religionsgespräch …,op. cit., pp. 41–42.
49 T. Fuchs, Konfession und Gespräch, op.cit., p. 238; B. Moeller, Reichsstadt und Reformation,

op. cit.,p.14.
50 P. Blickle, Die Reformation im Reich, op. cit., pp. 53–55; cf. R.Mau, Evangelische Bewegung

…,pp. 124–125 pourun résumé des positions deLuther etZwingli face à l’autorité
politique.

288 Fabrice Flückiger Le choix de religion



profit de l’autorité politique. Les disputes religieuses agissent en fait
comme un révélateur du rôle que le magistrat entend s’arroger dans le
contrôle de l’économie du salut chrétien.L’organisation de la dispute et
sa justification par le devoir d’assurer le salut de la commune vise par
conséquent aussi à remettre en question l’Eglise en tant qu’autorité
unique dans le règlement des questions religieuses. La rencontre
ellemême devient le moment où le transfert de compétences est
institutionnalisé au moyen d’une mise en scène destinée à le rendre légitime,
cardécoulantd’une décision prise au sein de l’assemblée chrétiennesous
le regard de Dieu.

Notons cependant que, dans un premier temps, le magistrat était le
plus souvent divisé quant au choix à effectuer. La fracture religieuse
passe au sein même des conseils, ce qui explique les tergiversations qui
précèdent l’organisation de plusieurs rencontres.Ainsi, à Memmingen,
le bourgmestre Hans Keller avait adopté la nouvelle foi dès 152251, mais
le greffier municipal Ludwig Vogelmann reste en 1525 un énergique
défenseur de l’Eglise romaine, ce qui ne manque pas de créer des
tensions52. De manière générale, la dispute ne peut être organisée que dans
les cas où les magistrats sont, sinon entièrement acquis à la nouvelle
foi, du moins majoritairement favorables à son adoption,que ce soit par
intime conviction ou pour désamorcer une situation potentiellement
explosive. En effet, dans les villes soumises à l’autorité temporelle d’un
évêque ou d’un prince catholique, ou plus simplement lorsque le magistrat

reste dans son ensemble fidèle à l’Eglise romaine, les réformés ne
parviennent pas à imposer une dispute. Celle de Baden, organisée en
1526 dans une ville catholique, semble être une exception, mais, en
réalité, elle résulte de l’initiative du controversiste catholique Johannes
Eck, du vicaire général de Constance Johannes Fabri et des cantons suisses

hostiles à la Réforme. Leur but, à peine voilé, était de démontrer les
erreurs de Zwingli afin de pouvoir le faire arrêter et, dans un deuxième
temps, contraindre Zurich à revenir à l’ancienne foi53. En revanche, la
dispute d’Ilanz constitue réellement un cas particulier: dans l’Etat
grison, le pouvoir était exercé par une assemblée réunissant les délégués
des 48 communes souveraines formant les trois ligues54. Or, jusqu’en

51 B. Kroemer, Die Einführung der Reformation in Memmingen,op. cit., p. 107.
52 Eugen Rohling, Die Reichsstadt Memmingen in der Zeit der evangelischen Volksbewegung,

München, 1864, p. 88.
53 L. von Muralt,Die Badener Disputation 1526, op. cit., pp. 4, 30 et 61.
54 Immacolata Saulle-Hippenmeyer, «Gemeindereformation – Gemeindekonfessionalisierung

in Graubünden. Ein Beitrag zur Forschungsdiskussion» in Heinrich Richard
Schmidt et al. dir.), Gemeinde, Reformation und Widerstand, Tübingen, 1998, pp. 264 et
278.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 289



1530, la majorité de ces communes reste catholique55. La tenue de la
dispute en 1526 s’explique ici avant tout par le fait que la motivation
première des communes grisonnes restait l’éviction de l’Eglise des
domaines politiques et juridiques. Depuis le XVe siècle et la formation
de l’Etat en 1471 – la constitution écrite du Freistaat der Drei Bünden ne
date cependant que de 152456 –, les communes travaillaient à réduire les
privilèges ecclésiastiques, une politique scellée par les «décrets d’Ilanz»
de 1524 et 1526, qui limitaient strictement les compétences de l’Eglise
au domaine religieux, abolissant notamment les tribunaux ecclésiastiques

et interdisant la vente d’indulgences57. Parallèlement, la prise en
charge du salut des âmes par les communes avait une longue tradition
dans les vallées rétiques et l’élection du prêtre par la communauté,
une des plus importantes revendications des réformés, y trouvait depuis
longtemps un écho favorable58.

A la lumière de ces exemples, onconstate que lorsque les convictions
religieuseset l’ethos politique des magistrats se combinent pour les faire
pencher vers la Réforme, les représentants de l’autorité considèrent la
dispute comme la meilleure solution au conflit, car elle correspond non
seulement à leur vision politique, mais aussi à leur sensibilité religieuse.
Les magistrats acquis aux idées de la nouvelle foi pensent tout à fait
sincèrement qu’il est de leur devoir de prendre en charge le règlement
des questions religieuses, afin de remplacer une Eglise romaine négligeant

ses tâches d’évangélisation et de sauvegarde des âmes. Il serait
donc faux de ramener leurs déclarations de foi à de simples paravents
qui dissimuleraient les seuls «vrais enjeux» de la rencontre que seraient
pour l’autorité politique les intérêts économiques et le monopole du
pouvoir.

Le magistrat et la commune

L’importance accordée à la conservation de la paix et au salut des âmes
ne signifie toutefois en aucun cas que les considérations politiques ne
jouent qu’un rôle secondaire dans la décision d’organiser une dispute.

55 Ibid.,pp. 264–266.
56 M. Bundi, Gewissensfreiheit und Inquisition, op. cit., p. 24; Immacolata Saulle-Hippenmeyer,

«Gemeindereformation – Gemeindekonfessionalisierung» art.cit.,p. 264.
57 M. Bundi, Gewissensfreiheit und Inquisition, op.cit., pp. 27–34. Pour le texte des articles

d’Ilanz, cf.Urkunden zurStaatsgeschichte Graubündens, textes édités par Constanz Jecklin,

[s. l.],1891, 2 vols. réunis en 1, pp. 89–98.
58 ImmacolataSaulle-Hippenmeyer, Nachbarschaft, Pfarrei undGemeinde in Graubünden

1400–1600, Chur, 1997, pp. 136–137.

290 Fabrice Flückiger Le choix de religion



Pour le magistrat, la dispute est aussi un moyen de se réaffirmer comme
seule autorité légitime. En effet, la déliquescence du tissu social entraînée

par l’extension du conflit religieux rendait plus que jamais nécessaire

une réaffirmation de la compétence exclusive du magistrat dans la
gestion des affaires de la ville ou du territoire. Tous les magistrats
doivent en effet composer avec la Gemeinde, c’est-à-dire la commune des
bourgeois, dont une part importante n’a pas accès aux responsabilités
politiques, réservées à un groupe plus ou moins restreint. De manière
générale, seul le statut de bourgeois, et surtout une certaine fortune,
permettent de participer à la vie politique et d’être élu aux charges
municipales, dont l’exercice supposaitune aisance matérielle permettant
d’y consacrer plusieurs jours par semaine. Dans les villes régies par une
constitution corporative, le statut de maître affilié à une corporation
de métier était une condition indispensable à toute participation à la
vie politique.

Avec la Réforme, l’autorité du magistrat est sans cesse remise en
question par des actions de la Gemeinde. Loin de se limiter à une agitation

issue des seules basses couches de la population, elles sont souvent
initiées par des membres influents de la bourgeoisie, notamment
marchande ou proche des idées humanistes. L’échauffement d’une
population réceptive aux sermons des prédicateurs réformés et hostile
au clergé augmente encore la tension. De plus, une exigence spirituelle
de plus en plus forte émane de la population, qui exhorte ses représentants

à prendre la relève d’une Eglise accusée de négliger son devoir
spirituel: choix du pasteur, obligation de résidence, amélioration de la
cure des âmes sont les premières revendications exprimées,avant même
l’abolition de la dîme. Le gemeiner mann trouve dans l’interprétation
réformée du monde une légitimation de soi d’origine divine, car la
commune devient l’incarnation sur terre de la communauté chrétienne
idéale et lecentre de l’Eglise invisible du Christ.La communegagne ainsi
une légitimation théologique inédite, devenant une entité sacrée59 et le
gemeiner mann, l’«homme du commun» se révèle être l’un des principaux

acteurs de la Réforme en Suisse et dans l’Empire60. Selon Peter
Blickle, l’interprétation de la Réforme par les paysans et les bourgeois

59 Cf.MartinLuther, «Dass ein christlicheVersammlung oder Gemeinde RechtundMacht
habe, alle Lehre zu urtheilen …» in M.L., Werke Weimarer Ausgabe), Weimar, 1900–
1980, vol. 11, pp. 401–416. Cf. au sujet du rôle de la Gemeinde chez Martin Luther,
P. Blickle, Gemeindereformation, op. cit., pp. 54, 136–138 et p. 141 pour l’interprétation
zwinglienne.

60 Sur le gemeiner mann, cf. Peter Blickle,Gemeindereformation, op. cit.,et, du même
auteur, Die Revolution von 1525, op. cit.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 291



peut être décrite comme la communalisation de l’Eglise et la transposition

des préceptes de l’Evangile dans la société sous forme de normes
politiques et sociales juridiquement contraignantes61. Pour l’autorité
politique, le danger vient du fait qu’une interprétation biaisée des Evangiles

pouvait, le cas échéant, amener à considérer toute autorité terrestre

comme illégitime si celle-ci ne suivait pas les préceptes qu’entendaient

imposer les plus radicaux des réformés, à l’image d’un Thomas
Münzer62. Ni Zwingli, ni Luther n’avaient défendu une telle position,
soulignant au contraire le rôle essentiel de l’autorité temporelle dans la
société chrétienne. Cela n’empêcha pas cette idée,qui recoupait les
aspirations des tranches de la population exclues du jeu politique, de fonder
nombre de revendications. Elle apparaît notamment comme un moteur
de la Guerre des paysans de 1525.

L’organisation de la dispute apparaît alors aux magistrats comme un
moyen de reprendre la main en intégrant symboliquement la commune
au processus de décision tout en en conservant le contrôle. Des
représentants de la commune triés sur le volet – à Memmingen chaque
corporation avait envoyé son Zunftmeister maître de corporation) participer

à la dispute63 – assistent aux débats et prononcent le verdict en
réunion avec les autres membres du conseil64. A Ilanz, la dispute est
ouverte à tous65, et les députés du Bundestag assurant la présidence
sont les élus de leur commune. Et comme l’a bien vu Gottfried Locher,
Berne est un exemple paradigmatique de la mise en scène du magistrat
urbain comme représentant d’une communauté organisée autour de la
bourgeoisie et des corporations de métiers, que l’on retrouve dans la
plupart des villes de l’aire touchée par la réforme zwinglienne66.

De manière générale, on remarque que la dispute répond d’une
certaine façon aux revendications de la commune, qui semble ainsi
parvenir à dicter sa politique au magistrat. Certes, la diffusion de la
Réforme ne s’est sans doute pas faite, comme on l’a souvent lu, sur initiative

exclusive des conseils.Elle résulte plutôt d’un processus désigné par
Peter Blickle par le terme de Gemeindereformation «réformation des
communes» 67, dans lequel la commune joue un rôle non négligeable
mais dont le magistrat est loin d’être absent,comme le prouve justement

61 P. Blickle, Die Reformation im Reich, op.cit., p. 179.
62 Cf. à ce sujet P. Blickle,Die Revolution von 1525, op. cit., chap. 2.3.
63 MR 3–4 [33] et 10 [35].
64 Par exemple Memmingen, MR 6 [34].
65 IAH 7, 14 et 26.
66 G. W. Locher, «Die Berner Disputation 1528» art. cit. [1978], p.545.
67 Cf. P. Blickle,Gemeindereformation,op. cit.

292 Fabrice Flückiger Le choix de religion



l’organisation des disputes religieuses. En effet, la dispute est avant tout
une opération de transformation du choix religieux en décision justifiée
de l’autorité légitime, un acte fort par lequel le magistrat institutionnalise

le passage à la Réforme. Elle devient ainsi le lieu où le magistrat
réaffirme sa position de représentant exclusif des intérêts de la
commune, tout en intégrant celle-ci au processus de décision. Le choix de
l’hôtel de ville ou de tout autre lieu symbolique du pouvoir séculier pour
la tenue des débats participe de cette mise en scène de la dispute comme
lieu où, sous l’égide du magistrat, le choix religieux de la communauté
sera arrêté.

L’autonomisation de la raison politique

Si le magistrat est confronté à une remise en cause de son autorité par
ses propres sujets, il doit aussi faire face à des menaces extérieures.Dans
l’Empire, la marge de manoeuvre des magistrats reste limitée par la
position de l’Empereur envers la Réforme, mais aussi par la prudence
nécessaire face aux princes dont les intérêts politiques et la sensibilité
religieuse diffèrent souvent de ceux des villes.Et on se souvient que dans
la Confédération helvétique, deux ans avant la dispute de 1528, Berne
s’était opposée à ses alliés catholiques désireux de contraindre la ville
de Zurich à réintroduire la messe et les sacrements abolis en 1523.
Toutefois, c’est en premier lieu face à l’Eglise que le magistrat doit affirmer
sa légitimité. Par ses possessions territoriales, ses juridictions spécifiques
et la position politique des prélats,guides spirituels mais aussi seigneurs
territoriaux, l’Eglise demeure au début du XVIe siècle une puissance
politico-économique incontournable. La position des évêques hostiles à

la Réforme ne pouvait être simplement ignorée. Pour les villes,
traditionnellement attachées à leur autonomie, la Réforme allait être une
occasion de limiter les prérogatives de l’institution ecclésiastique. Un
seul exemple: à Berne, le but de la dispute était clairement de jeter les
bases d’une Staatskirche fondée sur les principes réformés et qui devait
remplacer l’Eglise romaine exclue du territoire bernois68.

Lors de la dispute, le magistrat se pense en arbitre69, s’assurant ainsi
la première place dans la hiérarchie des pouvoirs. Il estime que le
jugement final relève de sa seule compétence: c’est lui qui décide du
vainqueur de la dispute, parfois en absence des clercs, qui ne sont pas
toujours autorisés à assister aux délibérations.Pour justifier cette politique

68 K.Lindt, Der theologische Gehalt der Berner Disputation, op. cit.,pp. 304–305.
69 T. Fuchs, Konfession und Gespräch,op. cit., p.286.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 293



religieuse, l’autorité peut s’appuyer sur la philosophie politique des
réformés: dans la foulée de Zwingli, les réformateurs soulignent le rôle
essentiel de l’autorité temporelle dans le contrôle de la nouvelle société
chrétienne. Par analogie, la dispute est interprétée comme le lieu où la
communauté chrétienne sera en mesure d’exercer, par l’intermédiaire
de ses représentants, son rôle de gardienne de la vraie foi. En retour, la
dispute, en tant que terrain d’expression et de mise en scène du
jugement inspiré par Dieu et prononcé par les représentants de la Gemeinde,
légitime l’autorité politique comme instance supérieure en matière de
décision religieuse. Elle ouvre la voie à l’abolition des privilèges
ecclésiastiques, que l’on justifiait par le statut spécifique des clercs comme
médiateurs entre le temporel et le spirituel, un statut récusé par les
réformateurs. Ceux-ci sauront d’ailleurs jouer des aspirations des
magistrats en soutenant les revendications de ces derniers face à l’Eglise.

Un conflit de longue haleine opposait déjà, bien avant le début de la
Réforme, magistrats urbains et institutions cléricales. Le sentiment que
le clergé profitait de tous les avantages de la vie urbaine sans contribuer
au bien commun était largement répandu70. La distorsion de concurrence

entraînée par les privilègeséconomiques du clergé agaçait la
bourgeoisie commerçante; les legs de particuliers au clergé, qui entraînaient
la sortie d’importants biens mobiliers et immobiliers du cercle fiscal de
la ville, grevaient sérieusement les finances municipales; l’existence
d’une juridiction ecclésiastique indépendante était de moins en moins
tolérée; les sommes très importantes nécessaires à l’entretien d’unclergé
pléthorique suscitaient colère et incompréhension71. Avant même que
les réformateurs ne viennent soutenir les revendications visant à mettre
fin aux dérives de l’Eglise, on tentait déjà de contraindre les clercs à
accepter les lois municipales, et le magistrat travaillait à s’assurer le
contrôle des biens d’Eglise en imposant la nomination de bourgeois de
la ville aux postes de régisseurs des monastères72.Avec sa conception du
rôle exclusivement spirituel de l’Eglise, la Réforme permettait de
parachever le processus en présentant le cantonnement de l’Eglise au seul
domaine spirituel comme un acte répondant à la volonté de Dieu.

70 Cf. Peter A. Dykema et Heiko A. Oberman dir.), Anticlericalism in late medieval and
early modern Europe, Leiden / New York, 1993; Hans-Jürgen Goertz, Pfaffenhass und
Gross Geschrei, op. cit. et, plus récemment, Antiklerikalismus und Reformation.
Sozialgeschichtliche Untersuchungen, Göttingen, 1995.

71 A Memmingen, l’hôpital avait pratiquement le statut de Reichsstand à la fin du Moyen
Age,ce qui signifiaitune indépendance de fait complète face au magistrat de laville, qui
ne pouvait ni taxer l’hôpital, ni lui imposer les lois municipales: B. Kroemer, Die
Einführung der Reformation in Memmingen, op.cit.,p. 26 ss.

72 P. Blickle, Die Reformation im Reich, op.cit., pp. 122–123.

294 Fabrice Flückiger Le choix de religion



Dans ce contexte, personne n’ignore que la victoire des réformés
signifiera à court terme la fin de l’Eglise en tant que puissance politique
et économique. Les thèses discutées montrent l’importance de cette
dimension des disputes: au nombre des questions faisant débat, on
retrouve presque systématiquement la nature de l’Eglise, l’exclusivité de
la médiation du Christ, la suppression de la dîme et les privilèges des
clercs. Les réactions virulentes de l’autorité ecclésiastique et au premier
plan des évêques indiquent que l’Eglise est consciente du danger. Dans
une missive datée du 27 janvier 1525, l’évêque d’Augsbourg Christoph
von Stadion tente d’empêcher la rencontre de Kaufbeuren73. Dès 1524,

il avait excommunié le réformateur de Memmingen Christoph
Schappeler74. Le refus du magistrat de reconnaître ce verdict75 ne s’explique
pas seulement par la volonté du conseil d’éviter les troubles qu’aurait
provoqués l’expulsion du prédicateur: il s’agit aussi d’un avertissement
adressé à l’institution ecclésiastique, invitée à ne pas s’immiscer dans les
affaires de la cité. Le prologue aux Actes de Berne rappelle que de
nombreuses réactions hostiles à la dispute se firent entendre et que, des
quatre évêques de Bâle, Constance, Lausanne et Sion – tous invités –

aucun ne consentit à se déplacer76.A Ilanz, le vicaire général Peter Speiser

proteste énergiquement contre l’organisation de la dispute: «[Le]
bon seigneur vicaire n’a pas voulu cacher sa douleur et a répondu aux
députés qu’il avait attendu une autre décision de leur part […]. Il ajouta
qu’il ne fallait en aucun cas disputer de la foi, car disputer signifiait douter,

ce qui faisait de la dispute une entreprise désespérée.»77 L’exemple
d’Ilanz montre que l’affirmation de l’indépendance du politique n’est
pas uniquement observable dans les républiques urbaines.Cette dispute
participe d’une politique visant à réaffirmer le pouvoir des ligues
grisonnes, notamment face à l’évêché de Coire. Pour les trois ligues, la
Réforme est l’occasion de consolider leur autonomie politique et de la
légitimer au moyen de l’Evangile. La légitimité du Bundestag, organisateur

de la rencontre, est réactualisée dans un débat où la décision
religieuse est mise en scène comme étant celle de l’assemblée communale,
forme idéale du forum politique dans les ligues.

73 Friedrich Zoepfl,Das Bistum Augsburg und seine Bischöfe im Reformationsjahrhundert,
München /Augsburg, 1969, p. 49.

74 B.Kroemer,Die Einführung der Reformation in Memmingen, op. cit.,p.83.
75 Ibid., p. 83.
76 Aktensammlung …, No 1375, p. 526.
77 IAH 6 : [Es] hat ouch der guot herr Vicari sin schmertzen nit moegen bergen, sonder uff

den sententz der Pundtsherrengeredt,Er hette vermeint die Herren hettind anders zuo der
sach thon […] Wytergesagtmansoell den Gloubennitdisputieren,dannDisputieren heysz
zwyflen, Disputatio waere ein verzwyflete sach.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 295



Ce qu’il faut retenir de ces quelques exemples, c’est que les disputes
s’inscrivent dans un large mouvement de reconquête du champ politique
au détriment de l’institution ecclésiastique qui marque le XVIe siècle de
son empreinte: en Allemagne du Sud et dans la Confédération helvétique,

les disputes organisées de 1523 à 1536 constituent ainsi une étape
importante de ce qu’Olivier Christin appelle l’«autonomisation de la
raison politique»78.

Dire le droit

L’aspect proprement législatif des disputes reflète cette tendance: en
effet, c’est bien l’exclusivité de la compétence législative du magistrat
qui est en jeu. Les disputes ont lieu dans des localités où l’autorité
temporelle jouit des droits de haute et basse justice et qui disposent de
suffisamment d’autonomie pour mener, de facto sinon de jure, une
politique religieuse indépendante. La dispute permet de faire de l’adoption
de la Réforme une opération juridique, où est formulé un droit nouveau,
le jus reformandi79.Tous les magistrats s’inspirent ici de l’exemple donné
par la villedeZurich, première,selon Bernd Moeller,à fairede ladispute
un lieu de production du droit80.

Droit et vérité se reflètent l’un l’autre au début du XVIe siècle81.Une
fois la vérité religieuse définie – ou plutôt, reconnue, car il s’agit moins
de produire cette vérité que de comprendre et de retranscrire dans la
réalité une vérité immuable en interprétant correctement la volonté
divine –, celle-ci devait nécessairement être codifiée par la législation.
Pour justifier l’organisation de la rencontre de Kaufbeuren, le président
Sebastian Fuchssteiner argumente ainsi: «Il est écrit, dans la première
épître aux Corinthiens, chapitre 14, au sujet des prédicateurs, que leur
tâche est d’enseigner au peuple du Christ; les prophètes disent que deux
ou trois doivent parler et enseigner, et que les autres, les auditeurs,
doivent juger.»82 Et de poursuivre, au sujet des questions de foi, que

78 A ce sujet, cf. Olivier Christin, La paix de religion. L’autonomisation de la raison politi¬
que au XVIe siècle, Paris, 1997.

79 Bernd Moeller, «Zu den städtischen Disputationen der frühen Reformation» in Karl-
Hermann Kästner et al. dir.), Festschrift für Martin Heckel zum siebzigsten Geburtstag,
Tübingen, 1999,p. 179.

80 B. Moeller, «Zwinglis Disputationen I» art.cit., pp. 303–304, et «Zwinglis Disputationen
II» art. cit., p. 214.

81 Cf. l’importancede cette idée dans la disputede Berne, évoquée dansG.W. Locher, «Die
Berner Disputation 1528» art. cit. [1978], p. 547.

82 K 34 [52]: [Es] stet in der Ersten Epistel zu den Corinthern am 14 Capitl von den Brediger

die das Cristenlich volckh under weisen sollen also lautendDie profeten aber zwe oder
drey die sillen Reden und das volck underweisen. Aber die andere zuhörer die sollen
urteilen […].

296 Fabrice Flückiger Le choix de religion



celles-ci doivent être portées devant l’assemblée chrétienne au sein de
laquelle on en débattra afin d’éviter toute erreur83. Il ne fait guère de
doute que Fuchssteiner fait ici allusion au devoir de l’autorité politique
et de l’assemblée communale de juger de la foi: la dispute devient donc
l’occasion pour le magistrat de s’affirmer comme législateur. Quant aux
réformateurs, ils y trouvent un moyen de faire transformer leurs thèses
endécisions politiquesqui déboucheront sur des édits contraignants.Les
Kirchenordnungen des villessuisses et allemandesen sontdebons exemples.

Ainsi, en février 1528, le Petit conseil de Berne émet le
Reformationsmandat, qui officialise le choix de la nouvelle foi dans les
territoires bernois: le 8 février, les 13 articles du mandat sont officiellement
adoptés, tous les citoyens mâles âgés de plus de 14 ans jurant solennellement

de les respecter84. La suppression de la messe et du culte des
images, principales décisions prises à cette occasion, se fondent sur les
arguments développés dans les Actes de la dispute, qui servent ainsi de
socle au règlement de l’Eglise réformée bernoise85.

L’affirmation de la compétence du magistrat à dire le droit en
matière religieuse trouve sa justification dans la philosophie politique des
réformés, et notamment dans les idées d’Ulrich Zwingli, qui font du
magistrat l’instance capable de juger de la foi et de garantir la conformité

des règles de la société avec la parole de Dieu86.Or, si l’essentiel du
travail législatif se fait, une fois la rencontre terminée, lors de la préparation

des ordonnances régissant les modalités d’introduction de la
nouvelle foi dans un territoire, la dispute elle-même est un lieu de
production du droit, car c’est précisément au cours des débats, où se
combinent controverse religieuse et procès87, que le magistrat va officialiser
lechoix fondateur qui initiera tout le processus législatif ultérieur.A titre
d’exemple, la proclamation de la dispute de Berne insiste sur le fait que
ce qui aura été démontré au moyen des Ecritures lors de la rencontre ne
pourra être remis en question et le magistrat s’engage ici explicitement
à respecter et faire respecter les articles de foi adoptés au cours des
débats, rappelant de la sorte indirectement que les résultats auront
force de loi88.

83 K 34–35 [53].
84 Dan L. Hendricks, «The Bern Disputation» art. cit., p. 570. Cf. Aktensammlung …,

No 1504, p. 625, et No 1513, pp. 629–634.
85 K.Lindt, Der theologische Gehalt der Berner Disputation, op. cit.,p.303.
86 Zwingli avait explicitement reconnu cette compétence au magistrat dans une lettre à

Ambroise Blarer. Cf. Huldreich Zwinglis sämtliche Werke, t. 9/3 Corpus reformatorum
96),Leipzig, 1925, pp. 456–458.

87 M. Hollerbach,Das Religionsgespräch …, op. cit., p. 46.
88 Aktensammlung…, No 1371,pp.520–521, BAH [8]. Cf. aussi l’ordonnance sur les modalités

de la dispute édictée le 15 décembre 1527: Aktensammlung …,No 1405,pp.538–540.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 297



Les formes que prend la dispute sont parfois révélatrices de sa

dimension juridique. C’est le cas à Memmingen: alors que les débats
s’enlisent en raison du refus des clercs catholiques de répondre aux
arguments du réformateur Schappeler, la présidence évacue la salle avant
d’auditionner séparément les participants, sommant chaque clerc de se

justifier individuellement. On insiste sur le fait que: «[…] celui qui ne
pourra réfuter les articles [de foi des réformés] au moyen des Ecritures,
mais persistera néanmoins dans son opinion,refusant de se distancier de
l’ordre ancien, devra, sur ordre du conseil, quitter la ville et, s’il refuse,
supporter les conséquences de son audace»89. Les clercs fidèles à Rome
se voient cantonnés au rôle d’accusés et le conseil devient tribunal. A
Kaufbeuren, les débats avaient été reportés en raison de l’absence du
curé Georg Sigg, qui avait fui la ville suite à l’émeute du 8 janvier. La
commune et le magistrat tenaient l’intransigeant Sigg pour responsable
des troubles qui agitaient la cité. Celui-ci se savait en position d’accusé,
ce que confirme la demande de sauf-conduit qu’il adresse à l’envoyé du
conseil venu le sommer de participer à la dispute. Mais ce qui pénalise
sans doute le plus Sigg, c’est qu’au moment où s’ouvre la dispute, il avait
fui la ville et abandonné ses ouailles, faute grave selon la conception
urbaine des devoirs cléricaux, et l’autorité politique se sentait en droit de
lui demander des comptes90.Autre exemple: dans les actes de Berne, on
lit un avertissement que l’on retrouve sous une forme plus ou moins
explicite dans la plupart des disputes: les clercs du territoire de Berne
qui ne répondront pas à la convocation émise par le magistrat perdront
leurs bénéfices, privilèges et droits91.

On assure cependant à tous ceux qui viendront débattre qu’ils ne
seront en aucun cas inquiétés en raison de leurs opinions. Des garanties
de sauf-conduit pour tous les participants se retrouvent dans la plupart
des rencontres, comme le montre par exemple le rapport de Memmingen:

Et tous ceux qui ont été convoqués à cette audition et fraternelle discussion et
s’y rendront,recevront pour le temps qu’elle durera et jusqu’à leur retourdans
leur contrée garantie de liberté et de sécurité dans la ville de Memmingen et
son territoire.92

89 MR 7 [34]: […] wa Er die Artickel nit anfechten kind ausz der schrift unnd dertzu vonn
seiner opinion und altem werck nit absteen So mecht Er ains Rath fug nit mer hie sein
Wurd Er aber daruber hie beleiben so mieszt Er sein Abentheur darumb besteen.

90 K 5 [44].
91 Aktensammlung …, No 1371, p.519 et 520; BAH [5–6].
92 MA 4[36]: Und sollen alle die,so zu solcher verher und briederlichem gesprech erfordert,

sein und komen werden, darzu, so lang das wert, und bisz wider an ir gewarsam, in der
stat Memingen und derselben gepiet frei sicherhait und gelait haben.

298 Fabrice Flückiger Le choix de religion



Des formulations semblables se rencontrent à Kaufbeuren, Ilanz et
Berne. Les sauf-conduits représentent un enjeu important des disputes,
qui ne doit pas être sous-estimé. En 1526, Zwingli avait refusé de participer

à la dispute de Baden. Entre autres raisons, il soupçonnait les cantons
catholiques de ne pas vouloir respecter leur promesse de sauf-conduit,
sous prétexte qu’un serment fait à un hérétique n’était pas valable93. Or,
la garantie de sauf-conduit, lorsqu’elle était respectée,suspendait le droit
antérieur qui prévoyait l’intervention du pouvoir séculier contre les
hérétiques. Cette «suspension du jus commune et du droit concernant les
hérétiques à l’occasion de ces débats contradictoires»94 est essentielle.
Elle signifie que les disputes des années 1520 sont aussi le lieu où s’opère
la reconnaissance publique des réformateurs comme des interlocuteurs
légitimes qui ne peuvent désormais plus être inquiétés en raison de leurs
convictions religieuses95. Elle montre aussi que seul le magistrat définit
désormais ce qui est acceptable ou non en matière de débat sur la foi.

Enfin, les origines de la dispute d’Ilanz illustrent bien le caractère
juridique de ces rencontres: la veille de Noël 1525, Peter Speiser, le
vicaire général du diocèse, dépose une plainte à l’encontre des clercs passés

à la Réforme devant l’assemblée des ligues, les accuse d’hérésie, de
fomenter des troubles et de menacer la paix. Ces accusations visent en
premier lieu Johannes Comander, chef de file des réformateurs grisons,
que le rapport désigne encore sous son nom de baptême96:

Tout d’abord, je me suis laissé rapporter que cette dispute fut la conséquence
[…] d’une méchante plainte formulée par le vicaire de Coire devant les députés

des ligues […] contre le sieur Hans Dorfmann, curé de Saint-Martin de
Coire, ainsi que contre tous ceux qui reconnaissent et prêchent le Saint Evangile

dans les trois ligues […].Il affirma que leditDorfmannet lesautres nesont
qu’hérétiques, émeutiers etsectaires,décidésà mettre bas la sainteEglise
chrétienne […]. Il demanda qu’ils soient châtiés par le bras séculier sur ordre des
députés des ligues.97

93 L. von Muralt,Die Badener Disputation 1526, op. cit., pp. 34–37, 65, 86–87.
94 O. Christin,«La formation étatique de l’espace savant» art.cit.,p. 54.
95 Cf.aussi,au sujet de la suspensiondu jus commune, O. Christin, Confesser sa foi,op.cit.,

pp. 25–27.
96 Comander est le nom que Hans Dorfmann choisit de porter lorsqu’il prit la tête des

réformateurs grisons.A propos de Comander, cf. Wilhelm Jenny, Johannes Comander.
Lebensgeschichte des Reformators der Stadt Chur, Zürich, 1969, 2 vols.

97 IAH 3–4: Erstlich lassz ich mich berichten, dasz dise disputation erwaschszen […] von
wegen einer schmaechlichen anklag, dieein Vicari zuoChur vordenPundts Herren prachtlich

gefüert […] über herr Hansen Dorfmann pfarrer zuo Sant Martin in der statt Chur
und über all so das heylig Evangelium predigend und verjaehend in den dryen Pündten
[…] hat fürgewennt wie der obgemelt Dorffman sampt den andren offenlich Kaetzer
Rotter und Sectersygind […] und wellind also die ordnungen der Heiligen Christenlichen
Kilchen niderlegen wellind […] begaert dasz sy mitt weltlichem schwaerdt unnd Gewallt
gestraaft wurdind von den Pundtsherren.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 299



La dispute prend son origine dans une plainte déposée devant la plus
haute instance juridique des ligues grisonnes, elle touche donc au
domaine du droit. Et c’est bien en tant que juges que réagissent les députés

du Bundestag, convoquant Comander et l’invitant à présenter sa

défense devant l’assemblée98.Accédant à la requête du réformateur de
Coire, le Bundestag organise la dispute de janvier 1526, qui devient le
forum où se dit le droit au sujet de la religion pour le territoire des ligues
grisonnes.Soulignons qu’afin de justifier sa requête, Comander se réfère
au décretdes ligues de 1524, qui reconnaissait la Biblecomme seule autorité

en matière de religion: «Il avait suivi fidèlement les ordres des
seigneurs des ligues, qu’ils avaient édictés peu auparavant au cours de
deux assemblées, ordonnant que l’on ne devait rien prêcher et enseigner
d’autre que la vraie et pure parole de Dieu.»99 Comander joue donc la
carte du droit en prenant appui sur les textes édictés par l’autorité
législative grisonne,qu’il reconnaît ainsi publiquement,au nom du camp
réformé, comme compétente en la matière.

Si, dans la majorité des cas, le magistrat met beaucoup de soin à
dissimuler derrière le voile de la rencontre fraternelle le caractère contraignant

du «choix de religion» la conséquence directe des disputes n’en
est pas moins l’abolition des rites catholiques et l’institutionnalisation
des principes de foi réformés. Et même si l’on veille à présenter le choix
de la Réforme comme le résultat d’un débat mené de façon impartiale,
la décision est le plus souvent arrêtée avant même que ne commencent
les discussions. Les clercs n’ont guère d’alternative et doivent, bon gré
mal gré, se soumettre au jugement du magistrat prononcé dans le cadre
de la dispute devenue in fine un procès de la foi. Dans une telle situation,

toute opposition à la rencontre – et une fois le choix entériné, à la
Réforme – peut être interprétée comme une menace envers l’ordre et la
paix, puisque elle équivaut à un refus de reconnaître les décisions de
l’autoritéséculière.A ceci s’ajoute que,dans les années 1520, la réticence
des catholiques à participer activement au débat et à faire entrer en lice
des spécialistes facilite souvent la victoire des réformateurs, le magistrat
constatant l’absence d’argumentation convaincante de la part des
représentants de l’Eglise romaine. Durant les années 1520, la dispute
représente donc avant tout un enjeu politique: elle devient le lieu où le
magistrat tente, la plupart du temps avec succès, de se mettre en scène

98 IAH 4.
99 IAH 5: er sye dem bevelch der Pundtsherren trüwlich nachkommen: welche dann in

zweyen unlang verschinenLandstagen verordnet und geheyssen, Man soelle nüts dann das
waar luter Gots wort predigen und leeren.

300 Fabrice Flückiger Le choix de religion



comme l’unique autorité légitimée à trancher en matière de religion et,
partant, comme seule instance en mesure de rétablir la paix et l’unité
dans une Chrétienté déchirée.

SZG/RSH/RSS 60, 2010, Nr. 3 301


	Le choix de religion : le rôle de l'autorité politique dans les disputes religieuses des années 1520

