
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 59 (2009)

Heft: 4

Artikel: Die Aufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel 1973 : vom
"meterhohen Schutt konfessionellen Haders"

Autor: Canonica, Alan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 59, 2009, Nr. 4

Die Aufhebung der konfessionellen
Ausnahmeartikel, 19731

Vom «meterhohen Schutt konfessionellen Haders»2

Alan Canonica

Summary

In 1973 the so-called Jesuit and Monastery Articles articles 51 and 52 of
the federal constitution) were abolished in Switzerland by popular vote.
The articles had been instituted in the 19th century by the Liberals and
Radicals, the dominating political players, to keep conservative forces at
bay.The Jesuits were prohibited from preaching and teaching and no new
fraternities were allowed to be established in Switzerland. In the course of
time, the so-called exceptional confessional articles appeared to be

anachronistic remnants of a different era and discriminating towards the
Catholic population. Although the integration of the Catholic minority
had been accomplished in the Swiss federal state, the campaign and the
result of the referendumshowed that confessionally grounded animosities
had outlasted as they came to the foreground during the campaign. The
opponents of the revision led the political dispute with arguments
reminiscent of the culture struggle. Furthermore, the voting behaviour of the
Protestant population three-quarters voted against abolishing the
articles) proved that numerous Protestants still regarded the Catholic part of
the population with suspicion and distrust.

1 Dieser Beitrag ist eine gekürzte Fassung meiner im Frühjahr 2008 am Historischen
Seminar der Universität Basel abgelegten Lizentiatsarbeit. Diese ist am Historischen
Seminar der Universität Basel einsehbar.

2 So Walter Gutzur Einführung eines Beitrags des Historikers Herbert Lüthy in der
Zeitschrift Civitas. Gut, Walter, «Vom Schutt konfessionellen Haders» in: Civitas, Nr. 4,

Alan Canonica, Hauptstrasse 7, CH-4102 Binningen. alan.canonica@fhnw.ch

423

Bd. 24,1968, S.259.



Der Katholizismus erlebte im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts einen
tiefgreifenden «Paradigmenwechsel»3. Der Milieukatholizismus, wie er
in der Schweiz, in der Bundesrepublik Deutschland oder in den Niederlanden

424

verbreitet war, löste sich nach demWeltkrieg allmählich auf,und
das Zweite Vatikanische Konzil ebnete den Weg für eine Intensivierung
ökumenischer Bestrebungen. Die Modernisierungsprozesse, die sich in
allen Lebensbereichen bemerkbar machten, führten zu einer Entspannung

konfessioneller Konfliktlinien und förderten in bekenntnisdurchmischten

Ländern die irenische Koexistenz der protestantischen und
katholischen Bevölkerung sowie die Aufhebung religiös bestimmter,
gesellschaftlicher Abgrenzungen. Ungeachtet der hier beschriebenen
Entwicklungen darf nicht unbemerkt bleiben, dass die früheren sozialen
Segmentierungen für die betroffenen Gesellschaften ein Erbe bedeuten,
das kulturell prägend wirkte.

Obschon die Menschen in der Mehrzahl der Fälle ihre starke
Bindung an die Kirche verloren haben, lässt sich an ausgewählten Beispie-
len demonstrieren, wie religiös bedingte Trennungslinien, wenn auch in
gemässigter Form, immer wieder aufbrechen und zum Vorschein treten
können. Für die Schweiz stellt die Abstimmung zu den konfessionellen
Ausnahmeartikeln ein bedeutendes Zeugnis dieses Sachverhalts dar.
Die Aufhebung derArtikel 51 und 52 BV4 Jesuiten- undKlosterartikel)
im Jahre 1973 soll dementsprechend Thema des vorliegenden Beitrags
sein.

Die Artikel 51 und 52 BV – Bestimmung und Bedeutung

Die Satzungen lauteten:

Artikel 51 BV:
1 Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten Gesellschaften dürfen in
keinem Teile der Schweiz Aufnahme finden, und es ist ihren Gliedern jede
Wirksamkeit in Kirche und Schule untersagt.
2DiesesVerbotkann durch Bundesbeschluss auchauf anderegeistliche Orden
ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit staatsgefährlich ist oder den Frieden
der Konfessionen stört.

Artikel 52 BV:
Die Errichtung neuer und die Wiederherstellung aufgehobener Klöster oder
religiöser Orden ist unzulässig.5

3 Altermatt, Urs, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989, S.388f.

4 Im weiteren Verlauf dieses Artikels beziehen sich die Bezeichnungen «Bundesverfassung

» und «BV» auf die Bundesverfassung von 1874.
5 Das Interesse kommt primär dem Jesuitenartikel zu, da der Klosterartikel im Abstim-

Alan Canonica DieAufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel, 1973



Die Artikel waren ein Relikt aus der Gründungszeit der modernen
Schweiz und dienten damals der radikalen und liberalen Mehrheit dazu,
das Land vor den konservativen Kräften zu schützen – so zumindest
wurden die beidenArtikel legitimiert. Die voranschreitende Integration
der katholischen Minderheit in den Schweizerischen Bundesstaat liess
die Bestimmungen je länger je mehr als anachronistisches Überbleibsel
der Sonderbunds- und Kulturkampfzeit erscheinen. Diese zeitigten
nicht nur für die katholische Kirche, sondern für den katholischen
Bevölkerungsteil insgesamt eine diskriminierendeWirkung. Zahlreiche
Katholiken fühlten sich als Bürgerinnen und Bürger «zweiter Klasse»6.

Der Begriff «konfessionelle Ausnahmeartikel» wird vom Juristen

425

Werner Kägi folgendermassen definiert:

«Unter den ‘konfessionellen Artikeln’ im weiteren Sinne versteht man in der
Regel alle Rechtssätze der Bundesverfassung bzw. der kantonalenVerfassungen,

welche dasVerhältnisder einzelnenGläubigen,der Konfessionenbzw.der
Kirchen zum Staate regeln.
Unter den ‘konfessionellen Artikeln’ im engeren Sinne aber meint man
zumeist nur jene Artikel der Bundesverfassung und der kantonalen Verfassungen,

welche die Einzelnen, die Konfessionen und Kirchen im Interesse der
öffentlichen Ordnung und des konfessionellen Friedens – zur Erhaltung der
staatlichen Existenz unseres mehrkonfessionellen Staates – mehr oder weniger

weitgehend begrenzen.
Als ‘konfessionelle Ausnahmeartikel’aber werden einzelne dieserArtikelvon
jenenbezeichnet,die sie irgendwie als imWiderspruch zumallgemeinenRecht
stehend behaupten, als nicht oder nicht mehr gerechtfertigt ansehen,als nicht
oder nicht mehr begründete Einschränkungen der Glaubens- und Gewissensfreiheit

bzw. der Kultusfreiheit beurteilen.»7

Unter diesen Begriff lassen sich der Jesuiten- und der Klosterartikel, je
nach Sichtweise aber auch der Bistumsartikel Art. 50 IV BV) und das
Schächtverbot Art. 25bis BV) subsumieren.8

mungskampf kaum behandelt wurde. In Bezug auf die Abstimmung bilden die beiden
Satzungen aber insofern eine Einheit, als sich die Bevölkerung in einer Abstimmungsfrage

für die gemeinsame Aufhebung oder Bewahrung derArtikel aussprechen musste
«Befürworten Sie dieAufhebung der Artikel 51 und 52 BV?»

6 Gasser,Albert, «Rache des Unverdauten. Geschichtliche Anmerkungen zu hintergründigen

Hemmnissen der Ökumene» in: Haller, Hans Hg.), Neue ökumenische Eiszeit?
Zürich 1989, S. 62.

7 Kägi,Werner, PublizierterVortrag, in: Schatz,Werner Hg.),Jesuiten·Protestanten ·
Demokratie, Zürich 1968, S. 11.

8 Schindler, Dietrich, «Rechtliche Würdigung der konfessionellen Ausnahmeartikel» in:
Civitas, Bd. 21, Mai 1966, S. 594. – Im weiteren Verlauf des Artikels wird sich der
Terminus «konfessionelle Ausnahmeartikel» auf den Jesuiten- und den Klosterartikel
beschränken, da nur jene Bestimmungen 1973 dem Volk zur Abrogation vorgelegt
wurden. Zusätzlichsind die beidenArtikel als einzige Satzungen von sämtlichen
Rechtsgelehrten diesem Sammelbegriff zugewiesen worden.

SZG/RSH/RSS 59, 2009, Nr. 4



426

Der Klosterartikel wurde 1874 in die Verfassung aufgenommen.
Damitwurden alleFormengemeinschaftlicher Niederlassung für Orden
untersagt, die bei Einführung der revidiertenVerfassung in der Schweiz
keine solche besassen. Zudem durften Orden,die vor 1874 bereits in der
Eidgenossenschaft ansässig waren, keine neuen Klöster gründen –
erlaubt war einzig die Vergrösserung oder Verlegung der Unterkunft.

Der Jesuitenartikel war bereits Bestandteil der Bundesverfassung
von 1848:«Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten Gesellschaften

dürfen in keinem Teil der Schweiz Aufnahme finden.» Die Satzung
erhielt bei derTotalrevision im Jahre 1874 eine verschärfte Form, da den
Jesuiten und den ihnen affiliierten Gesellschaften nun zusätzlich jede
Wirksamkeit in Kirche und Schule untersagt wurde. Ein neuer Orden
hingegen durfte sichzwar nicht niederlassen,dessen Mitgliedern war das
Predigen und Unterrichten aber erlaubt. Zudem konnte das Verbot
durch Bundesbeschluss auch auf andere geistliche Orden ausgedehnt
werden, die als staatsgefährlich oder den Frieden der Konfessionen
störend eingestuft wurden. Dieser Zusatz lieferte gleichzeitig den
doppelten Beweggrund oder Vorwand) für die durch die Radikalen und
Liberalen auferlegten Einschränkungen9.

Anstelle einer strengen Praxis setzte sich allmählich eine tolerante
Auslegung der Bestimmung durch. So war es den Jesuiten vor der
Aufhebung des Artikels 51 BV bereits erlaubt, einzelne Vorträge zu
wissenschaftlichen und religiösen Themen zu halten.10 Sie durften zudem
Zeitschriften sowie Bücher publizieren und Hausandachten in Studentenheimen

halten.11

Die Rahmenbedingungen für die Abstimmung

Nach langem politischen Ringen12 wurde der Antrag des Bundesrates
zur Aufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel am 20. Mai des
Jahres 1973 der Bevölkerung zur Abstimmung vorgelegt.Letztere ist in
einer Zeit zu situieren, in der der konfessionelle Frieden nunmehr ge-

9 Aubert,Jean-François, «Bundesstaatsrecht der Schweiz» Bd. II, Basel / Frankfurt a.M.
1995,S. 916–921.

10 Verwaltungsentscheide der Bundesbehörden, Nr. 5, 1931, S. 33f. + Nr. 11, 1937,S. 22f.
11 Amtliches Stenographisches Bulletin der Bundesversammlung, Nationalrat, Bd. 59,

1949,S. 477ff.
12 Für eine Zusammenfassung der politischen Vorstösse zurAufhebung der konfessionellen

Ausnahmeartikel sei auf die Lizentiatsarbeit verwiesen. – Einen kompakten Überblick

zur Jesuitenfrage in der Schweiz vom Einmarsch der französischen Truppen 1798
bis in das Jahr 1973 bietet der Artikel von Josef Bruhin SJ «Gegenwärtige Vergangenheit.

Zur Lösung der Jesuiten- und Klosterfrage in der Schweiz» in: Stimmen der Zeit,
Nr. 9, Bd.191, 1973,S. 595–606).

Alan Canonica DieAufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel, 1973



festigt und unbestritten war. Religionsbedingte Fragen traten im Kontext

weitläufiger Modernisierungstendenzen verstärkt in den Hintergrund.

Auf eine völlig neue Diskussionsgrundlage geriet die Jesuitenund

Klosterfrage schliesslich durch das Zweite Vatikanische Konzil und
die damit verbundenen ökumenischen Bestrebungen. Die Jesuiten
schlossen sich den Reformbewegungen nicht nur an, sondern spielten
innerhalb dieser Prozesse eine tragende Rolle13. Eine erhöhte Empfindsamkeit

gegenüber Menschenrechtsfragen liess die Artikel 51 und 52

BV zudem als Verstoss gegen das Recht auf Gedankens-, Gewissensund

Religionsfreiheit, gegen das Recht auf freie Meinungsäusserung
und gegen das Recht auf Versammlungs- und Vereinsfreiheit erscheinen14.

Die Zeitumstände waren aber nicht nur günstig. So herrschten auch
konfessionelle Reibungsflächen,die dasvordergründig stimmig erscheinende

Bild zu trüben vermochten. Themen zur interkonfessionellen
Koexistenz, wie die Mischehenfrage oder die öffentlichen katholischen
Schulen in einigen Kantonen, wurden zum Politikum15. Empörende
Affären, wie die Fälle Stephan Pfürtner und Hans Küng16, wirkten sich
negativ auf das Gesamtbild des Katholizismus aus und nährten den
Eindruck einer rückwärtsgewandten Organisation. Für Aufsehen sorgte
schliesslich in demographischer Hinsicht die Zunahme der katholischen
Bevölkerung. Die Volkszählung von 1970 deckte auf, dass in der
Schweiz, erstmals seit der Gründung des modernen Bundesstaats,
weniger Protestanten als Katholiken ansässig waren17.Ursächlich wirkte
sich hierbei unter anderem die verstärkte Einwanderung aus den Ländern

Italien und Spanien aus. Diese Entwicklung erzeugte mancherorts
Unbehagen.

Es ist hervorzuheben, dass die hier besprochenen Aspekte nicht in
direkterVerbindung mit den konfessionellenAusnahmeartikeln stehen.
Das«Image» des Katholizismus und das konfessionelle Klima insgesamt

13 Siehe zum jesuitischen Reformgeist z.B.: Dekrete der 31. Generalkongregation der
Gesellschaft Jesu 1965/66 vorläufige inoffizielle Übersetzung), o.A. 1967.

14 Bericht des Bundesrates an die Bundesversammlung über dieKonventionzumSchutze
der Menschenrechte und Grundfreiheiten, in:Bundesblatt, Nr. 52, Bd.2II,1968,S. 1115–
1119.

15 Siehe zu den konfessionellen Schulen z.B. die Motion Zwygart und ihre Behandlung im
Parlament: Amtliches Bulletin der Bundesversammlung, Nationalrat, Bd. 822, 1972,
S. 1562ff.;Amtliches Bulletin der Bundesversammlung, Ständerat, Bd. 82, 1972, S. 773.

16 Die progressiven Ansichten der beiden Theologen riefen in Rom Widerstände auf, was
für zahlreiche Schweizerinnen und Schweizer nicht nachvollziehbar war.

17 Unter den stimmberechtigten Personen überwog weiterhin der protestantische Be-

völkerungsteil. Eidgenössisches Statistisches Amt: Eidgenössische Volkszählung 1970,
Schweiz 1. Geschlecht, Heimat, Konfession, Muttersprache, Zivilstand, Alter, Bern
1972, S. 108.

SZG/RSH/RSS 59, 2009, Nr. 4 427



hatten aber einen entscheidenden Einfluss auf das Abstimmungsver-
halten der Schweizerinnen und Schweizer, wie der folgende Abschnitt
demonstrieren wird.

Die Aufhebungsgegner im Abstimmungskampf

Beinahe sämtliche Parteien18, die Presse, die Arbeitsgemeinschaft
christlicher Kirchen sowie die kirchlichen Organe beider Konfessionen,
zahlreiche Historiker, Theologen und Juristen und nicht zuletzt die
Gewerkschaften drückten gemeinsam ihren Unmut gegenüber den als
obsolet empfundenen Artikeln 51 und 52 BV aus. Die «offizielle
Schweiz»19 gab ein in höchstem Masse homogenes Bild ab. Im März 1973
wurde das vom reformierten, liberalen Basler Nationalrat Peter
Dürrenmatt

428

präsidierte Komitee für die Abschaffung der konfessionellen
Ausnahmeartikel gegründet20. Zusätzlich rief der Schweizerische
Studentenverein das Aktionskomitee zur Abschaffung der Jesuiten- und
Klosterartikel ins Leben. Beachtenswert ist, dass diese Interessen-
gemeinschaften erst wenige Wochen vor der Abstimmung gebildet
wurden.Deren Einberufungen sind in der Tat als Reaktion auf den
ausgedehnten Aktivismus der Aufhebungsgegner zurückzuführen.

Bereits im Januar 1971 entstanden in Bern das Aktionskomitee für
dieWahrung des konfessionellen Friedens durch die Staatsschutzartikel21
AWFS) und in Lausanne das Comité d’action pour la souveraineté

nationale et pour l’autonomie spirituelle du citoyen CASNAC). Die
prominentesten Vertreter waren die Nationalräte Wilfried Nägeli
Republikanische Bewegung, Thurgau) und Walter Jäger Nationale
Aktion, Basel-Stadt). Der Schweizerische Bund aktiver Protestanten
arbeitete eng mit dem AWFS zusammen. Zusätzlich nahmen weitere,
kleinere Gruppierungen wie der Schweizerische Bund zur Verteidigung
des Protestantismus, die Volksbewegung für Gerechtigkeit und Toleranz
oder das ÜberkonfessionelleAktionskomitee gegen eine Gefährdung der
Demokratie22 am Abstimmungskampf teil.

18 Nur die Republikaner, dieNationaleAktion und die Evangelische Volkspartei erteilten
auf Landesebene Stimmfreigaben,vgl. Année politique suisse APS),1973, S. 14.

19 Bruhin, Josef SJ, «GegenwärtigeVergangenheit» S. 603.
20 Der Organisation angeschlossenwaren weitere Persönlichkeiten aus Politik,Kircheund

Militär, wie z.B. alt Bundesrat Friedrich Traugott Wahlen Schweizerische Volkspartei,
Bern).

21 Die Aufhebungsgegner sprachen nicht von Ausnahme-, sondern von Staatsschutzar-
tikeln.

22 Bemerkenswert ist bei diesem Komitee, dass es vomkatholischen Juristen JosefBissegger

Wabern, Bern) präsidiert wurde. Dieser wehrte sich gegen die seiner Auffassung
nach totalitäre Struktur der römischen Kirche, die auch entscheidend zur Machtergrei-

Alan Canonica DieAufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel, 1973



Die Aufhebungsgegner verlagerten ihre Argumentation auf die
Ebene der Vorurteile und versuchten, Misstrauen gegenüber der rö-misch-

katholischen Kirche zu säen. Das AWFS betonte, dass sich die
ablehnende Haltunggegen die «römischen Institutionen und Praktiken»

und nicht gegen den «katholischen Glauben» richte23.Es ginge nicht um
die katholische Konfession, sondern um einen «politischen Katho-
lizismus, der unser Volk in seine Macht zu bekommen» suche. Dabei
hätten die Jesuiten «einen massgeblichen Einfluss»24. Die Societas Jesu,

der «Stosstrupp des politischen Katholizismus»25, sei am besten dazu
geeignet, das Haupt der Kirche «in seinem Anspruch als Gewissens-

führer der Welt zu unterstützen»26.

Es wurde gemahnt, dass die römische Kirche ihren Absolutheits-
anspruch noch nicht abgestreift habe,die Zurückeroberung der Schweiz
anstrebe unddiesem Ziel durch dieAufhebung desArtikels 51 BV einen
grossen Schritt näher kommen würde. Die «Staatsschutzartikel» dürften
folglich nicht aus der Bundesverfassung entfernt werden, solange sich
Rom nicht von seinen politischen Ansprüchen distanziere27, denn seine
«diktatorisch definierte Lehre» widerspreche den Grundprinzipien der
Demokratie28. Die Modernisierungstendenzen der katholischen Kirche
wurden verleugnet und die Ökumene als verdeckte Form der Gegen-

reformation verurteilt29.
Die Teilnahme Nägelis und Jägers am Abstimmungskampf lässt

bereits erahnen, dass die Überfremdungsfrage in die Argumentationsstruktur

des Komitees eingeflochten wurde. Das AWFS sprach von
einer «römisch-katholischen Bevölkerungsexplosion» Nicht nur die
verstärkte Einwanderung ermögliche den Katholiken Überhand zu
gewinnen, sondern auch die Tatsache, dass sie sich «wesentlich stärker»
vermehrten30.

fung der verschiedenen Faschismen beigetragen habe Der Bund, Nr. 97, 27.April 1973,
S. 7).

23 AWFS: Tatsachenkatalog für dieAbstimmung über das Jesuiten- und Klosterverbotder
Bundesverfassung BV Art. 51 und 52), Bern 1972, in: Schweizerisches Wirtschaftsarchiv,

429

Signatur Vo M Katholische Volkspartei, S. III.
24 AWFS:Warum stimmen wir nein? Flugblatt, o.A.), in: Sozialarchiv SA), Signatur 22.3

QS: 1960–1973.
25 AWFS: Staatsschutzartikel oder Ausnahmeartikel Broschüre, 1973), in: Archiv Societas

Jesu,Signatur BV Art.51, Vernehmlassungen,Punkt 2a.
26 AWFS Mauerhofer, Erich): Grundsätzliche Stellungnahme Broschüre, 1973?), in:

SA, Signatur 22.3 QS:1960–1973,Punkt 8.
27 Ebd.,Punkte 4–6.
28 AWFS: Tatsachenkatalog, S.22.
29 AWFS: Staatsschutzartikel oderAusnahmeartikel, Punkt 3a.
30 AWFS: Tatsachenkatalog, S.31f.

SZG/RSH/RSS 59, 2009, Nr. 4



Abbildung 1.

430 Alan Canonica DieAufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel, 1973



Abbildung 2.

SZG/RSH/RSS 59, 2009, Nr. 4 431



432

Ein vom AWFS am 10. März 1973 einberufener Demonstrationszug
markierte den eigentlichen Startschuss für den Abstimmungskampf
Abb. 1).Etwa 2000 Personen nahmen an der Veranstaltung teil, was die

Aufhebungsbefürworter erstmals in Alarmbereitschaft versetzte. Die
Basler Nachrichten sprachen von einem «Geist der Intoleranz» der sich
an der Veranstaltung manifestierte, und warnten, dass es am «dritten
Maisonntag sehr wohl anders herauskommen könnte, als es sich unsere
Behörden denken»31. Ein weiterer Protestmarsch, der von der Volks-
bewegung für Gerechtigkeit und Toleranz einberufen wurde, fand am
12. Mai in Zürich statt Abb. 2). Die Kundgebung wies einige hundert
Teilnehmerinnen und Teilnehmer auf32.

Unter dem Strich ist zu bemerken,dass die aktiven Revisionsgegner
– zum Grossteil militant gesinnte Protestanten und Freikirchenmitglieder,

die Staat undReformation als bedroht erachteten und imExtremfall
dem Katholizismus philofaschistische Tendenzen vorwarfen33 – betonten,

die Angriffe richteten sich nicht gegen den katholischen Glauben,
sondern gegen das hierarchische, römische System mitsamt seiner
jesuitischen «Elitetruppe» Dennoch kann man sich schwerlich der
Wahrnehmung erwehren, sie seien Ausdruck einer grundsätzlich feindseligen
Haltung gegenüber allem Katholischen gewesen, so dass sich die Kritik
gegen die praktizierende katholische Bevölkerung insgesamt richtete34.

Problematisch erwies sich schliesslich der Einbezug der Ausländerfrage

in den Abstimmungskampf.Der zum Katholizismus übergetretene
James Schwarzenbach manövrierte sich mit seiner nichtkirchlichen,
tendenziell aber antikatholischen Überfremdungsbewegung in ein
Dilemma. So distanzierte sich der Präsident der Republikanischen
Bewegung öffentlich vom Demonstrationszug in Bern und bezeichnete die
Veranstaltung «eine höchst bedauerliche Entgleisung»35. Gleichzeitig
trat sein Parteikollege Nägeli an derselben Veranstaltung als Redner
auf.

31 Basler Nachrichten, Nr.62, 14. März 1973, S. 4.
32 Neue Zürcher Zeitung,Nr. 219, 14.Mai 1973, S. 29.
33 Inkleiner Zahlschlossen sich bestimmte freidenkerische Kreisean,die imKatholizismus

eine Bedrohung für ihrevorgelebte Maxime der Gewissens- undGlaubensfreiheitzu
erkennen glaubten. Siehe z.B.: Nelz, Walter Neue Freidenker-Vereinigung), An das
Schweizervolk! Insbesonderean dieMitgliederderSozialdemokratischen Parteiundder
Gewerkschaften, sowie an die Nationalräte! Flugschrift, 1972), in: SA, Signatur 22.3
QS: 1960–1973.

34 Siehe dazu auch: Altermatt, Urs, «Politischer Katholizismus» in: Reformatio, Nr. 9,
Bd.22, 1973,S. 486.

35 Vaterland, Nr. 59, 12. März 1973, in: SA, Signatur 22.3 ZA 1 Jesuiten, Jesuitenartikel
1973Teil 1.

Alan Canonica DieAufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel, 1973



Das Abstimmungsresultat

Die Betrachtung der schwerwiegenden Vorwürfe durch die Aufhe-
bungsgegner im Abstimmungskampf führt unweigerlich zu der Frage,
ob die vertretenen Überzeugungen bloss die Geisteshaltung einer
unmassgeblichen Minderheit darstellten oder diese von einer breiteren
Volksschicht geteilt wurden.Vor der Abstimmung herrschten in Bezug
auf den Wahlausgang grosse Unsicherheiten36. Analog zur Frauen-
stimmrechtsvorlage und zur Überfremdungsinitiative durfte man auch
bei diesem Thema eine Diskrepanz zwischen Repräsentanten und
Repräsentierten erwarten37.

Obschon sich die «Eliten» aus Politik, Wissenschaft, Kirchen und
Medien mit einer erdrückenden Mehrheit für die Abrogation der Artikel

51 und 52 BV einsetzten, offenbarte die Abstimmung, dass das

«Volk» diese Sichtweise nur bedingt teilte. Zwar sind 54,9 Prozent
befürwortende Stimmen bei einer Wahlbeteiligung von 40,3 Prozent ein
deutliches Verdikt. DieTatsache, dass beachtliche 45,1 Prozent der
stimmenden Bevölkerung die Erhaltung der Satzungen begrüsste, wirkte
dennoch irritierend38. Aufgrund der relativ hohen Zahl an Revisions-
gegnern erschien eine Analyse der Abstimmung angezeigt, denn eine
sozial- und kulturgeschichtliche Relevanz konnte ihr nicht abgesprochen

433

werden.

Uneinheitliches Abstimmungsverhalten
in der protestantischen Bevölkerung39

Auf Anhieb sticht die konfessionelle Prägung der Abstimmung ins
Auge. So unterstützten etwa 90% Prozent der katholischen40, aber nur
knapp ein Viertel der protestantischen Bevölkerung die Teilrevision41.

36 Auch wenn von Isopublic durchgeführte Umfragen in den Jahren 1970 und 1972 eine
Tendenz zur Aufhebung derArtikel 51 und 52 BV signalisierten. Isopublic, «Meinungsumfrage

zum Jesuitenartikel» in: Civitas, Nr. 8, Bd. 28, 1973,S. 521–524.
37 Bruhin,Josef SJ,«Gegenwärtige Vergangenheit» S. 604.
38 In den Ständen Zürich, Bern, Schaffhausen, Waadt, Neuenburg und Appenzell A.Rh.

wurdedie Vorlage abgelehnt.Bericht des Bundesrates an die Bundesversammlung über
das Ergebnis der Volksabstimmung vom 20. Mai 1973, in: Bundesblatt, Nr. 26, Bd. 1II,
1973, S. 1660f.

39 Wenn nicht anders vermerkt,beziehen sich die in diesem Abschnitt dargestellten Infor¬
mationen auf damalige Analysen des Forschungszentrums für schweizerische Politik an
der Universität Bern:DerBund,Nr.128,4. Juni 1973, S.3 +Nr.129,5.Juni 1973,S.3. Gilg,
Peter, «Das reformierte Nein vom 20. Mai 1973» in: Reformatio, Nr. 9, Bd. 22, 1973, S.

455–466.
40 Bruhin,Josef SJ,«Gegenwärtige Vergangenheit» S. 605.
41 Bruhinschätzt den Anteilauf 20% ebd.,S. 605). Die Année politique suisse rechnetmit

ungefähr 25% APS, 1973,S. 15).

SZG/RSH/RSS 59, 2009, Nr. 4



Offensichtlich traten konfessionelle Diskrepanzen zutage,die einer
eingehenderen

434

Betrachtung bedürfen. Scheinbar konnte der konfessio-
nelle Hader, der sich seit den Wirren des 19. Jahrhunderts aufgestaut
hatte, in beträchtlichem Masse perpetuieren. Gleichzeitig stellt sich die
Frage, inwiefern der religiöse Aspekt – in einer Zeit, in der die Kirchen
und die christlichen Glaubens- und Weltanschauungen an Bedeutung
verloren42 – eine tragende Rolle für die Meinungsbildung einnehmen
konnte.

Auffällig ist zunächst dieTatsache,dass die nichtkatholische Zustimmung

zur Aufhebung in den 1970 und 1972 durchgeführten Umfragen
deutlich höher ausfiel, als bei der Abstimmung von 197343. Dies könnte
darauf hindeuten, dass das Engagement der gegnerischen Komitees in
der Bevölkerung etwas bewirkt hat. Hingegen ist ein Zusammenhang
zwischen Parteiparolen und Abstimmungsverhalten nicht ersichtlich.
Gleichsam spielten die Sprachgrenzen oder das Gefälle zwischen Stadt
und Land keine Rolle44. Keine Angaben können zur Geschlechterfrage
angeführt werden. Dieser Aspekt bleibt völlig unterbelichtet45.

Es gilt festzuhalten, dass der Antrag des Bundesrates und der
Eidgenössischen Räte im Volk keine Mehrheit erreicht hätte, hätten sich
nicht auch Protestanten dafür eingesetzt. Beachtenswert ist weiter,dass
ein konfessionell einheitliches Auftreten der nichtkatholischen Be-
völkerung nicht erkennbar ist. Auf starke Ablehnung stiess die Vorlage
in agrarischen Gebieten sowie in den Arbeitervorstädten und -quar-
tieren. Es handelt sich um dieselbe Volksschicht, die bereits der
Überfremdungsinitiative in überdurchschnittlichem Masse wohlgesinnt war.
Zudem neigten Bewohnerinnen und Bewohner nichtkatholischer
Gegenden mit starker konfessioneller Durchmischung eher dazu, die Artikel

51 und 52 BV aufzuheben, als solche, die aus wenig durchmischten
Gegenden stammten. Diese Regel wird in denjenigen mehrheitlich
protestantischen, aber stark durchmischten Gegenden durchbrochen, die
auf kantonaler Ebene einer Regierungsmehrheit der Christlichdemokratischen

Volkspartei CVP) unterstellt waren, wie z.B das freiburgische

Murtenbiet46. Manifest wird gleichsam eine hohe Konzentration an

42 Altermatt, Urs,«Nivellierte Gesellschaft und konfessionelle Kulturen in der Schweiz»
in: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie, Nr. 3, Bd. 17, 1991,S. 529.

43 1970 stimmten 49% nur Männer), 1972 47% Frauen und Männer) der Protestanten
der Aufhebung zu.

44 Bruhin, Josef SJ, «GegenwärtigeVergangenheit» S. 605.
45 In der von Isopublic 1972 durchgeführten Umfrage war der prozentuale Anteil der

Befürworterinnen geringer als derjenige der Befürworter.
46 Es bleibt allerdings unklar, ob diese Haltung als Antikatholizismus, als Protest gegen die

Regierungoder als einfache Diskrepanzzwischen den Meinungen des«Volkes» undder
«Eliten» zu interpretieren ist. Dazu fehlen die notwendigen Informationen.

Alan Canonica DieAufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel, 1973



Revisionsgegnern in protestantischen Bezirken, die an ein von der CVP
regiertes, katholisches Gebiet angrenzen aargauisch-bernische Zone
am Rande der Innerschweiz, z.B. Trachselwald; Ring um Freiburg, z.B.
Oron,Moudon,Yverdon). In diesen konfessionell wenig durchmischten
Gebieten waren starke Vorbehalte festzustellen. In anderen Kantonen
– so in Neuenburg, wo die Vorlage, gemessen am katholischen
Bevölkerungsanteil, deutlich abgelehnt wurde – scheint eine antiklerikale
Einstellung

435

das Abstimmungsverhalten konditioniert zu haben47.

Die Revisionsgegner

Ich halte es für angemessen, das Abstimmungsverhalten der protestantischen,

die Vorlage ablehnenden Bevölkerung nach vier motivations-
bedingten Kategorien zu unterteilen. Zunächst ist jene Gruppe zu
nennen, die sich, analog zu den Argumenten der gegnerischen Komi-
tees, gegen eine Rekatholisierung der Schweiz absichern wollte und mit
der Durchführung derTeilrevision eine Gefahr für den Schweizerischen
Bundesstaat zu erkennen glaubte. Als zweite Kategorie kamen die
Aufhebungsgegner hinzu, die aufgrund konkreter, offener Fragen z.B. die
Mischehenpraxis oder die öffentlichen katholischen Schulen) die Wahrung

der konfessionellen Ausnahmeartikel begrüssten. Der Jesuiten-
orden und die Klöster standen hier symbolisch für einen gesamten
Komplex, gegen den man zu demonstrieren gedachte. Als dritte Kategorie

sind radikale und liberale Kreise zu nennen, die von kulturkämpferischen

Ressentiments angetrieben, die Bewahrung der bisherigen
Bestimmungen anstrebten48. Eine letzte Fraktion stellen die
Überfremdungsgegner dar. Grundsätzlich ist davon auszugehen, dass sich die hier
vorgestellten Motivationsstränge mehrheitlich überlagerten.

Ohne Beachtung blieben bisher die katholischen Revisionsgegner.
Hier sind insbesondere jene Kräfte zu benennen, denen der Jesuiten-

orden zu progressiv erschien49. Die Abwehrhaltung katholischer
Traditionalisten interpretierte die Neue Zürcher Zeitung als «Alarmsignal an
die Kirche» weil diese eine schärfere Kontrolle der «nach links ziehenden

Jesuiten» erwarteten50. Gleichzeitig dürften, paradoxerweise, auch
links ausgerichtete Katholiken aus Protest gegen die Aufhebung ge-

47 Siehe dazu auch den folgenden Abschnitt.
48 Neue Zürcher Zeitung, Nr. 214, 10. Mai 1973, S. 19. In diesen Kontext könnte etwa die

ausgesprochene Stimmfreigabe der Radikalen Neuenburgs situiert werden APS,1973,
S. 14).

49 St. Galler Tagblatt, Nr. 77, 2. April 1973, in: SA, Signatur 22.3 ZA 1 Jesuiten, Jesuiten-

artikel 1973 Teil I.
50 Neue Zürcher Zeitung, Nr. 214, 10. Mai 1973,S. 19.

SZG/RSH/RSS 59, 2009, Nr. 4



stimmt haben. Besondersdieempörenden Affären51 haben in jenem
Segment

436

wohl für neuerliche Antipathien gegen den von Rom gesteuerten
Katholizismus gesorgt und zu einem demonstrativen «Nein» animiert52.

Der klassische Konflikt zwischen radikal-liberaler und konserva-
tiver Bevölkerung hatte Auswirkungen auf das Abstimmungsverhalten
der Katholiken. So fällt auf, dass in stark katholischen und freisinnigen
Bezirken die Ja-Mehrheit unter dem katholischen Mittel lag Gruyère –
Freiburg; Locarno, Lugano, Rivera – Tessin)53. Dieses Bild wieder-
holte sich in mehrheitlich protestantischen Gebieten, in denen die CVP
bei der katholischen Bevölkerung kaum Erfolge feiern konnte z.B.
Neuenburg)54.

Die Perzeption des Abstimmungsresultats

In den Wochen vor der Abstimmung war diese in der Presse ein
omnipräsentes Thema. Umso auffälliger erscheint daher die Tatsache, dass
die Berichterstattung nach dem Urnengang rasch zum Erliegen kam.
Dennoch darf nicht darüber hinweggesehen werden, dass der
Abstimmungskampf sowie sein Resultat Probleme zum Vorschein brachten,

«über derenVorhandensein man sich zu wenig Rechenschaft gab. [...] So liegt
der Wert des 20. Mai 1973 nicht nur in der Verwirklichung rechtsstaatlicher
Grundsätze, sondern vielleicht noch mehr darin, dass er latente Konflikte
erkennbar gemacht, ungelöste Probleme artikuliert und gemeinsam zu lösende
Aufgaben gestellt hat»55.

Eine wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Abstimmungs-
verhalten ist aber kaum erfolgt. In Analogie zu den Medien verschwand
die Thematik sehr früh aus dem Blickfeld des Interesses56.

Einzigdas religiöseMilieu liess es sichnicht nehmen,das irritierende
Abstimmungsresultat einer kritischen Prüfung zu unterziehen. Zentrale
Themen waren die scheinbar geringe Bedeutung der Ökumene für die
protestantische) Bevölkerung sowie die Diskrepanz zwischen den

Auffassungen der Meinungsträger und des Volks. So stellte der evangelische
Pfarrer Bäumlin fest, dass sich das «Kirchenvolk» den Einheitsbe-
mühungen noch nicht angeschlossen habe und die ökumenische Be-

51 Der Fall Pfürtner wurde in den Medien regelmässig thematisiert.
52 Neue Zürcher Zeitung,Nr. 214, 10.Mai 1973, S. 19.
53 Der Bund,Nr.129, 5. Juni 1973, S. 3.
54 Gilg, Peter, «Das reformierte Nein vom 20. Mai 1973» S. 463f.
55 Bäumlin,Klaus,«Der 20. Mai 1973 als ökumenische Herausforderung» in: Reformatio,

Nr. 9, Bd.22, 1973,S. 467f.
56 Dies ist auch darauf zurückzuführen, dass sich die geäusserten Befürchtungen der

Revisionsgegner als ungerechtfertigt erwiesen hatten.

Alan Canonica DieAufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel, 1973



wegung vorläufig die Sache einer elitären «Oberschicht» sei57. Der
Jesuitenpater Bruhin bezeichnete die Abstimmung als einen «Test für
dieÖkumene» und dieser habe gezeigt, «dass der Graben,den 450 Jahre
Kirchenspaltung aufgerissen haben, höchstens oberflächlich zugeschüttet,

aber noch lange nicht aufgefüllt» sei58.

Die Konfessionsgrenzen, die durch die Abstimmung deutlich zum
Vorschein traten, zwangen zu einer intensiven Selbsthinterfragung. Die
Selbstdarstellung, das eigene Verhalten und die Kommunikation mit
den Andersgläubigen wurden reflektiert. So fragte Willi Schnetzer SJ:
«Wieweit ist es unsere Schuld, dass die protestantischen Wähler derart
geschlossen gegen die katholische Kirche reagierten?» Der damalige
Provinzial der Schweizer Jesuiten musste einsehen, dass ihr immer noch
das Image der «politischen Macht» anhafte:

«Ein Johannes XXIII.oder aufgeschlosseneKatholikenwerden alsAusnahme
von der Regel hingestellt. Offenbar ist es der katholischen Schweizer Kirche
noch nicht gelungen, für ein breiteres Publikum das Bild vom politischen
Katholizismus, der in der Vergangenheit um seine Anerkennung kämpfen
musste, abzubauen. Geschweige denn das Kirchenbild des letzten Konzils in
eine breitere Öffentlichkeit zu tragen.»59

Überrascht zeigte man sich in Bezug auf die erfolgreiche Verbindung
verschiedener Schreckensbilder durch die Aufhebungsgegner. Die
Kombination aus drohender Überfremdung und Gefahr einer Rekatholisierung

der Schweiz erzeugte ein verängstigendes Amalgam,das in der
protestantischen Bevölkerung eine bleibende Wirkung hinterliess. Der
römische Katholizismus und der Jesuitenorden im Besonderen konnten
als «Inbegriff des Fremden, Undurchschaubaren» hochstilisiert werden
und Unsicherheit und Unbehagen hervorrufen60.

Es sind deutliche Anzeichen festzumachen, die darauf hinweisen,
dass bei zahlreichen Protestanten Misstrauen, Skepsis, Furcht und ein
befremdendes Gefühl herrschte. Viele hielten, zumindest ideell, die
zwar «brüchig» gewordene,aber in den 1970er Jahrennoch «weitgehend
bestehende» katholische Subgesellschaft, die sich einst «im Namen der
katholischen Sache» konstituiert und um «Einfluss und Macht» in der
Eidgenossenschaft konkurriert hatte61, weiterhin als soziale Formation,

57 Bäumlin, Klaus, «Der 20. Mai 1973 als ökumenische Herausforderung» S. 470f.
58 Bruhin,Josef SJ,«Gegenwärtige Vergangenheit» S. 606.
59 Schnetzer,Willi SJ, «Die Abstimmung vom 20. Mai 1973 imRückspiegel der Konfessionen

437

» in: Schweizerische Kirchenzeitung,Nr.44, 1.November 1973, S.690.
60 Bäumlin, Klaus, «Der 20. Mai 1973 als ökumenische Herausforderung» S. 476f.
61 Altermatt,Urs,Der Weg der Schweizer Katholiken insGhetto. Die Entstehungsgeschichte

der nationalen Volksorganisation im Schweizer Katholizismus 1848–1919, Freiburg i.Ü.
1995, S. 20–23.

SZG/RSH/RSS 59, 2009, Nr. 4



die den weltanschaulich pluralistischen Bundesstaat zu gefährden
drohte. Die Abstimmung legte offen zutage, dass der aufgestaute
konfessionelle

438

Hader noch nicht genügend abgebaut werden konnte. «Das
Trauma des Kulturkampfes lastet in Konfliktzonen nach wie vor – wenn
auch unbewusst – auf der schweizerischen Politik.»62

Die bisherigen Ausführungen deuten auf ein weiteres Phänomen
hin: Die Konfessionszugehörigkeit war zwar bestimmend für das
Wahlverhalten, dennoch muss das Ergebnis der Abstimmung nicht
notgedrungen alsZeichen starker Bindungandie Kirche interpretiert werden.
Zum einen sind die protestantischen Nein-Stimmen auf fundamenta-
listische und freikirchliche Kreise zurückzuführen. Zum anderen wird
hier die These vertreten, dass es insbesondere kirchenferne Protestan-
ten waren, die sich wenig aufgeschlossen zeigten. Bei beiden Gruppen
ist ein positiver Bezug zu den Landeskirchen nicht oder nur bedingt
erkennbar. Sie standen ausserhalb der «innerkirchlichen Mentalitätswandlungen

» und blieben deswegen den «konfessionalistischen
Denkstrukturen von gestern» verhaftet. Nicht in jedem Fall bedeutet «
Bindung an die Konfession» auch «Bindung an die Kirche»63.

Vieles bleibt im Verborgenen, und es kann höchstens eine Annäherung

an das reale Wahlverhalten unternommen werden. Eine repräsentative

Umfrage unmittelbar nach der Abstimmung hätte lehrreiche
Anhaltspunkte zu den Mentalitätsstrukturen und Identitätskrisen der
Schweizerinnen und Schweizer in den 1970er Jahren aufzeigen können.
Die Nichtbehandlung des Themas bzw. der plötzliche Interessenschwund

nach der intensiven Abstimmungskampagne könnte mit einer
Hemmung erklärt werden, sich den unangenehmen Seiten der Schweiz
zuzuwenden. So findet Altermatt, dass die «multikulturelle Schweiz mit
ihren vielfältigenKraftfeldern auf kleinem und kleinstem Raum ein
ausgezeichnetes Laboratorium für die Mentalitätsgeschichte» wäre. Er
vermutet aber,dass «die Sozialwissenschaftlerdiese Chancenicht häufiger»
nutzen, weil «die Schweizer die Explosivität dieser Identitätsprobleme
spüren und daher fast instinktiv davor zurückschrecken»64.

Schlussbetrachtung

Der Ausgang der Abstimmung vergegenwärtigte der Bevölkerung ein
Stück nur bedingt bewältigter Mentalitäts- und Kulturgeschichte. Die

62 Ders.: Katholizismus und Moderne, S. 95.
63 Ders.: Nivellierte Gesellschaft und konfessionelle Kulturen in der Schweiz, S. 532.
64 Ders.: Katholizismus und Moderne, S. 95.

Alan Canonica DieAufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel, 1973



Haupterkenntnis lautet, dass konfessionelle Gräben noch in den 1970er
Jahren sichtbar werden konnten und der Milieukatholizismus von
zahlreichen Protestanten in der Schweiz weiterhin als unheimlich und
bedrohlich empfunden wurde. Obschon der 20. Mai 1973 aus rechtstaatlicher

Sicht die konfessionelle Segmentierung aufgehoben hatte65,
perpetuiert diese im Bewusstsein zahlreicher Schweizerinnen und Schweizer.

Dies zeigte etwadasProjektderSchweizerischen Bischofskonferenz
aus dem Jahre 1982, in der «Calvin-Stadt» Genf und in der «Zwingli-
Stadt» Zürich neue Diözesen zu errichten. In jenem Kontext wurden
von denjenigen, die den Bistumsprojekten kritisch gegenüberstanden,
vergleichbare Argumente wie bereits 1973 vorgebracht römische
Machtpolitik und Rekatholisierungspläne)66.

Die Strategie der Revisionsgegner, den Fokus nicht auf den
Jesuitenorden und die Klöster, sondern auf den Katholizismus insgesamt zu
richten,erwies sich als erfolgreich. DreiViertel Nein-Stimmen unter der
protestantischen Bevölkerung zeugen davon, dass der Katholizismus in
Bezug auf sein Image noch Nachholbedarf aufwies. Das Bild, das der
Katholizismus ausstrahlte, bzw. wie dieser von den Aussenstehenden
wahrgenommen wurde, war für das Schicksal der Artikel 51 und 52 BV
entscheidend. Konnte in der protestantischen Bevölkerung das
Vertrauen – um dieses ging es hauptsächlich in der Abstimmung – gegen-
über dem Katholizismus geweckt werden, so stiegen die Aussichten auf
einen erfolgreichen Ausgang für die Vorlage. Dies gelang aber nur in
bedingtem Masse.

Zwei Fakten müssen dennoch hervorgehoben werden: Zum einen
wäre die Teilrevision ohne die Zustimmung aus der protestantischen
Bevölkerung gescheitert. Zusätzlich ist zu unterstreichen, dass primär
nichtkatholische Persönlichkeiten den Abstimmungskampf der
Befürworter dominierten und diese sich weit mehr Gehör bei der protestantischen

Bevölkerung verschaffen konnten als katholische Akteure.
Der konfessionelle Faktor ist bis zu einem gewissen Grad zu

relativieren. Dies lässt sich dadurch demonstrieren, dass die Dynamik der
Überfremdungsfrage einen nicht zu unterschätzenden Einfluss auf die
Abstimmung hatte.Des weiteren ist die paradox anmutende Erkenntnis
von Bedeutung, dass die traditionelle Konfessionszugehörigkeit, nicht

65 Mit Ausnahme des Bistumsartikels, der erst im Jahre 2001 aufgehoben wurde, und des

439

Schächtverbotes,das 1978 in dasTierschutzgesetz integriert wurde.
66 Stadler, Paul, Gefährdet das Projekt «Bistum Zürich» den «konfessionellen Frieden»

Ein Kommentar zur inhaltsanalytischen Untersuchung der Pressereaktionen zu den
Bistumsprojekten [«Neueinteilung der Bistümer der Schweiz»] von 1982 bis 1988 NFP-
21,Teilprojekt: Konfessionelle Pluralität, religiöse Diffusion, kulturelle Identität in der
Schweiz), S. 10.

SZG/RSH/RSS 59, 2009, Nr. 4



aber die Bindung an die Kirchen das Abstimmungsverhalten konditionierten.

440

Ein Graben trat schliesslich nicht nur zwischen den Konfessionen
zum Vorschein. In Analogie zu den Abstimmungen zur Einführung des
Frauenstimmrechts und den Überfremdungsinitiativen später dann zu
den europapolitischen Fragen) lässt sich auch hinsichtlich der konfes-
sionellen Ausnahmeartikel eine Diskrepanz zwischen den Auffassun-
gen der «Eliten» und des «Volkes» erkennen. Im Vergleich zu den
eingangs genannten, zeitlich allesamt nahe gelegenen Vorlagen, ist der
Un-)Bekanntheitsgrad der letzteren bemerkenswert. Die Thematik

war vor der Abstimmung wenig präsent und fand auch nach einem
intensiven Intermezzo im Frühjahr 1973 kaum Beachtung. Die bescheidene

Aufmerksamkeit,die der Konfessionsfrage nach dem irritierenden
Wahlergebnis zukam, zeugt insgesamt von mangelnder Aufarbeitung
der konfessionellen Problematik, so dass unterschwellige Animositäten
weiterbestehen konnten. Dieser Sachverhalt darf als kulturelles
Versäumnis bewertet werden.

Alan Canonica DieAufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel, 1973


	Die Aufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel 1973 : vom "meterhohen Schutt konfessionellen Haders"

