Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 59 (2009)

Heft: 2

Artikel: 6666 Heilige auf einen Schlag : Jean Dubourdieu und der Streit um die
Historizitat des Martyriums der Thebaischen Legion im 18. Jahrhundert

Autor: Schlumpf, Danny

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-99170

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-99170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen / Mélanges SZG/RSH/RSS 59, 2009, Nr. 2

6666 Heilige auf einen Schlag

Jean Dubourdieu und der Streit um die Historizitdt des Martyriums
der Thebdischen Legion im 18. Jahrhundert

Danny Schlumpf

Einleitung

In der Mitte des 5. Jahrhunderts n. Chr. verfasste Bischof Eucherius von Lyon einen
knappen, dusserst wirkungsvollen Bericht iiber das Martyrium der Thebéischen
Legion. Die Passio Acaunensium martyrum berichtet von 6600 aus der dgyptischen
Thebais stammenden christlichen Soldaten, die sich unter der Fithrung ihres Kom-
mandanten Mauritius dem Befehl des Tetrarchen Maximian widersetzten, gegen
Christen vorzugehen. Sie wurden deswegen in Acaunus, dem heutigen St-Maurice
im Wallis, hingerichtet. Eucherius beruft sich fiir diese Berichterstattung u.a. auf
Bischof Theodor von Octodurus, der im ausgehenden 4. Jahrhundert den Kult der
besagten Martyrer begriindete. Theodor entdeckte ithre Gebeine und liess zu Ehren
der Thebder eine Kapelle am Ort des Martyriums errichten.

Die Legende der Thebédischen Legion und mit ihr der Mauritius-Kult breite-
ten sich nach der Einweihung der Abtei St-Maurice unter dem Burgunderkonig
Sigismund 515 n. Chr. rasch iiber das christliche FEuropa aus. Mauritius avancierte
zu einem prominenten Schutzpatron. Nachdem sich im Mittelalter keine Zweifel
an der geschichtlichen Glaubwiirdigkeit der Legende der Thebéischen Legion
erhoben hatten, blieb ihre Glaubwiirdigkeit auch nach der Reformation iiber-
raschend lange unangefochten. Erst zu Beginn des 18. Jahrhunderts erdffnete ein
chemaliger Pastor namens Jean Dubourdieu eine Debatte, die bis ins 20. Jahr-
hundert weitergefiihrt wurde. Dubourdieu (ca. 1640-1720) amtierte als reformier-
ter Pastor in Frankreich und anschliessend als Minister der Kirche von Savoyen in
England. Er wurde Hauskaplan eines englischen Herzogs und zog mit diesem
wihrend des Krieges zwischen Frankreich und einer europiischen Koalition
(1689-1697) nach Italien. In Turin erlebte Dubourdieu die intensive Verehrung der
Thebiderheiligen Solutor, Adventor und Octavius. Die Turiner fithrten ihre Rettung
vor der drohenden Einnahme der Stadt durch die franzosischen Truppen auf das
Fingreifen der drei Mértyrer zuriick und dankten es ihnen in einer grossen Pro-
zession. Der Protestant Dubourdieu war fassungslos angesichts dieser Mértyrer-
verehrung und beschloss, den Grundlagen des Thebiderkultes nachzuspiiren. Nach
seiner Riickkehr nach England veréffentlichte er 1696 in englischer und 1705 in
franzosischer Sprache eine Untersuchung iiber die historische Glaubwiirdigkeit

Danny Schlumpf, Assistent bei Prof. Dr. Beat Nif, Historisches Seminar, Universitit Ziirich,
Karl Schmid-Strasse 4, CH-8006 Ziirich. danny.schlumpf@access.uzh.ch

214



der Legende der Thebéischen Legion’. Er liess seinem Unmut freien Lauf. Dubour-
dieu verneinte in seiner Dissertation historique et critique, sur le martyre de la
Legion Thebéene als Erster kategorisch die Historizitdt des Martyriums der The-
béischen Legion. Mit seiner bahnbrechenden Abhandlung begann ein konfessio-
nell gepriagter und emotional gefithrter Streit tiber die Frage, ob es sich beim
Martyrium des Mauritius und seiner Legion um Geschichte oder Fiktion handle.
Die Kontroversen wurden bis weit ins 20. Jahrhundert hinein fortgesetzt. Ich nenne
nur die Abhandlungen von J. B. Montmélian, M. Besson, J.-M. Theurillat, D. van
Berchem und L. Dupraz, die alle Position in dieser Debatte bezogen haben?.

Wenn heute die Frage nach der Historizitidt der Passio Acaunensium marty-
rum nicht mehr im Mittelpunkt des wissenschaftlichen Interesses steht?, so blicken
wir doch auf eine lange Tradition zuriick, in der die Auseinandersetzung mit der
FPassio von dieser Frage bestimmt wurde. Diese Tradition iibt weiterhin Einfluss
auf unseren Umgang mit der Legende der Thebédischen Legion aus. Ein Blick auf
die Anfinge des Streites um die Historizitdt der Legende der Thebéischen Legion
im 18. Jahrhundert legt Motive und Strategien in diesem Streit offen, die weit iiber
die Anfinge hinaus die Kontroversen bestimmten®,

Ausgangspunkt des Streites um die geschichtliche Glaubwiirdigkeit der Le-
gende der Thebdischen Legion ist die 1696/1705 publizierte Dissertation historique
et critique, sur le martyre de la Legion Thebéene des Protestanten Jean Dubourdieu.
Er betrachtete das Martyrium als reine Fiktion und lieferte in 14 Thesen einen
Verriss der bis dahin unangefochtenen Heiligenlegende. Auf Dubourdieus Unter-
suchung hin erschienen im 18. Jahrhundert mehrere Repliken katholischer
Wissenschaftler, die sich gegen den in ithren Augen rein konfessionell motivierten,
polemischen und sachlich unhaltbaren Angriff zur Wehr setzten. Unter den Wider-
legungsversuchen ragen zwei Abhandlungen heraus: die Défense de la vérite du
Martyre de la 1.égion Thebéenne des Benediktiners Joseph De I'Isle aus dem Jahr
1737 und der 1757 verdifentlichte Artikel des Bollandisten Jean CI¢€ in den Acta
Sanctorum zum 22. September?.

1 I. Dubourdieu, Dissertation historique et critiqgue, sur le martvre de la Legion Thebéene,
Amsterdam 1705.

2 1. B. Montmélian, Saint Maurice et la Légion Thebeénne, 1888; M. Besson, Monasterium
Acaunense. Etudes critiques sur les origines de I'abbaye de St-Maurice en Vallais, Fribourg
1913; I.-M. Theurillat, «<I” Abbaye de Saint-Maurice d’ Agaune. Des origines a la réforme
canoniale. 515-830», in: Vallesia 9 (1954), S. 1-128; D. van Berchem, Le martyre de la
Légion Thébaine. Essai sur la formation d’une légende, Basel 1956; .. Dupraz, Les Pas-
stons de S. Maurice d’Agaune, Essat sur 'historicité de la tradition d Pétude de Uarmée
pré-diocletienne (200-280) et des canonisations tardives de la fin du IV siécle, Fribourg
1961.

3 Siehe zuletzt den Band «Mauritius», in dem sich B. Nif dafiir ausspricht, die Frage der
Historizitdt hintan zu stellen und stattdessen den Kontext der diskutierten Quellen
schirfer ins Auge zu fassen: O. Wermelinger, Ph. Bruggisser, B. Nif, J.-M. Roessli (Hg,),
Mauritius und die Thebdische Legion. Actes du collogue, 17-20 sept., 2003, Fribourg —
Saint-Maurice — Martigny, Fribourg 2005, S. 95-118.

4 Wichtige Quellen zum Streit um die Historizitit des Martyriums der Thebdischen Ie-
gion im 16., 17. und 18. Jahrhundert werden von J.-M. Rdssli im Band «Mauritius»
zusammengetragen. Siehe ebd., S. 193-210.

5 1. Dellsle, Défense de la vérité du Martyre de la Légion Thebéenne, autrement de S. Mau-
rice et de ses compagnons. Pour servir de réponse d la Dissertation critique du Ministre
Dubourdieu; avec Uhistoire détaillée de la méme Légion, Nancy 1737; J. Cl€, «De SS.
Mauritio Primicerio, Exuperic Senatore, Candido Campiductore, Victore milite vete-

215



Die Legende der Thebiischen Legion im 16. und 17. Jahrhundert

Die Legende und der Kult der Thebéischen Legion strahlten seit dem Frithmittel-
alter in alle Teile des christlichen Europa aus®. Die Glaubwiirdigkeit der Legende
wurde nicht in Frage gestellt. Auch die im 16. Jahrhundert einsetzende scharfe
reformatorische Kritik am Heiligen- und Reliquienkult tibte auf den Umgang mit
der Uberlieferung des Martyriums der Thebiischen Legion keinen Finfluss aus.
Eine von Zweifeln freie Ubernahme und Weitergabe der Legende lisst sich nicht
nur in der katholischen, sondern auch in der protestantischen Geschichtsschrei-
bung des 16. und 17. Jahrhunderts ausmachen. Katholische Schriftsteller wie
Aegidius Tschudi (1505-1572), Petrus Canisius (1521-1597), Caesar Baronius
(1538-1607) und Guglielmo Baldessano (1543-1611) dusserten in ihren Berichten
iiber das Martyrium der Thebédischen Legion ebensowenig Zweifel wie die Mag-
deburger Zenturiatoren unter der Fithrung des Matthias Flacius (1520-1575). Die
Zenturiatoren bezeichnen zwar im 12. Band ihrer Kirchengeschichte, der sich mit
Mirtyrer- und Wundergeschichten befasst, die Mauritius-Vercehrung als Idolatrie.
Dies ist allerdings kein Grund, in ihnen die ersten Bestreiter der Historizitidt des
Martyriums der Thebdischen Legion zu sehen. Das zeigt ein Blick in das dritte
Kapitel der vierten Zenturie. Es handelt von den Christenverfolgungen unter den
Tetrarchen. Auch die Legende der Thebiischen Legion wird hier erzédhlt. Dabei
wird keine Kritik an ihrer historischen Glaubwiirdigkeit laut.

Die wichtigste Grundlage der Beschiftigung mit der Thebdischen Legion
bildete bis zu diesem Zeitpunkt eine 1474/75 vom italienischen Humanisten und
Hagiographen Boninus Mombritius (1424-1482/1502) in Mailand veroffentlichte
Handschrift der Passio. 1574 publizierte der Kolner Kartdauser Laurentius Surius
(1523-1578) ein Manuskript unter dem Titel Martyrium fortissimorum martyrum,
Mauricii ef sociorum eius, ab Eucherio Lugdunensi episcopo conscriptum?®. Diese

rano, Innocentio, Vitale, aliisque Legionis Thebaeae militibus martyribus, Agauni in
Vallesia», in: Acta Sanctorum Septembris, VI, Antwerpen 1857, S. 308-403

6 Zum gut erforschten Mauritius-Kult im Mittelalter vgl. A. Herzberg, Der heilige Mauri-
tius. Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Mauritiusverehrung Diss. Diisseldorf 1936;
A. Brackmann, «Die politische Bedeutung der Mauritiusverehrung im friithen Mittel-
alter», in: ders., Gesammelte Aufsdtze, Weimar 1941; M. Zufferey, Die Abtei Saint Mau-
rice d’Agaune im Hochmittelalter (830-1258), Gottingen 1988; V. Saxer, «Parler des mar-
tyrs avec une bible & la main. ['usage de la Bible dans les Passions des martyrs
d’Agaune», in: Les Echos 2 (1991), S. 80-115; I.-M. Roessli, «I.e martyre de la L.égion
Thébaine: culte et diffusion de I’ Antiquité tardive au Moyen Age»,in: Kunst + Architek-
tur in der Schweiz 3 (2003), S. 6-15.

7 A.Tschudi, Hauptschliissel zu verschiedenen Alterthitmern oder gritndliche, theils histo-
rische, theils topographische Beschreibung vom Ursprung, Landmarchen, alien Namen
und Muttersprachen Galliae comatae, hg. von I. J. Gallati, Konstanz 1758, S. 368-369;
Petrus Canisius, Wahrhafte Histori ... von Sanct Moritzen ... und seiner Thebaischen
Legion, Fribourg 1594; C. Baronius, Annales ecclesiastici, 111, hg. von A. Theiner, Paris
1864, J. S. 296-297; G. Baldesano, La Sacra Historia Thebea, Turin 1589; Heinrich Brenn-
walds Schweizerchronik, Bd. 1, hg. von R. Luginbiihl, Basel 1908, S. 70-81; M. Flacius
et al., Ecclesiastica historia, IV, Basel 1560, S. 1422.

8 L. Surius, De probatis Sanctorum historiis, V, Koln 1574, 8. 325-330. Diese Handschrift
wird von B. Krusch zur sogenannten Klasse X gerechnet. Vgl. Eucherius von Lyon, Pas-
sio Acaunensium martyrum, hg. von B. Krusch, in: Monumenia Germaniae Historica,
Scriptores rerum Merovingicarum, I1I, Hannover 1896, 29. E. Chevalley geht davon aus,
dass die Klasse X auf einen Anonymus zurtickgeht, der seinen Bericht unabhéingig

216



Version, die derjenigen des Mombritius nahe steht, priagte die Beschéftigung mit
dem Martyrium der Thebédischen Legion, bis der Jesuit Pierre-Frangois Chifflet
1662 eine Handschrift edierte, die sich inhaltlich und stilistisch von dem von
Surius herausgegebenen Manuskript unterscheidet’. Die von Surius edierte Ver-
sion verkniipft das Martyrium mit dem nach Maximians Herrschaftsantritt statt-
gefundenen Bagaudenfeldzug, Die Thebéer erlitten das Martyrium, weil sie den
Befehl Maximians zuriickwiesen, auf die heidnischen Gotter zu schworen und
gegen die Baugauden zu kdmpfen, weil diese Christen seien. Die von Chifflet
publizierte Handschrift dagegen erwihnt die Bagauden nicht. Der Befehl, dessen
Vollzug die Thebédische Legion verweigerte, lautet, gegen Christen vorzugehen.
Wihrend Chifflets Version ausschliesslich Ereignisse schildert, die vor Bischof
Eucherius® Tod anzuberaumen sind, berichtet die Version von Surius dariiber
hinaus von der Auffindung der Reliquien des Innocentius und deren Ubertragung
nach Acaunus. Sie schildert tiberdies die unter Abt Ambrosius erneuerte Basilika
und erwihnt die Einweihung des Klosters durch den Burgunderkonig Sigismund,
auf dessen Weisung hin der ewige Psalmengesang eingefithrt wurde. In den Aus-
einandersetzungen des 18. und 19. Jahrhunderts um die Historizitédt der Legende
der Thebéischen Legion spielten die von Surius und Chifflet edierten Handschrif-
ten eine herausragende Rolle: die Frage ihrer Entstehungszeit und ithrer Verfasser-
schaft ebenso wie die inhaltlichen Unterschiede der beiden Versionen.

In Sébastien Lenain de Tillemonts (1637-1698) Bericht iiber das Martyrium
manifestierte sich erstmals die Unsicherheit, die Chifflets Entdeckung ausloste.
Tillemont betrachtete die von Chifflet publizierte Handschrift als die authentische
Abschrift der von Eucherius von Lyon verfassten Passio Acaunensium martyrum.
Dennoch beruht seine Darstellung vorwiegend auf der Version, die das von Surius
edierte Manuskript bietet!’. Der erste Einwand gegen die historische Glaub-
wirdigkeit der Legende der Thebdischen Legion stammt aus der Feder des pro-
testantischen Kirchenhistorikers Friedrich Spanheim der Hingere (1632-1701), der
das Fehlen zeitgenossischer Berichte iiber das Martyrium als Argument gegen
dessen Historizitat wertete: «Interea Legionis hocce Thebaeae fatum, et hunc cum
sociis Mauricium, tacet Lactantius, Libro de Mortibus Persecutorum non certe
taciturus rem tam memorabilem, in accuratissima persecutionis Diocletianae
historia: Tacent etiam Eusebius, Hieronymus, Sulpicius Severus, Prosper et quot-
quot sunt vetustiores Historici»!!

von Eucherius verfasste. Chevalley hat die der Klasse X zugrundeliegende Version zu
rekonstruieren versucht, in: Vallesia 45 (1990), S. 96-112.

9 P.-F. Chifflet, Paulinus tlustratus, Dijon 1662, S. 86-92. Die der Version von Chifflet zu-
grundeliegende Handschrift ist nicht mehr erhalten. Nach B. Krusch stimmt sie mit dem
ebenfalls aus dem Kloster von St-Claude stammenden Codex Parisiensis Nr. 9550 aus
dem 7. Jahrhundert, der dltesten erhaltenen Abschrift der Passio, iberein. Vgl. Krusch,
MGH rer. Meroving. I11, 22.

10 S. Le Nain de Tillemont, Mémaoires pour servir 4 Fhistoire ecclésiastique des six premier
siécles, 2. Aufl., Paris 1701, S. 421-423.

11 F. Spanheim, «Geographia, chronologia, et historia sacra atque ecclesiastica utriusque
temporis», in: ders., Opera omnia, 1, Leyden 1701, S. 772.

217



Jean Dubourdieus Angriff auf die Legende der Thebiaischen Legion

Friedrich Spanheim der Jiingere zog als Erster die geschichtliche Glaubwiirdigkeit
des Martyriums der Thebédischen Legion ernstlich in Zweifel. Er tat dies im
Rahmen seiner Kirchengeschichte indes ohne eingehende Beschiftigung mit der
Legende. Ganz anders Jean Dubourdieu, der wenige Jahre spéiter eine umfassende,
riickhaltlose Kritik der in seinen Augen historisch unhaltbaren Legende vortrug,.
In der 1696/1705 veroffentlichten Dissertation historique et critique, sur le martyre
de la Legion Thebéene kritisierte Dubourdieu aus einer konfessionell getragenen
Perspektive heraus den Kult der Thebdischen Legion und stellte die dem Kult zu-
grundeliegende Uberlieferung grundsitzlich in Frage. Seine umfassende Kritik
einer bis zu diesem Zeitpunkt unangefochtenen Heiligenlegende markierte den
Ausgangspunkt einer langen Debatte fiir und wider die geschichtliche Glaub-
wiirdigkeit der Legende der Thebéischen Legion.

Dubourdieu, geboren zu Beginn der 1640er Jahre im franzosischen Bergerac,
besuchte die theologische Fakultédt von Genf und amtierte seit 1667 als reformier-
ter Pastor in Lausanne, St-Pargoire, Uzes und Montpelier'?. Nach der Widerrufung
des Ediktes von Nantes 1685, das die Vertreibung der Hugenotten aus Frankreich
zur Polge hatte, zog Dubourdieu nach London. Er wurde Minister der Kirche von
Savoyen in England und Hauskaplan der Familie Schomberg. Dubourdieu be-
gleitete den Herzog von Schomberg im von 1689 bis 1697 dauernden Krieg zwi-
schen Frankreich und einer europdischen Koalition (Deutsches Reich, Nieder-
lande, Savoyen und Spanien) nach Italien. 1691 erlebte er die Rettung Turins vor
der drohenden Finnahme durch die franzosischen Truppen. Die Turiner fithrten
ihr Gliick auf das FEingreifen der Stadtheiligen Solutor, Adventor und Octavius
zuriick. Mitglieder simtlicher Orden und Bruderschaften sah Dubourdieu in der
unter dem Patronat dieser Thebier stehenden Jesuitenkirche, als sie am Altar, der
die Reliquien der Heiligen in sich schloss, die Benediktion empfingen. Dieses
Erlebnis, so berichtet Dubourdieu in seiner Dissertation, sei der Anlass seiner
Untersuchung tiber das Martyrium der Thebdischen Legion gewesen. In seinem
Vorhaben, sich mit dieser L.egende auseinanderzusetzen, wurde er 1693 bestarkt,
als er in Turin sah, wie die Mitglieder des Ratshauses die Erfiilllung eines im Kampf
um die Stadt abgegebenen Geliibdes vollzogen. In einer grossen Zeremonie wurde
die Urne mit den Reliquien der Stadtheiligen aus dem Altar der Jesuitenkirche ge-
nommen und der Offentlichkeit gezeigt. Dubourdieu war von der anschliessenden
Prozession beeindruckt:

«Tous les Ordres, tous les Moines, toutes les Confrairies, tous les Pénitens, les
blancs, les bleus, les noirs, les rouges, les gris, vinrent en procession adorer cette
Urne, qui contient les destins et les esperances de leur ville. Sur le soir on la
porta hors de I'Eglise sous un Dais, qui étoit solitenu par quatre personnes
de la premiere qualité. Ce Dais étoit accompagné de douze Chevaliers de
St. Maurice et de St. Lazare, que le Corps avoit deputé pour cette Ceremonie.

12 Zu Dubourdieus Biographie siehe Die Geschichte des Christentums. Religion, Politik,
Kultur, Bd. 9, hg. von M. Venard, dt. Ausg. hg, von N. Brox, Freiburg / Basel / Wien 1998,
S. 178-179; Dictionnaire de biographie francaise, Bd. 11, hg. von R. D’Amant und
R. Limouzin-Lamothe, Paris 1967, Sp. 1033; Nouvelle biographie générale, Bd. 13,
he. von I. C. F. Hoefer, Paris 1855, Sp 893-894.

218



La plipart des plus considerables de la Ville suivoient avec des Cierges allu-
mez et presque tous y étoient accourus pour adorer cette Urne qui contient
les prétendués Reliques de leurs Protecteurs.»

Neben seinem Erstaunen iiber diese Miartyrer-Devotion hielt Dubourdieu aber vor
allem auch sein Unverstédndnis fiir einen solchen Reliquien-Kult fest, der in seinen
Augen die rechte Verehrung Gottes, des wahren Urhebers der Befreiung Turins,
verhinderte. Auf seiner Riickreise nach England, die iiber St-Maurice fiihrte, be-
schloss Dubourdieu, umgehend eine Untersuchung iiber die Thebdische Legion
i Angriff zu nehmen. Nach der englischen Ausgabe von 1696 erschien 1705 in
Amsterdam seine Abhandlung iiber das Martyrium der Thebéischen Legion in
franzosischer Sprache.

Dubourdieu hinterfragt in seiner Dissertation die historische Glaubwiirdigkeit
der Legende und reiht die Argumente auf, die gegen die Historizitdt des Marty-
riums der Thebéischen Legion sprechen. Er befasst sich im ersten Teil seiner Schrift
mit der Herkunft der beiden Manuskripte, die von Surius und Chifflet ediert
wurden. Anschliessend stellt er die Glaubwiirdigkeit der in diesen Versionen ge-
schilderten Ereignisse in Frage. Die Kritik an der Version von Surius beruht auf
der darin erwéhnten Einwelhung der Abtei von St-Maurice, die im 6. Jahrhundert
unter dem Burgunderkonig Sigismund erfolgte. Fucherius, der im 5. Jahrhundert
lebte, konne nicht der Urheber dieser Version sein. Dubourdieu ist der Auffassung,
dass ihr Verfasser im ausgehenden 6. oder im 7. Jahrhundert zur Feder gegriffen
habe'®. Auch die Version, welche Pierre-Frangois Chifflet in einem jurassischen
Kloster entdeckte, will Dubourdieu nicht dem Eucherius zuschreiben. Diese Puas-
sio ist in seinen Augen lediglich eine moderne Abschrift des von Surius edierten
Manuskripts, die zu Ungereimtheiten fithrende Elemente weglasse, namentlich die
Erwihnung Sigismunds und die Verkniipfung des Martyriums mit Maximians Ba-
gaudenfeldzugh,

Dubourdieu betont, dass das Martyrium der Thebédischen Legion in Acaunus
nur im Zuge einer Alpeniiberquerung Maximians habe stattfinden kénnen. Sicher
belegt seien allerdings nur diejenigen Alpeniiberginge Maximians, die er zu Be-
ginn seiner Herrschaft und dann erst wieder nach 306 n. Chr., also nach Ende der
Christenverfolgungen im Westen des Reiches, durchfithrte. Das Martyrium miisse
also zu Beginn seiner Regierungszeit stattgefunden haben. Damals zog Maximian
gegen die Bagauden ins Feld. So berichtet es die Version von Surius, nicht aber
diejenige von Chifflet. Dessen Version, die von einem Vorgehen gegen Christen
spricht, kann sich gemaiss Dubourdieu nicht auf diesen Feldzug beziehen, weil es
sich bei den Bagauden nicht um eine Schar aufstdndischer Christen gehandelt
habe. Dem historischen Kontext kann also nur die bereits diskreditierte Version
von Surius entsprechen. Aber, so Dubourdieu, Maximian hétte ohne Einwilligung
Diokletians und auch aufgrund seiner eigenen militdrischen Tiichtigkeit wohl
kaum eine ganze Legion vor einem so wichtigen Feldzug niedermetzeln lassen!!®

Chifflets Version bringt das Martyrium mit der diokletianischen Christenver-
folgung in Zusammenhang. Doch auch in diesen Kontext lasst sich der Untergang

13 Dubourdicu, Dissertation, S. 7-8.
14 Ebd.,S. 30-48.

15 Ebd., S. 52-66.

16 Ebd., S. 140-151.

219



der Thebiischen Legion nach Dubourdieus Uberzeugung nicht stellen. Denn die
grosse Verfolgung begann erst 303 n. Chr.DasWallis aber gehorte zur gallischen Pro-
vinz Graiae et Poenninae und war demnach in dieser Zeit Constantius Chlorus unter-
stellt. Dieser gab zwar dem von den anderen Herrschern ausgeiibten Druck nach
und liess Kirchengebiude zerstoren, duldete jedoch keine Christenverfolgungen'’.

Das Martyrium der Thebédischen Legion kann also nach Dubourdieus Argu-
mentation weder mit dem Bagaudenfeldzug Maximians noch mit der grossen
Christenverfolgung in Verbindung gebracht werden. Ja, es hat in der Regierungs-
zeit des Maximian schlicht keinen Platz fiir dieses angebliche Martyrium! Dies ist
die Kernaussage des weit ausholenden Angriffs Dubourdieus auf die Legende der
Thebéischen Legion.

Als wirkungsvoll hat sich daneben Dubourdicus Argument ex rnegativo er-
wiesen. Es wurde im Kern bereits von Friedrich Spanheim dem Jiingeren ins Feld
gefiihrt. Gegen die Historizitdt des Martyriums der Thebédischen Legion spricht
demnach die Tatsache, dass wiahrend tiber 200 Jahren nach dem Ereignis — bis zur
Zeit Gregors von Tours — von diesem in den kirchengeschichtlichen Quellen keine
Rede ist. In den Predigten eines Johannes Chrysostomos, Gregor von Nazianz oder
Ambrosius, der Bischof Theodor personlich kannte, werden die Thebéder eben-
sowenig erwihnt wie bei Laktanz und den Kirchenhistorikern Euseb, Socrates,
Sozomenos, Theodoret, Hieronymus, Orosius und Sulpicius Severus. Die ersten
Schriftsteller, die vom Martyrium der Thebéischen Legion berichten, sind Gregor
von Tours und Venantius Fortunatus. Bei ithnen handele es sich indes um Leicht-
glaubige in einer wundersichtigen Zeit, gibt Dubourdieu zu bedenken. Die
Fucherius von Lyon zugeschriebene Passio Acaunensium martyrum wurde nach
Dubourdieus Uberzeugung erst im ausgehenden 6. oder im 7. Jahrhundert (Ver-
sion von Surius) bzw. noch spiter (Version von Chifflet) verfasst!®.

Dies sind die einschneidendsten und wirkungsvollsten Argumente, die Du-
bourdieu gegen die Historizitdat der Legende der Thebdischen Legion aufbringt.
Sie sind Teil einer Serie von insgesamt 14 Thesen, die mit dem triumphierenden
Fazit abschliesst: «Quoi qu’il en soit nous enlevons a 'Eglise Romaine dans cette
Dissertation 6666. Saints...»"

Reaktionen

Dubourdieus Untersuchung hat rasch Reaktionen ausgelost. Edward Fuller,
Bischof von Gloucester, hat nach der Lektlire der englischen Ausgabe der Disser-
fation Dubourdieu geschrieben, dass diese Monographie der Ausloser seiner
Konversion gewesen sei®. Der Bollandist Jean-Baptist Du Sollier kiindigte in
seinen Bemerkungen zum Martyrologium von Usuard an, Dubourdieu werde
spatestens dann in Verlegenheit geraten, wenn die Arbeit an den Acta Sanctorum
bis zum 22. September fortgeschritten sein werde?. Darauf aber wollte Joseph De

17 Ebd., 8. 123-131.

18 Ebd., S. 201-230.

19 Ebd., S. 234.

20 Dies berichtet Jean Cl€ in den Acta Sanctorum Septembris, VI, Antwerpen 1857, 310,
Nr. 12.

21 «Martyrologii Usuardini pars secunda», hg. von J.-B. Du Sollier, in: Acta Sanctorum Junii,
VII, Antwerpen 1731, S. 550.

220



I'Isle (1690-1766) nicht warten. 1722 wurde der Benediktiner aus dem Kloster
Moyenmoutier, wo er die Artes liberales, Philosophie und Theologie unterrichtete,
nach St-Maurice gerufen??. Wihrend seines zweijahrigen Aufenthaltes in St-Mau-
rice setzte sich De I'Isle mit der Geschichte des Mauritius auseinander und be-
suchte regelmissig das Klosterarchiv. 1737, als Abt von St-Léopold in Nancy,
veroffentlichte er die Défense de la vérité du Martyre de la I.égion Thebéenne. De
I'Isle hatte sie im Auftrag des Abtes von St-Maurice verfasst. Im Vorwort seiner
Défense hilt er fest:

«On ne se fut jamais imaginé, que ce fait qui a été constamment admis par les
Savans de I'une et 'autre communion, qui est soutenu par des preuves solides,
et qui jotiit d’une possession de plus de treize siécles, trouvat dans ces derniers
tems des adversaires. [lIs sont a la vérité en trés petit nombre; M. Dubourdieu
cy-devant Ministre de I'Eglise de la Savoye a Londre, est celui d’entre eux, qui
s’est le plus distingué par un ouvrage, qu’il a fait imprimer en 1705. sur ce
sujet.»?

De U'Isles Défense richtet sich explizit gegen Dubourdieus Angriff auf die Legende
der Thebéischen Legion und den Mauritius-Kult. Er geht in seiner Widerlegung
auf jedes Kapitel der Dissertation ein, um Dubourdieu Punkt fiir Punkt zu wider-
legen.

Im diametralen Gegensatz zu Dubourdieu hilt De I'Isle das von Surius publi-
zierte Manuskript fiir eine Uberarbeitung der Version von Chifflet. Im von Chif-
fletedierten Manuskript sichter die authentische Abschrift der von Eucherius ver-
fassten Passio. De Ulsle zitiert mehrere Quellen aus der Zeit des 5. und
6. Jahrhunderts, die die Angaben in Chifflets Version bestitigen. So spricht etwa
die Vita Romani von 6600 Thebédern. Diese Zahl findet sich auch in Chifflets
Manuskript. Und eine Homilie des Avitus von Vienne, die nicht nur einen Abriss
der Passio der Thebier bietet, der der Version von Chifflet entspricht, bezeugt aus-
serdem, dass diese Passio bereits vor der Erneuerung durch Sigismund in Acaunus
gelesen wurde®,

Nach der Auseinandersetzung mit der Frage der Authentizitidt wendet sich De
I'Isle, Dubourdieus Dissertation folgend, dem Problem der Historizitdt des Marty-
riums zu. Er hélt sich dabei an die Version von Chifflet und sucht die Glaub-
wiirdigkeit der darin geschilderten Ereignisse zu untermauern. Er verbindet das
Martyrium der Thebéischen Legion mit Maximians Alpeniiberquerung zu Beginn
seiner Regierungszeit, die De I'Isle ins Jahr 286 datiert. Die Bagauden, gegen die
Maximian zu Felde zog, seien wohl tatsédchlich nicht ausschliesslich Christen ge-
wesen, raumt De I'Isle ein. Aber es befanden sich doch mit grosser Wahrschein-
lichkeit auch unterdriickte Christen unter diesen Aufstandischen, die sich gegen
die romischen Magistraten und Offiziere zur Wehr setzten! Denn die christliche
Religion sei stets ein Motiv fiir die romischen Behorden gewesen, ihre Anhidnger
mit Steuerforderungen zu bedringen.”

22 Zur Biographie De I'Isles siehe Nouvelle biographie générale, hg. von l. C. F. Hoefer,
Bd. 13, Paris 1855, Sp. 477.

23 De I'Isle, Défense, Vorwort, S. 1-2.

24 Ebd., S. 65-69. Vita Romani: Vita Patrum Jurensium 44; Avitus von Vienne: Hom. 25,
MGH. Auct. Ant. V1/2,145.

25 De I'Isle, Défense, S. 153-166.

221



Weitaus den grossten Raum in der Défense beansprucht De I'Isles Unterneh-
mung, das von Spanheim aufgeworfene und von Dubourdieu weiter ausgebaute
Argument ex negativo zu entkriften. Dass in erhalten gebliebenen Predigten nicht
von den Thebidern die Rede sei, so De 1'Isle, habe seinen Grund wahrscheinlich
darin, dass viele Predigten verlorengegangen sind. Ausserdem wurden in den
Predigten Geschichten iiber lokale Ereignisse und Mértyrer, deren Gebeine in der
Kirche des predigenden Bischofs lagen, erzdhlt. Ein Grossteil gerade von Predig-
ten im Osten diirfte deshalb kaum von den Acaunensischen Mirtyrern gehandelt
haben. Er argumentiert weiter, dass Fuseb nicht nur die Kirchengeschichte ver-
fasste, sondern auch zwei Werke iiber die Mértyrer, von denen nur dasjenige iiber
die Mirtyrer von Palistina erhalten ist. Wenn Euseb iiber die Thebéer geschrieben
hat, dann in der schon zur Zeit Gregors des Grossen verlorengegangenen Schrift
iber die Mirtyrer des Westens. Hieronymus schrieb in De viris illustribus iiber
christliche Autoren, nicht iiber Mértyrer. Sulpicius Severus zeichnet sich durch
seinen Stil aus, nicht aber durch Vollstdndigkeit seines Werks. Orosius hat nicht
iber die Verfolgungen geschrieben. Socrates’ und Sozomenus’ Kirchengeschich-
ten setzen diejenige Fusebs fort und schreiben iiber die Ereignisse seit Konstan-
tins Bekehrung. Theodorets Kirchengeschichte beginnt erst in den 320er Jahren.
Die Kirchengeschichte des Evagrius beginnt 431. In diesen Werken konnte das
Martyrium der Thebdischen Legion nicht beriicksichtigt werden®. Das Argument
ex negativo erscheint nach De 1'Isles bestechender Argumentation also alles an-
dere als stichhaltig. Diese Widerlegung und der Beleg des hohen Alters der Ver-
sion von Chifflet sind es, die als wirkungsvollster Beitrag De ['Isles zum Streit um
die Historizitdt der Thebéischen Legion gelten diirfen.

Neben Joseph De I'Isle meldete sich eine Reihe weiterer Gelehrter zu Wort, da-
runter auch Protestanten, die sich Dubourdieus Ausfithrungen anschlossen und sie
verteidigten. Léonard Baulacre, Bibliothekar der Stadtbibliothek Genf, veroffent-
lichte eine Abhandlung tiber die Thebdische Legion in drei Ausgaben des Journal
helvétique (Mai, Juni, Juli 1746). Baulacre stiitzte sich in seiner Kritik der Legende
auf Dubourdieu. Er machte aber trotz seiner Bewunderung fiir Dubourdieu auch
auf Widerspriiche in dessen Abhandlung aufmerksam. Johann Jakob Spreng,
Professor an der Universitdt von Basel, befand in seinen Abhandlungen von dem
Ursprunge und Altertum der mehrern und minderen Stadt Basel, wie auch der rau-
rachischen und baselischen Kirche (Basel 1756), dass die Legende der Thebiischen
Legion aus den Kirchengeschichten zu verbannen sei.

Ein Jahr spiter erschien im sechsten Septemberband der Acta Sanctorum
unter dem Datum des 22. September die von katholischen Gelehrten wie Du
Sollier als Antwort auf Dubourdieus Dissertation angekiindigte Abhandlung des
niederldndischen Jesuiten Jean Clé¥. Der Bollandist verfasste einen Uberblick

26 Ebd., S. 188-204.

27 1. Cl€, «De SS. Mauritio Primicerio, Exuperio Senatore, Candido Campiductore, Victore
milite veterano, Innocentio, Vitale, aliisque I.egionis Thebaeae militibus martyribus,
Agauni in Vallesia», in: Acta Sanctorum Septembris, V1, Antwerpen 1857, S, 308-403. Zu
Jean Clé siehe den Eintrag in J. C. Adelung, Forisetzung und Erginzungen zu Christian
Gottlieb Jochers allgemeinem Gelehrten-1Lexicon, Hildesheim 1960, Sp. 373. Zum hagio-
graphischen Werk der Bollandisten siche H. Delehaye, A travers trois siécles. I aceuvre
des Bollandistes (1615-1915), Briissel 1920, sowie den eine knappe Ubersicht mit
weiterfiihrenden Hinweisen bietenden Aufsatz von K. Hausberger, «Das kritische

222



itber die Entwicklung der Forschungen zum Martyrium der Thebédischen Legion,
baute im Anschluss an De I'Isle die Argumente gegen Dubourdieus Kritik aus und
schrieb eine bis in seine Zeit reichende, umfassende Geschichte des Thebier-
Kultes.

71 Beginn seines Artikels lobt er De I'Isles sorgfiltige Widerlegung Dubour-
dieus, die Punkt fiir Punkt auf die Thesen der Dissertation eingeht. Selbst aber will
ClI¢é nicht auf sdmtliche «calumniae» und «blasphemiae» des Protestanten ein-
gehen. Er nimmt sich vor, keinen theologischen Streitartikel zu présentieren,
sondern ausschliesslich Argumente fiir die Historizitdt des Martyriums der
Thebéischen Legion vorzutragen: «Ego inde tantum ea fere excerpo, quae ad sta-
biliendam veritatem historicam Martyrii sanctae Legionis Thebaeae pertinent.»?

In seiner umfangreichen Abhandlung sucht Cl¢ die Historizitdt des Marty-
riums zu beweisen, indem er den Kult im 5. und 6. Jahrhundert belegt. Diese
Methode verfolgt er konsequent und présentiert die Quellen, die den Kult be-
stiatigen: Die Vita Severini bezeugt eine Monchsgemeinschaft in Acaunus zu Be-
ginn des 6. Jahrhunderts, die unter der Leitung eines Abts in einem Kloster lebt;
die Vita Romani erwihnt eine Basilika in Acaunus und die Passio; die Homilie des
Avitus von Vienne beweist, dass die Passio bereits vor der Einweihung des Klos-
ters 515 n. Chr. gelesen wurde; die Passio Victoris erwidhnt das Martyrium der
Thebéer; die Vita Abbatum impliziert die Existenz einer Gemeinschaft von Pries-
tern und Laien in Acaunus schon vor der Finweihung des Klosters durch Sigis-
mund; Gregor von Tours bezeugt mehrmals den Thebiderkult®.

Clé profitiert in dieser Zusammenstellung von der Vorarbeit, die De I'lsle
geleistet hat. Auch Clés Argumentation, die das hohe Alter von Chifflets Version
belegt, stiitzt sich auf die Vorarbeit des Benediktiners. Das eigentliche Prunkstiick
seiner Abhandlung ist die unmittelbare Auseinandersetzung mit dieser Version der
Passio. Er untersucht sie als Erster chne Bezug auf die von Surius veroffentlichte
Handschrift,und gelangt zum Schluss, dass diese Passio augenscheinlich davon aus-
gehe, dass das Martyrium der Thebdischen Legion wihrend der grossen Christen-
verfolgung stattgefunden habe. Cl€ ist der erste Gelehrte, der vorbehaltlos fiir die
Datierung des Martyriums der Thebiischen Legion in die Zeit der 303 n. Chr. be-
gonnenen Christenverfolgung eintritt. Fiir ihn liegt diese Datierung auf der Hand:
Es geniige eine unvoreingenommene Lektiire der ersten Sdtze des von Chifflet
edierten Manuskripts. Wer bei der Lektiire dieser Zeilen nicht auf die Version von
Surius schiele, d.h. keine Harmonisierungsversuche unternchme, werde dem von
thm gemachten Datierungsvorschlag zustimmen.

«... lectorem eruditum, qui Acta Surii non viderit, vel alium quemlibet praeiu-
diciis, quae ex illis hausit, vacuum requiro, interrogoque, an non sentiat, huius
Passionis scriptorem agere de universali quapiam et atroci persecutione, cum
ad perquirendos undequaque, et ad supplicia pertrahendos Christianos, mili-
tes adhiberentur. Fallor, si talis quispiam negare audeat: clara nimium mihi
verba apparent.»*

hagiographische Werk der Bollandisten», in: Historische Kritik in der Theologie. Beitriige
zu ihrer Geschichte, hg. von G. Schwaiger, Gottingen 1980, S. 210-244.

28 AA SS Sept. VI, 311, Nr. 15.

29 Ebd.,311, Nr. 16 — 334, Nr. 35.

30 Ebd.,337,Nr. 176.

223



Motive und Strategien

Die Komposition von Dubourdieus Disserfation hat der Diskussion im 18. Jahr-
hundert ihre Struktur gegeben. Gestritten wird iiber die Authentizitdt der von
Surius und Chifflet edierten Handschriften, iiber den Zeitpunkt des Martyriums,
die Religionszugehorigkeit der Bagauden und die Interpretation des Schweigens
der kirchengeschichtlichen Quellen. Insbesondere De I'Isle richtet seine Défense
de la vérité du Martyre de la L.égion Thebéenne ganz auf Dubourdieus Abhandlung
aus und sucht Kapitel fiir Kapitel dessen Argumente zu widerlegen. Dubourdieu
und De I'Isle erweisen sich in ihren Ausfithrungen als historisch und theologisch
gleichermassen versierte Schriftsteller. Sie nutzen ihre Kenntnisse aber bisweilen
dazu, auf dem Wege historisch-kritischer Argumentation nicht zu erlangende Re-
sultate mittels theologischer Pramissen als historisch korrekte Schlussfolgerungen
Zu prisentieren.

Die Abhandlungen von Dubourdieu, De I'Isle und CI€ ragen aus den im
18. Jahrhundert ausgetragenen Debatten tiber die Historizitdt des Martyriums
der Thebdischen Legion heraus. Dies gilt nicht nur in bezug auf den Umfang ihrer
Untersuchungen, sondern auch hinsichtlich Quellenkenntnis, Quellenkritik und
Quelleninterpretation. Seit Dubourdieu bewegt sich die Diskussion tiber das
Martyrium der Thebéischen Legion auf einem hohen Niveau. Gleichzeitig wird die
Debatte aber auch hérter und emotionaler gefiihrt. Dies hdngt vor allem mit der
streittheologischen Motivation zusammen, die Dubourdieus Untersuchung zu-
grundeliegt und damit Fingang in die Forschungen zur Legende der Thebéischen
Legion gefunden hat. Dubourdieus Angriff auf den Mauritius-Kult schliesst an die
reformatorische Kritik am katholischen Heiligen- und Reliquienkult an. Fine
solche Kritik wurde seit dem 16. Jahrhundert mit Nachdruck vorgebracht. Bereits
Martin Luther kritisierte den Heiligenkult nicht nur aus theologischer Warte,
sondern bestritt auch die geschichtliche Glaubwiirdigkeit einzelner diesem Kult
zugrundeliegender Uberlieferungen. Umso mehr erstaunt es, dass erst mit der
1697/1705 erschienenen Abhandlung Dubourdieus eine ausholende Kritik des
Mauritius-Kultes und gleichzeitig die erste kategorische Verneinung der Histori-
zitdt des Martyriums der Thebdischen Legion namhaft gemacht werden kann.
Dubourdieu gibt zu Beginn seiner Untersuchung an, kein streittheologisches Werk
zu prasentieren. Tatsdchlich aber ist seine Abhandlung in erster Linie ein konfes-
sionell motivierter Angriff auf die Grundlagen des Mauritius-Kultes. Nicht allein
die Schilderung der Ereignisse in Turin, sondern vor allem die wenn auch oft
beildufig eingestreuten, so doch nicht minder polemischen Bemerkungen, welche
die Dissertation durchziehen, offenbaren den eigentlichen Beweggrund Dubour-
dieus. Er 1st bestrebt, die katholische Heiligenverchrung am Beispiel der Thebé-
ischen Legion als Farce zu entlarven. Auch in De I'Isles Erwiderung auf Dubour-
dieu ist als Leitgedanke ein konfessionelles Motiv auszumachen. Er gibt mit
augenscheinlicher Freude der Erwiderung auf Dubourdieus konfessionell moti-
vierte Ausfithrungen breiten Raum. Die historisch-kritische Auseinandersetzung
mit der Legende der Thebéischen Legion lduft so nicht selten Gefahr, eine sub-
sididre Funktion in einer ihr iibergeordneten streittheologischen Diskussion zu
erfilllen. Jean CIé¢ stellt sich in den Acta Sanctorum selbst die Aufgabe, sich nicht
an dieser Diskussion zu beteiligen, sondern ausschliesslich Argumente fiir die
geschichtliche Glaubwiirdigkeit der Legende der Thebiischen Legion zu présen-
tieren — was ithm tliber weite Strecken auch gelingt.

224



Jean Dubourdieu war nicht der erste Kritiker der Legende der Thebdischen
Legion. Aber er hat in seiner iiber einzelne Einwinde, wie sie besonders von Fried-
rich Spanheim gedussert wurden, weit hinausreichenden, grundsétzlichen Kritik
den Streit recht eigentlich eroffnet. Joseph De I'Isle hat auf diese Kritik mit Argu-
menten reagiert, die von Jean CI¢€ tibernommen, vertieft, ausgeweitet und in eine
grundlegende Abhandlung integriert wurden, welche erstmals einen Uberblick
uber die Geschichte der Erforschung der Legende und ein Panorama des Kultes
der Thebiischen Legion skizziert. Diese drei Gelehrten haben den Streit um die
Historizitdt der Thebédischen Legion vom Zaun gebrochen und nachhaltig be-
cinflusst. Protestantische Gelehrte des 18. Jahrhunderts wie L.éonard Baulacre
dusserten zwar mitunter Kritik an einzelnen Punkten der Dissertation. Vor allem
aber iibernahmen sie etliche der von Dubourdicu ins Feld gefithrten Argumente.
Nicht zuletzt profitierten sie von der grundsétzlichen Haltung Dubourdieus, des-
sen Angriffslust den Weg zu einer riickhaltlosen Hinterfragung der Legende frei-
machte. Untersuchungen katholischer Gelehrter wie die Eclaircissements des Wal-
liser Polyhistors Pierre-Joseph de Rivaz’! wurden von De Dllsles und Cles
Abhandlungen nachhaltig gepridgt und kdmpften im Streit um die Historizitit des
Martyriums der Thebéischen Legion nicht selten mit von De I'Isle und Clé er-
arbeiteten Argumenten. So konzentriert sich de Rivaz im Anschluss an CI¢ aus-
schliesslich auf die von Chifflet publizierte Version und datiert das Martyrium in
das Jahr 302. Wie De I'Isle und CI¢€ befasst er sich nochmals ausfiihrlich mit den
Quellen, welche die frithe Entstehung des Thebéder-Kultes beweisen. Auch seine
gegen Dubourdieus Dissertation gerichteten Argumente bezieht de Rivaz von
De I'Isle und CIé.

Die Grundlagen, die Dubourdieu, De I'Isle und CI€ geschaffen hatten, wurden in
den folgenden zwei Jahrhunderten ausgebaut. Neue Ansdtze und Argumente
kamen hinzu. Dennoch bleibt der Einfluss der Uberlegungen dieser drei Gelehr-
ten allenthalben spiirbar. Sie bilden das Fundament des Streits um die Historizitét
des Martyriums der Thebdischen Legion.

31 P.-I. de Rivaz, Eclaircissements sur le martyre de la Légion thébéenne, Paris 1779. Zu
de Rivaz siche H. Michelet, «Pierre de Rivaz, inventeur et historien. 1711-1772», in:
Vallesia 52 (1987), S. 197-339.

225



	6666 Heilige auf einen Schlag : Jean Dubourdieu und der Streit um die Historizität des Martyriums der Thebäischen Legion im 18. Jahrhundert

