
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 59 (2009)

Heft: 1: Problem Schweizergeschichte? = Y a-t-il un problème avec l’histoire
suisse?

Artikel: Religion und Geschichte : Transformationen einer Verhältnisgeschichte

Autor: Metzger, Franziska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/ RSH/ RSS 59, 2009, Nr. 1

Religion und Geschichte. Transformationen
einer Verhältnisgeschichte

Franziska Metzger

Summary

This contribution gives an analysis of the relationship of religion and
history

1 Brief Leopold vonRankes an GeorgWaitz, 30. Dezember 1841, in:Leopold vonRanke,
Zur eigenen Lebensgeschichte,hg. vonAlfred Dove,Berlin 1890,S. 318.

32

defined in self-reflexive discourses of 19th and 20th century Catholic
historiography. Since the second half of the 19th century appropriations
and reinterpretations of terms and concepts of historicism have generated
an additive concept of scientificity in Catholic Church) historiography.
The congruency between religion and history has been doubly
transformed since the 1970s through a transfer of perspectives from religion
to culture and later to an observation of symbols and descriptions of
society. With its focus on appropriations, reinterpretations and
transformations, the deconstructionof a numberof paradigms of national
history of) historiography, and the disclosure of transnational references this
article can contribute to new perspectives and methodological insights
for a national historiography in pluricultural) Switzerland, which are all
expression of a perspective of second order observation in which not least
the historian’s own nationally oriented, nationally conditioned) position
is reflected.

In einem Brief an den Historiker GeorgWaitz aus dem Jahr 1841 erzählt
Leopold von Ranke folgende Episode: «Ich war nicht wenig erfreut, als

neulich der Kronprinz vonWürtemberg,der recht eifrig bei mir hört,mir
sagte: Geschichte ist Religion; es ist wenigstens dazwischen der innigste
Zusammenhang.»1 In diesem Zitat kommen zwei Bestimmungen des

Dr. des., lic. phil. Franziska Metzger, Université de Fribourg,Miséricorde,
Avenue de l’Europe 20,CH-1700 Fribourg



Verhältnisses von Religion und Geschichte zum Ausdruck: ein Verhältnis

der Identität und eine,wenn auch diffuse,Verschränkungslage.Beide
Verhältnisbestimmungen bezeichnen nicht Positionen von Religion
oder Geschichte, sondern vielmehr von Religion und Geschichte. Diese
Feststellung differiert von Schlüssen, die bis in die neueste
historiographiegeschichtliche Literatur hinein eine grundlegende Differenz
zwischen dem im Begriff des Historismus gefassten sogenannten
dominierenden Paradigma des 19. Jahrhunderts auf der einen und dem Faktor

Religion auf der anderen Seite konstruieren2.
Für katholische Historiker der zweiten Hälfte des 19.und der ersten

Hälfte des 20. Jahrhunderts war die Bestimmung des Verhältnisses von
Religion und Geschichte grundlegend für die geschichtsphilosophische,
theoretische undmethodologische Selbstbeschreibung3.Diese musste in
Auseinandersetzung mit dominierenden Diskursen der zeitgenössischen

Geschichtstheorie und -philosophie geschehen. Zugleich war die
geschichtstheoretisch-geschichtsphilosophische Verhältnisbestimmung
eng mit der auf die Gesellschaft bezogenen Verhältnisbestimmung von
Religion und Nation verbunden4. Das Dreierverhältnis von Religion,

2 So etwa: Jörn Rüsen, «Historik –Überlegungen zur metatheoretischen Selbstauslegung
und Interpretation deshistorischen Denkens imHistorismus und ausserhalb)» in:Wolfgang

Küttler, Jörn Rüsen, Ernst Schulin Hg.), Geschichtsdiskurs,Bd.3:Die Epoche der
Historisierung, Frankfurt a.M. 1997, S. 80–99; Horst Walter Blanke, Historiographiegeschichte

als Historik, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991; ders., Dirk Fleischer, «Allgemeine
und historische Wahrheiten. Chladenius und der Verwissenschaftlichungsprozess der
Historie» in: Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der Geschichtswissenschaften,

5, 1988, S.258–270. Auch HubertWolf,Dominik Burkhard und Ulrich Muhlack
konstruieren in ihrer Untersuchung zur katholischen Geschichtsschreibung wiederholt
ein bipolares Verhältnis in Bezug auf die katholische Geschichtsphilosophie im
Verhältnis zum Historismus. Hubert Wolf, Dominik Burkhard, Ulrich Muhlack, Rankes
«Päpste» auf dem Index.Dogma und Historie imWiderstreit, Paderborn/München/Wien/
Zürich 2003.

3 Mit grundsätzlichen Bezügen zu Religion und Geschichte siehe aus der neuesten
Forschung: Bernhard Steinhauf, DieWahrheit der Geschichte. Zum Status katholischer
Kirchengeschichtsschreibung am Vorabend des Modernismus,Frankfurt a.M. 1999; Siegfried
Weichlein, «‘Meine Peitsche ist die Feder.’ Populäre katholische Geschichtsschreibung
im 19. und 20. Jahrhundert» in: WolfgangHardtwig,Erhard Schütz Hg.),Geschichte für
Leser. Populäre Geschichtsschreibung in Deutschland im 20. Jahrhundert,Stuttgart 2005,
S. 227–257; Wolf, Burkhard,Muhlack, Rankes «Päpste» auf dem Index [wie Anm. 2].

4 Zu Religion und Nation in der Geschichtsschreibung siehe aus der internationalen
Forschung:Beiträge in: Michael Geyer, Hartmut Lehmann Hg.), Religion und Nation.
Nationund Religion. Beiträge zu einer unbewältigten Geschichte, Göttingen 2004;Heinz-
Gerhard Haupt, Dieter Langewiesche Hg.),Nationund Religion in Europa.
Mehrkonfessionelle Gesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M. / New York 2004;
Heinz-Gerhard Haupt,DieterLangewiesche Hg.),NationundReligion in der deutschen
Geschichte, Frankfurt a.M. / New York 2001; Kevin Cramer, «The Cult of Gustavus
Adolphus:Protesant IdentityandGermanNationalism» in:HelmutWalser Smith Hg.),
Protestants, Catholics and Jews in Germany, 1800–1914, Oxford / New York 2001,
S. 97–120; Holger Th.Gräf,«Reich,Nation und Kirche in der gross- und kleindeutschen
Historiographie» in: Historisches Jahrbuch, 116, 1996, S. 367–394; Franziska Metzger,

33



Geschichte und Nation begründete einen Komplex von Diskursen, über
welche sich die katholische Symbolgemeinschaft des 19. und der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts definierte.

34

In diesem Beitrag werde ich derVerhältnisbestimmungvonReligion
und Geschichte in Bezug auf selbstreflexive Diskurse der katholischen
Geschichtsschreibung im 19. und 20. Jahrhundert nachgehen. Dabei ist
sowohl die synchrone wie die diachrone Ebene bedeutend. Die
synchrone richtet sich auf das Verhältnis der katholischen zu anderen Kom-munikations-

beziehungsweise Wissensgemeinschaften – insbesondere
zumHistorismus –,wobei ich dasVerhältnis als einesderAneignung und
Umdeutung verstehe, welches einen additiven katholischen
Wissenschaftlichkeitsbegriff generierte. Die diachrone Ebene fragt nach der
Transformation von Religion und Geschichte zwischen der zweiten
Hälfte des 19. und der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, welche sich,
so die These, durch die Konstitution eines institutionalisierten und
kanonisierten identitären Verhältnisses von Religion und Geschichte
seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts auf der einen und eine
zweifacheTransformation derBeobachtungsperspektive seitden 1970er
Jahren auf der anderen Seite auszeichnet.

Mit dem im vorliegenden Beitrag präsentierten Blick auf Prozesse
der Aneignung und Umdeutung selbstreflexiver Diskurse der
katholischen Geschichtsschreibung in der Schweiz und auf derenTransformationen

kann in verschiedener Hinsicht ein Beitrag zu neuen Perspektiven

einer schweizerischen nationalen Geschichtsschreibung geleistet
werden. Dabei sollen vor allem methodologische Postulate formuliert
werden. So werden in verschiedener Hinsicht durch den gewählten
Fokus und Zugang eine Reihe von Paradigmen der nationalen Histo-riographie-)

Geschichte dekonstruiert: durch die Verknüpfung von
Religions- und Historiographiegeschichte; über den diskurs- und se-
mantikgeschichtlichen Zugang auf die Wissenschaftsgeschichte; über
den Fokus auf diskursive Verschränkungen, welcher nicht so sehr
Differenzen und Dichotomien ins Zentrum stellt, sondern vielmehr Prozesse
der Aneignung,Umdeutung undTransformation; durch die Offenlegung
transnationaler diskursiver Bezüge. All diese Dimensionen sind
Ausdruck einer Perspektive der Beobachtung von Beobachtungen, über
welche ein methodologisch-konzeptioneller Beitrag zu einer nationalen
Geschichtsschreibung der Schweiz geleistet werden soll.

Religion, Geschichte, Nation. Kommunikationstheoretische Perspektiven auf die katholische

Geschichtsschreibung in der Schweiz im 19.und 20.Jahrhundert, phil.Dissertation,
Freiburg Schweiz) 2007.



1. Kommunikation und Reflexion

Über den religionsgeschichtlichen Zusammenhang hinaus können die
letzten beiden Jahrhunderte nicht zuletzt als Jahrhunderte der Kommunikation

und von Kommunikationsgemeinschaften gedacht werden5.
Als entscheidende Spezifika moderner Kommunikationsgemeinschaften

definiere ich einen überindividuellen, abstrakten Charakter in
Bezug auf die räumlich-soziale Dimension, übergenerationelle
Vergemeinschaftung und damit Erinnerungskonstruktion hinsichtlich der
zeitlichen Dimension, «Übersetzung» von weltanschaulich-diskursiven
und lebensweltlichen in organisatorische Strukturen6 sowie
Gleichzeitigkeit

35

konkurrierender Kommunikationsgemeinschaften.
Auf die Bedeutung historischer Selbstreflexion hatWolfgang Hardtwig

in Bezug auf das nationale Bürgertum des 19. Jahrhunderts
hingewiesen, ohne allerdings auf andere Kommunikationsgemeinschaften
einzugehen7. In Bezug auf das Verhältnis von Religion und Geschichte
ist diese Ebene zentral. Als Diskurse der Selbstreflexion sehe ich
geschichtsphilosophische und -theoretische Diskurse, Diskurse über die
Geschichtsschreibung im Sinne der Selbstbeschreibung, Aneignungen
und Umdeutungen historischer Narrative als Ausdruck von deren
Referentialität, die Geschichtsschreibung betreffende Methodendiskurse

sowie Codes über die narrativ-rhetorische Präsentation und
Strukturierung von Geschichtsdiskursen8.

Für die Definition katholischer selbstreflexiver Diskurse der
Geschichtsschreibung in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts können
drei wesentliche Faktoren als prägend gesehen werden9. Erstens war die
Institutionalisierung und damit die Selbstpositionierung als katholische
Wissensgemeinschaft gegenüber anderen Wissensgemeinschaften
zentral. Auf der diskursiven Ebene war zweitens grundlegend, dass das

5 Siehe Franziska Metzger, «Konstruktionsmechanismen der katholischen
Kommunikationsgemeinschaft» in: Schweizerische Zeitschrift fürReligions-und Kulturgeschichte, 99,
2005, S. 433–447.

6 Siehe für anschlussfähige Ansätze aus der Forschung zum katholischen Milieu u.a. die
Beiträge in: Claudia Hiepel,Mark Ruff Hg.),Christliche Arbeiterbewegung in Europa
1850–1950, Stuttgart 2003; Urs Altermatt Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten.
Beiträge zur Kultur- und Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20.
Jahrhundert, Freiburg Schweiz) 2003; Johannes Horstmann, Antonius Liedhegener Hg.),
Konfession, Milieu, Moderne. Konzeptionelle Positionen und Kontroversen zur
Geschichte von Katholizismus und Kirche im 19. und 20. Jahrhundert, Schwerte 2001.

7 Wolfgang Hardtwig, Hochkultur des bürgerlichen Zeitalters, Göttingen 2005, S. 15.
8 Siehe für Systematisierungen in Bezug auf diesen Bereich u.a.: Stephen Bann,«Analysing

the Discourse of History» in:DalhousieReview,64,1984, S.376–400;Robert F.
Berkhofer, Beyond the Great Story.History as Text and Discourse, Cambridge MA / London
1995.

9 Siehe zudiesen Faktoren ausführlich: Metzger,Religion, Geschichte, Nation [wieAnm.4].



Verständnis über das Verhältnis von Religion und Geschichte kano-
nisiert wurde, wobei geschichtstheoretische und methodologische Dis-
kurse beziehungsweise Semantikenangeeignet undumgedeutet wurden.
Der Komplex von Aneignung und Umdeutung hatte sowohl einen
integrativen,

36

die Disziplin über eine Reihe von Metanarrativen definierenden

als auch einen gegen aussen abgrenzenden Effekt. Beide Faktoren
stellen drittens Erklärungsdimensionen in Bezug auf die
Überlagerungsthese von Erinnerungs- und Wissensgemeinschaft dar. Die katholische

Kommunikationsgemeinschaft als Erinnerungsgemeinschaft schuf
gerade einen katholischen Wissenschaftlichkeitsbegriff.

Das Modell der Kommunikationsgemeinschaften und der drei
Begründungsfaktoren selbstreflexiver Diskurse der Geschichte steht nicht
zuletzt anderen geschichtstheoretischen Konzeptionen, so besonders
einer Trennung von sogenannten lebensweltlichen und wissenschaftlichen

Dimensionen historiographiegeschichtlicher Narrative,
entgegen10.

2. Institutionalisierung selbstreflexiver Diskurse

In Bezug auf die katholische Geschichtsschreibung der Schweiz zeigte
sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts eine zunehmende
Institutionalisierung. Es entstanden Strukturen und Diskurse über die
Kirchengeschichts- und Geschichtsschreibung, welche für die Konstruktion

von Geschichtsdiskursen in der katholischen Kommunikations-
gemeinschaft zentrale Selektionsmechanismen darstellten.

Selbstreflexive Diskurse als Gesamtraster in Relation zu bestehenden

geschichtstheoretischen Diskursen produzierten in erster Linie
Hand- und Lehrbücher sowie Lexikaeinträge. Zwischen 1846 und 1856
erschienen mit Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon und der Realencyclopädie

oder Conversationslexicon für das katholische Deutschland die
ersten katholischen Lexika des deutschsprachigen Raumes. In den
1880er Jahren und zu Beginn des 20. Jahrhunderts folgten neue
Ausgaben des kirchlichen Lexikons und zwischen den 1910er Jahren und
den 1950er Jahren drei Ausgaben des Staatslexikons der Görresgesellschaft11.

Die Schaffung einer Vielzahl von katholischen und kirchlichen

10 Siehe besonders:Jörn Rüsen,Historische Vernunft. Grundzüge einer Historik, Bd. 1:Die
Grundlagen der Geschichtswissenschaft, Göttingen 1983; ders., «Historik» [wieAnm.2];
Blanke, Historiographiegeschichte als Historik [wie Anm. 2]; ders., Fleischer, «Allgemeine

und historische Wahrheiten» [wie Anm. 2].
11 Siehe Realencyclopädie oder Conversationslexicon für das katholische Deutschland,hg.

von Wolfgang Binder, Regensburg 1846–1850; Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon oder
Encyklopädie der katholischen Theologie und ihrer Hülfswissenschaften, Freiburg i.Br.



Lexika seit der Mitte des 19.JahrhundertswarResultatund Medium der
Etablierung einer katholischen Wissenskultur und der kompetitiven
Definition von geschichtstheoretischen Diskursen12. Für den diskursiven

Transfer und die räumliche Verortung der katholischen
Wissensgemeinschaft war bedeutend, dass die katholischen und kirchlichen
Lexika Deutschlands im ganzen deutschsprachigen Raum, und somit
auch inderSchweiz,verbreitet waren13.Dies unddiekonzeptionelle
Vernetzung verschiedener semantischer Felder lässt die These zu, dass sie
jene geschichtstheoretischen Grundlinien formulierten und kanonisierten,

die einer Mehrheit der katholischen Kirchen- und Profanhistoriker

37

als metatheoretische Hintergrundfolien dienten.
In den vierzig Jahren zwischen der ersten und zweiten Auflage von

Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon erschien auch eine erhöhte Anzahl
von Handbüchern zur Kirchengeschichte14. In den meisten
Handbüchern waren die einleitenden, geschichtstheoretischen Grundlegungen

im Verhältnis zu jenen in den Lexikaartikeln weniger systematisch.

1846–1856; Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon oder Encyklopädie der katholischen
Theologie und ihrer Hülfswissenschaften, Freiburg i.Br. 1882–1901; Kirchliches
Handlexikon. Nachschlagebuch über das Gesamtgebiet der Theologie und ihrer Hilfswissenschaften,

hg.von Michael Buchberger, Freiburg i.Br. 1907–1912; Lexikon für Theologie
und Kirche, hg. von Konrad Hormann und Michael Buchberger, Freiburg i.Br.
1930–1938; Staatslexikon. Im Auftrag der Görres-Gesellschaft unter Mitwirkung
zahlreicherFachleute, Freiburg i.Br. 1911–1912;Staatslexikon. Im Auftrag der Görres-Gesellschaft

unter Mitwirkung zahlreicher Fachleute, Freiburg i.Br. 1926–1932; Staatslexikon.
Im Auftrag der Görres-Gesellschaft unter Mitwirkung zahlreicher Fachleute, Freiburg
i.Br. 1957–1970.

12 Zu den Lexika siehe:Willibald Steinmetz, «Die Nation in konfessionellen Lexika und
Enzyklopädien 1830–1940)» in:Haupt,Langewiesche Hg.),Nation undReligion in der
deutschen Geschichte, S. 217–292 [wie Anm.4]; Reinhard Koselleck, «Hinweise auf die
temporalenStrukturen begriffsgeschichtlichenWandels» in:HansErichBödeker Hg.),
Begriffsgeschichte,Diskursgeschichte,Metapherngeschichte, Göttingen 2002, S. 29–47.

13 Siehe Steinmetz, «Die Nation in konfessionellen Lexika» [wieAnm.12].
14 So besonders: Johannes Alzog, Universalgeschichte der christlichen Kirche, Lehrbuch für

akademische Vorlesungen, 2 Bde., Mainz 1840, 18729; ders., Handbuch der Universal-
Kirchengeschichte, Bd.1,Mainz 1841, 18668; Ferdinand Stiefelhagen,Kirchengeschichte
in Lebensbildern. Für Schule und Familie, Freiburg i.Br. 1860, 18692, 18933; Heinrich
Brück, Lehrbuch der Kirchengeschichte für academische Vorlesungen und zum
Selbststudium, Mainz 1872, 18772; Franz Xaver Kraus, Lehrbuch der Kirchengeschichte für
Studierende, Trier 1872-1875, 18964; Joseph Hergenröther, Handbuch der allgemeinen
Kirchengeschichte, Bd. 1: Freiburg i.Br. 1876, Bd. 2: Freiburg i.Br. 1877; Carl Joseph von
Hefele, Kirchengeschichte, o.O.1878; HeinrichRolfus, Geschichte des Reiches Gottes auf
Erden oder Christliche Kirchengeschichte.Von Erschaffung derWelt bis auf unsere Tage.
Für katholische Familien, Freiburg i.Br. 1878, 18832; ders., Kirchengeschichte oder
Geschichte des Reiches Gottes auf Erden von seiner Grundlegung bis auf unsere Tage. Für
die katholische Familie bearbeitet, Freiburg 1880, 19063; Alois Knöpfler, Lehrbuch der
Kirchengeschichte. Auf Grund der akademischen Vorlesungen von Karl Joseph von
Hefele, Freiburg i.Br. 1895; Heinrich Rolfus, Leitfaden der allgemeinen Weltgeschichte,
ergänzt und erläutert durchAnmerkungen. Für erweiterte Schulanstaltenund zum
Selbstunterricht, Freiburg i.Br. 1896;Joseph Marx,Lehrbuch der Kirchengeschichte,Trier 1903,
19299.



38

AlsTräger vonTeilen des selbstreflexivenRasters und zuweilen auch
nur als Vermittler desselben auf der semantischen Ebene – als eine Art
«Kontrollprinzip der Produktion des Diskurses»15 – zu sehen sind
Zeitschriften zur nationalen und zur Kirchengeschichte mit geringem direktem

Fokus auf selbstreflexive Diskurse, welche ebenfalls in der zweiten
Hälfte des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts geschaffen wurden16.
Seit 1859 erschienen als erste gesamtschweizerische katholische
Zeitschrift mit historischer Ausrichtung die Schweizer Blätter für Wissenschaft

und Kunst; 1868 wurde auf Initiative des Schweizerischen
Piusvereins das Archiv für die schweizerische Reformations-Geschichte ins
Leben gerufen; 1907 folgte die Gründung der Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte durch die historische Sektion des Katholischen
Volksvereins.

3. Identität von Geschichte und Kirchengeschichte

Die selbstreflexiven Diskurse der katholischen Geschichtsschreibung
wurden wesentlich vom Begriff der Kirchengeschichte und von einer
geschichtstheoretisch-philosophischen Fundierung bestimmt, die auf
einem heilsgeschichtlichen Metadiskurs basierte. Der
Kirchengeschichtsbegriff bestimmte über die Kirchengeschichte im Sinne des
engeren Begriffs der an den theologischen Fakultäten gelehrten
Kirchengeschichte hinaus den katholischen Begriff der Geschichtsschreibung

überhaupt17. Er war in sämtlichen kirchlichen beziehungsweise
theologischen Lexika jener Begriff, über welchen sich diese mit der
Geschichtsschreibung und mit demVerhältnis von Religion und Geschichte
auseinandersetzten18. Die katholischen Konversationslexika zeigten
gerade die gegenteilige Verwendung zu jener der kirchlichen Lexika,
wobei sie dem Geschichtsbegriff jedochdiegleichen Diskurse einschrieben

wie die Kirchenlexika dem Kirchengeschichtsbegriff19. Ein Beispiel

15 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses [1970], Frankfurt a.M.92003, S. 22–23.
16 Siehe Franziska Metzger, «Die Reformation in der Schweiz zwischen 1850 und 1950.

Konkurrierende konfessionelle und nationale Geschichtskonstruktionen und
Erinnerungsgemeinschaften» in: Haupt, Langewiesche Hg.), Nation und Religion in Europa,
S. 64–98 [wieAnm.4].

17 Siehe Metzger, Religion, Geschichte,Nation [wieAnm.4].
18 Siehe etwa: Carl Joseph von Hefele, Art. «Kirchengeschichte» in: Wetzer und Welte’s

Kirchen-Lexikon, Bd. 6, 1851, S. 130–158; Alois Knöpfler, Art. «Kirchengeschichte»
in: Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon, Bd. 7, 18912, S. 529–577; Andreas Seider,
Art. «Kirchengeschichte» in: Kirchliches Handlexikon, S. 367–369; Andreas Bigelmair,
Art.«Kirchengeschichte» in:Lexikon fürTheologie undKirche,Bd.5,19332, S.999–1003.

19 Siehe Art. «Geschichte» in: Staatslexikon, Bd. 2, 19275; Theodor Steinbüchel, Art.
«Geschichtsphilosophie» in:Staatslexikon, Bd. 2, 1927, S. 589–599.



aus der Schweiz:Dass die 1907 gegründete Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte nicht mehr wie die Katholischen Schweizer-Blätter
den Begriff «katholisch» im Titel trug, sondern vielmehr den
Kirchengeschichtsbegriff verwendete, ist signifikant in Bezug auf das Selbstverständnis.

Der Metadiskurs der katholischen Geschichtsschreibung
wurde durch jenen der Kirchengeschichtsschreibung bestimmt. In
Bezug auf das Verhältnis von Religion und Geschichte ausgedrückt:
Religion war das Spezifikum für die geschichtsphilosophische Grundlage

nicht nur der Kirchengeschichte, sondern auch des katholischen
Verständnisses der allgemeinen Geschichtsschreibung, so ganz
besonders der auf die Nation bezogenen Geschichtsschreibung. Dies zeigt
sich in der engen Verbindung zwischen der selbstreflexiven
Verhältnisbestimmung und jener von Religion und Nation in der katholischen
Geschichtsschreibung.Als bestimmend für diesekönnen eine Reihe von
Selektionsmechanismen angesehenwerden,welche die inhaltlich-thematische

wie auch die geschichtsphilosophische und methodologische
Ebene betrafen: heilsgeschichtlicher Metadiskurs, Diskurs der
Wissenschaftlichkeit, dreischichtiger Wahrheitsdiskurs sowie Mechanismen
von Historisierung und Sakralisierung, Universalität und Exklusivität.

4. Heilsgeschichtlicher Metadiskurs

Die Identität der geschichtstheoretischen Konzeptionen von
Kirchengeschichte und Geschichte resultierte aus dem heilsgeschichtlichen
Bezug,welcher die geschichtstheoretische und -theologische Grundlage
der Selbstbeschreibung der katholischen Geschichtsschreibung
bestimmte. In dem heilsgeschichtlichen Diskurs verbanden sich ein über
einen ahistorischen Mechanismus verlaufender, auf göttlicher
Vorsehung beruhender und ein historisch-dynamischer, innerweltlicher
Geschichtsbegriff. Geschichtsphilosophisch waren diese beiden Dis-
kursebenen geprägt von den Begriffen der «göttlichen Vorsehung» und
des «menschlichen freien Willens»20. Der heilsgeschichtliche Blick auf
die Geschichtsschreibung entsprach weitgehend bereits dem Grunddiskurs

in der Realencyclopädie aus dem Jahr 184721. In expliziter
Unterscheidung zum Historismus wurde das Endziel der Geschichte als nicht
in der Geschichte selbst, sondern in Gott liegend formuliert22. In Wetzer

20 So etwa: Georg Hüffer, «Zur Orientierung» in: Jahrbuch der Görres-Gesellschaft, 1,

39

1880, S. 11–22.
21 Art. «Geschichte» in Realencyclopädie,Bd.4, S. 740–755.
22 Siehe auch: Hergenröther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte; Stiefelhagen,

Kirchengeschichte in Lebensbildern [wie Anm. 14].



und Welte’s Kirchenlexikon von 1891 wurde dies als «Verlauf des
göttlichen

40

Reiches auf Erden» gefasst, der durch die Kirchengeschichtsschreibung

dargestellt werden müsse. Diese habe dem «verborgenen
Weltplan Gottes» nachzugehen23. Weltgeschichte und Weltgericht,
Menschheitsgeschichte und göttliche Vorsehung, Heilsgeschichte als
Universalgeschichte wurden unmittelbar zusammen gedacht und die
ahistorischen und historischen Geschichtsbegriffe nicht als Gegensatz
gesehen, sondern einander gegenseitig eingeschrieben.

Der heilsgeschichtliche,auf die Offenbarung als zentralen geschichtlichen

Akt ausgerichtete Diskurs stellte für Johannes Alzog in der Mitte
des 19. Jahrhunderts die Begründungsgrundlage für die Legitimierung
der Kirchengeschichte als Disziplin dar24. Wie nicht zuletzt die
Handbücher und Lexikaeinträge zum Begriff «Kirchengeschichte» zeigen,
wurde in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts die Kirchengeschichte
zunehmend zu einer eigenständigen theologischen Disziplin25. Auf
strukturell-institutioneller Ebene liesse sich von einer Ausdifferenzierung

sprechen.Interessant ist jedoch,dassAlzog die Rolle und Funktion

der Kirchengeschichte nicht durch einen Ausdifferenzierungsdiskurs

imVerhältnis zuden anderen theologischen Disziplinen begründete,

sondern über ihren die gesamte Theologie umfassenden
heilsgeschichtlichen Bezug. Da die Offenbarung selbst «zum grossen Theile»
Geschichte sei, sei die Geschichte nicht Hilfswissenschaft, sondern
vielmehr eine selbständigeWissenschaft, ja vor dem Hintergrund der
heilsgeschichtlichen Argumentation das eigentliche «Fundament aller
übrigentheologischen Disciplinen»26. Entsprechend handelte es sich auf
diskursiver Ebene nicht um eine Ausdifferenzierung, sondern um eine
Universalisierung.

5. Additiver Wissenschaftlichkeitsbegriff

Bereits in seinem 1840 erstmals erschienenen Handbuch der Universal-
Kirchengeschichte hielt Johannes Alzog die drei Faktoren «kritisch»

«religiös» und «pragmatisch» als konstitutive Kriterien der Kirchen-
geschichtsschreibung fest und verband sie mit dem Kriterium des
Quellenstudiums,aus welchem heraus er wiederum die Kriterien der «Wahr-

23 Knöpfler, Art. «Kirchengeschichte» [wie Anm. 18]. Siehe auch: von Hefele, Art. «
Kirchengeschichte» [wie Anm. 18].

24 Alzog,Universalgeschichte der christlichen Kirche [wie Anm. 14].
25 Siehe dazu auch:Steinhauf, Die Wahrheit der Geschichte [wieAnm.3].
26 Alzog,Handbuch der Universal-Kirchengeschichte, S.20 [wieAnm.14].



heitsliebe» und der «Unparteilichkeit» ableitete27. In Wetzer undWelte’s
Kirchenlexikon von 1851 schrieb Carl Joseph von Hefele Kritik und
Quellenbasiertheit, Unparteilichkeit, Pragmatismus und Religiosität
sowie «Darstellung des zeitlichen Verlaufs» als Kriterien der
Kirchengeschichtsschreibung fest28. Zusammen waren diese in der Mitte des
19. Jahrhunderts systematisiert dargelegten Kriterien Inbegriff des
katholischen beziehungsweise kirchengeschichtlichen Wissenschaftlichkeitsbegriffes.

Gegen Ende des Jahrhunderts wurde in der Gesamtheit
der Kriterien dem Begriff der «Kritik» sowie dem Pragmatismus etwas
mehr Gewicht beigemessen. Letzterer stellte in der Geschichtsphilosophie

des 19. Jahrhunderts einen zentralen Diskurs verschiedener
geschichtsphilosophischer Richtungen dar29 und war in der katholischen
Konzeption unmittelbar mit der Heilsgeschichte verbunden30. Josef
Marx stellte 1929 weiterhin die Methode der Kirchengeschichtsschreibung

in erster Linie mit den Kategorien «kritisch» und «pragmatisch»
dar, wobei er wiederum die teleologische Endausrichtung des pragmatischen

41

Ansatzes betonte31.
Das geschichtstheoretische Kriterienraster stellte eine Art

Koordinatensystem dar, das in Kritik und Abgrenzung zu anderen Konzepten
der Geschichtstheorie einen Komplex von Metanarrativen generierte,
welche den Wissenschaftlichkeitsdiskurs der katholischen Geschichtsschreibung

ausmachten. Es entstand ein dogmatischer, additiv gedachter

Wissenschaftlichkeitsbegriff, welcher die Ebene der Quellenkritik
ebenso wie die teleologische Perspektive umschloss und damit
Wahrheitsdiskurse auf verschiedenen Ebenen produzierte und miteinander
verband. Dabei wurde die Wirksamkeit der Gesamtheit der Kriterien
gegenüber nicht-katholischen Konzeptionen als für eine wissenschaftliche

Geschichtsschreibung höher eingestuft. Heinrich Brück etwa hielt
mit eindeutiger Exklusionsrichtung fest: «Erfordert schon die Grösse
und die Wichtigkeit dieses Gegenstandes [der Kirchen-)Geschichte,
FM] eine quellenmässige,genaue und wahrheitsgetreue Darstellung, so
ist dies noch mehr der Fall wegen der vielen unrichtigen Anschauungen
und unzutreffenden Urtheile,die über diese Periode bei Protestanten in

27 Ebenda, S.10.
28 von Hefele,Art.«Kirchengeschichte» [wieAnm. 14].
29 Siehe Heiko Feldner, «The new scientificity in historical writing around 1800» in:

Stefan Berger, Heiko Feldner,Kevin Passmore Hg.), Writing History. Theory & Practice,

London 2003, S. 3–23.
30 Siehe Knöpfler,Lehrbuchder Kirchengeschichte;Rolfus,Leitfaden der allgemeinenWelt¬

geschichte, S. 2;Brück, Lehrbuch der Kirchengeschichte, S. 1. [alle wieAnm.14].
31 Marx,Lehrbuch der Kirchengeschichte, S. 13 [wie Anm. 14].



Umlauf sind und selbst bei vielen Katholiken noch täglich verbreitet
werden.»32

42

Die Selbstdarstellung als wissenschaftliche Geschichtsschreibung
verlief parallel zu der von Papst Leo XIII. geförderten Erneuerung der
Kirchengeschichtsschreibung mit einer offensivenAusrichtung in ihrem
Verhältnis zur nichtkatholischen Geschichtsschreibung. Konkret zeigte
sich diese Aktivierung von Seiten des Papstes in der Öffnung der
vatikanischen Archive, in dem Sendschreiben Saepenumero considerantes
aus dem Jahr 1883 und in Teilen der Enzyklika Providentissimus Deus
von 1893. Dabei lässt sich auch von einer gezielten Indienstnahme der
Geschichtsschreibung zur Homogenisierung und Festigung des
ultramontanen Kirchenverständnisses sprechen33.

6. Überlagerung dreier Wahrheitsdiskurse

Insofern als sich die katholische Geschichtsschreibung im 19. und
20. Jahrhundert in dem vom Historismus beeinflussten Code als
«wissenschaftliche» Kommunikation darstellte,folgte sie demfür
Selbstbeschreibungen innerhalb des Wissenschaftssystems typischen binären
Code «wahr/unwahr»34. Grundlegend für die katholischen Diskurse der
Selbstreflexion war dabei, dass auch auf der religiösen Ebene der
zentrale Code entlang derselben Dichotomie verlief35. Verbunden mit dem
Diesseits-Jenseits-Bezug fand die Amalgamierung und Überhöhung
von Religion und Geschichte wesentlich über drei Wahrheitsdiskurse
statt.

Aufbauend auf dem heilsgeschichtlichen Diskurs kann als erste
Ebene jene eines absoluten Wahrheitsdiskurses bezeichnet werden,
welche über den Anspruch der universalen Gültigkeit der christlichen
Offenbarung und der Kirche als innerweltliche Repräsentation
derselben auf die Geschichtsschreibung an sich übertragen wurde. In Meinrad

Baders Lehrbuch der Kirchengeschichte von 1904 beispielsweise

32 HeinrichBrück,Geschichteder katholischenKirche inDeutschland imneunzehntenJahr¬
hundert,Bd.1, Mainz 1887, S. V.

33 Siehe auch:Steinhauf, DieWahrheit der Geschichte [wie Anm. 3], S. 344–345; Weichlein,
«‘Meine Peitsche ist die Feder.’» [wie Anm.3].

34 Siehe Rudolf Stichweh, «Die Autopoiesis der Wissenschaft» in: Dirk Baecker, Jürgen
Markowitz,RudolfStichweh,HartmutTyrell,HelmutWillke Hg.),Theorieals Passion.
Niklas Luhmann zum 60. Geburtstag, Frankfurt a.M. 1987, S. 447–481.

35 Siehe Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2000; Michael N.
Ebertz, «Tote haben keine) Probleme? Die Zivilisierung der Jenseitsvorstellungen in
katholischer Theologie und Verkündigung» in: Lucian Hölscher Hg.), Das Jenseits.
Facetten eines religiösen Begriffs in der Neuzeit,Göttingen 2007,S. 233–258.



wurde nicht nur der Sinn der Geschichte als solche, sondern der
Interpretationsrahmenderselben überhaupt explizit allein auf die übernatürliche

Wahrheitsebene bezogen und auf die Vorsehung und Verherrlichung

Gottes hin geordnet36. Der übernatürliche Wahrheitsbegriff
schloss göttliche Vorsehung und teleologische Perspektive unmittelbar
mit ein. So auch im Staatslexikon von 1927: «Denn es [das Göttlich-
Absolute, FM] ragt in jeder absolut verpflichtenden Norm als heischender
Wille und in jedem übergeschichtlichen Sinngehalt als ewige Gültigkeit
in sie hinein. So steht es als letzte Wirklichkeit schöpferisch und leitend
über und in der Geschichte.»37Dieser dogmatisch-übernatürliche
Wahrheitsdiskurs

43

war in sich statisch und ahistorisch38.
Ebenfalls statisch und in der Tendenz ahistorisch war die zweite

Schicht von Wahrheitsdiskursen, welche die kirchliche, aber auch die
gesellschaftliche und damit auch die nationale Ebene betraf. Auf die
übernatürliche Ebene bezogen wurdedieKirche als unveränderlich und
damit ausserhalb der Geschichte dargestellt. Zugleich wurden die
Ebenen miteinander verschränkt, indem die weltliche auf die göttliche,
die historische auf die übernatürliche Ebene bezogen dargestellt
wurden. Bezüglich der zweiten könnte von einer Wahrheitsebene der
Deutung und Legitimierung gesprochen werden. Ein Unterschied zum
ersten, absoluten Wahrheitsdiskurs liegt darin, dass im Sinne des
teleologischen Konstruktionsmechanismus der zweiten Wahrheitsebene ein
Fortschrittsdiskurs eingeschrieben und damit eine Dynamisierung der
potentiellen Ahistorizität geschaffen wurde.

Der dritte Wahrheitsbegriff betraf die Ebene der Methoden. Er
bestimmte die Konzeption jener Begriffe, die die Kirchengeschichte
systematisierten, besonders der Kritik und der Objektivität. So war in
den katholischen Diskursen der Selbstbeschreibung der Geschichtsschreibung

mehr oder weniger explizit ein mehrfacher Begriff
sogenannt «objektiver Wahrheit» zu finden,welcher sich auf die verschiedenen

Ebenen der Wahrheitsdiskurse bezog. Explizit kommt dies bei
Georg Hüffer zumAusdruck,der «die objective Wahrheit der göttlichen
Lehre» als den «einzig objectiven Massstab der geschichtlichen Wahr-

36 Meinrad Bader, Lehrbuch der Kirchengeschichte zum Gebrauche in Schulen und zum
Selbstunterricht, Innsbruck 1904,S. 1–3.

37 Steinbüchel,Art.«Geschichtsphilosophie» S. 597 [wie Anm. 19].
38 Für einen vergleichbaren Mechanismus in protestantischen antihistoristischen Positio¬

nen des frühen 20. Jahrhunderts siehe: Friedrich Wilhelm Graf, «Die ‘antihistoristische
Revolution’ inder protestantischen Theologie der zwanziger Jahre» in:Jan Rohls, Gun-

ther Wenz Hg.), Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche Theologie und kirchliche
Lehre. Festschrift zum 60. Geburtstag von Wolfhart Pannenberg, Göttingen 1988,
S. 377–405.



heit» bezeichnete39. Auch der Unparteilichkeitsbegriff war unmittelbar
auf die höchste Ebene des Wahrheitsdiskurses hin ausgerichtet. Allein
die katholische Sicht ermögliche, so dieser Diskurs, eine unparteiliche
Beurteilung der christlichen Geschichte40.

44

Die dreiWahrheitsebenen standen einandernicht entgegen,sondern
überlagerten sich, wobei die objektiv-historische Wahrheit des
Wissenschaftlichkeitsdiskurses durch die religiöse bestimmt wurde. Objektivität

wurde aus der Heilsgeschichte heraus definiert41. So wurde die
Quellenbasiertheit der Geschichtsschreibung als methodologischer
Wahrheitsdiskurs in die katholische Geschichtstheorie beziehungsweise
die Theorie der Kirchengeschichte integriert.

Die drei Wahrheitsebenen spiegelten und produzierten Mechanismen

der Historisierung und der Sakralisierung42.Sakralisierung der
Geschichte – durch religiöse Semantik und transzendentalen Bezug – und
Historisierung des Sakralen waren verschränkte Mechanismen. Der
heilsgeschichtlich-offenbarungszentrierte Wahrheitsbegriff begründete
die universalgeschichtliche Ausrichtung, die der Kirchengeschichte
zugrunde gelegt wurde. Der Universalismusbegriff war exklusiv, insofern

er über den Wahrheitsbegriff einzig der katholischen Kirche zu-
geschrieben wurde43. Die kirchengeschichtliche Konzeption der exklusiven

Universalität deckte sich mit der ultramontanen Kirchenkonzeption.

Zugleich handelte es sich um eine temporale Universalität, indem
die Geschichte der Kirche als Ausdruck und Beweis für deren Katholizität

und als Gewähr für deren Ewigkeit beigezogen wurde. Der
heilsgeschichtliche Metadiskurs bestimmte die auf die Lebenden und Toten
ausgedehnte temporale Universalität.

39 Hüffer, «Zur Orientierung» S. 16 [wieAnm.20].
40 Siehe etwa:Hergenröther, Handbuch derallgemeinen Kirchengeschichte, Bd. 2, S. 9 [wie

Anm. 14]; Marx, Lehrbuch der Kirchengeschichte, S. 14 [wieAnm.14].
41 Siehe Alzog, Handbuch der Universal-Kirchengeschichte, S. 4; Kraus, Lehrbuch der

Kirchengeschichte für Studierende, 18964, S. 3; Hergenröther,Handbuchder allgemeinen
Kirchengeschichte, Bd. 2, S.5–6 [alle wieAnm.14].

42 Zu Sakralisierungsmechanismen siehe auch: Hartmut Lehmann, «Die Säkularisierung
der Religion und die Sakralisierung der Nation im 20. Jahrhundert: Varianten einer
komplementären Relation» in:Christian Maner,Martin SchulzeWessel Hg.),Religion
im Nationalstaat zwischen den Weltkriegen 1918–1939, Stuttgart 2002, S. 13–27; Aleida
Assmann, Arbeit am nationalen Gedächtnis. Eine kurze Geschichte der deutschen
Bildungsidee, Frankfurt a.M. 1993.

43 Siehe explizit: Hergenröther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte, Bd. 1, S. 9;
Stiefelhagen,Kirchengeschichte in Lebensbildern, S. 14 [wieAnm.14].



7. Kultur als Religion

Der Kirchengeschichtsbegriff,welcher in der zweiten Hälfte des 19. und
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Lexika und Handbüchern
formuliert und kanonisiert wurde, schloss den Kulturbegriff mit ein.
Religion wurde nicht als Kultur betrachtet, sondern vielmehr Kultur
über den Religionsbegriff beziehungsweise das religiöse Deutungsfeld
definiert und als Ausdruck von Religion beschrieben. Im Eintrag «
Geschichte» der Realencyclopädie wurde der Kulturbegriff insofern ins
Übernatürliche gehoben und vom Diesseits-Jenseits-Bezug bestimmt,
als die fortschreitende «Cultur des Menschengeschlechts» d.h. die
Erziehung desselben zum «Wahrenund Guten» alsgrundlegendesZiel der
Kirchengeschichtebeziehungsweise derGeschichte bezeichnet wurde44.
Hier wurde der Kulturbegriff mit dem pragmatischen Ziel der
Geschichtsschreibung verbunden. Auch die Zeitschrift Archiv für
schweizerische Reformations-Geschichte begründete den kulturgeschichtlichen

Bezug der Kirchengeschichte mit dem übernatürlich-religiösen
Bezug: Für die Kirchengeschichte sei die Kulturgeschichte bedeutend,
«denn diese lebt ja im Grunde nicht in den die Basis der profanen
Geschichte bildenden äussern Umständen, als vielmehr im Reiche der
Ideen und des Herzens»45. Über den religiösen Bezug wurde die
Bedeutung der Kulturgeschichte für die Kirchengeschichte begründet.
ReflexiveBedeutung als eigenständiger Begriff in den Lexika erhielt der
Kulturbegriff erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts, wobei die zentrale
Stelle von Kultur – das «Staatslexikon» von 1929 bezeichnete den
Kulturbegriff als «umfassendsten historischen Wertbegriff»46 – in ihrer
Verbindung mit Religion zumAusdruck gebracht und die entsprechende
Unterordnung unter den Religionsbegriff explizit formuliert wurde.

In der konkretenVerortung deckte sich der Kulturbegriff der
katholischen Geschichtsschreibung mit jener «innersten» Ebene der
Kirchengeschichte,welche in den selbstreflexiven Diskursen aufgeführtwurde47.

44 Art. «Geschichte» in:Realencyclopädie, Bd. 4.
45 «Vorwort» in: Archiv für die schweizerische Reformations-Geschichte, 4, 1876. Siehe in

der Schweiz auch etwa: Joseph Hürbin,Handbuchder Schweizer Geschichte, Bd.1, Stans
1900–1908,S.VIII;«Vorwort» in: Der Geschichtsfreund, 1, 1843, S. X–XI.

46 Zum Kulturbegriff: Franz Keller, Art.«Kultur» in: Staatslexikon, 1929, S.665–672. Zum
Geschichtsbegriff: Richard von Kralik, Raimund Friedrich Kaindl, Ernst Laslowski,
Art. «Geschichte, Geschichtswissenschaft» in: Staatslexikon, 1927, S. 574–589. Schon
1911 stand im Staatslexikon der Kulturbegriff in unmittelbarer Verbindung zum
Religionsbegriff, blieb jedoch auf einer verdinglichteren Ebene imKomplexvonSittlichkeit,

45

Moral und Kunst. Joseph Pohle, Art.«Kultur» in: Staatslexikon, 1911, S.538–562.
47 Siehe für die Schweiz: Albert Büchi, Die Aufgabe der Katholiken auf dem Gebiete der

Geschichtsschreibung in der Schweiz. Vortrag, gehalten in der historischen Sektion des
schweizerischen Katholikentages in Luzern, Separatabdruck aus «Neue Zürcher Nach-



Schaut man auf die kirchen)geschichtliche Produktion selbst, so wurde
in Bezug auf die Ebene der Kultur Reproduktion durch Abdruck zu
einem zentralen Mechanismus: Kirchengeschichte als Kulturgeschichte
war Inszenierung und Präsentmachung von katholischer Kultur als
Ausdruck

46

von Religion48. Die meisten Beiträge in schweizerischen
katholischen historischen Zeitschriften erschienen zu Wallfahrten, Riten,
Bräuchen und Heiligen, wobei es zumeist darum ging, in akribischen
Schilderungen Belege für deren Existenz zu liefern, wodurch eine Art
Kleinstarchive entstanden49. Interessanterweise wurde gerade in
solchen Artikeln in erster Linie die Überprüfung des «historischen
Gehaltes» ins Zentrum gestellt50. Hagiographie und Historisierung gingen
miteinander einher. Der Diskurs der Hagiographie wurde historisiert,
indem mit Quellenrecherchen und -reproduktion der Nachweis der
historischen Wirklichkeit geliefert werden sollte. Methodendiskurse
wurden gerade in diesem Zusammenhang alszentraleMechanismen der
Legitimierung verwendet. So war auch auf dieser inneren
kulturgeschichtlichen Ebene der Faktor der Quellenbasiertheit wichtig und
zeigte sich die Überschichtung verschiedener Wahrheitsdiskurse,
insofern als der auf die höhereWahrheitsebene gerichtete Bezug vorhanden

war. Über den Nachweis der Echtheit und die Datierung von Riten
und Bräuchen wurde eine Gemeinschaft der Lebenden und Toten
geschaffen.

richten» Nr. 8, 9 und 11, 1905; Oskar Vasella, «Von der Bedeutung der katholischen
Geschichtsschreibung» in: Academia Friburgensis. Hochschul-Nachrichten, 7, 1948/49,
S. 7–8.

48 Zum Konzeptder Präsentmachung siehe: Eelco Runia,«‘Forget about It’: ‘Parallel
Processing’ in the Srebrenica Report» in: History and Theory, 43, 2004, S. 295–320. Zu
ähnlichen Mechanismen in Ritualen: Hans-Georg Soeffner, «Protosoziologische
Überlegungen zur Soziologie des Symbols und des Rituals» in: Rudolf Schlögl, Bernhard
Giesen, JürgenOsterhammel Hg.),DieWirklichkeitderSymbole.Grundlagen der
Kommunikation in historischen und gegenwärtigen Gesellschaften, Konstanz 2004,S. 41–72.

49 Siehe etwa die Beiträge von Eduard Wymann zu Karl Borromäus: Eduard Wymann,
«Karl Borromeo und Peter Canisius über den seligen Nikolaus von Flüe» in:Zeitschrift
für Schweizerische Kirchengeschichte, 11, 1917, S. 55–60; ders., «Zeugnisse über den
Besuch des hl.Karl am Grabe des sel.Nikolaus von Flüe» in:Der Geschichtsfreund, 71,
1916,S.139–232; ders., «Der hl.Karl Borromeo als Protektorder katholischen Schweiz»
in: Schweizerische Rundschau, 11, 1911–12, S. 161–166; ders., «Spuren Karl Borromeo’s
in Uri» in: Schweizerische Rundschau, 6, 1905–06, S. 346–353.

50 Siehe etwa:Odilo Ringholz,«Das Urbar undRechenbuch derAbteiEinsiedeln aus dem
XIV. Jahrhundert. Mit Urkunden-Regesten und einem Namen- und Sachen-Verzeichnis

» in: Der Geschichtsfreund,47, 1892,S. 1–115; Franz Josef Schiffmann, «Wie sind die
sechs undatierten, Baar betreffenden Kappeler-Urkunden zu datieren? Ein Versuch»
in:Der Geschichtsfreund, 44, 1889,S.79–92;AlbertBüchi, «Kanonisationsdekret betreffend

den sel. Bruder Klaus» in:Zeitschrift fürSchweizerische Kirchengeschichte,11,1917,
S. 61–63; Odilo Ringholz, «Die Verehrung des seligen Bruders Nikolaus von Flüe im
Stifte Einsiedeln» in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 11, 1917, S. 1–17.



In dem dargestellten Verhältnis von Religion und Kultur werden die
Überschneidungen von Geschichtsdiskursen und anderen Diskursen
religiöser Selbstbeschreibung besonders gut ersichtlich. Der Kulturbegriff

stellte bis weit ins 20.Jahrhundert hinein einen Parameter dar,über
welchen das Verhältnis von Religion und Gedächtnis bestimmt werden
konnte, ja welcher zur Inszenierung von Religion als Gedächtnis
verwendet wurde, während religiöses Gedächtnis zugleich die Rolle eines

47

Konstruktionsmechanismus religiöser Kultur einnahm.

8. Regionale, nationale und universale Bezugsebenen

DieDeutung des Kulturbegriffs über den Kirchen- und Religionsbegriff
ist gerade auch hinsichtlich der Perspektive auf die regionale, nationale
und universale Ebene von Interesse, die im katholischen
Kirchengeschichtsbegriff miteinander verbunden wurden. Wurde etwa in der
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte der regionale vor dem
nationalen Bezug betont, so stand bei dem Fribourger Mediävisten
Gustav Schnürer der übernationale Bezug im Vordergrund. Schnürer
stellte in seinen kulturgeschichtlichen Werken der 1930er und 1940er
Jahre einen universal gedachten, als «Weltkultur» bezeichneten
katholischen «Kulturraum» ins Zentrum, an welchem er die katholischen
Schweizer Regionen beteiligt sah51. Ein Kulturbegriff nicht mit einem
Nationsverständnis als Bezugsrahmen, sondern ein solcher mit einem
universalen und zugleich exklusiven Abendlandverständnis im Sinne
einer essentialisierten «abendländischen Kulturgemeinschaft» stand für
ihn im Zentrum. In Bezug auf den «Missionar Deutschlands» Bonifatius,

der in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts von der katholischen
Geschichtsschreibung nationalisiert wurde,verband Schnürer bereits in
seinem Werk von 1932 die nationale und abendländische Ebene52, ein
Diskurs, der in Deutschland nach dem Zweiten Weltkrieg prägend
wurde53. Schnürers Geschichtskonzeption war geprägt von der
Verknüpfung von Religion und Kultur, womit er letztlich keinen anderen

51 Siehe Gustav Schnürer, Katholische Kirche und Kultur in der Barockzeit, Paderborn
1937; ders., Die Anfänge der abendländischen Völkergemeinschaft, Freiburg i.Br. 1932;
ders.,Katholische Kirche und Kultur im18. Jahrhundert, Paderborn 1941;ders.,«Die
Benediktiner unddieAnfängeder abendländischenKultur» in:Schweizerische Rundschau,
2, 1901–1902, S. 327–348.

52 Schnürer, Die Anfänge der abendländischen Völkergemeinschaft, S. 201–202 [wie
Anm.51]. Siehe auch:ders., «Die Benediktiner» bes.S. 329 [wieAnm.51].

53 Siehe Siegfried Weichlein, «Religion und Nation:Bonifatius als politischer Heiliger im
19. und 20. Jahrhundert» in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und
Kulturgeschichte, 100, 2006, S. 45–58.



Kulturbegriff vertrat, als er in den Lexika und historischen Zeitschriften
zum Ausdruck kam54. Im Vergleich zu diesem war er jedoch reflektierter

48

im Sinne eines zur geschichtstheoretischen Selbstbeschreibung
verwendeten Kulturbegriffes55.

9. Umdeutung zu einem differenzierenden Verhältnis
von Religion und Geschichte

Seit den 1930er Jahren zeigten sich in der Verhältnisbestimmung von
Religion und GeschichteTransformationen,allerdings noch nicht in den
dominanten Diskursen. Das Verhältnis der Kirchengeschichte zur Uni-versal-

beziehungsweise «Weltgeschichte» wurde im Lexikon für Theologie

und Kirche in den 1930er Jahren neu als ein doppeltes dargestellt,
indem die Kirchengeschichtsschreibung zum einen als theologische
Disziplin bezeichnet wurde, während zum anderen dieVerankerung in den
«Grundsätzen geschichtlicher Forschung» hervorgehoben und die
Kirchengeschichte alsTeil der Weltgeschichte, die aber letztlich die «christliche

Ära» derselben «übernommen» habe, bezeichnet wurde56. Dieser
doppelte Diskurs der Selbstbeschreibung war Ausdruck davon, dass die
Definition des Verhältnisses zur allgemeinen Geschichtsschreibung in
den 1930er Jahren weniger selbstverständlich geschah als in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts und um die Jahrhundertwende, oder
zumindest fixiert werden musste. Die doppelte Identität und die damit
verbundene heilsgeschichtlich-teleologische Begründung in Bezug auf
die theologische Ebene wurden jedoch, und dies ist für die Definition
des Verhältnisses von Religion und Geschichte entscheidend, weiterhin
nicht in Opposition gesehen.

Die heilsgeschichtliche Ebene blieb bis in die 1960er Jahre im
geschichtstheoretischen Diskurs die zentrale Hintergrundfolie, ohne
allerdings in den katholischen Lexika mit eigenen Einträgen vorhanden zu
sein. Zu einem selbstreflexiven Konzept wurde der Begriff der
Heilsgeschichte in den kirchlichen und katholischen Lexika jedoch erstmals

54 Zu Schnürers Auseinandersetzung mit Karl Lamprechts Kulturgeschichte siehe: Gustav
Schnürer, «Lamprechts Deutsche Geschichte» in: Historisches Jahrbuch, 17, 1897,
S. 88–116.Zu verschiedenen Konzeptionen von Kulturgeschichte zu Beginn des 20.
Jahrhunderts: Hans Schleier,«Kulturgeschichte im19. Jahrhundert: Oppositionswissenschaft,
Modernisierungsgeschichte, Geistesgeschichte, spezialisierte Sammlungsbewegung» in:
Küttler,Rüsen, Schulin Hg.), Geschichtsdiskurs, Bd. 3, S.424–446 [wie Anm.2].

55 Siehe besonders:Gustav Schnürer, «Die Stellung des Mittelalters in der Kulturentwicklung
» in: Schweizerische Rundschau, 5, 1904–1905, S. 259–282.

56 Bigelmair,Art.«Kirchengeschichte» in:Lexikon fürTheologie und Kirche, Freiburg i.Br.
1933,S. 999–1003.



im «Staatslexikon» von 196057. Der Dualismus von Heils- und
Weltgeschichte wurde nun durch die Definition einer Mitteposition aufgehoben,

indem Hubert Jedin in Anlehnung an Oskar Köhler die
Kirchengeschichte als «Mittleres zwischenWeltgeschichte und Heilsgeschichte»
bezeichnet58. Noch immer explizit enthielt diese Konzeption zwei
Wahrheitsdiskurse in sich, welche sich auch für Jedin weiterhin überlagerten
und nicht ausschlossen59. Die Mitteposition war jedoch nicht identisch
mit jener Position, die im 19. und in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

bestimmend war. Das identitäre Verhältnis einer Überlagerung
von Welt- und Heilsgeschichte wurde in ein differenzierendes, wenn
auch weiterhin nicht eine Opposition konstruierendes Verhältnis
umgedeutet.

Auch in Bezug auf Religion und Kultur in der Geschichte transformierten

sich die Verhältnisbestimmungen seit den 1960er Jahren. 1960
schloss derAutor des Lexikons für Theologie und Kirche denBegriff der
Religion im Kulturbegriff «im umfassenden Sinn» ein. Nur wenn der
Kulturbegriff auf den innerweltlichen Bereich beschränkt werde, stehe
er der Religion gegenüber. Insofern wurde auch hier noch die Parallelität

und Identität von Religion und Kultur von dem transzendenten
Bezug des Kulturbegriffs abhängig gemacht60. Zugleich zeigte sich
jedoch eine Änderung in der Argumentationsgrundlage, insofern als von
einer potentiellen Spannung zwischen Religion und Kultur ausgegangen
wurde.

10. Von Kultur als Religion zu Religion als Kultur

Eigentliche Debatten über den Kirchengeschichtsbegriff brachen
jedoch erst in den 1970er Jahren auf61. Dies geschah kulturgeschichtlich
betrachtet verschränkt mit einer zunehmenden Beschäftigung mit Religion

durch eine sozialgeschichtlich ausgerichtete Geschichtsschreibung

57 Eduard Stakemeier,«Heilsgeschichte» in:Lexikon fürTheologie und Kirche,Bd.5, Frei¬
burg

49

i.Br. 21960, S. 148–157, bes. S. 156.
58 Hubert Jedin, Art. «Kirchengeschichte» in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 6,

Freiburg i.Br. 21961, S. 209–218, hier S.210. Siehe Oskar Köhler, «Der Gegenstand der
Kirchengeschichte» in: Historisches Jahrbuch, 77, 1958, S. 254–269.

59 Jedin,Art. «Kirchengeschichte» S. 217 [wie Anm. 58].
60 Richard Hauser, «Kultur» in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 6, Freiburg i.Br.

21961, S. 670–672, bes. S.670.
61 Siehe besonders: Victor Conzemius, «Kirchengeschichte als ‘nichttheologische’ Diszi¬

plin. Thesen zu einerwissenschaftstheoretischen Standortbestimmung» in: Theologische
Quartalschrift, 155, 1975, S. 187–197. Siehe dazu: Manfred Weitlauff, Art. «
Kirchengeschichte» in: Alf Christophersen, Stefan Jordan Hg.), Lexikon Theologie. Hundert
Grundbegriffe, Stuttgart 2004, S. 179–183.



und mit dem Auseinanderbrechen der Überlagerung von katholischer
Kommunikations- und Wissensgemeinschaft, welche die katholische
Perspektive auf Geschichte und Geschichtsschreibung in den
vorausgegangenen

50

Jahrzehnten bestimmt hatte.
Die Verschiebung zwischen den 1970er Jahren und der Jahrhundertwende

von 2000 in Bezug auf das Verhältnis von Religion und Kultur
und damit von Religion und Geschichte,wie sie in der Beschäftigung mit
dem Katholizismus festzustellen ist, lässt sich als zweifacher Shift
beschreiben: Religion wurde zunächst in Kultur transformiert, bevor der
Kulturbegriff auf die Ebene der Beobachtung höherer Ordnung
transferiert und reflektiert wurde. Dies kann als doppelte methodologische
Verschiebung beschrieben werden: Erstens als Verschiebung vom Kir-chen-

als Institutions-hin zum Religions-als Kulturbegriffund damit hin
zu mentalitäts- und kulturgeschichtlichen Ansätzen, als Verschiebung
der Beobachtungsperspektive von einem von der Religion bestimmten
Blick auf die Geschichte auf einen solchen, der Religion als Kultur
betrachtet. Zweitens setzte im Sinne einer methodologischen
Perspektivenverschiebung, welche als reflexive Verschiebung bezeichnet werden
kann, eine Beobachtung von Kommunikation über Kommunikation
ein62. Beide Transformationen lassen sich in Bezug auf das Verhältnis
von Religion und Geschichte als Verschiebung hin zu einer Beobachtung

höherer Ordnung deuten63: Die Beobachtungsperspektive wechselte

zunächst von der Beschreibung von Kultur als Ausdruck von Religion

zur Beobachtung von Religion als Kultur64. Dabei wurde diese
Transformation erst mit der Zeit von der religionsgeschichtlichen
Forschung selbst reflektiert und entsprechende Masternarrative der
ersten Verschiebung dekonstruiert.

Konsequenz der ersten Perspektivenverschiebung war der Transfer
des Untersuchungsgegenstandes von Kirche auf Religion. Es handelt

62 Siehe zur Beobachtung der entsprechenden Transformationen: Siegfried Weichlein,
«Religionund Kultur» in:Schweizerische Zeitschrift für Religions-und Kulturgeschichte,
99, 2005, S. 371–384; Friedrich Wilhelm Graf, Die Wiederkehr der Götter. Religion in der
modernen Kultur, München 22004.

63 Zur Beobachtung der Beobachtung siehe aus soziologischer Perspektive: Niklas
Luhmann, «Dekonstruktionals Beobachtung zweiter Ordnung» in:Henk de Berg,Matthias
Prangel Hg.), Differenzen. Systemtheorie zwischen Dekonstruktion und Konstruktivismus,

Tübingen/Basel 1995, S.9–35;Armin Nassehi, «Die Differenz der Kommunikation
und die Kommunikation der Differenz. Über die kommunikationstheoretischen

Grundlagen von Luhmanns Gesellschaftstheorie» in: Uwe Schimank, Hans-Joachim
Giegel Hg.), Beobachter der Moderne. Beiträge zu Niklas Luhmanns «Die Gesellschaft
der Gesellschaft» Frankfurt a.M. 2003, S. 21–41.

64 Ausdruck dieses Wandels ist in der Schweiz etwa die Namensänderung der Zeitschrift
für Schweizerische Kirchengeschichte in Schweizerische Zeitschrift für Religions- und
Kulturgeschichte.



sich dabei um eine sozial-, politik- und mentalitätsgeschichtliche
Verschiebung mit weit reichenden Auswirkungen für den Ort von Religion
in der Geschichte. Die Transformation von der kirchengeschichtlichen
Binnenperspektive von Kultur in der Religion auf die Perspektive von
Religion als Kultur wurde wesentlich vom soziologischen und von der
Sozialgeschichte aufgegriffenen Paradigma der funktionalen
Ausdifferenzierung der Gesellschaft gestützt, gemäss welchem Religion in
modernen Gesellschaften ein Teilsystem unter anderen darstellt. Religion

wurde zu einem Teil der modernisierungsgeschichtlichen
Meistererzählung65, wie sie den sozialgeschichtlichen Ansätzen der europäischen

und nordamerikanischen Forschung seit den 1960er Jahren
zugrunde lag, und später mit der neuen Lektüre von Religion als Kultur
verbunden.An dieses Paradigma geknüpft waren Säkularisierungs- und
Konfessionalisierungsnarrative – in unterschiedlichen Ausformungen,
sei es linear als Narrativ des Fortschritts beziehungsweise des religiösen
Niedergangs oder eher zyklisch gedacht – ebenso wie Narrative, die auf
nach innen gerichtete religiöse Identitätskonstruktion fokussierten66.

Zum zentralen Konzept für die theoretische Erfassung der
Geschichte des Katholizismus in der Schweiz, Deutschland, den Niederlanden

und anderen Ländern im 19. und 20.Jahrhundert wurde jenes des

Milieus,der Subgesellschaft oder der Säule. Dabei sind Fragestellungen,
die Ansätze und Methoden sozial- und politikgeschichtlicher sowie
mentalitäts- und ideengeschichtlicher Provenienz verbinden, dem
Grundkonzept der Subgesellschaft inhärent67. Dies umso mehr, als das
Konzept die Ebene kultureller Codes, Verhaltensweisen und Diskurse

65 Früh:UrsAltermatt,Katholizismus und Moderne. Zur Sozial-und Mentalitätsgeschichte
der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Einsiedeln 11989, Zürich 21991;
Wolfgang Schieder Hg.), Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1993;
Karl Gabriel, Franz-Xaver Kaufmann Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus, Mainz
1980.

66 ZurAnalyse des Säkularisierungsparadigmas siehe: Hartmut Lehmann, Säkularisierung.
Der europäische Sonderweg in Sachen Religion, Göttingen 2004; Graf, Die Wiederkehr
derGötter,bes.S. 69–101 [wieAnm.62];MarkEdward Ruff,«ThePostmodern Challenge
to the Secularization thesis: a CriticalAssessment» in:Schweizerische Zeitschrift für Re-ligions-

und Kulturgeschichte, 99, 2005, S. 385–401; José Casanova, «Beyond European
and American Exceptionalisms: towards a Global Perspective» in: Grace Davie, Paul
Heelas, Linda Woodhead Hg.), Predicting Religion. Christian, Secular and Alternative
Futures, Aldershot 2003, S. 17–29. Zur Konfessionalisierungsdebatte: Olaf Blaschke,
«Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?» in: Geschichte und
Gesellschaft, 26,2000, S.38–75; Martin Friedrich, «Das 19. Jahrhundert als ‘zweites
konfessionelles Zeitalter’? Anmerkungen aus evangelisch-theologischer Sicht» in: Olaf
Blaschke Hg.), Konfessionen im Konflikt, Göttingen 2002, S. 95–112; Martin Schulze
Wessel, «Das 19. Jahrhundert als ‘Zweites Konfessionelles Zeitalter’? Thesen zur
Religionsgeschichte der böhmischenLänder in europäischerHinsicht» in:Zeitschrift für Ost-mitteleuropa-

51

Forschung,50, 2001,S. 514–530.
67 Siehe die Forschungsüberblicke in Anmerkung 6.



mit jener struktureller Organisation in Netzwerken und Vereinen
verbindet.

52

Die Milieutheorien entsprangen modernisierungstheoretischen
Perspektiven – mit der Konzeption des katholischen Antimodernismus
als wichtigem Erklärungsansatz –, wurden jedoch in der jüngsten Zeit
mit diese kritisch hinterfragenden Problemstellungen, welche der
tendenziell linearen und teleologischen Narration bewusst entgegengesetzt
wurden, weiterentwickelt.

11. Reflektierte kulturgeschichtliche Beobachtungsperspektive

Das Verhältnis von Religion und Moderne, das in der ersten religionsund

kulturgeschichtlichen Perspektivenverschiebung modernisierungstheoretisch

bestimmt wurde, wurde von der internationalen
Katholizismusforschung zunehmend relativiert und pluralisiert. Ambivalenzen
und Transformationen wurden betont, die sich in der graduellen
Wegbewegung vom Diskurs des katholischen Antimodernismus vom Diktum

des «Antimodernismus mit modernen Mitteln» über jenes von der
«AmbivalenzvonKatholizismus und Moderne» hin zuPerspektiven der
«religiösen Modernisierung» zeigen68.

Nicht zuletzt vor diesem Hintergrund wurde in den letzten Jahren
Religion– und dies istAusdruck der zweitenVerschiebung – zunehmend
als «Sinnstiftungskultur»69 betrachtet, verschoben sich die Fragestellungen

auf die Pluralität von Sinnstiftungsangeboten, die Vielschichtigkeit
von Identitätsbildung, Selbst- und Fremdbeschreibungen, Integration
und Differenz und deren gesellschaftliche und politische Umsetzung,
kurz: auf die Beobachtung von religiösen Gesellschaftsbeschreibungen.
Auf den Wandel «religiöser Deutungskulturen» und religiöser Seman-

68 Zum «Antimodernismus mit modernen Mitteln»: Altermatt, Katholizismus und
Moderne [wieAnm.65]; Danièle Hervieu-Léger, «Religion and Modernity in theFrench
Context: For a New Approach to Secularization» in: Sociological Analysis, 51, 1, 1990,
S. 15–25.Zu einem «ambivalentenVerhältnis»:Bill McSweeney, Roman Catholicism.The
Search for Relevance, Oxford 1980; Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und
Postmoderne, Freiburg i.Br. / Basel 41994; Urs Altermatt, «Ambivalences of Catholic
Modernisation» in: Judith Frishman,Willemien Otten, Gerard Rouwhorst Hg.),
Religious Identity and the Problem of Historical Foundation.The Foundational Character of
Authoritative Texts and Traditions in the History of Christianity, Leiden 2004, S. 49–75.
Zur «religiösen Modernisierung» und anderen Konzepten der Überlagerung: Staf
Hellemans, «Die Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten
Moderne aus der Sicht des religiösen Modernisierungsparadigmas» in: Schweizerische
Zeitschrift fürReligions- und Kulturgeschichte, 99,2005, S.11–35; ders.,«How Modern is
Religion in Modernity?» in: Frishman, Otten, Rouwhorst Hg.), Religious Identity and
the Problem of Historical Foundation, S. 76–94.

69 MichaelGeyer,«Religion undNation– Eine unbewältigte Geschichte.Eineeinführende
Betrachtung» in: Geyer, Lehmann Hg.), Religion und Nation, S. 12–32, hier S. 20 [wie
Anm. 4].



tik, von Konzepten wie «Religion» und «Frömmigkeit» aber auch von
politischen und sozialen Ordnungsbegriffen verweist etwa Friedrich
Wilhelm Graf70. Hier hakt denn auch ein nicht substantialistischer
Gebrauch des Konzeptes der Moderne ein, gemäss welchem die Moderne
Ausdruck gesteigerter Reflexivität ist71 und das somit seinerseits zum
kulturtheoretischen Begriff werden kann. Semantiken eröffnen den
Blick auf die kollektive Selbstdarstellung und Inszenierung, auf Fragen
von Konfigurationen, Konstruktionsmechanismen und Transformationen

religiöser Kultur und der Präsenz von Religion in der Öffentlichkeit72.

In diesem Zusammenhang sindTransfers von Bedeutungen sowie
Umdeutungen und Umschreibungen von Interesse, die Indikatoren für
Veränderungen im Aggregatszustand religiöser Vergemeinschaftung
sein können. Die genannten Felder sind Ausdruck von Positionen der
Beobachtung zweiter Ordnung in einem selbstreflexiven Sinn, durch
welche Paradigmen,diedieerstePerspektivenverschiebungkonstituiert
hatten, dekonstruiert werden. Der Blick auf komplexe Interrelationen,
Semantiken und Konstruktionsmechanismen ist insofern Ausdruck der
zweiten religionsgeschichtlichen Verschiebung, als es hierbei um die
Verlagerung von der Ebene der Geschichte der Phänomene auf jene der
Geschichte ihrer Deutungen geht73.

12. Für eine Position der Beobachtung von Beobachtungen

Was kann der religions- und historiographiegeschichtliche Blick auf
selbstreflexive Diskurse der katholischen Wissensgemeinschaft zur
Geschichtsschreibung und auf deren Transformationen zu einer Neukonzeption

nationaler Geschichtsschreibung in der Schweiz beitragen? Ein

53

paar methodologische und konzeptionelle Ideen zum Schluss:
Der historiographiegeschichtliche Blick im Allgemeinen und der

synchrone und diachrone Blick auf Diskurse der geschichtsphilosophischen,

-methodologischen und -theoretischen Selbstreflexion im Besonderen

schärfen – wie jede wissenschaftsgeschichtliche Perspektive – den

70 Graf, Die Wiederkehr der Götter, S. 95 [wie Anm. 62]. Mit begriffsgeschichtlichem
Ansatz siehe auch: Lucian Hölscher Hg.),Baupläne der sichtbaren Kirche.Sprachliche
Konzepte religiöser Vergemeinschaftung in Europa, Göttingen 2007.

71 Zueinem reflexivenBegriff derModerne siehe: Ulrich Beck,Wolfgang Bonß, Christoph
Lau, «Theorie reflexiver Modernisierung – Fragestellungen, Hypothesen, Forschungsprogramme

» in:Wolfgang Bonß, Ulrich Beck Hg.),Die Modernisierung der Moderne,
Frankfurt a.M. 2001, S. 11–59.

72 Siehe etwa: José Casanova,Public religions in the modernWorld, Chicago 1994.
73 Zu dieser Differenzierung siehe: Weichlein, «Religion und Kultur» S. 372–375 [wie

Anm.62].



Tiefenblick auf die eigene Disziplin. So lassen sich eine Reihe von
Paradigmen

54

der Nationalgeschichtsschreibung beziehungsweise der nationalen

Historiographiegeschichtsschreibung dekonstruieren und auf
deren Basis die eigene nationalgeschichtliche Perspektive reflektieren.
Kritisch hinterfragt wird jenes Masternarrativ national-liberaler
Geschichtsschreibung, welches das Narrativ einer sogenannt professionalisierten

mit jenem einer objektiv-quellenbasierten, als methodisch
«modern» bezeichneten Geschichtsschreibung verbindet und tendenziell

die katholische Geschichtsschreibung als nicht «modern» von diesem

Prozess ausschliesst. Ebenso dekonstruiert werden können
Konzepte mehr oder weniger homogener Paradigmen der Geschichtsschreibung

und von deren Abfolge; Konzepte, die differierende synchrone
Narrative und geschichtstheoretische Diskurse zu wenig einschliessen.

Die Analyse der katholischen – und damit bewusst nicht der im jungen

schweizerischen Bundesstaatdominierendennational-liberalenund
protestantisch geprägten – Geschichtsschreibung und von deren
selbstreflexiver Positionierung öffnet den Blick auf differierende synchrone
Metanarrative um Wissenschaftlichkeit,Objektivität und Mechanismen
der Kanonisierung von Geschichtsschreibung. Diese Perspektivenverschiebung

von dominierenden Wissensgemeinschaften hin zu solchen,
die als marginaleroderweniger «modern» gedachtwerden, verstärkt die
Dekonstruktion festgefahrener Paradigmen. Dabei handelt es sich um
eine Zugangsweise über Diskurse einer Minderheit, von den Rändern
zum vermeintlichen) Zentrum hin, welche auf andere Bereiche der
nationalen Geschichte der plurikonfessionellen, mehrsprachigen
Schweiz transferiert werden kann.

Der Blick auf Prozesse der Aneignung, Umdeutung und Verschränkung,

die als diskursive und semantische Interaktion bezeichnet werden
könnten, auf Möglichkeitsbedingungen74, auf Konstruktionsmechanismen

von Diskursen kann über die Historiographiegeschichte und die
Geschichte selbstreflexiver historischer Diskurse hinaus methodologisch

fruchtbar gemacht werden.Dies insofern, als es sich um die
Umsetzung einer Position der Beobachtung zweiter Ordnung handelt, wie
sie in diesem Beitrag für die Religionsgeschichtsschreibung der letzten
Jahre festgestellt worden ist. Die Position der Beobachtung der
Beobachtung bedeutet, eine neue Perspektive auf komplexe Verschränkungen

zu werfen, von der gerade auch eine nationale Geschichte profitieren

kann, indem sie nicht einfach Ergebnisse der Politik-, Sozial- oder
Alltagsgeschichte wiederholt, sondern über anders gestellte Fragen zu

74 Siehe Foucault, Die Ordnung des Diskurses, bes.S. 35 [wie Anm. 15].



differenzierten Ergebnissen kommt. Es handelt sich dabei um einen
Blicknichtso sehr auf die Geschichte der Phänomene,sondern vielmehr
auf jene ihrer Deutungen. Die nationale Historiographiegeschichte
stellt ein Feld dar, in welchem diesbezüglich noch zahlreiche
Fragestellungen

55

aufgegriffen werden könnten.
Der religions- und historiographiegeschichtliche Blick auf

selbstreflexive Diskurse hat zudem die Bedeutung einer Verschränkung
national und transnational gedachter Geschichtsschreibung aufgezeigt.
Die transnationale stellt dabei nicht eine der Nationalgeschichte
entgegenlaufende Dimension dar, sondern vielmehr eine solche, die
Diskurse und deren soziale Verortung, deren Prozesshaftigkeit,
Verschränkungen und Transformationen in einer nationalen und die nationale

überschreitenden Perspektive zugleich angeht. Vor dem Hintergrund

der Bedeutung, die in einem solchen Ansatz der Sprache
zugeschrieben wird, ist ganz besonders für die mehrsprachige Schweiz der
transnationale Blick in enger Verschränkung mit der nationalgeschichtlichen

Perspektive bedeutend. Allein schon für die präsentierten
Ausführungen zu Religion und Geschichte wäre eine Ausweitung auf den
französisch- und italienischsprachigen Raum wichtig.

Die komplexe plurikonfessionelle und mehrsprachige Situation der
Schweiz bedarf für eine reflektierte nationale Geschichtsschreibung
geradezu eines Blicks auf Aneignungen, Umdeutungen und deren
Reflexion,auf synchrone Differenzen und transnationale Bezüge.Dabei ist
über die Perspektive der Beobachtung zweiter Ordnung nicht zuletzt
auch die eigene nationale national orientierte, national bedingte) Position

des Historikers mitzureflektieren. Zu dieser zusätzlichen Reflexion
gehört, dass der Beobachter einbezieht, dass andere Beobachter anders
beschreiben, und er damit die eigene Dekonstruierbarkeit mitreflektiert.

Nicht zuletzt dies hat die vorliegende Analyse auch gezeigt: dass
geschichtstheoretische und methodologische Diskurse selbst Teil der
kommunikativen Konstruktion von Geschichte sind.


	Religion und Geschichte : Transformationen einer Verhältnisgeschichte

