
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 58 (2008)

Heft: 2

Artikel: Die drei Brüder von Oberhofen oder Wie Recht in Kundschaften und
Weistümern erzählt wird

Autor: Utz Tremp, Kathrin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-99093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-99093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen / Mélanges SZG/RSH/RSS 58, 2008, Nr. 2

Die drei Brüder von Oberhofen oder
Wie Recht in Kundschaften und Weistümern erzählt wird

Kathrin Utz Tremp

Es ist rund zwanzig Jahre her,seit ich in dieser Zeitschrift einen Aufsatz veröffentlicht

212

habe, von dem ich eigentlich nie genau wusste, warum ich ihn geschrieben
hatte1 und wie er mit meinen damaligen und späteren Erkenntnisinteressen in
Übereinstimmung zubringen war. Das Quellenstück,von dem ich ausging und das
mir, wenn ich mich richtig erinnere, mehr oder weniger zufällig in die Hände ge-
raten war,waren die Kundschaftsaussagen ineinem Prozess um das Patronatsrecht
und die Zehnten der Kirche Hilterfingen am Thunersee), die zu Beginn des
14. Jahrhunderts zwischen dem Augustinerchorherrenstift Interlaken und dem
Kollegiatstift St. Mauritius in Amsoldingen umstritten waren. Es schien mir, dass
die Aussagen ständespezifisch waren: je nachdem,obsie vonAdeligen,Geistlichen
oder Bauern stammten,und zwar nicht etwa, weil die Geistlichen sich «besser»
erinnert hätten als dieAdeligen oder Bauern, sondern weil sie Zugang zu Schriftlichkeit

schriftlichen Urkunden und Akten) hatten. Was mich an den Kundschaftsaussagen

insbesondere faszinierte, war die Art undWeise, in der hier über Vergangenheit

geredet wurde: teilweise in direkter Rede und in Geschichten, die an
Märchen erinnerten. So sollten laut der Aussage des Adeligen Walther Kenzing
einst drei Brüder die Herrschaft Oberhofen – zu welcher die Kirche Hilterfingen
gehörte – innegehabt haben, von denen der eine mit Herrschaftsgütern das Klos-
ter Interlaken gründete, der zweitemit in Oberhofen gelegenen Herrschaftsgütern
das Stift Amsoldingen ausstattete und der dritte die Herrschaft, nämlich die Burg
Oberhofen und die übrigen Besitzungen, innehielt. «Die Geschichte von den drei
Brüdern gleicht einer Herkunftssage, welche die Existenz des Klosters Interlaken
und den Besitz des Stifts Amsoldingen in Oberhofen erklärt.»2

Ich habe damals auf meinen Aufsatz recht viel schriftliche Reaktionen erhalten,

die ich zusammen mit dem Handexemplar meines Aufsatzes aufbewahrte –
und aufbewahre –, aber nicht weiter darüber nachgedacht; es blieb beim Faszino-

1 Kathrin Tremp-Utz, «Gedächtnis und Stand. Die Zeugenaussagen im Prozess um die
Kirche von Hilterfingen um 1312)» in: Schweizerische Zs. für Geschichte 36, 1986,
S. 157–203.

2 Tremp-Utz wieAnm.1), S.167.ZweiJahrevor meinemAufsatz war in derselben
Zeitschrift erschienen Guy P. Marchal, «Das Meisterli von Emmenbrück oder: Vom Aus-
sagewert mündlicher Überlieferung. Eine Fallstudie zum Problem Wilhelm Tell» in:
Schweizerische Zs für Geschichte 34, 1984, S. 521–539, ein Artikel, der laut Simon
Teuscher wieAnm. 4), S. 195, «entscheidend dazu beitrug, dass sich die neuere Forschung
vermehrt für Kundschaftsprotokolle zu interessieren begann»

PD Dr. Kathrin Utz Tremp, Wissenschaftliche Mitarbeiterin, Staatsarchiv Freiburg,
Zeughausstrasse 17,CH-1700 Freiburg. UtzTrempK@fr.ch



sum. Ich erklärtemir meindamaliges Interesse an denKundschaftsaussagen damit,
dass ich mich einige Jahre später mit mittelalterlichen Inquisitionsprozessen und
ihrenKetzerverhören zu beschäftigen begann,Bemühungen, die schliesslich in die
Edition der Freiburger Waldenserprozesse von 1399 und 1430 mündeten3.Was ich
nicht wusste, sondern erst ganz kürzlich erfahren habe, ist, dass mein Aufsatz
damals – oder auch erst später – auf einen jungen Studenten der mittelalterlichen
Geschichte ander Universität Zürich, Simon Teuscher,einen bleibenden Eindruck
hinterlassenhatte,so dasser mittelalterlichenKundschaften undWeistümern seine
Habilitationsschrift widmete, die gerade erst im Druck erschienen ist4. Ihr Ober-
titel, «Erzähltes Recht» hat mich sofort angezogen: das war es, was mich seinerzeit

an den Kundschaftsaussagen in den Prozessen um das Patronatsrecht und
die Zehnten der Kirche Hilterfingen so fasziniert hatte: Recht, das erzählt, nicht
stipuliert wird. Da die Habilitationsschrift sich auf Quellen aus dem ganzen
Bereich des heutigen schweizerischen Mittellandes stützt, sei sie hier in Form einer
Miszelle etwas länger besprochen, als man dies für Besprechungen aus dem
Bereich der Schweizergeschichte normalerweise tun kann.

Simon Teuschers Habilitationsschrift ist Weistümern und Kundschaftsaufzeichnungen

gewidmet, die vom 13. bis zum 15. Jahrhundert im Raum des heutigen

schweizerischen Mittellandes von der Waadt über Bern bis nach Zürich
entstanden bzw. aufgenommen wurden, wobei der Autor uns letztlich die Erklärung
schuldig bleibt,warum dieseQuellen imdeutsch- und französischsprachigen Raum
sich nicht wirklich unterscheiden. Mit den Weistümern hatte sich als einer der ers-
ten JakobGrimm 1785–1863) befasst, der «diespätmittelalterlichenAufzeichnungen

zuvor ungeschriebener Rechte wie die Märchen verstand,die er sammelte,als
Äusserungsformen einer uralten deutschenVolkskultur, die in weitgehend
unveränderter Form seit den Zeiten des vorchristlichen germanischen Stammeslebens
mündlich tradiert worden» seien Teuscher, S. 16). Erst in der zweiten Hälfte des
20. Jahrhunderts kamen bei den Rechtshistorikern vermehrt Vorhalte gegen
Grimms Bild des mittelalterlichen Rechtsverständnisses auf, und das «gute alte
Recht» wurde schlicht als ein Mythos bezeichnet S. 20f.). Dagegen ist es das Ziel
von Teuschers Untersuchung, «den praktischen Umgang mit Rechten konsequent
mitanderenAspektendesgesellschaftlichen Lebens inVerbindung zu setzen» und
er sieht «die Zunahme des Schriftgebrauchs während des Spätmittelalters als
Triebkraft und Indikator des gesellschaftlichen und kulturellen Wandels» S. 24).
MittelalterlicheMündlichkeit istnuneinmalnur inderForm vonschriftlichen
Aufzeichnungen fassbar,und solche «Quellen der Mündlichkeit» sind als Erzeugnisse
einer sich verändernden Schriftkultur zu thematisieren. Es gilt abzuklären, «wann
einzelne Typen solcher Aufzeichnungen aufkamen, welche zeitgenössischen
Darstellungsbedürfnisse sie erfüllten oder wie sich ihre Gestaltung wandelte»
«DieAufzeichnungen erscheinen so nicht mehrnur alsAusdruckdavon,wie mündliche

Äusserungen ‘wirklich gewesen sind’, sondern eröffnen Zugänge zur
Untersuchung der Frage, wie sich Entwicklungen der Schriftkultur auf das Verständnis

213

der Mündlichkeit auswirkten» S.25f.).

3 Kathrin UtzTremp Hg.), Quellen zur Geschichte der Waldenser von Freiburg im Üchtland

1399–1439), Hannover 2000 Monumenta Germaniae Historica, Quellen zur
Geistesgeschichte des Mittelalters 18).

4 Simon Teuscher, Erzähltes Recht. Lokale Herrschaft, Verschriftlichung und Traditions-

bildung im Spätmittelalter, Frankfurt / New York: Campus 2007 Campus Historische
Studien 44).



214

Der von Teuscher ausgewählte Untersuchungsraum zwischen dem Genfersee
im Westen und dem Umland der Stadt Zürich im Osten S. 26) zeichnet sich im
Spätmittelalter allenthalben durch Herrschaftsintensivierung aus, die im Westen
von den Savoyern und im Osten von den werdenden Stadtstaaten Bern, Zürich
und Luzern vorangetrieben wurde. «Trotz der erfolgreichen Expansion der
Savoyer und dereidgenössischen Städte behaupteten sich bis zum Ende des 15.
Jahrhunderts zahllose kleine Herrschaften» nicht zuletzt kirchliche Institutionen wie
die Bistümer Basel und Lausanne, die Kluniazenserpriorate Romainmôtier und
Payerne,dieBenediktinerabteiEinsiedeln,aber auch weltliche Kanonikerinstitute
wie das Zürcher Grossmünster S. 28f.). Die wirtschaftliche und demografische
Krise der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts führte dazu, dass die Inhaber der
lokalen Herrschaftsrechte zwar vor Ort seltener in Erscheinung traten, aber doch
versuchten, «die Einkünfte aus ihren Rechten zu steigern, indem sie die
Ertragsorientierung der dörflichen Produktionsweise förderten» Dies wiederum führte
zu einem verstärkten Bedürfnis, «sich über geltende Rechte zu verständigen» und
zuvor ungeschriebene Rechte,sog.Gewohnheitsrecht, feststellen undaufzeichnen
zu lassen S. 33).Zudiesem Zweck wurden währenddesganzen untersuchten Zeit-
raums in praktisch allenHerrschaftenderRegionWeistümer und Kundschaftsaussagen

hergestellt und verwendet, und derAutor hat bei seinen Recherchen in den
Staatsarchiven von Turin und Lausanne sowie Bern, Aarau und Zürich bzw. in
den entsprechenden Rechtsquellen und Urkundenbüchern ein Corpus von rund
150 verschiedenen Kundschaftsverfahren mit zusammen Tausenden von
Zeugenaussagen zusammengestellt. Dagegen brauchte die Zahl der von der Weistums-
forschung imGefolgevonJakobGrimmbereitszahlreichediertenWeistümer nicht
vermehrt zu werden,wohlabermusstendie davon überliefertenVorlagen, Redaktionen

undKopien aufgearbeitet werden,welche die Editoren in der Meinung,dass
Weistümer als getreue Aufzeichnungen mündlicher Äusserungen zu verstehen
seien, nicht selten kurzerhand weggelassen hatten S. 37f.).

Im zweiten Kapitel seines Buchs befasst Teuscher sich mit den zwei Be-
fragungsformen des Kundschaftsverfahrensund der Rechtsanweisungen und zeigt
auf, dass gerade das Kundschaftsverfahren zwischen dem 13. und 15. Jahrhundert
markante Veränderungen durchlief: «Zwischen dem 13. und dem 14. Jahrhundert
lehntensich Kundschaftsverfahren vermehrt andasVorbild von Zeugenbefragungen

in Zivil- und Inquisitionsverfahren kirchlicher Gerichte an. Damit drangen in
Verfahrensformen, die zunächst stark auf die Konsensbildung angelegt waren,
zunehmend Zielsetzungen der Wahrheitsfindung ein. Eine zweite Zäsur markierte
der Anfang des 15. Jahrhunderts, als die Gerichte der einzelnen Herrschaftskomplexe

eigenständigeVerfahrensvarianten entwickelten.Diese waren verstärkt darauf

ausgerichtet,Rechtsgewohnheiten als Bestandteile von Rechtsordnungen
ausgedehnter geographischer Räume zu erfassen» S. 48). Im Laufe dieser Veränderungen

weitete sich der Kreis der Befragten von anfänglich nur Adeligen und
Geistlichen auch auf die Bauern aus S. 53ff.). Im zweiten Teil dieses zweiten
Kapitels interessiert sich der Verfasser für den Weg von der mündlichen Weisung
zum schriftlichen Weistum S.86)und stellt fest,dass anders alsdieWeistümer
vorgeben,Dinggerichte durchaus nicht regelmässigeinberufenwurdenunddass,wenn
sie einberufen wurden,«dabei nicht unbedingt die Erinnerung an schon früher
gewiesene Rechtssätze im Vordergrund stand, sondern das Bestreben, im jeweiligen
Konflikt eine Einigung zu erzielen» S. 90). «Bei Weisungen kam es offenbar
besonders darauf an,dass massgebende lokale Akteure, die von der jeweils gewiese-



nen Regelspezifisch betroffen waren,dieser zustimmten» So funktionierten
Dinggerichte nicht «demokratischer» als die besser erforschten städtischen Rats- und
Bürgerversammlungen jener Zeit S.93f.). «Das Verhältnis zwischen
Dinggerichtsversammlungen und Weistümern ist bei näherem Hinsehen viel weniger eng, als
letztere suggerieren» und die Weistümer vermitteln lediglich eine sehr stark
stilisierte Darstellung der Dinggerichte S. 97f.).

Das dritteKapitel handeltvomUmgangmitHerrschaftsrechten im Spätmittelalter.

Dieser war durchaus nicht so persönlich, wie die ältere
Sozialgeschichtsschreibung Otto Brunner) gewollt hat, schon nur in dem Sinne nicht, als
die meisten Leute mehrere Herren hatten und diese nicht selten abwesend waren
und sich durch Amtleute vertreten liessen. Und trotzdem waren die Herren im
Bewusstsein der Zeugen von Kundschaftsaussagen stark gegenwärtig, allerdings
mehr ineinerOrdnungsvorstellungals in einerAlltagserfahrung S. 113).Dieszeigt
sich anhand der Kundschaftsaussagen zur Zehntverwaltung des Kollegiatstifts
Amsoldingen in Hilterfingen: «Eine erstaunlich grosse Zahl – ganze 27 der ins-
gesamt 40 – Zeugen, die zugunsten des Stifts Amsoldingen aussagten, hatten sich
während der vorausgegangenen Jahrzehnte selbst am Eintreiben der Zehnten der
Kirche Hilterfingen beteiligt» S. 115). Entsprechend gross war die Streuung der
HerrschaftsrechteunddiePartizipationan ihnen.Andererseitsbeinhaltetedievon
den Weistümern und der älteren Sozialgeschichtsschreibung so hoch gerühmte
Schirmpflichtder Herren gegenüber ihrenUntertanen «nichtviel mehr,alsdass die
Herren ihreeigenenHerrschaftsrechte und die damit verbundenen Einkünfte
verteidigten» S. 126). «Es gehört zu den Paradoxen der Darstellungskonventionen
spätmittelalterlicher Rechtsdokumente,dass dort Kategorien zum Einsatz gelangten,

in die gerade die wichtigsten Initianten der Rechtsverschriftlichung – nämlich
die immer mächtigeren Territorialherrschaften und die immer zahlreicheren
herrschaftlichen

215

Amtleute – nicht richtig hineinpassten» S. 150).
Im vierten Kapitel beschäftigt sich SimonTeuscher mit den Protokollier- und

Erzähltechniken, die bei den Kundschaftsaufzeichnungen zurAnwendung kamen,
und weist zunächst darauf hin, dass laut den Ergebnissen vonArbeiten zur schriftlosen

Erinnerungskultur des Mittelalters «mündliche Überlieferungen ausgesprochen

formbar waren und sich rasch und oft unmerklich veränderten Bedingungen
anpassten» Erinnerung warnichtnur ein rekonstruktiver,sondern auch konstruktiver,

ja kreativer Prozess. Entsprechend verbietet es sich auch, sich Kundschaftsaussagen

mitden Methoden der «oral history»anzunähern,dennes lässtsich meist
nicht ausmachen, «in welchem Mass Aussagen den Formulierungen der Zeugen
oder denjenigen der Schreiber entsprachen» «Auch wenn Kundschaftsaussagen

oft in einer engen Verbindung zu mündlichen Befragungen aufgezeichnet wurden
– als juristische Dokumente waren sie immer auch Ereignisse und Instrumente
einer Rechts- und Schriftkultur» S. 154f.). Zunächst wendet sich der Autor den
materiellen Erscheinungsformender Kundschaftsaussagenzu,die um1300von der
Urkunde zum Rodel und um 1400 vom Rodel zum Heft oder zum ganzen Buch)
wechselten;es handelt sich aber in jedem Fall um redaktionell überarbeitete
Reinschriften, nicht um Mitschriften S. 156f.). So wurde etwa aus halben Sätzen des
Entwurfs ganze Sätze gemacht. «Dies hatte paradoxerweise den Effekt, dass die
Reinschrift viel stärker an lebhafte mündliche Äusserungen erinnerte als der
Entwurf, der diesen tatsächlich näher stand» S. 159). Die Protokolle waren zunächst
weder datiert noch besiegelt, sie waren lediglich Hilfsmittel im Verfahrensablauf
unddientendazu,«verhört» zu werden.Nichtsdestoweniger «experimentierten die



Schreiber schon früh auch mit Formen einer visuellen Gestaltung,die den Bedürfnissen

216

von Rezipienten entgegenkam, welche die Aufzeichnungen selber vor
Augen hatten» S. 161). «Dabei verschoben sich die Akzente vom Hören auf das
Sehen, vom lauten Vorlesen zu einer stillen Lektüre, während welcher die
Aufzeichnungen systematisch auf Übereinstimmungen und Widersprüche hin abgesucht

wurden» S. 164). In der Folge vergleicht Teuscher die Kundschaftsaussagen
im Streit um die Kirche Hilterfingen 1312) mit Kundschaftsaussagen, die 1396 in
einem Streit zwischen dem Bischof von Lausanne und den Herren von Oron über
den Verlauf der jeweiligen Grenzen in der Umgebung des Flüsschens Grenet
aufgenommen wurden, und konstatiert eine Gewichtsverschiebung vom Gehörten
zum Geschehenen; die Zeugenaussagen von 1312 orientierten sich mehr am
Hörensagen, diejenigen von 1396 mehr am Sichtbaren, Selbstgesehenen. «Das
Reden über das Recht nahm immer ausgeprägter die Form von Berichten über
erlebte Praktiken an» und die anstehende Informationsfülle musste immer mehr
mit Heften und Folianten bewältigt werden S. 170). Die Zeugen wurden zunehmend

nachOrtschaften gruppiertund ihreAussagen standardisiert.«Dies förderte
eine Lektüre, die sich weniger auf dieAussagen einzelner Zeugenals auf die
Übereinstimmungen und Variationen in den Aussagen örtlich definierter Zielgruppen
richtete» S. 173). «Die materielle Gestaltung und die Rezeptionsformen ver-
änderten sich also im Takt mit den Sinngebungsprozessen, in deren Mittelpunkt
zunächst das Hören,danndas Sehenund schliesslich das Zählen standen» S.175).

Immer noch in Kapitel 4 schildert Teuscher, wie die in den Kundschaften
eingegangenen Erzählungen typisiert wurden,undzwar im Sinn vongängigen
Rechtsverfahren und Rechtsformeln S. 175). «Wenn Zeugen im Rahmen eines
Verfahrens, von dem sie wussten, dass es der Feststellung von Rechten diente, über
rechtliche Prozeduren aussagten, neigten sie bewusst oder unbewusst dazu, ihre
Erinnerungen mit Einzelheiten zu versehen,diesie fürdierechtsgültige Durchführung

eines solchen Vorgangs für konstitutiv hielten. [...] Damit näherten sich die
Berichte über rechtliche Verfahren derVergangenheit schon Normen im Sinn der
gesuchten Rechtsgewohnheiten an» S. 178). Ebenso «neigten Kundschaftsaus-
sagenoffenbar dazu,dieFormelhaftigkeit vonÄusserungen oderdieRegelmässigkeit

und den Ritualcharakter von Ereignissen zu überzeichnen» so wenn sie über
die Ausübung hoher Gerichtsbarkeit bzw. die Hinrichtung von Delinquenten
berichten mussten, die sie nicht selber miterlebt hatten Romainmôtier 1432)
S. 182).«Zwischen schriftlich festgehaltenen Normen und feststehenden Ritualen

bestand insofern eine besondereAffinität,als sich das eine besonders leicht in das
andere übersetzen liess. Das Bedürfnis, abstrakte Rechtsregeln in der Form von
Handlungen zu veranschaulichen, konnte dazu führen, dass Handlungen, die gar
nicht besonders regelmässigenFormengehorchthatten,als Ritualegeschildertund
im Extremfall sogar Rituale beschrieben wurden, die fiktional waren, gewisser-
massen literarischeSchöpfungeneineradministrativen Schreibkultur» S. 183).«So
entstanden stark typisierte Schilderungen,die nebeneinerdeskriptivenauch schon
eine im weitesten Sinne normative Dimension aufwiesen» S. 184). Dazu gehörte
auch, dass in den Kundschaftsprotokollen Zitate in direkter Rede oder gar ganze
Wortwechsel wiedergegeben wurden. «Obwohl solche Zitate die Singularität des
Berichtetensuggerierten,zieltenauchsiehauptsächlich aufTypisierungen» S.184),
denn «grundsätzlich liessensichdurchZitate fast beliebigAnekdoten in Verkörperungen

von Normen umfunktionieren» S.185). ImVerlauf des 14.und 15. Jahrhunderts

ergaben sich aber auch andere Erzählmuster, indem sich in den Rahmener-



zählungen das Schwergewicht «allmählich von feierlichen zu ganz alltäglichen
Zusammenhängen verschob. [...] AmAusgang des Mittelalters erlangten die
Rahmenerzählungen und die narrativen Elemente, die Zitate umgaben, grösseres
Gewicht» sogerade in Kundschaften zuGrenzverläufen S.186f.).Gleichzeitigfand
aber auch ein Funktionswandel der «grauen Vorzeit» statt, der zunehmend
märchenhafte Züge zugeschrieben wurden S. 189f.). Für die Kundschaften wurde
vermehrt nach sehr alten Zeugen gesucht, die ihr Alter denn auch angeben muss-
ten wenn sie es konnten) und die Geschichten erzählen wie diejenige von den
drei Brüdern von Oberhofen, aus denensich sowohl die Rechte des Klosters Interlaken

als auch des Stifts Amsoldingen an der Kirche Hilterfingen ableiten liessen
S. 191f.). Solche Geschichten, die sich durch erzählerischen Minimalismus

auszeichnen und gerade deshalb so eingängig und faszinierend sind, brauchen
allerdings nicht aus einer wie auch immer gearteten «Volkskultur» zu stammen, «
sondern konnten auch auf herrschaftlicheTraditionsbildungen zurückgehen» S.193).

Ähnliche Tendenzen wie bei den Kundschaften, nämlich zu Oralisierung und
Archaisierung, lassensich auchbeidenWeistümern beobachten Kap.5).«Die
überwiegende Mehrheit der überlieferten Weistümer entstand erst ab dem fortgeschrittenen

14.oder sogardem15.Jahrhundert» obwohldie Rechte,die darinaufgezeichnet

wurden, nach JakobGrimm «mindestensbis in das frühe Mittelalter,wenn nicht
bis in das germanische Stammesleben zurückreichten» «Heute besteht in der
Forschung weitgehend Einigkeit darüber, dass die in Weistümern enthaltenen Regeln
kaum viel älter sind als die Dokumente selbst» und ihre Entstehung wird vermehrt
«mit der Ausbildung grosser territorialer Herrschaftskomplexe und besonders als
Verteidigungsstrategie der dadurch unter Druck kommenden kleineren Herren»

verstanden S. 206–208). Teuscher seinerseits neigt dazu, «das Aufkommen und die
Fortentwicklung vonWeistümern in den Zusammenhang eines Wandels von
Dokumentierungsbedürfnissen zu stellen, der seinerseits mit Entwicklungen in der
Herrschaftsorganisation und derRechtskultur inVerbindung stand» S.210).Wie bereits
gesagt, «lassen sich die InhaltevonWeistümernkaum restlos aufmündliche Weisungen

zurückführen» Hinter ihrerAufzeichnung standen «oft weniger einmalige
Vorgänge als über längere Zeiträume andauernde Prozesse» Es gibt denn auch schriftliche

Vorlagen und zahlreiche, voneinander abweichende Redaktionen, und mit
jeder neuen Redaktion veränderten sich die Gebrauchsabsichten.Als Beispiele aus
dem deutschen Sprachraum wählt derAutor Aufzeichnungen für Dörfer,die unter
der Herrschaft des Zürcher Grossmünsters standen,als Beispiele aus dem französischen

Sprachraum die sog.Plaictsgénérauxder weltlichen Herrschaften desBistums
Lausanne und des Kluniazenserpriorats Romainmôtier S. 228f.).Die Aufzeichnungen

für die Dörfer des Zürcher Grossmünsters beruhen weitgehend auf den
Statutenbüchern des Grossmünsterstifts, also auf geschriebenem Recht;«einzig der Eintrag

für Höngg ist durch einen Abschnitt eingeleitet, der schildert, wie die nachfolgenden

Bestimmungen an einemDinggericht des Jahrs 1338 gewiesen wurden» «So
wurden ältere Statuten und dort ursprünglich auf die Beziehung zwischen Mitgliedern

des Stifts bezogene Bestimmungen zuVerpflichtungen von Dörfern umformuliert

und als Grundgerüst der Beschreibungen der Herrschaftsansprüche des Stifts
in den dörflichen Rechtsaufzeichnungen wiederverwendet» «In der alltäglichen
Verwaltungspraxis brauchte das Stift solche territorialisierte Darstellungen von
Rechten und Pflichten vermutlich gar nicht primär im Verkehr mit den am jeweiligen

Ort lebenden Bauern, sondern zur Regelung der Tätigkeit örtlicher Amtleute»

217

S. 230–233).



218

Im 15. Jahrhundert traten dann Vorgänge ein, die wahrscheinlich wesentlich
zum – falschen – Bild beigetragen haben,das mansichvon denWeistümern machte
und noch macht):Oralisierung und Archaisierung.Die dörflichen Rechte,wie sie

in den Statutenbüchern überliefert waren, wurden ins Deutsche übersetzt, und
zwar nicht nur einmal, sondern mehrmals. Gebraucht wurden sie wahrscheinlich
vor allem in Auseinandersetzungen mit konkurrierenden Herrschaftsträgern, im
FalldesGrossmünsterstifts die StadtZürichselber,die immermehrauch aufs Land
ausgriff. «Viele der neuen Fassungen liegen als Einträge in kleinen Heften vor, die
sich bestens dazu eigneten, zu Gerichts- und Schiedsgerichtsverhandlungen mit-
gebracht zu werden, die weit ab von der Kanzlei des Stifts etwa vor der eidgenössischen

Tagsatzung oder vor einem fernen Reichsgericht stattfanden.» Die
Weistümer wurden nicht nur in die deutsche Umgangssprache übersetzt,sondern auch
erst jetzt zu Weistümern im engeren Sinn umgearbeitet. «Die neuen Eingangspassagen

beschwören farbige Bilder feierlicher Begegnungen zwischen Herrschaft
und Bauern herauf. Sie schildern etwa, wie das Dinggericht frühzeitig in der
Kirche anzukündigen war und wie manvor BeginnderVersammlung die Kirchenglocken

läutenmusste, umdie Hofgenossen zu mahnen,auf dem Gerichtsplatz vor
ihren Herrn zu treten» und suggerieren damit «eine sehr unmittelbare Beziehung
zwischen dem Weisungsvorgang und dem Wortlaut der anschliessend festgehaltenen

Regeln» «Auch stilistischeAnklänge aneine mündlicheAusdrucksweise häufen

sich erst in den überarbeiteten deutschen Fassungen» so etwa – für ein nicht
wirklichvorhandenesBesthaupt–der«Han uf dem Sädel[Dachfirst] oder die Katz
bi dem Für» «anschauliche Sprachbilder und gängige Formulierungen» «die seit
Grimm immer wieder als Indizien einer unmittelbaren Herkunft der Weistümer
aus der volkstümlichen Mündlichkeit der Bauern gewertet worden sind» Solche
Archaisierung stand in einem seltsam widersprüchlichen Verhältnis zum
gesellschaftlichen Wandel, den die weltlichen Herrschaften des Grossmünsters seit der
Mitte des 14. Jahrhunderts durchlaufen hatten und bei der die herrschaftliche
Präsenz vor Ort eindeutig zurückgegangen war. Die deutschen Überarbeitungen
aus dem 15. Jahrhundert schildern dagegen «Face-to-face-Begegnungen zwischen
den Stiftsherren und den Bauern weit häufiger als ihre lateinischen Vorläufer aus
dem 14. Jahrhundert» und wirken damit «seltsam anachronistisch» «Ein vages
Gefühl, die Weistümer beschrieben sehr alte Zustände, ist vermutlich genau, was
die Kompilatoren in den Lesern erwecken wollten»: ‘als das her ist kommen und
gewonlich ist gesin von alter her’ S. 234–238).

Die Plaicts Généraux der Ortschaften, die der Herrschaft des Kluniazen-
serpriorats Romainmôtier im Waadtländer Jura und des Bischofs von Lausanne
unterstanden, stehen im Ruf, zu den ältesten Weistümern überhaupt zu gehören,
so etwa das Plaict von Apples 1327) oder das Plaict von Lausanne 1368) S. 240
und242). Obwohl sichbeide als Beschlüsse von Dinggerichten ausgeben, lässt sich
nachweisen, dass solche wahrscheinlich schon lange nicht mehr stattgefunden
hatten, weder in Apples noch in Lausanne. Beide beruhen denn auch zu einem
grossenTeil auf schriftlichen Quellen,das Plaict von Lausanne ausTexten ausdem
Kartular von Lausanne aus der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts). Gemeinsam
ist westschweizerischen und ostschweizerischen Weistümern, dass sie «über weite
Strecken nicht an Dinggerichten unter der Gerichtslinde entstanden, sondern auf
den Schreibtischen von Kompilatoren in herrschaftlichen Kanzleien» «Die Be-
rufung auf vergangene Weisungen erlaubte es, Bestimmungen als alte Gewohn-
heiten zu legitimieren, welche die Bevölkerung seit je gewiesen hatte, ohne dass



man dieser auch in der Gegenwart Kompetenzen in der Rechtsfestlegung zuge-
stehen musste. Dies entsprach der zunehmend polarisierenden Sicht lokaler
Ordnungen als Gegenüber von Obrigkeit und einerals Untertanenverband vorgestellten

Bevölkerung» S. 251f.).
Im letzten Kapitel, das Teuscher vielleicht nicht eben glücklich mit «Stile des

Dokumentengebrauchs»betitelt, befasst er sich zunächst mit dem «Zeigen und
Erzählen» von Rechtsaufzeichnungen, mithin mit der Art, «in der diese in konkrete
Auseinandersetzungen einbezogen und in weitere Sinnzusammenhänge gestellt
wurden» Hier ist an erster Stelle die sog. Ostentation,die physische Präsentation
von Schriftstücken vor grösseren Versammlungen, zu nennen S. 259). Dabei ist
häufig mehr über deren materielle Beschaffenheit «Zettel» «Rodel aus Pergament

» als über deren Inhalte zu erfahren. Insbesondere die Siegel scheinen
Beachtung gefunden zu haben, und die Zeugen waren denn auch fähig, Siegel
wiederzuerkennen ein Siegelmiteinem «Rössli» Diesalles deutet«auf einen
alltäglichen Umgang mit Rechtsaufzeichnungen hin, bei dem die selbständige
Beschäftigung mit Textinhalten gar nicht im Vordergrund stand» S. 261–263). «Die
vielfältigen beobachteten Sinngebungsprozesse liefen letztlich alle darauf hinaus,
textuelle und materielle Merkmale des vorgezeigten Dokuments als reale Spuren
spezifischer Personen und Ereignisse in der Vergangenheit auszuweisen» S.272).
Die geläufige Formel, an «alle, die diesen Brief sehen oder hören» meinte eben
tatsächlich noch«sehen» und «hören» und nicht «lesen» oder «vorgelesenbekommen

» «Aus dieser Warte erscheinen Aufzeichnungen lokaler Rechte weniger als
Textedennals Erinnerungsobjekte,dieähnlich funktionierten wie mittelalterliche
Reliquien – oder auch moderne Souvenirs» S.277f.).

Der zweite Teil dieses letzten Kapitels nimmt Kanzleipraktiken insAuge,«die
sich am Ende des Mittelalters zunächst bei grösseren Herrschaftsträgern
durchsetzten» und versucht zu beschreiben, «wie Innovationen in der Verwaltung von
Aufzeichnungen lokaler Rechtemit einemWandel der Einschätzung ihrer Bedeutung

einhergingen» und vor allem, wie gelehrte Methoden der Textkommentierung

auf Aufzeichnungen von Rechtsgewohnheiten angewandt wurden S. 259f.).
Zu diesem Zweck erstelltTeuscher eine sog. «Dokumenten-Biographie»des Plaict
von Lausanne, will sagen, eine Geschichte seines Gebrauchs in vielfältigen
Zusammenhängen S. 287). Insbesondere beschreibt er, wie das Dokument im
15. Jahrhundert gewissermassen kanonischen Status Jan Assmann) erlangte und
nicht mehr verändert, sondern, in der Art eines geheiligten Textes wie die Bibel
oder die Werke von Thomas von Aquin), nur mehr kommentiert und glossiert
werden durfte. Dies geschah mit dem Plaict von Lausanne in den 1430er Jahren.
Da der Umfang der meisten Glossen jene der kommentierten Bestimmungen um
ein Mehrfaches überstieg, erlangte das Werk «einen beträchtlichen Umfang – im
modernen Druck über hundert Seiten – und eignete sich vor allem zur Verwendung

als Nachschlagewerk für herrschaftliche Amtleute und andere Spezialisten
der Lausanner Rechtsgewohnheiten» Auch hier wurde, nach bewährter Technik,
wieder archaisiert und oralisiert S. 293f.). Wir befinden uns auf dem Weg zum
Recht eines Landes, zu moderner Staatlichkeit S. 298 und 308)5.

5 Zum Plaict von Lausanne siehe neuerdings Le Plaict Général de Lausanne de 1368
«translaté de latyn en françois» éd. par Yann Dahhaoui, commenté par Jean-François
Poudret, Lausanne 2008 Cahiers lausannois d’histoire médiévale 43).

219



220

An der Habilitationsschrift von Simon Teuscher besticht, wie souverän hier
mit Sekundärliteratur und Quellen umgegangen wird; für eine Liebhaberin von
Quellen wie die Rezensentin dürfte das Ganze manchmal auch noch ein bisschen
quellennäher sein. Es ist dem Autor hoch anzurechnen, dass er den Gang die
Gänge!) nach Lausanne undTurin nicht gescheut und zwei Sprachräume insAuge
gefasst hat, für die sich im allgemeinen «eigenständige, bisweilen seltsam
unverbundene historiographischeTraditionenausgebildet haben» S. 26).Anden Schluss
sei die Frage gestellt,warum denn wohl gerade die Gegend um den Thunersee so
reich an Kundschaftsaussagen und Weistümern ist, und die Vermutung, dass dies
unter Umständen, an den kleinen geistlichen Herrschaften Augustinerchor-
herrenstift Interlaken, Kollegiatstift Amsoldingen,aber auch Kluniazenserpriorat
Rüeggisberg) liegen könnte,die sichdort auf engem Raum häuften und diebei der
Aufnahme solcher Dokumente besonders innovativ waren S. 28,31, 219, 307).


	Die drei Brüder von Oberhofen oder Wie Recht in Kundschaften und Weistümern erzählt wird

