
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 57 (2007)

Heft: 3: Neue Frauenbewegung in der Schweiz = Nouveau mouvement des
femmes en Suisse

Buchbesprechung: Révolution sexuelle et mouvement de libération des femmes à
Genève (1970 - 1977) [Julie de Dardel]

Autor: Kiani, Sarah

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 57, 2007, Nr.3

Compte rendu

Sarah Kiani

Julie de Dardel: Révolution sexuelle et mouvement de libération des
femmes à Genève 1970–1977). Lausanne, Antipodes, 2007, 157 p.

Le livre de Julie de Dardel, fruit de son mémoire de licence en histoire
économique et sociale de l’Université de Genève, explore le «Mouvement

1 WilhelmReich,La révolution sexuelle, 1re éditionautrichienne1936,Christian Bourgeois,
Paris, 1982, Herbert Marcuse, L’homme unidimensionnel: essai sur l’idéologie de la
société industrielle avancée, 1re édition américaine 1964, Minuit, Paris, 1968, et Eros et
Civilisation: Contribution à Freud, 1re édition américaine 1955, Minuit, Paris, 1968.

310

de libération des femmes» MLF) genevois durant ses sept années
les plus actives, soit de 1970 à 1977. L’ouvrage invite à comprendre le
noyau théorique de la réflexion des féministes genevoises ainsi que les
formes pratiques de contestation qu’elles ont choisies. Le MLF genevois
a été influencé par les féministes américaines et françaises, mais aussi
par l’orientation cognitive de la Nouvelle Gauche intellectuelle.
L’interprétation des conflits sociaux contemporains et la vision de la Lutte
révolutionnaire de la Nouvelle Gauche ont, comme le démontre la thèse
de Julie de Dardel, profondément marqué le mouvement néoféministe
des années 1970.

La libération du corps se trouve au coeur des revendications de ces

féministes. Elles se basent sur un concept clé, développé par le psychanalyste

Wilhelm Reich,dans la première moitié du XXe siècle et repensé
dans les années 1950 et 1960 par Herbert Marcuse et réinterprété par les
intellectuels de la Nouvelle Gauche à partir de la fin des années 1950: la
«Révolution sexuelle»1. Cette révolution sexuelle est l’un des thèmes
majeurs du livre: le terrain politique des néoféministes, c’est le corps.Un
corps féminin approprié par les hommes, l’Eglise, l’Etat, le mari, refoulé
dans ses désirs et instrumentalisé afin de satisfaire les désirs masculins.
Ainsi, elles vont au-delà des interprétations contemporaines de la révo-

Sarah Kiani, Rue des Caroubiers 19, CH-1227 Carouge. sarah.kiani@unil.ch



lution sexuelle, auxquelles elles adressent de sévères critiques: car si la
sexualité etson épanouissement font bienpartiedes thèmes de la contestation

de 1968, elle se fait au dépend des femmes, au service des désirs
masculins. Plus encore, se sont les mouvements gauchistes et leur
fonctionnement qui sont remisenquestion: les femmes ont peu de poids dans

311

les débats de 1968 et sont reléguées aux tâches subalternes.
Fondé sur des archives du MLF genevois, ainsi que sur un corpus de

témoignages oraux de militantes féministes romandes, ce livre explore
donc des thèmes phares comme ceux de l’avortement ou de la
contraception et plus généralement, la remise en question de la sexualité et des
rapports de pouvoir qui les sous-tendent.

Un mouvement qui se forme en opposition aux événements de 1968

Julie de Dardel, au fil de ses recherches, découvre que «partout en
Europe, c’est la critique de l’expérience de 1968 qui donne aux femmes
l’impulsion déterminante pour fonder une théorie féministe inédite et
un mouvement des femmes autonome»2. La critique féministe se forge
donc, paradoxalement, en opposition à la contestation de 1968 qui, bien
que désirant libérer les êtres de leur aliénation, ignore l’oppression
spécifique des femmes en taxant leurs revendications de «petites-
bourgeoises» et pire encore, en les reléguant aux tâches ingrates: taper à la
machine ou servir d’appât pour attirer les ouvriers. Le discours de la
Nouvelle Gauche est pourtant proche de celui qu’utilisera le mouvement

féministe: «mener la révolution de la vie quotidienne, se libérer du
carcan des structures autoritaires, abolir la séparation entre le privé et
le public […]»3. Les revendications sont donc similaires. Mais les
groupes defemmesqui vont peu à peu s’organiser de manière autonome,
critiquent l’incohérence entre, d’un côté, un discours théorique
révolutionnaire tenu par les militants et, de l’autre, leur propre pratique,
quasiment inchangée.

Deuxautrescritiques d’importance sont à l’origine du nouveau
mouvement féministe. La première est l’absence de la question de l’oppression

des femmes dans les mouvements: «Pour beaucoup de militants, la
révolution économique est le but unique, et toutes les autres formes
d’émancipation en découleront naturellement.»4 Cette absence de
questionnement est devenue intolérable pour beaucoup de femmes. La

2 Julie de Dardel, Révolution sexuelle et Mouvement de Libération des Femmes à Genève
1970–1977),Lausanne,Antipodes, 2007, p. 43

3 Ibid., p. 44.
4 Ibid., p. 47.



seconde critique dénonce une révolution sexuelle pensée sur un modèle
masculin de sexualité.

312

Le renouveau du féminisme, à la fin des années 60, «constitue une
véritable onde de choc qui, partie d’Amérique du Nord, gagne rapidement

la Grande-Bretagne et l’Allemagne,avant d’atteindre la France, la
Suisse, l’Italie, les Pays-Bas, les pays scandinaves et enfin, dès 1975, le
Portugal, l’Espagne, et la Grèce»5. Plusieurs approches théoriques
découlent de ces mouvements,dont le féminisme radical:«Le féminisme
radical marque une rupture avec les conceptions de la Nouvelle Gauche
en établissant les catégories des sexes comme catégorie fondamentale,
constitutive à la fois des structures sociales et des structures mentales
des individus. […] Pour les féministes radicales, toutes les femmes
forment une classe ou une caste car elles partagent ensemble une
oppression spécifique dans la société patriarcale.»6 Le fonctionnement de
cette société patriarcale s’opère sur l’exploitation du corps des femmes,
par leur travail domestique gratuit, leur assignationau rôle de reproductrices

et leur soumission sexuelle: le terrain politique est donc le corps
féminin, et particulièrement le droit à l’avortement libre et gratuit qui,
comme pour leur camarades françaises sera leur cheval de bataille.

Le mouvement de Genève s’organise dès 1970 et lance une première
action en février 1971, lors de l’obtention du droit de vote des femmes
au niveau national: les militantes du mouvement placardent des affiches
sur lesquelles elles dénoncent l’inefficacité de ce changement: le droit
de vote des femmes ne résoudra rien. Par une telle action, les nouvelles
féministes affirment leur prise de distance par rapport à la première
vague du féminisme, un féminisme bourgeois, se battant surtout pour les
droits liés au suffrage et plus généralement l’égalité des droits entre les
sexes, sans remise en question fondamentale des structures sociales et
des rôles assignés aux femmes et aux hommes.

La pensée féministe

La pensée féministe du MLF de Genève est symbolisée dans leur slogan
«Le personnel est politique!» En effet, tout leur projet de redéfinition
et de révolution de la vie sociale trouve sa base dans le quotidien: c’est
l’expérience personnelle des femmes,une expérience commune qui doit
être le fondement des actions politiques. Car ce qui était considéré
comme «personnel» de la sphère de l’intime, est en réalité le vécu de

5 Ibid.,p.51.
6 Ibid.,p.52, souligné dans l’original.



toutes les femmes. Leurs actions, inextricablement liées à leurs théories,
sont d’abord le fruit de discussions de groupes, dans lesquelles les
militantes du MLF racontent leurs expériences personnelles. Ces groupes
sont souvent décrits comme des espaces de libertés pour les participantes

et instaurent un bouleversement dans leurs vies.
Les critiques du MLF de Genève se situent sur plusieurs fronts. Julie

de Dardel souligne leur critique de la «petite famille» base de l’oppression

patriarcale, modèle à fuir par excellence. Le mouvement reprend la
critiquereichienne élaborée dans «La Révolution sexuelle» «La famille,
basée sur le mariage coercitif, représente pour ces féministes le lieu de
conditionnement aux structures répressives, le maillon indispensable à
la perpétuation de la société autoritaire du système capitaliste, l’origine
de l’exploitation économique des femmes […].»7 Mais c’est surtout la
libération du corps des femmes, de leur sexualité, qui est mise en avant
par les féministes: «Cette place centrale accordée à la sexualité découle
directement de la théorie féministe radicale: c’est parce que l’exploitation

sexuelle des femmes est le fondement du système patriarcal que la
libération du corps doit être la première d’entre toutes.»8 Un exemple
de cette lutte pour la libération du corps est le combat pour l’avortement
libre et gratuit, revendication centrale au sein du mouvement. Cette
question mobilise fortement le MLF et plus largement les différents
groupes néoféministes actifs en Suisse. Elle cristallise en effet plusieurs
aspects de l’oppression des femmes: la réappropriation du corps féminin,

le droit aux femmes seules de disposer d’elles-mêmes. La question
de la contraception l’est également: celle-ci permet enfin une dissociation

entre la sexualité et la reproduction et permet aux femmes de vivre
une sexualité épanouissante sans la menaceperpétuelle de la «grossessepunition

313

»
Enfin,c’est la sexualité traditionnelle qui est remise en cause: «Dans

la mesure où les femmes ont peur d’exprimer leur propre sexualité et
continuent de satisfaire les besoins des hommes en ignorant les leurs,
elles sont soumises à un véritable ‘esclavage sexuel’, institutionnalisé
dans la société.»9 Les féministes remettent en cause l’idée de «pénétration

obligatoire» symbole de la domination masculine, qui ne prend en
compte que le plaisir masculin au détriment du féminin.La sexualité est
à réinventer, reconstruire, loin des schémas traditionnels. La sexualité
féminine doit s’épanouir, s’affirmer: elle doitdevenir unesource de pouvoir

pour les femmes.

7 Ibid., p. 68.
8 Ibid., p. 73.
9 Shere Hite,Le nouveau rapport Hite, Paris, J’ai lu, 2002, cité in Julie de Dardel, p. 84.



La mise en pratique

Le dernier chapitre de l’ouvrage de Julie de Dardel s’intéresse aux
pratiques contestataires du MLF de Genève. L’intime, lié inconditionnellement

314

au «public» doit être transformé de manière radical et
l’engagement est intense et entier:une militante du MLF intervient dans
l’espace public, à un niveau politique, mais aussi dans sa vie quotidienne.
Le militantisme du MLF prend donc principalement deux formes: d’un
côté les groupes de conscience, de discussions oude «self-help»10 et,d’un
autre côté, les actions militantes qui prennent forme dans l’espace
public. Les actions du MLF ont souvent un caractère spectaculaire,
mêlant l’humour et la provocation: «Au niveau de ses modes d’expression,

le MLF reprend à son compte l’esprit scandaleux et insoumis des
actions de 1968.»11 La lutte pour l’avortement libre et gratuit, comme
nous l’avons vu, est l’un des moteurs principaux de l’essor du nouveau
mouvement. En 1971, lors de l’initiative fédérale pour la décriminalisation

de l’avortement, les femmes du MLF recueillent des signatures en
soutenant, de manière critique, un comité d’initiative indépendant.
L’initiative aboutira mais sera finalement retirée en faveur d’une solution

moins radicale, la solution des délais. Parmi les actions les plus
spectaculaires du MLF en faveur de l’avortement libre, Julie de Dardel cite
l’interruption d’une réunion de préexpertises qui étudie les cas d’étrangères

désireuses de se faire avorter. Celles-ci sont obligées de se présenter

et,en général, elles sont refusées.Cette action aboutit à la fermeture
de la Commission par les autorités. Un autre moment clé est l’envahissement

par le MLF du congrès de «Oui à la vie»12, ponctué de jets de
ketchup, mayonnaise et sprays intimes.

Citons encore un événement national, réunissant les groupes
féministes de Genève, Zurich, Lausanne, Berne, Bienne et Neuchâtel et se
déroulant en 1975. Cette année, déclarée «Année de la Femme» par
l’ONU, est organisé un congrès, financé par les représentants du gouvernement

et de grandes entreprises comme Nestlé ou Ciba-Geigy. Les
militantes des différents groupes du mouvement des femmes réagissent
à ce congrès en organisant un «Anti-Congrès» qui fera plus parler de lui
que le congrès officiel: créant la surprise, il aborde des sujets centraux
comme ceux de la réappropriation du corps, le mariage et la maternité

10 Les groupes de «Self-help» sont des espaces dans lesquels les militantes pratiquent des
auto-examens gynécologiques et apprennent à se soigner elles-mêmes.

11 Julie de Dardel, p. 93.
12 Association crée par les milieux catholiques et largement défavorables à la libéralisa¬

tion de l’avortement.



en s’imposant à une tribune dominée par des féministes de la première
vague.

Julie de Dardel apporte par son étude, une recherche fouillée sur les
conceptions théoriques et les actions menées par le MLF de Genève de
1970 à 1977. Ce livre contribue à éclairer l’histoire du féminisme de la
deuxième vague en Suisse et permet également de percevoir les
ramifications de pensées entre un mouvement tel que celui de Genève et le
MLF français. Le MLF de Genève connaît donc une brillante activité
durant les années 1970 et est un mouvement social d’importance dans le
paysage romand de cette époque. Un essoufflement va ensuite se faire
sentir pour aboutir, dans la décennie suivante, à une institutionnalisation

progressive. Ce qui permet à Julie de Dardel de poser la question
de cette normalisation de la contestation féministe: «Difficile de retrouver

la trace de l’esprit libertaire du MLF dans les combats féministes
les plus visibles à l’heure actuelle, comme l’intégration des femmes dans
le monde du travail, la lutte pour l’égalité des salaires et l’accès des
femmes aux postes de pouvoir politique, économique et académique.»13

Il semblerait pourtant que cette institutionnalisation fasse partie d’un
travail d’intégration des revendications dans le champ politique et
social, et bien qu’un certain sens se perde inévitablement dans ce
processus, il permet de poser des questions essentielles, d’une manière

315

moins éclatante mais avec un certain recul, lui aussi nécessaire.
L’ouvrage de Julie de Dardel montre qu’il existe un certain regain

d’intérêt pour le nouveau mouvement des femmes en Suisse. Il se

concentre particulièrement sur les aspects théoriques développéspar les
féministes genevoises,contrairement à l’approche de CaroleVilliger par
exemple, s’intéressant plutôt aux processus de mobilisations14.

13 Julie de Dardel,p.138.
14 Voir la contribution de Carole Villiger dans ce numéro.


	Révolution sexuelle et mouvement de libération des femmes à Genève (1970 - 1977) [Julie de Dardel]

