
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 57 (2007)

Heft: 3: Neue Frauenbewegung in der Schweiz = Nouveau mouvement des
femmes en Suisse

Artikel: Neue Frauenbewegung in Europa : ein Überblick

Autor: Schulz, Kristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-98968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-98968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 57, 2007, Nr.3

Neue Frauenbewegung in Europa – ein Überblick

Kristina Schulz

Summary

In modern societies, social inequality has been and is still being produced
by hierarchical structures that are – sometimes even explicitly – not only
grounded on classifications such as class and race,but also on the belonging

336

to a – perceived as such – biological sex. Having made personal
relationships between men and women a central political issue, is one of the
merits of the women’s movement. The article is dealing with second-wave
feminism that is analyzed in terms of a “social movement”. Taking into
consideration the women’s movements in France, Switzerland, West-
Germany and the United States, it proposes an overview by pointing out in
particular the similarities between those national movements:The roots of
the movement, its cognitive orientation, organizational structure, its relation

to the 1968 protest movement and its key activities are in the center
of interest.

In den 1960er- und 1970er-Jahren entstanden in fast allen westlichen
Industriestaaten soziale Bewegungen von Frauen, die für die rechtliche
und faktische Gleichstellung von Frauen und Männern, für
Selbstbestimmung, vor allem auch über den eigenen Körper, und für das
Aufbrechen traditionellerWeiblichkeitsbilder sowie der damit einhergehenden

Zuschreibungen eintraten. Diese Frauenbewegungen waren dem
Selbstverständnis nach «neue» Frauenbewegungen, die sich von der
frühen Frauenbewegung explizit abgrenzten oder sich jedenfalls nicht –
zum Teil aus Unkenntnis – darauf beriefen. Erst nach und nach deckte
die in den 1970er-Jahren entstehende Frauengeschichte Kapitel für
Kapitel einer Geschichte weiblichenWiderstandes, sei es in der Form in-

Kristina Schulz, Institut d’histoire économique et sociale, Quartier UNIL-Dorigny,
Bâtiment Anthropole,CH-1015 Lausanne. kristina.schulz@unil.ch



dividueller Leistungsverweigerung, sei es als kollektive Proteste, auf1.

Auf diese Geschichte der «langen Dauer» sei im Folgenden zunächst
eingegangen, bevor die neue Frauenbewegung in ihrer ideellen und
organisatorischen Dimension, in ihren Aktionen und Wirkungen ins
Zentrum dieses – notwendigerweise vereinfachenden – Überblicks
rückt, dessen Ziel es ist, die Parallelität, mitunter auch den direkten
Zusammenhang der Entwickungen in verschiedenen Ländern Europas
und den USA aufzuzeigen.

Formen weiblichen Widerstandes in der Moderne

Der Strukturwandel weiblicher Widerstandsformen im Übergang zur
Moderne ist auf die Entstehung und Verbreitung eines neuen bürgerlichen

Weiblichkeitsideals seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert
zurückzuführen,das auf lange Sicht auch von unterbürgerlichen Schichten
angestrebt wurde. Die Idealisierung einer privaten Sphäre, die der
Verantwortung der Hausfrau und Mutter unterlag, schränkte den
ausserhäuslichen Einflussbereichs von Frauen ein. Dass dieser Bereich im
Zuge der Industrialisierung an Bedeutung gewann, verstärkte den
Bedeutungsverlust: Frauen verloren mit dem Niedergang des ländlichen
Gewerbes und der Landwirtschaft den Zugriff auf die Produktion und
die Kontrolle lebensnotwendiger Ressourcen. Im 19. Jahrhundert
verlagerte sich daher von Frauen getragener kollektiver Protest
Hungerunruhen, karnevalistische Rituale, offener Spott) – zumindest für viele
Frauen des entstehenden Bürgertums – in den Bereich des Privaten:
als individuelle und häufig stille Normverweigerung, bspw. exzessive
Lektüre, «Geistesabwesenheit» Krankheit, sexuelle Verweigerung,
Moralisierung, Frauenfreundschaften und Religion2. Gisela Bock
betont, dass die Feminisierung der Religion im 19. Jahrhundert auch als
eine Form weiblichenWiderstands betrachtet werden muss. Der Protest
sei nicht allein auf die zunehmende Separierung einer öffentlichen und
einer privaten Sphäre zurückzuführen, sondern auch auf weibliche
Erfahrungen in der Französischen Revolution. Nach dem Ausschluss der
Frauen von revolutionären Aktivitäten im Herbst 1793 blieb, so Bock,
die christliche Religion der einzige «alternative universalistische
Diskurs

337

»3.

1 Vgl. für einen Überblick: Michelle Perrot und George Duby Hg.), Geschichte der
Frauen, 5 Bde.,Frankfurt / NewYork 1995.

2 Claudia Honegger,Bettina Heintz,ListenderOhnmacht.ZurSozialgeschichte weiblicher
Widerstandsformen, Frankfurt 1981.

3 Gisela Bock,Frauen in dereuropäischen Geschichte. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart,
München, Beck, 2000, S. 87.



338

Die Französische Revolution war in Europa der historische Bruch,
der es ermöglichte, Frauen als politische Subjekte zu denken, zugleich
aber auch der Moment, in dem Frauen explizit und für lange Zeit von
politischem Handeln ausgeschlossen wurden4. «Festzustellen, dass
Frauen eine politische Rolle spielen können, bedeutete nicht, dass man
ihnen diese Rolleauch zubilligen wollte.»5 Nirgends wird dies deutlicher
als in der Guillotinierung Olympe de Gouges’,Verfasserin der «Erklärung

der Rechte der Frau und Bürgerin» im Herbst 1793. Die
Frauendemonstrationen und Aufstände, die im Oktober 1789 den Auftakt der
Französischen Revolution bildeten, die revolutionären Frauenvereinigungen,

Clubs und Salons, die Pamphlete und Petitionen waren für
Jahrzehnte die letztenVersuche von Frauen, kollektiv auf das politische
Gemeinwesen Einfluss zu nehmen. Revolutionär Ereignisse boten jedoch
fortan Gelegenheit,dieAnliegen von Frauen vorzubringen.So entstand
in der kurzen Zeit der durch die Juli-Revolution 1830 in Frankreich
hervorgebrachten Vereins- und Pressefreiheit sie wurde 1834 wieder
aufgehoben) eine feministische Zeitschrift, La femme libre, die an die
Frauenrechtserklärung Olympe de Gouges’, aber auch an die
Frühsozialisten um Saint-Simon 1760–1825) und den Sozialphilosophen
Charles Fourier 1772–1832) anknüpfte und die Institution der Ehe
ebenso kritisierte wie die herrschenden Moralvorstellungen der Zeit.

Im Zugeder nationalenBewegung in Italien entstanden um die
Jahrhundertmitte in Mailand und in der Lombardei von Frauen geführte
Salons, in denen über die Möglichkeiten bürgerlicher, aber auch weiblicher

Emanzipation nachgedacht wurde. Die revolutionäre Bewegung
von 1848, an der Frauen an der Seite von Männern teilhatten, war in
Deutschland von der GründungdemokratischerFrauenvereine, Frauen-bildungs-

und Arbeiterinnenvereine begleitet. 1849 schliesslich erschien
hier die erste längerlebige Zeitung für Frauen, die von Louise Otto-
Peters 1819–1895) unter dem Motto «Dem Reich der Freiheit werb’ ich
Bürgerinnen» herausgegebene Frauen-Zeitung.Bis zu seinemVerbot im
Jahre 1852 war das Blatt ein Forum für die Diskussion der Frauenfrage
als umfassendes nationales und soziales Anliegen. Als «Gründerin» der
deutschen Frauenbewegung wird Louise Otto-Peters jedoch vor allem
bezeichnet, weil sie 1865 den Allgemeinen Deutschen Frauenverein
gründete, der zur «Keimzelle der bürgerlichen Frauenbewegung des

4 Vgl.aus einer demokratietheoretischen feministischen Perspektive: JoanW.Scott, «Lire
autrement l’histoire du féminisme» in: dies., La citoyenne paradoxale. Les féministes
françaises et les droits de l’homme, Paris 1998, S. 17–38.

5 ElisabethG.Sledziewski,«Die Französische Revolutionals Wendepunkt» in:M.Perrot,
G. Duby, op.cit.,Bd.4,S. 45–61,hier 46.



19. Jahrhunderts»6 wurde. In Deutschland, wie auch in Frankreich, den
Vereinigten Staaten, Grossbritannien und vielen anderen europäischen
Staaten florierte in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ein
feministisches Vereins-und Pressewesen.Die wichtigstenThemendieser ersten
Frauenbewegung, die zahlreiche, mitunter sich bekämpfende Gruppen
und Strömungen umfasste,waren: Mutterschaft und Sexualität, Frauenbildung

und Frauenstudium,Frauenarbeit sowie das Frauenwahlrecht.
Im letzten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts strebten die führenden

Frauenorganisationeneine internationaleZusammenarbeitan7.Die
Bemühungen schlugen sich in der Organisation internationaler
Frauenkongresse nieder,die in den Jahren 1896,1904 und 1912 stattfanden und
von der Gründung eines Frauenweltbundes mit etwa 7 Millionen
Mitgliedern aus 24 Ländern flankiert wurde8,aber auch im Erfahrungs- und
Wissensaustausch. Die Aktionsformen englischer Suffragetten wurden
zum Beispiel zum Vorbild von gewaltfreien Demonstrationen für das
Frauenstimmrecht in Preussen. Der Erste Weltkrieg machte diesen
engen Bindungen ein vorläufiges Ende. Die Feministinnen, die wie
Hélène Brion in Frankreich oder Clara Zetkin und Helene Stöcker in
Deutschland, um nur einige Namen zu nennen, für einen konsequenten
Pazifismus eintraten, waren in der Minderheit gegenüber jenen,die ihre
feministischen Forderungen in der Krisenzeit hinter die nationalen
Interessen stellten. Dennoch kam es 1915 zu zwei internationalen
Frauen-Kongressen, in deren Mittelpunkt das Drängen auf eine baldige
Beendigung des Blutvergiessens stand: Pazifistinnen aus den bürgerlichen

Frauenverbänden trafen sich in Den Haag, für Anhängerinnen
der sozialistischen Arbeiterinnenbewegung organisierte Clara Zetkin
einen Anti-Kriegs-Kongress in Bern.

Nach dem Ersten Weltkrieg gelang es den Frauenorganisationen in
vielen Ländern nicht mehr, an das Mobilisierungsniveau derVorkriegszeit

anzuknüpfen. In Deutschland erreichte die Frauenbewegung mit
dem Kriegsende eines ihrer wichtigsten Ziele: das Frauenstimmrecht.
Damit verlor sie jedoch auch eines ihrer wichtigsten Mobilisierungsthemen.

In den 1920er-Jahren nahm diesen Platz in Kreisen, die der
Sexualreformbewegung nahe standen, der Kampf gegen den
Abtreibungsparagraphen 218 ein. Unterstützung fand die Gegnerschaft des

6 Elke Frederiksen, Die Frauenfrage in Deutschland. Texte und Dokumente 1865–1915,
Stuttgart 1982, S. 486.

7 Dazu einschlägig: Leila Rupp, Worlds of Women. The Making of an International
Women’s Movement,Princeton 1997.

8 Zahlen nach: Ute Gerhard, Unerhört. Die Geschichte der deutschen Frauenbewegung,
Reinbek bei Hamburg 1990, S. 210.

339



Abtreibungsverbots bei den Kommunisten und in progressiven Teilen
der Sozialdemokratie.DochgelangesdenParteien nicht,einen konsensfähigen

340

und damit im Reichstag durchsetzbaren Reformvorschlag zu
präsentieren9.Geschwächt durch interne Divergenzen, aber auch durch
das allmähliche Abtreten der grossen feministischen Führerinnen, hatten

die Frauenorganisationen der nationalsozialistischen Machtübernahme

kaum etwas entgegenzusetzen. Der Dachverband der deutschen
Frauenorganisationen, der 1894 gegründete Bund deutscher
Frauenvereine, wurde im Frühjahr 1933 gezwungen, der nationalsozialistischen
Deutschen Frauenfront beizutreten.

Auch in anderen Ländern kamen spätestens mit der Mobilisierung
im Zweiten Weltkrieg die Aktivitäten der Frauenbewegung zum Erliegen.

Zwar überlebteneinige Frauenorganisationen die Kriegsjahreoder
wurden direkt nach dem Ende der Kämpfe wieder) neu gegründet, wie
die Internationale Frauenliga für Frieden und Freiheit, die Uniona
Donne Italiane UDI) in Italien oder die Ligue française pour le droit
des femmes LFDF) in Frankreich, aber die Mobilisierungsdynamik, die
in den ersten Jahrzehnten des 20.Jahrhunderts vorgeherrscht hatte, war
gebrochen. Es folgte eine lange Phase relativer Unsichtbarkeit der
Frauenorganisationen, die von der französischen Historikerin Sylvie
Chaperon als «le creux de la vague» bezeichnet wurde10.Wenn auch die
«Frauenfrage» immer wieder thematisiert wurde, kam es erst nach den
Ereignissen, die mit dem Begriff der «68er-Bewegung» bezeichnet
werden, zu einer Verdichtung feministischer Aktivitäten, d.h. zur
Entstehung einer neuen sozialen Bewegung von Frauen.

Die kognitive Orientierung

Die Frauenbewegungen prägten ein Selbstverständnis aus, das «
Geschlecht» als zentrale Kategorie der Vergemeinschaftung akzentuierte.
Dieses Selbstverständnis wurde aus Deutungen der Situation der Frau
abgeleitet, die Ende der 1960er- undAnfang der 1970er-Jahre in Europa
in Umlauf kamen. Drei Interpretationsangebote trugen dazu bei, die
rechtliche, ökonomische und kulturelle Unterdrückung von Frauen
begrifflich zu fassen.

9 Dazu einschlägig: Atina Grossmann, Reforming Sex. The German Movement for Birth
Control andAbortion Reform 1920–1950, New York 1995.

10 Sylvie Chaperon, Le creux de la vague. Mouvements féminins et féminismes 1945–1970,
Florenz Doktorarbeit an der Internationalen Hochschule Florenz) 1996; in überarbeiteter

Form erschienen als dies., Les années Beauvoir 1945–1970, Paris 2000.



Radical Feminism

Der europäische Feminismus der 1970er-Jahre wäre ohne den amerikanischen

Feminismus undenkbar.Schlüsselkonzepte des radical feminism
haben die kognitive Orientierung des europäischen Feminismus
substantiell mitgeprägt, wenn auch die Begriffe und die damit beschriebenen

Praktiken in unterschiedlicher Weise interpretiert und realisiert
wurden.Als erstesAnzeichen fürdasWiederaufleben des feministischen
Kampfes in den USA erschien 1963 das Buch «DerWeiblichkeitswahn»
derSoziologin, Psychologin undPublizistinBetty Friedan 1921–2006)11,

die wenige Jahre später auch die National Organization of Women ins
Leben rief. Friedan analysierte kritisch die amerikanische Gegenwartsgesellschaft

und wies auf die Diskrepanz zwischen dem in der Werbung
und den Massenmedien entworfenen Bild der mit sich und ihrem Leben
zufriedenen Mutter und Hausfrau einerseits und der tatsächlichen, von
Frustration und vergeblicher Sehnsucht nach einem erfüllten Dasein
geprägten Alltagserfahrung von Frauen andererseits hin. 1964 in
französischer, 1966 in deutscher Sprache erschienen, wurde das Buch auch

341

in Europa zu einem Bestseller.
Parallel zu NOW, das in der Tradition des gemässigten Feminismus

stand, gründeten Frauen aus dem Umkreis der studentischen
Bürgerrechtsbewegung und der Studentenbewegung in vielen grösseren Städten

Frauengruppen, die eine neue Strategie des radikalen Feminismus
entwarfen. Diese Frauen einer jüngeren Generation geb. ab Mitte der
1930er) lehnten jede Zusammenarbeit mit Männern ab. Im Kontext
dieser auch in der Wahl der provokativen Aktionsformen radikalen
Bewegung entstanden theoretische Schriften, welche die Frauenbewegung

weit über die Grenzen hinaus beeinflusst haben.Darunter befand
sich Shulamit Firestones Untersuchung der Geschlechterverhältnisse in
The Dialectics of Sex 1970).Im gleichen Jahrbegann auchdieunter dem
Titel Sexual Politics erschienene Patriarchatsanalyse der aktiven Feministin

Kate Millett zu zirkulieren12. Weitere Texte entstanden und
wurden vielfach fast unmittelbar in Sprachen des europäischen Kontinents

übersetzt. Gemeinsam war ihnen der Aufruf zu einer Revolutionierung

der bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse jenseits der
Klassenproblematik sowie die Einsicht, dass der Kampf gegen die
Unterdrückung nur von den Unterdrückten selbst geführt werden

11 Betty Friedan, Der Weiblichkeitswahn oder Die Selbstbefreiung der Frau. Ein
Emanzipationskonzept,Reinbek 1966.

12 Shulamith Firestone, Frauenbefreiung und sexuelle Revolution, Frankfurt 1975; Kate
Millett,SexusundHerrschaft:DieTyranneidesMannes inunserer Gesellschaft, München
1971.



könne. Beide Prämissen wurden von den ersten Verfechterinnen eines
neuen Feminismus in Europa übernommen.

Simone de Beauvoir und «Das andere Geschlecht»

1949 erschienen, lieferte Das andere Geschlecht der Schriftstellerin und
Philosophin Simone de Beauvoir auf knapp tausend Seiten eine umfassende

342

historisch-philosophische Betrachtung der Situation der Frau in
der Gesellschaft.Ausgehend von der Annahme, dass zwischen der
biologischen Unterschiedlichkeit der Geschlechter und der Unterdrückung
der Frauen kein kausaler Zusammenhang bestehe, analysierte die
Autorin die Bedingungen, unter denen Frauen in ihre untergeordnete
Stellung gedrängt würden. «Man kommt nicht als Frau zur Welt, man
wird es»13 – dieser Satz gilt als zentrale Aussage von Das andere
Geschlecht. Beauvoir stellte sich die Aufgabe, das System der vermeintlich
wissenschaftlichen Erkenntnisse, der Mythen und Vorurteile
aufzudecken, welche Frauen daran hinderten, sich einen eigenen Lebensentwurf

zu schaffenund diesen zu leben.Abschliessend wog sie die
Möglichkeiten einer Befreiung ab: durch Entmythologisierung, durch
persönliche und individuelle Befreiung in der Berufstätigkeit sowie, als tief
greifende Umwälzung der Gesellschaft,durch die soziale Revolution. In
der Auseinandersetzung mit der erstarkenden Frauenbewegung um
1970 in Frankreich und angesichts der Entwicklungen in den sozialistischen

Ländern löste sich Beauvoir von der Auffassung, die Diskriminierung

von Frauen werde mit der sozialen Revolution gleichsam
automatisch überwunden. Sie bewertete nun die Geschlechtszugehörigkeit
als gleich-, wenn nicht sogar vorrangig vor der Klassenzugehörigkeit und
rief Frauen entsprechend zu – nun: kollektivem – Handeln auf. Die
kognitive Orientierung der neuen Frauenbewegung beeinflusste die
Autorin durchdiephilosophischePrämisse,dass«DIE Frau»nichtdurch
ihr anatomisches Geschlecht bestimmt werde, sondern das Produkt
einer gesellschaftlichen Konstruktionsarbeit sei.

Simone de Beauvoir galt in weiten Teilen der Frauenbewegung der
1970er als die «Mutter des Feminismus» Das andere Geschlecht, übersetzt

in zahlreiche Sprachen u.a. Deutsch: 1951, Englisch, Japanisch:
1953, Spanisch: 1962), als «Bibel der Frauenbewegung»14.Als Beauvoir

13 Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Reinbek neue
Übersetzung) 1992,S. 335.

14 Dazu: Kristina Schulz, «D’un simple livre à la ‘bible’ du mouvement des femmes: Le
deuxième sexe en République fédérale allemande» in: Christine Delphy, Sylvie
Chaperon Hg.), Cinquantenaire du deuxième sexe, Paris 2002, S. 412–419.



1986 in Paris starb, flankierten über 5000 Frauen aus aller Welt den
Trauerzug zum Friedhof Montparnasse. Ohne Zweifel wurde die
Schriftstellerin und Philosophin, die selbst nie geheiratet hatte und
finanziell immer unabhängig von ihrem Lebenspartner Jean-Paul
Sartre geblieben war, in den 1970er-Jahren international zum Sinnbild
eines von Normen und Zwängen befreiten Lebens, ihr Werk zum
Beweis dafür, dass Frauen sich in produktivem Schaffen verwirklichen
konnten.

Eine neue Lesart von Psychoanalyse und sexueller Revolution

In den 1950er- und 1960er-Jahren lebte das psychoanalytische
Paradigmaneu auf und ging,vermittelt durch zweiNeudeutungen, indie
kognitive Orientierung der neuen Frauenbewegung ein. Massgeblich waren
zum einen eine mit dem Namen Jacques Lacan verbundene Lesart des
Post-)Strukturalismus, zum anderen die Ordnungsentwürfe einer

intellektuellen Neuen Linken,die sich in Europa und den USA seit Ende der
1950er-Jahre in kleinen Diskussionszirkeln entfaltete und sich
zunehmend

343

vernetzte.
Jacques Lacan 1901–1981) ebnete mit seiner Freud-Rezeption den

Weg zu einer Neulektüre der Psychoanalyse im Lichte der Philosophie,

der Linguistik und der strukturalistischen Anthropologie. Diese
Neulektüre beeinflusste Teile der Frauenbewegung, da sich aus ihr
Strategien zur Veränderung der Geschlechterverhältnisse ableiten
liessen. Lacan akzentuierte die Bedeutung der Sprache in der
Entwicklung der menschlichen Psyche. Damit wies er den Weg für eine
Interpretation, welche die Unterdrückung der Frau auf repressive
Strukturen der symbolischen Ordnung, zu der Sprache auch gehört,
zurückzuführen. Die von Lacan inspirierten Theoretikerinnen des
neuen Feminismus folgten ihm in seiner hohen Bewertung der
Sprache und sahen in ihr einen viel versprechenden Ansatzpunkt für
die Neuordnung gesellschaftlicher Zustände. Weiterhin lenkte Lacan
die Aufmerksamkeit auf die symbiotische Einheit von Mutter und
Kind in der frühen Kindheit. Mütter, leiteten feministische Theoretikerinnen

daraus ab, könnten aufgrund dieser besonderen Beziehung
auf das Kind in einem Stadium der Kindheitsentwicklung einwirken,
das noch nicht von der «phallozentrisch» strukturierten gesellschaftlichen

Ordnung beeinflusst war. Auch warf Lacans Betonung der
vorödipalen Phase die Frage neu auf, wann Geschlechtsdifferenz
überhaupt entstehe und welches Geschlecht die menschliche Libido
habe.



344

Lacan und seine Schüler trugen zur Expansionsbewegung der
Psychoanalyse in Frankreich massgeblich bei15. In den 1970er-Jahren
sahen viele Intellektuelle dieses Paradigma und die daran angelehnte
therapeutische Praxis – auch in der popularisierten und banalisierten
Form des Gesprächs über Sexualität – nicht nur als Ansatzpunkt zur
Behebung von Krankheiten, sondern auch als Mittel der Befreiung von
Zwängen und Normen an. Eine feministische Strömung,die der Psychoanalyse

sehrnahe stand und sich vor allem in Frankreich und Italien
entfaltete, leitete aus den begrifflichen Instrumentarien der Lacan’schen
Psychoanalyse-Deutung eine feministische Praxis ab, welche den
therapeutischen Charakter des Gesprächs in der Kleingruppe betonte und in
einerspezifisch weiblichen Verwendung der Sprache – Ecriture féminine
– das Potenzial entdeckte, die bestehende Ordnung und die damit
einhergehende Geschlechterhierarchie umzuwälzen.

Die Neue Linke, die in Europa unddenUSA aus der Empörung über
die aktuellen Entwicklungen in den sozialistischen Staaten seitMitteder
1950er-Jahre heraus entstand, wies eine Zusammenarbeit mit traditionellen

Organisationen und Organen der Linken wie Parteien und
Gewerkschaften zurück. Sie grenzte sich auch inhaltlich in zentralen
Aspekten von der klassischen linken Doktrin ab16.DieFrauenbewegung
integrierte Elemente der kognitiven Orientierung der Neuen Linken
in das feministische Selbstverständnis, wie die Neubestimmung eines
revolutionären Subjekts oder eine vom traditionellen linken Verständnis

abweichende Transformationsstrategie:
Mit der Aufgabe des Proletariats als revolutionäres Subjekt hatte

sich die Neue Linke in radikaler Weise von einer der Grundfesten der
sozialistischen Analyse kapitalistischer Gesellschaften gelöst. Theoretisch

gestützt auf Texte von Charles Wright Mills und Herbert Marcuse
setzte die Neue Linke im revolutionären Prozess auf Menschen, die
aufgrund ihrer Hautfarbe, Herkunft oder Ausbildung vom System von
Bedürfnisproduktion und Bedürfnisbefriedigung ausgeschlossen
waren.Damit wurdenprinzipiell auch Frauen als revolutionäres Subjekt
denkbar. Ausserdem räumte die Neue Linke dem Reproduktionsbereich

eine grössere Bedeutung ein, als dies im klassischen Sozialismus
der Fall war, der die Sphäre der Produktion als Ausgangspunkt der
Revolution betrachtete. Unterdrückung und Entfremdung im Bereich
der überwiegend von Frauen kontrollierten sozialen Reproduktion

15 Vgl. Elisabeth Roudinesco, Histoire de la psychanalyse en France, Bd. 2 1925–1985),
Paris 1986, S. 551ff.

16 Vgl. Ingrid Gilcher-Holtey, Die 68er Bewegung. Deutschland. Westeuropa. USA, München

2001, S. 14–16.



rückte damit ins Zentrum und sensibilisierte für das gesellschaftsverändernde

345

Potenzial von Frauen.
Auch die Transformationsstrategie der Neuen Linken ging in die

kognitive Orientierung der neuen Frauenbewegung ein. Erstens
beinhalteten die Transformationsvorstellungen der Neuen Linken eine
Aktionskonzeption, in welcher der provokativen Aktion aufklärerische
Funktion zukam. Es galt, Aktivisten wie Aussenstehenden die
Übermacht der gesellschaftlichen Instanzen mittels provokativer symbolischer

Aktionsformen vor Augen zu führen. Zweitens setzte die
Transformationsstrategie auf Selbstorganisation in Gegeninstitutionen, um
die angestrebten Verhältnisse bereits im «Hier» und «Jetzt» zu
antizipieren. Gesetzt wurde dabei auch auf Projekte zur «Revolutionierung
des Alltagslebens»: Kindererziehung, Organisation der Familie und des
Haushalts etc. Auf die Forschungen der Frankfurter Schule und
insbesondere die Studien Theodor W.Adornos zum «Autoritären Charakter

» zurückgreifend17,erkannte die Neue Linke, drittens,dass die
Transformationsstrategie bei der Sozialisation der Kinder ansetzen müsse.
Auch diese Überlegung, welche die gesellschaftliche Rolle von Frauen
aufwertete,wirkte in der neuen Frauenbewegung weiterund wurde vielfach

diskutiert. Das «Neue» an der neuen Frauenbewegung lässt sich in
fünf Elementen zusammenfassen:

1) Sie erteilte einer marxistischen Perspektive die Absage, welche
gesellschaftliche Unterdrückung einzig auf die Problematik von
Klassenkämpfen zurückführte. Im Feminismus wurde eine sozialistisch
geleitete Kapitalismusanalyse mit einer umfassenden Patriarchatskritik
verbunden. 2) Es wurde angestrebt, die Trennung von Privatheit und
Öffentlichkeit aufzuhebenund geschlechtsbedingte Hierarchien in allen
Bereichen abzuschaffen. 3) Der neue Feminismus verfolgte eine
Transformationsstrategie, die einen aktiven Befreiungsprozess vorsah.Dieser
basierte auf Bewusstseinsschaffung consciousness raising) für
Unterdrückungsmechanismen, die u.a. in Sprache und Erziehung vermittelt
wurden. 4) Der neue Feminismus betonte die informellen, wenngleich
nicht immer unverbindlichen Strukturen ihrer Bewegung und den
hohen Grad an Autonomie dezentral organisierter Gruppen, die keine
formalisierte Mitgliedschaft voraussetzten. 5) Er bestimmte einen
neuen Träger des sozialen Wandels. Die Frauenbewegung verstand sich
als eine Bewegung ausschliesslich von Frauen.

17 Theodor W. Adorno, Studien zum autoritären Charakter, Frankfurt 1973 New York
1950).



Organisationsstruktur

Soziale Bewegungen sind, aus soziologischer Sicht, keine Organisationen18.

346

Daher ist in unserem Zusammenhang bei der Verwendung des
Organisationsbegriff zu differenzieren zwischen einerseits informellen,
losen Koordinationsgremien, welche die dauerhafte Mobilisierung der
Bewegung sicherstellten Bewegungsorganisationen), und andererseits
dem generellen Organisationsmodus der Frauenbewegung. Nur am
Rande sind die bei der Entstehung der neuen feministischen Bewegung
bereits vorhandenen Frauenorganisationen anzusprechen. Zu ihnen
zähltendie Frauenorganisationen der Parteien,der Gewerkschaften und
der alten Frauenbewegung. Obwohl sie organisatorisch verfasst waren
und über eine feste Anhängerschaft sowie Mobilisierungsressourcen
verfügten, gaben sie weder den Ausschlag für die Mobilisierungsdynamik

Anfang der 1970er-Jahre, noch avancierten sie zu
Bewegungsorganisationen.

Die organisatorische Infrastruktur der Frauenbewegung wurde in
der Formierungsphase von Gruppen garantiert, die eng mit der
Kampagne zur Liberalisierung der Abtreibung verknüpft waren. In Frankreich

übernahm der Mouvement pour la libération des femmes MLF)
diese Funktion, in der Bundesrepublik die Aktion 218, in der Schweiz
die Anhängerinnen der Frauenbefreiungsbewegung und des
westschweizerischen MLF, in den Niederlanden die Dolle Minnas. Die Rolle
dieser Trägergruppen war nicht in allen Ländern die gleiche und
entsprach den jeweiligennationalen Protestkulturen.So bildeten sich inder
Bundesrepublik regionaleAktionsgruppen im Zuge des Kampfes gegen
das Abtreibungsverbot, die sich zu einem lockeren überregionalen
Verbund, der Aktion 218,zusammenschlossen. Die Aufgabe derAktion 218
war es, in unbestimmten Abständen Delegierte der Regionalgruppen
über geplante Aktionen zu informieren und das weitere Vorgehen
abzustimmen. DieAktion 218 hatte weder Statuten noch feste Mitgliedschaften.

Ihr Ziel war operational:die Organisation des Protestes gegen
den Paragraphen 218. Die Anliegen der lokalen Gruppen weiteten sich
im Mobilisierungsprozess auf vielfältige Aspekte der Frauenemanzipation

aus. In Frankreich dagegen ging die Gründung des MLF in Paris
der Kampagne gegen das Abtreibungsverbotvoraus.Auf derSuche nach
einem Thema,das eine breite Mobilisierung versprach, entschieden sich
die Aktivistinnen des MLF, später des «Mouvement de Liberté de
l’avortement» MLA), der aus dem MLF hervor ging, die Kriminali-

18 Vgl. Friedhelm Neidhardt, «Einige Ideen zu einer allgemeinen Theorie sozialer
Bewegungen» in: Stefan Hradil Hg.), Sozialstruktur im Umbruch,Opladen 1985,S. 193–204.



sierung derAbtreibung in den Mittelpunkt einer breit angelegten
Kampagne

347

zu rücken.
In der zweiten Hälfte der 1970er-Jahre wurden die Frauenzentren,

centres de femmes, centri culturale zu zentralen Orten der feministischen
Agitation.Diese Zentrenstandennational und international in Kontakt,
blieben aber unabhängig voneinander. Viel diskutiert in den feministischen

Kreisen der 1970er- und 1980er-Jahre war die Frage, inwieweit die
Frauenzentren, und auch andere Frauenprojekte wie Frauenhäuser,
Frauennotruf-Telefone etc., die Unterstützung der öffentlichen Hand
annehmen sollten und wie weit sie im Gegenzug bereit waren, Eingriffe
in dieAutonomie der Frauenprojekte hinzunehmen.Aus diesen Debatten

gingen verschiedene Modelle mit unterschiedlichem Autonomiegrad

hervor: der Versuch, die Geschlechterproblematik in bestehenden
Institutionen systematisch zu stellen z.B. durch Frauenbeauftragte in
den 1980er-Jahren); die durch öffentliche Mittel und Anerkennung
unterstützte Realisierung von Frauenprojekten z.B. die Bemühung der
Frauengesundheitszentren um Kassenzulassung) und schliesslich die
Gründung von Gegen-Institutionen, die jegliche Beschneidung der
Autonomie zurückwiesen. Bei aller Vielfalt ist die Frauenbewegung
durch eine weitgehend dezentrale Organisation kleiner, regionaler
Gruppen mit informellen Entscheidungsstrukturen und einer vagen
Definition der Anhängerschaft gekennzeichnet.

Die Anhängerinnen der Frauenbewegung versuchten auch, sich
international zu vernetzen.Zahlreich sind die Momente einer punktuellen

Zusammenarbeit, zum Beispiel bei der Vorbereitung eines «
Internationalen Tribunals Gewalt gegen Frauen» in Brüssel 197619. Die
bestehenden Kontakte wurden durch die Realisierung von internationalen
Frauenkongressen z.B. 1974 in Frankfurt) und internationaler Frauen-
Sommeruniversitäten ab Ende der 1970er) gepflegt und verstärkt.

Beziehung zur 1968er-Bewegung

Die Beziehung zur 68er-Bewegung war schwierig, aber für die
Entstehung der Frauenbewegung konstitutiv. In vielen Ländern gründeten
sich erste Frauengruppen vor dem Hintergrund von durch die 68er-
Bewegung hervorgebrachten Mobilisierungskontexten, die sich förderlich
auf die Bereitschaft von Frauen auswirkten,an einem «revolutionären»
Projekt mitzuwirken und die Verständigung unter Frauen erleichterten.

19 Dazu: Reinhild Schäfer, Demokratisierung der Geschlechterverhältnisse. Die politischen
Strategien der Neuen Frauenbewegung gegen Gewalt, Bielefeld 2001.



Dies war an der Freien Universität Berlin ebenso der Fall wie an der
Universität von Vincennes/Paris oder in Zürich. Frauen mit hohem
Bildungskapital und überwiegend studentischem Hintergrund lernten
sich bei Aktivitäten in der 68er-Bewegung kennen, etwa in Kommune-
Projekten,Kritischen Universitäten oder bei Demonstrationen.Die daraus

348

erwachsenen Netzwerke waren eine Bedingung für die Gründung
der ersten Frauengruppen innerhalb der 68er-Bewegung.

Mit der Entstehung dieser Frauengruppen ging in vielen Ländern
ein offener Bruch mit den männlichen Bewegungsanhängern einher. So
probten Frauen in Frankreich, in den USA und in der Bundesrepublik
den Aufstand gegen die männlichen Avantgarden, die, so die Kritik,
ihren eigenen Gleichheits- und Befreiungspostulaten in der alltäglichen
Praxis der Bewegung nicht gerecht wurden und die konventionellen
Unterdrückungsverhältnisse zwischen den Geschlechtern reproduzierten.

Bei der Jahresversammlung des Sozialistischen Deutschen
Studentenverbandes SDS) am 13. September 1968 kam es in Frankfurt zum
Eklat zwischen männlichen SDS-Delegierten und Frauen des im Januar
des Jahres gegründeten Aktionsrats zur Befreiung der Frauen, als die
Vertreterin des Aktionsrats den SDS vergeblich aufforderte, die
Frauenfrage mit in ihre Überlegungen einzubeziehen.In Frankreich drückte
der Slogan «Le steak d’un révolutionnaire est aussi longtemps à cuire
que celui d’un bourgeois» die vehemente Abgrenzung der Frauen aus.
Man kann daraus schliessen, dass die Frauen sich mit den Zielen und
Realisationsformen der 68er-Bewegung durchaus kritisch auseinandersetzten.

Die Form, in der die Abgrenzung vollzogen wurde, verweist
dagegen deutlich auf die Vorgängerbewegung zurück:Die Frauen nutzten

die Aktionsform der Provokation, die Teil der Aktionsstrategie der
Neuen Linken war. Bis heute ist «1968» inder Frauenbewegung umstritten,

ist die 68er-Bewegung Objekt der Anlehnung und der Abgrenzung
zugleich.

Die Frauenbewegung ging weder in Frankreich,noch in Italien oder
der Bundesrepublik unmittelbar aus der 68er-Bewegung hervor. Die
Frauengruppen der 68er-Bewegung zerfielen mit der Bewegung,aus der
sie hervorgegangen waren. Doch konnte beispielsweise die
Frauenbewegung in der Bundesrepublik, als sie sich kaum zwei Jahre später
konstituierte, auf organisatorische Ressourcen derVorgängerbewegung
– Versammlungsorte, Verkehrskreise und Kommunikationsformen –
zurückgreifen. Die von den Frauengruppen der 68er gegründeten
autonomen Kinderläden und die Kommunen, die den Zerfallsprozess der
sozialen Bewegung von 1968 überdauert hatten, boten ein ideales
Rekrutierungspotenzial für die neue Frauenbewegung. Dieses Beispiel,



dem andere hinzuzufügen wären, zeigt, dass die Bedeutung von «1968»

für die Entstehung der neuen Frauenbewegung kaum überschätzt
werden kann.

Schlüsselaktivitäten

Die Soziale-Bewegungs-Forschung unterscheidet zwischen einer
expressiven, auf die Identität der Bewegung gerichteten und einer
instrumentellen, auf Veränderungen in der politischen Sphäre zielenden
Aktionslogiken sozialer Bewegungen20. Mit dem Blick auf kulturelle
Ausdrucksformen des Feminismus Frauenmusik, Frauengesprächsgruppen,

Frauenfeste, Frauentherapie, Frauentheater wird der
Frauenbewegung dabei in der Regel die expressive Aktionslogik
zugeschrieben.Gegen diese Interpretation spricht,dass die Frauenbewegung
ursprünglich keinesfalls eine rein identitätsorientierte Bewegung,
sondern immer auch eine auf die politische Konfrontation zielende
Bewegung war. Dies zeigte sich insbesondere im Kampf gegen die
Abtreibungsgesetzgebung. Die Frauenbewegungen spielten mit den
Regeln des politischen Feldes, indem sie die vorgesehenen Kanäle der
Interessensartikulation nutzten, aber auch bewusst überschritten und
umgingen.

Um die Vielfalt der feministischen Aktivitäten zu systematisieren,
scheint es angebracht, idealtypisch zwischen Ausdrucksformen und
Aktivitäteneines «kulturellen»beziehungsweise «symbolischen» undeines
«sozialen Feminismus» zu unterscheiden. Der symbolische Feminismus
zielte entsprechend auf eineVeränderung «in den Köpfen» während der
soziale Feminismus bei der Veränderung der sozialen Bedingungen
ansetzte, welche die Frau als zweitrangiges Geschlecht hervorbrächten21.
Entsprechend griff der symbolische Feminismus Themen auf, die der
Selbstvergewisserung von Frauen als Frauen dienten: weibliches Schreiben

Ecriture féminine), Consciousness-raising durch Psychoanalyse,
schöpferische und kreative Aktivitäten. Anhängerinnen eines sozialen
Feminismus richten ihre Aktivitäten eher auf soziale Institutionen und
die Veränderung der sozialen Welt, nicht der psychischen Struktur des

Individuums. Entsprechend konzentrierten sie sich auf die Organisation
von Kampagnen gegen Pornographie und Gewalt gegen Frauen, die

20 Dieter Rucht, «Themes, Logics, and Arenas of Social Movements: A Structural
Approach» in:Bert Klandermans, Hanspeter Kriesi,SidneyTarrow Hg.),From Structure
to Action: Comparing Social Movement Research across Cultures, International Social
Movement Research 1 1988),S.305–328.

21 Vgl. auch: Kristina, Schulz, «Feminismuskonzeptionen in den 1970er Jahren im
deutschfranzösischen

349

Vergleich» in: Feministische Studien 21 2003), S. 98–110.



Einrichtung von Frauenhäusern und Frauen-Notruf-Diensten und die
Forderung nach Chancengleichheit in allen Bereichen der Gesellschaft,
insbesondere auch im Erwerbsleben.

350

Die Vielfalt der Themen, aber auch die Ausdifferenzierung des
Feminismus in verschiedene Strömungen brachte nicht nur vielfältige
Betätigungsfelder, sondern auch eine Multiplikation von Aktionsformen

mit sich. Demonstrativ-appellativen, manchmal auch direkten
Aktionen mit provokativem Charakter kam eine zentrale Funktion zu:
Unzählige lokale, nationale und mitunter auch internationale
Demonstrationen fanden statt. Verglichen mit anderen neuen sozialen
Bewegungen war die Strategie der Frauenbewegung jedoch weniger auf
Massenmobilisierung denn auf qualitative, durch Symbolkraft wirkende
Aktionen gekennzeichnet: Nasse Windeln wurden bei offiziellen
Veranstaltungen in den Saal geworfen, Büstenhalter öffentlich verbrannt
oder Karikaturen vom Papst und anderen Verteidigern des
Abtreibungsverbots verteilt. In Genf mauerten Anhängerinnen des MLF den
Eingang des Rathauses zu, nachdem die kommunalen Autoritäten
beschlossen hatten, das autonome Frauenzentrum zu schliessen. Aber die
Anhängerinnen der Frauenbewegung bedienten sich auch der
vorgesehenen Kanäle der Willensbildung, indem sie Massenpetitionen
lancierten «Ich habe abgetrieben» versuchten, auf Politiker und
Politikerinnen einzuwirken und, in der Schweiz 1977, auf eine Volksabstimmung

zur Freigabe der Abtreibung drängten.

Ende und Folgen der neuen Frauenbewegung

Die internen Divergenzen zwischen verschiedenen Strömungen des
Feminismus schlugen sich auch in seinen Narrativen nieder. Kontrovers
wird bis heute über die «Geburtsstunde» der neuen Frauenbewegung
diskutiert,wobeidieAnhängerinnen des symbolischen Feminismus 1968
und die mit dieser «Chiffre»22 verbundene Bewegungskultur für sich
beanspruchen, während Vertreterinnen des sozialen Feminismus die
Entstehung der Frauenbewegungauf die Kampagnezur Liberalisierungder
Abtreibung datieren, also für Frankreich und die Bundesrepublik auf
das Jahr 1971. Mit dem Anspruch, an der «Gründung» der Bewegung
beteiligt gewesen zu sein, versuchen die jeweiligen «Lager» ihre
Anwärterschaft auf die Führung der Bewegung und ihre Repräsentation
nach aussen zu legitimieren. Überwog für die einen, trotz aller Kritik an

22 Detlev Claussen, «Chiffre 68» in: Dietrich Harth, Jan Assmann Hg.), Revolution und
Mythos, Frankfurt 1992, S. 219–228.



der «sexuellen Revolution» der 68er, das Moment des Aufbruchs und
der Erneuerung, das von der 68er-Bewegung ausgegangen sei,
akzentuierten die anderen, dass der eigentliche Aufbruch der Frauenbewegung

später stattgefunden habe. Die Bedeutung von 1968 für die neue
Frauenbewegung lag damit auf der symbolischen Ebene in seiner
anhaltenden

351

Wirkung als negatives und positives) Bezugsereignis.
Interne Divergenzen tragen zum Zerfall von sozialen Bewegungen

massgeblich bei. Sie prägten sich in der zweiten Hälfte der 1970er-Jahre
und insbesondere nach dem Wegfall der Abtreibungsproblematik als
«kleinster gemeinsamer Nenner» zwischen unterschiedlichen Gruppen
und Fraktionen23 weiter aus. Doch hatten die Differenzen über
Bewegungsstrategien im FallderFrauenbewegungen auchproduktive Folgen.
Sie führten dazu, dass die Forderungen breit gefächert waren und in so
unterschiedlichen Bereichen wie im Gesundheitswesen, im akademischen

Bereich oder bei der Organisation der Erwerbsarbeit ansetzten.
Um den Erfolg sozialer Bewegungen zu messen, haben Beobachter

desSozialenmit dem Problem zu kämpfen, dass die Bewegungen immer
auch mit anderen Phänomenen des sozialen Wandels konkurrieren,
Veränderungen also selten einem einzelnen Akteur zugeschrieben werden
können.Eine Wirkungsanalyse muss daher eine sehr differenzierte,
aufwendige und vielfach empirisch nicht durchführbare Abwägung der
unterschiedlichen Faktoren vornehmen, die zu sozialem Wandel
beigetragen haben.Angesichtsdieser Zurechnungsproblematikkönnen die
Wirkungen der Frauenbewegung nur in einigen Bereichen angedeutet
werden: 1) Staatliche Frauenpolitik. Staatliche Frauenpolitik hat sich in
vielen Ländern seit Mitteder 1970er-Jahre gewandelt und inden1980er-
Jahren eine neue Qualität erreicht. Als Bestandteil von familien- und
bevölkerungspolitischen Überlegungen stand bis Anfang der 1970er-
Jahre der Schutz der Frau, besonders der Mutter, im Zentrum. In den
1980er-Jahren rückte der Aspekt der Frauenförderung in den Vordergrund.(

2)Organisation der Arbeit. Die Frauenbewegung stellte dieTrennung

gesellschaftlicher Sphären in «Familie» verheiratete Frauen und
Mütter) und «Arbeit» unverheiratete Frauen und Männer) radikal in
Frage und forderte zugleich das Recht auf Berufstätigkeit für alle mit
gleichem Lohn und gleichen Karrierechancen ein. Diese Forderung

23 In den Vereinigten Staaten wurde das Strafgesetz 1973 reformiert, in Frankreich 1975,
in der BRD 1976, in Italien 1978. In der Schweiz scheiterte 1977 eine Volksinitiative zur
Liberalisierung des Schwangerschaftsabbruchs, das Gesetz wurde schliesslich im Jahre
2002 reformiert. Wenn auch die Reformgesetze in den meisten Ländern hinter den
Erwartungen der Frauenbewegungen zurückblieben, verloren diese doch mit der
Verabschiedung an Mobilisierungspotenzial.



wurde von Parteien und Gewerkschaften aufgenommen, was mittelfristig

352

zur Einführung gleichstellungspolitischer Massnahmen im
Erwerbsleben führte. Damit verbunden war auch die Öffnung von
Ausbildungsgängen und Berufssparten für Frauen. 3) Wissen und Lernen.
Feministische Akademikerinnen haben um die Etablierung und
Anerkennung von Frauen- und Geschlechterforschung gerungen. Anfang
der 1980er-Jahre setzte in vielen Ländern ein Prozess der institutionellen

Anerkennung durch die Integration in die offiziellen Curricula von
Forschung und Lehre ein.Trotz schwacher finanzieller und personeller
Ausstattung gelang es der Frauenforschung mittelfristig, die
Entscheidungsträger im Bildungsbereich von der Förderwürdigkeit solcher
Wissensbereiche zu überzeugen. Die Aktivitäten der Frauenbewegung
schlugen sich aber auch im ausseruniversitären Bildungsbereich nieder.
Themen der Frauenbewegung werden seit den 1980er-Jahren auch in
progressiven kirchlichen Einrichtungen, Volkshochschulen oder
alternativen Bildungsstätten behandelt. 4) Wandel der Geschlechterbilder,
Einstellungen und Meinungen. Die Frauenbewegung hat die natürliche
Bedingtheit der Unterordnung von Frauen in Frage gestellt und die
gesellschaftlichen Mechanismen angeprangert, die zur Definition von
Frauen als dem «schwachen Geschlecht» beitragen. Die Einsicht, dass
im Alltag nicht biologische Gegebenheiten über gesellschaftliche
Rollen und Positionen entscheiden, sondern soziale Zuschreibungen,
hat nicht nur Perspektiven für Frauen entwickelt, sich den klassischen
Zuschreibungen zu entziehen, sondern auch an den Grundfesten eines
traditionellen Männerbildes gerüttelt. Dazu trug indes nicht nur die
Frauenbewegung bei, sondern auch die in den 1970er-Jahren sich
formierende Schwulenbewegung und die aus der 68er-Bewegung
hervorgegangenen alternativen Wohnprojekte, die sich als ein Gegenmodell
zum klassischen Familienbegriff verstanden.Einstellungswandel ist
methodisch schwer fassbar. Die Tatsache, dass am Beginn des 21. Jahrhunderts

in mehreren Ländern Frauen um die Kanzler- bzw. Präsidentschaft
kandidieren, mag ein Indiz dafür sein. Die Reaktion der Medien zeigt
aber ebenso wie die Tatsache, dass Frauen an europäischen Universitäten

im Schnitt immer noch lediglich ein Zehntel der Professorenschaft
stellen, dass jeder gesellschaftliche Teilbereich seinen eigenen
Wandlungsrhythmus hat.


	Neue Frauenbewegung in Europa : ein Überblick

