
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 57 (2007)

Heft: 2

Artikel: Niklaus Manuels Sichtbarmachung : Reformatorische Rhetorik
zwischen Tradition und Innovation

Autor: Müller, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-98957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-98957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 57, 2007, Nr. 2

* Dieser Aufsatzentstand imRahmendes NFS-Teilprojekts«GewaltundMoral:Diskurse,
Bilder und mediale Umbrüche um 1500» NFS «Medienwandel – Medienwechsel –
Medienwissen» Er ist die erweiterte Fassung eines anlässlich der internationalen
Arbeitstagung «Representation of violence» 30.6.–1.7.2006, Basel) gehaltenen Referats.

Für zahlreicheAnregungen und Hinweise danke ich Prof. Dr. Susanna Burghartz,

127

Niklaus Manuels Sichtbarmachung*
Reformatorische Rhetorik zwischen Tradition und Innovation

Marcel Müller

Summary

The various Reformations which took place during the first half of the
16th century were influenced by late-medieval tradition and Protestant
innovation.The carnival plays written by the Bernese painter, mercenary
and politician Niklaus Manuel c. 1484–1530) represent both. However,
analyses of these plays have tended to focus on the themes discussed and
have neglected the plays’ dealing with the subject of violence and lordship,
represented by the frequently used term ‘gewalt’. Manuel’s clerics were no
longer parts of a society which in earlier plays had been seen as generally
being threatened by immorality and sin. Instead, they became the‘wolves’
who put the whole populace in dangerand therefore had to be singled out,
and whose legitimacy had to be destroyed.The use of metaphoric speech
served Manuel as a means of connecting sexual and fecal matters with the
Holy and its human representatives. Hence metaphors allowed to show a
semiotic disorder and to simulate the stated gap between the priests’
pretentions and the practiced and ‘obvious’ reality. The present article argues
that crises stated by reformers have to be taken seriously: in fact as rhetorical

creations. Their apparentness, as it occurs in Manuel’s plays, masks
the author’s intentions. Apart from representing violence the plays themselves

served as an instrument of coercion, for metaphoric speech in
carnival plays was not mere entertainment but demanded an immediate
statement to the usurpators’ aims: Be with – or be against us.

Dr. Maike Christadler, lic.phil. Mirjam Häsler und lic. phil. Susanna Tschui.

Marcel Müller,Wettsteinallee 121, CH-4058 Basel. marcel_muller@bluewin.ch



Die Gleichzeitigkeit von kontinuierlicher Tradition und mehr oder
weniger abrupten Neuordnungen prägt das wissenschaftliche Bild der
Reformationen, die als lokale, heterogene und doch aufeinander
bezogene

128

Phänomene inden Jahrzehnten um 1500 zubeobachten sind.Der
von Olaf Mörke postulierte ‘Kommunikationszusammenhang Reformation’

1 oder der Begriff der ‘reformatorischen Öffentlichkeit’2 dienen der
Forschung dabei als «Verständigungshypothese[n], um vergleichsweise
Gleichartiges festzuhalten und einen epochalen Zusammenhang aus
einer bestimmten Perspektive sichtbar zu machen»3. Eine Gemeinsamkeit

der reformatorischen Prozesse war die vehemente Kritik am Klerus,

die über Predigten, Flugschriften und weitere Medien Verbreitung
fand. Ein Grossteil der Geschichtsschreibung zur Reformation lehnt
sich dabei stark an die zeitgenössische Argumentation an. Während in
der neueren Forschung das lange aufLuther konzentriertePropriumder
Reformation durch die Betonung der Kontinuitätslinien zwischen dem
15. und dem 16. Jahrhundert4 relativiert wird, werden die ebenfalls
feststellbaren religiösen, politischen und gesellschaftlichen Brüche noch oft
als Resultat der geradezu zwingenden Entladung einer bereits im
Spätmittelalter angelegten Krise gedeutet5. Das Kernelement dieses Szenarios

ist der moralisch-sittliche Verfall der Kirche, nicht zuletzt bedingt
durch das Priesterkonkubinat und den Missbrauch des Ablasshandels6.
Krisen, denen sich meist strukturelle Bedingungen zuordnen lassen,
manifestieren sich nicht zuletzt als Krisengefühle in der Wahrnehmung

1 Vgl.Olaf Mörke, «Frömmigkeit, laikale Kirchenkritikunddie Reformation als
Kommunikationszusammenhang» in: Ders., Die Reformation. Voraussetzungen und
Durchsetzung, München 2005,S. 113–135.

2 RainerWohlfeil verstehtden von Jürgen Schuttegeprägten Begriff als einDenkbild,um
das zeitbedingte Mediensystem zu bezeichnen.Erknüpft an dasAdjektiv ‘öffentlich’ an,
das um 1500 dieBedeutung von ‘klar’, ‘offensichtlich’ bzw. ‘bekannt sein’ hatte. Vgl. für
einenÜberblick mit CarlA. Hoffmann,«‘Öffentlichkeit’ und‘Kommunikation’» in den
Forschungen zur Vormoderne.Eine Skizze» in: Ders. et al. Hg.), Kommunikation und
Region, Konstanz 2001, S.69–110.

3 Hans Erich Bödeker, Ernst Hinrichs, «Alteuropa – Frühe Neuzeit – Moderne Welt?
Perspektiven der Forschung» in: Dies. Hg.),Alteuropa – Ancien régime – frühe Neuzeit.
Probleme und Methoden der Forschung,Stuttgart 1991, S. 11–50, hier S. 24.

4 Die Reformbewegungen des späten Mittelalters und die Reformationen des 16.
Jahrhunderts werden zunehmend als zusammenhängender Prozess verstanden, wobei die
Jahre zwischen ca. 1450 und ca. 1550 dieses ‘Reformjahrhundert’ begrenzen Stefan
Ehrenpreis; Ute Lotz-Heumann, Reformation und konfessionelles Zeitalter,Darmstadt
2002, S. 11).

5 Bernd Moeller spricht diesbezüglich von «Pulverfasstheorien» Bernd Moeller, «Die
Rezeption Luthers in der frühen Reformation» in: Berndt Hamm, Bernd Moeller,
Dorothea Wendebourg, Reformationstheorien.Ein kirchenhistorischer Disput über Einheit

und Vielfalt der Reformation,Göttingen 1995, S. 9–29,hier S.13).
6 Siehe dazu Stephen E. Buckwalter, «Konkubinat und Pfarrerehe in Flugschriften der

frühen Reformation» in: Bernd Moeller Hg.), Die frühe Reformation in Deutschland
als Umbruch, Heidelberg 1998, S.167–180.



der Bevölkerung. Sie besitzen erhebliches Potential für diejenigen, die
sie aufgreifen und zu instrumentalisieren wissen, zumal dann,wenn sich
das als ‘offensichtlich’ Dargebotene in einzelnen Teilen realiter tatsächlich

so beobachten lässt.Die Sichtbarkeit des oft mit besonderer Drastik
dargestellten Krisenhaften verdeckt dabei zugleich ihre
Sichtbarmachung, den Prozess der thematischen Auswahl, des metaphorischen
Verbindens und des rhetorischen Vermittelns. Wenn – so Bernd Moeller

– im Kommunikationsprozess der Frühzeit der Reformation 1517–
1525) «in breiter Front nicht nur Kommunikation veranstaltet, sondern
Verständigung erzielt»7 wurde, darf sich eine Analyse reformatorischer
Rhetorik damit nicht aufMotivik und Bildlichkeit beschränken,sondern
hat auch deren Funktionsweise mit zu berücksichtigen. Die Fastnachtspiele

des Berner Malers, Reisläufers und Politikers Niklaus Manuel
c.1484–1530) stellen ein OEuvre dar,an dem sich diskursive Kontinuität,

Innovation und Vermittlung idealtypisch aufzeigen lassen8.

Die Fastnachtspiele Manuels verschränken die Diskursfelder von
Theologie,Gesellschaft und Politik und thematisieren das zwischen den
Begriffen der potestas Herrschaftsmacht) und der violentia
Gewalttätigkeit) oszillierende Phänomen der gewalt9. Die Spiele mit ihrer ge-walt-

Problematik nehmen damit vorweg, was 1528 bei der Einführung
der Berner Reformation eine wichtige Rolle spielen wird: Zwar rollen
die Köpfe der Obrigkeit nicht, aber sie wechseln. Manuel wird Mitglied
der aus siebenAmtsträgern bestehenden Regierungsbehörde und rückt
damit aus der politischen Peripherie ins Zentrumder städtischen Macht.
Sein Aufstieg bis in den Kleinen Rat wurde von der wiederholten
Forderung der Reformwilligen begleitet, die von ihnen bei der Kirche
konstatierten Missstände zu beheben. Manuel forderte die Reform, die
letztlich auf eine Neuordnung der gewalt hinauslief, über das Fastnachtspiel

und die darin thematisch überwiegende Kritik am Klerus.
Das Schauspiel, unabhängig von seiner konkreten Ausformung,

kann als eines «der wichtigsten und wirkungsvollsten Kommunikations-

7 Bernd Moeller, «Die frühe Reformation als Kommunikationsprozess» in: Hartmut
Boockmann Hg.), Kirche und Gesellschaft im Heiligen Römischen Reich des 15. bis
16. Jahrhunderts, Göttingen 1994, S.148–164, hier S. 163.

8 Für die massgebliche Edition der Werke Manuels siehe Niklaus Manuel, Werke und
Briefe. VollständigeNeuedition, hg. von Thomas Hengartnerund Paul Zinsli,Bern 1999;
vgl. auch Glenn Ehrstine, Theater, Culture, and Community in Reformation Bern,
1523–1555, Leiden/Boston/Köln 2002.

9 Zu zeitgenössischen gewalt-Konzepten siehe Karl-Georg Faber, «Zwischen Auflösung
und Bewahrung der Tradition» in: Otto Brunner et al. Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe,

Bd. 3,Stuttgart 1982, S. 847–888. Einen ÜberblickzuraktuellenGewalt-Forschung
geben Manuel Braun, Cornelia Herberichs, «Gewalt im Mittelalter: Überlegungen zu
ihrer Erforschung» in: Dies. Hg.), Gewalt im Mittelalter. Realitäten – Imaginationen,
München 2005,S. 7–37.

129



mittel der Zeit»10 gelten.Für Bern bezeugen die Seckelmeisterrechnungen

130

für die Jahre 1514, 1515 und 1516 sowie der Chronist Valerius
Anshelm 1475–1547) eine Fastnachtspieltradition. Das Fastnachtspiel
diente hier bereits der Satire in den religiösen und politischen
Auseinandersetzungen zu Beginn der Reformationszeit, bevor Manuel als
Verfasser von eigenen Stücken bezeugt ist11. Vermutlich deswegen hat man
sich in der Forschung bisher kaum darüber gewundert, dass Manuel auf
diesesMedium zurückgriff.DieBezeichnung‘Fastnachtspiel’scheint die
Attraktivität desGenres für Resonanz suchende Kritiker der geistlichen
und weltlichen Obrigkeit schon zu erklären: Einerseits impliziert das
‘Spiel’ agitatorische Möglichkeiten und propagandistische Breitenwirksamkeit,

andererseits verweist der jahreszeitliche Rahmen der ‘
Fastnacht’ bzw. des Karnevals auf die temporale Ausweitung des Erlaubten
und Tolerierten, und die damit gewährten Lizenzen12. Von diesen
Prämissen gilt es sich dann zu lösen, wenn nach den Qualitäten und
Möglichkeiten gefragtwerden soll,aufgrundderer sichdas literarischeGenre
des Fastnachtspiels für die Artikulation der Botschaft von Manuel
besonders zu eignen scheint. Im Unterschied zu früheren Untersuchungen
werde ich Nürnberger und Basler Fastnachtspiele in dieAnalyse
einbeziehen, denn erstderVergleich mit der medialenTradition lässt das Neue
der Manuel’schen Spiele, ihrer Visualisierungsstrategie und der mit
ihnen formulierten Kirchenkritik deutlich werden.

Gewalt und Sexualität

Das erste von Manuel überlieferte «fassnacht spyl [...] vom papst vnd
siner priesterschafft» wurde 1523 unweit des Berner Rathauses öffentlich

aufgeführt und fand in derFolge über verschiedene DruckeVerbreitung.

Die dem Spieltext vorangestellte Regieanweisung für die
Simultanbühne13 zeigt den Papst in luxuriöser Pracht, umgeben von Hof-

10 Hans-Gert Roloff, «Reformationsliteratur» in: Werner Kohlschmidt, Wolfgang Mohr
Hg.), Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte, 2. Aufl., Berlin / New York 1977,

S.365–402, hier S. 389.Weitere Kommunikationsmittel neben Spielen und Flugschriften
sinddiejüngstvermehrt untersuchten Kirchen-)Lieder,Predigten und illustrierten
Einblattdrucke.

11 HellmutThomke, «NiklausManuelund die Anfänge des Theaterspiels in Bern» in:Ellen
J. Beer et al. Hg.), Berns grosse Zeit. Das 15. Jahrhundert neu entdeckt, Bern 1999,
S. 542–552, hier S.544f.

12 Nach wie vor grundlegend zur alteidgenössischen und Berner Fastnachtskultur: Peter
Pfrunder, Pfaffen, Ketzer, Totenfresser. Fastnachtkultur der Reformationszeit – Die Berner

Spiele von Niklaus Manuel, Zürich 1989. Pfrunder räumt inseinerUntersuchung der
eigentlichen Analyse von Manuels Spielen allerdings verhältnismässig wenig Raum ein.

13 Die für das Spiel notwendigen Handlungsorte und die mitspielenden Personen befin¬
den sich ständig auf der Bühne.



gesinde, Klerikern und Kriegsleuten von hohem und niederem Stand.
Das Spiel ist als Reihenspiel organisiert und besteht aus einer Abfolge
von einzelnen Szenen, die primär durch den thematischen Bezug auf das

auf der Bühne dargestellte Schaubild miteinander verbunden sind14. Im
Zentrum des Spiels steht die Kritik an Papst, Klerus und deren
weltlichem Machtanspruch, wobei sich die Argumente bis zu Parallelen im
Wortlaut an Luthers Schrift An den christlichen Adel deutscher Nation
von 1520 anlehnen15.Zugleich ist dieVerwandtschaft zwischen Manuels
Spiel und den Fastnachtspielen der Nürnberger Tradition der zweiten
Hälfte des 15.Jahrhunderts evident.Schon ein flüchtigerVergleich zeigt
schnell, dass sich die Ähnlichkeit an drei Bereichen festmachen lässt:
den sich überschneidenden Sphären des Fäkalischen, des Sexuellen und
der Gewalt.

Körperprodukte wie Exkremente und Urin sind in den Fastnachtspielen

als «potenter Schmutz»16 ein Mittel, mit dem Gegensätze wie
Reinheit/Unsauberkeit, Kontrolle/Kontrollverlust und Ordnung/
Unordnung plastisch dargestellt werden. Mit dem transitiv und reflexiv
gebrauchten Verb bescheissen wird das reale oder behauptete
Machtverhältnis zwischen Überlegenen und Untergeordneten manifest. Man
scheisst und wird beschissen, und auch bei Manuel verlacht ein Bauer
seinenandasAblassversprechen glaubenden Nachbarn,bis ihm ein Furz
entfährt17, während sein Gesprächspartner sich mit dem Ablassbrief gar
den Hintern wischt18.Die Manuel’sche Thematisierung und Androhung
von mancherlei körperlichen Strafen hätte ein Nürnberger Publikum
ebensowenigüberrascht wie die ausgebreitete Skatologie.Die Nürnberger

kannten physische Übergriffe aus den eigenen Spielen, in denen
Prügel und – freilich nur angedroht – Kastration zuhauf vorkommen.
Der Gewalt-Imaginator Hans Folz mit seinen judenfeindlichen Spielen
ist wohl der prominenteste Vertreter hierfür19. Es wird schnell deutlich:

14 Für einen Handlungsabriss siehe Barbara Könneker, «Niklaus Manuel:Vom Papst und
seiner Priesterschaft 1523)» in: Dies., Satire im 16. Jahrhundert. Epoche –Werk –
Wirkung,

131

München 1991, S. 169–186.
15 Zu den intertextuellen Bezügen vgl. Max Huggler, «Niklaus Manuel und die Reformatoren

» in:KunstmuseumBern Hg.), Niklaus Manuel Deutsch.Maler – Dichter – Staatsmann,

Bern 1979,S. 100–113.
16 Lyndal Roper, «Saufen, Fressen, Huren. Disziplinlosigkeit und die Ausbildung protes¬

tantischer Identität» in: Dies., Ödipus und der Teufel, Frankfurt a.M. 1995, S. 147–169,
hier S.167.

17 Manuel, Vom Papst undseiner Priesterschaft, S. 159,V.1195:«Jch lachet dass mir ein furtz
entwust»

18 NiklausManuel,«Vom Papst und seiner Priesterschaft» in:Werkeund Briefe, S.125–180,
hier S.158, V. 1161: «Vnd han den arss an brieff gewüst»

19 Vgl.beispielsweiseHansFolz, «Der JudenMessias» in:Klaus Ridder, Hans-Hugo Stein¬
hoff Hg.), Frühe Nürnberger Fastnachtspiele, Paderborn u.a. 1998, S. 85–108.



Die violentia, d.h. die Beeinträchtigung der physischen und psychischen
Integrität anderer, ist in den Spielen omnipräsent.

132

Neben diesen Gemeinsamkeiten liegt der zentrale Unterschied
zwischen den Nürnberger bzw. Basler Fastnachtspielen und denjenigen
Manuels in der Darstellung des Klerus. Die von Manuel skizzierten
geilen, buhlerischen Kleriker gehören zwar fest zum Nürnberger Figu-ren-

Repertoire, deren Rolle besteht aber hauptsächlich darin, dass sie,
der Selbstkontrolle verlustig,die gegen die Fleischeslust gesetzte zölibatäre

Grenze lustvoll-komisch überschreiten. So wird in einem Nürnberger

Spiel eine Bäuerin,welche ihren Mann angeblich mit dem Pfarrer in
dessen Haus betrog, vom Ehemann geschlagen und bestraft; vom
Priester ist nicht weiter die Rede, zumal ohnehin unklar bleibt, ob der
Vorwurf berechtigt ist20. Andernorts will ein Bürger in einem «
haimlichen winkel» eine Prostituierte aufsuchen, bemerkt aber, dass sich bei
ihr bereits ein Pfaffe aufhält, der ihm später vom Fenster des Bordells
aus auch noch ins Gesicht lacht. Der um sein Vergnügen gebrachte
Bürger hält den beiden sein blankes Hinterteil entgegen und lässt sie so,

wörtlich, in seinen «spiegel» schauen21. Der Kleriker hat in der Spielwelt
derweil keine Konsequenzen zu befürchten. Im ebenfalls aus Nürnberg
überlieferten Fastnachtspiel vom Mönch Berchtolt äussert der mit einem
grossen Geschlechtsteil ausgestattete Kleriker gar den Vorschlag, die
Heiratsfähigkeit einer Braut vorsorglich gleich selber zu testen. Das
Angebot erübrigt sich, denn die junge Bäuerin erweist sich als in
Liebesdingen schon sehr erfahren: Der Mönch kann die Vermählungszeremonie

ohne weitere Bedenken vollziehen22. In diesem fröhlichen Treiben

werden zwar Klerus und illegitime Sexualität aufeinander bezogen,
aber es wird weder eine darüber hinausgehende Kritik artikuliert noch
eine Bestrafung gefordert. Auch in der Gauchmatt, dem zwischen 1519
und 1521 verfassten, in Basel aufgeführten und gedruckten Fastnachtspiel

des Basler Druckers Pamphilus Gengenbach c.1480 – c.1525), hat
Cupido, die personifizierte Fleischeslust, «iung oder alt» in seiner
«gwalt»23. Er lockt «Fürsten herren / arm vnd rich / Münch pfaffen nunnen

auch dessglich / Vnd auch die alten grawen thoren» gleichermassen

20 «Ein Spil von einem Schweher, Schwiger, Tochter und Eiden etc. Nr.3)» in:Adelbert
Keller Hg.), Fastnachtspiele aus dem fünfzehnten Jahrhundert, Bd. 1, Stuttgart 1853,
S. 40–46, hier S. 41.

21 «Di Harnaschvasnacht Nr.99)» in:AdelbertKeller Hg.), Fastnachtspieleaus dem fünf¬
zehnten Jahrhundert,Bd. 2, Stuttgart 1853,S. 754–760, hier S. 754f.

22 «Vasnachtspil vom Münch Berchtolt Nr. 66)» in: Keller, Fastnachtspiele, Bd. 2,
S. 571–579.

23 Pamphilus Gengenbach, «Die Gauchmatt» in: HellmutThomke Hg.),Deutsche Spiele
und Dramen des 15. und 16.Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 1996, S. 93–138, hier S. 99.



vor die Stadttore zu den Dirnen24. Der gesellschaftliche Aufriss folgt im
Spiel noch dreimal25 und verdeutlicht, dass der Klerus keine moralisch
defizitäre Sondergruppe darstellt, sondern Teil einer in ihrer sittlichen
Integrität gesamthaft gefährdeten, städtischen Gesellschaft ist. Es
kommt weder zu einer Anmassung von Sanktionsgewalt noch zu einer
Kritik an klerikaler gewalt. Ganz im Gegenteil,vonder geistlichenAutorität

wird im Nürnberger Spiel Vom Babst,Cardinal und von Bischoffen
angesichts der beklagten Missstände die Ordnungsstiftung erhofft. Der
von einem Ritter mit den Übelständen bei den geistlichen Fürsten
konfrontierte Papst wird aufgefordert, möglichst schnell richtend
einzugreifen, da ihm die gewalt dazu, und damit auch die Verpflichtung,gegeben

sei26. Immerhin der Terminus ‘Reformation’ ist bereits präsent. Im
Turken Vasnachtspil 27 entfaltet der Rat des türkischen Sultans ein
Panoptikum aus «bös münz» «falsch richter» «Juden» «pfaffen» oder
«untreu herren» das den desolaten Zustand der Christenheit insgesamt
darstellen soll28. Hier soll der Sultan mit einer «rechte[n] reformatzen»
«reformiern»29. Die christlichen Fürsten verbitten sich diesesAnsinnen:
DerTürke würde dermassen geschlagen, wird gedroht,dasser sich selbst
besudeln «bescheissen» werde. Bei Manuel wird diese fastnächtliche
Gesellschaftskritik, die bereits im 15. Jahrhundert einzelne klerikale
Vertreter einschloss, auf die Kirche als Institution ausgeweitet und
radikalisiert. Die ausgreifende Thematisierung von gewalt im Sinne von
potestas macht das Neuartige und die eigentliche Sprengkraft der Berner

Spiele aus.
Manuels Werke sind nicht mehr Klerus-kritisch, sondern antiklerikal,

hält man sich an eine umfassendereDefinition von Robert Scribner.
Diesebesagt,dass derAntiklerikalismus «eineWahrnehmung der Macht
und eine Reaktion auf sie) impliziert, die vom Klerus als besonderer

sozialer Gruppe ausgeübt wurde, eine Macht, die sich in der ökonomischen,

politischen, legalen, sozialen, sexuellen und sakralen Sphäre des
Alltagslebens ausdrückte»30. Diese Liste von klerikalen Machtmanife-

24 Ebd., S. 98.
25 Vgl. ebd., S.116, 123 und 136.
26 «Vom Babst, Cardinal und von Bischoffen Nr. 78)» in: Keller, Fastnachtspiele, Bd. 2,

S. 641–647, hier S. 642f. S. 643, V. 2.: «Seint doch der gewalt an euch leit.» Eine
eingehende Analyse dieses Spiels findet sich bei GadiAlgazi,Herrengewaltund Gewalt der
Herren im späten Mittelalter. Herrschaft, Gegenseitigkeit und Sprachgebrauch, Frankfurt
/ New York 1996, S. 215–221.

27 Glenn Ehrstine, «Fastnachtsrhetorik. Adelskritik und Alterität inDes Turken Vasnachtspil

133

» in: Werkstatt Geschichte, 37 2004), S. 7–23.
28 «Des TurkenVasnachtspil» in: Keller, Fastnachtspiele,Bd. 1, S. 288–304, hier S. 296.
29 Ebd., S. 297.
30 Robert W. Scribner, «Antiklerikalismus und die Städte» in: Ders., Religion und Kultur

in Deutschland 1400–1800, hg. von Lyndal Roper,Göttingen2002, S. 177–200, hier S.177.



stationen deckt sich beinahe Punkt für Punkt mit der entsprechenden
Kritik in Manuels Vom Papst und seiner Priesterschaft, selbst das Wort
gewalt kommt im Spiel mehr als ein Dutzend Mal in unterschiedlichen
Bezügen vor. Zumindest bezüglich der Fastnachtspiele mag man nicht
mehr mit Hans-Jürgen Goertz von einem spätmittelalterlichen «
Antiklerikalismus

134

vor der Reformation»31 sprechen. Allerdings verweist der
Antiklerikalismus auch für Goertz auf die Ursprungssituation der
Reformation,denn er habe nicht nureinaltesGebäude niedergerissen,
sondern mit der Losung vom ‘Priestertum aller Gläubigen’ auch ein neues
aufgerichtet32. Wieviel Urteilsvermögen Manuel dem viel zitierten ‘
gemeinen Mann’ anfänglich zubilligen mochte, lässt sich anhand seines
ersten Fastnachtspiels nicht eruieren. Die Vertreter der Kirche, die in
hierarchisch absteigender Rangfolge vom hohen zum niederen Klerus
nacheinander auftreten, verkünden ihre Missetaten nämlich gleich
selber. Sie paraphrasieren in ihren Selbstbezichtigungen die Beschimpfungen

und massiven Drohungen gegen ihre körperliche Integrität, mit
denen die Laien sie konfrontieren33. Noch vermag jedoch die eigene,
kirchliche Rechtssphäre mit dem Kirchenbann als wichtigstem Drohmittel

die Kleriker zu schützen. Der als Antichrist dargestellte Papst
versichert den stehlenden, kriegtreibenden, hurenden und habgierigen
Klerikern gar, die Laien dürften ihre Hände nicht mit Gewalt gegen sie
erheben34. Denn die Menschen würden glauben – so der Papst – dass er
über die «g[e]walt» verfüge, Menschen nach Belieben in die Hölle zu
schicken35. Die kirchliche potestas reicht im Spiel als violentia immer
wieder in die Welt der Laien hinein, ohne dass diese Grenzüberschreitung

von den Betroffenen legal sanktioniert werden konnte. Diese als
asymmetrisch wahrgenommene Machtkonstellation war für Manuel
undeinenTeil seiner Zeitgenossenoffenbar das eigentliche und im Spiel
skandalisierte Übel.

31 Hans-Jürgen Goertz, Antiklerikalismus und Reformation. Sozialgeschichtliche
Untersuchungen, Göttingen 1995, S. 12.

32 Ebd., S.17.
33 Solche Invektiven und die Androhung von Gewalt gegenüber Klerikern wurden nicht

von allen reformatorisch Gesinnten goutiert. Hans Sachs stellte 1524 fest: «Die
Lutherischen konnen nichts,dann diegeistlichen schmehen,und wollen sie hauen und stechen,
wie kann dann etwas guts hindter in und irer leer stecken?» HansSachs, «Ain gesprech
eins Ewangelischen christen mit einem Lutherischen» in: Ders., Werke in der Reihenfolge

ihrer Entstehung, hg. von Wolfgang F. Michael und RogerA. Crockett,Bd. 1, Bern
u.a.1996, S. 89–108, hier S. 100).

34 Manuel,Vom Papstund seiner Priesterschaft, S.129,V.104:«Sobedo
e
rffenddoch die leyen

nit ir hend / An vch legen mit irem gewalt»
35 Manuel, Vom Papst und seiner Priesterschaft, S. 128, V. 59f.



Zweideutigkeit als Simulation

In Manuels drittem Spiel Der Ablasskrämer wird gewalt nicht nur
thematisiert und angedroht, sondern auch in Bühnengeschehen umgesetzt.
Der 1525 verfasste Spieltext ist lediglich in einem Manuskript überliefert

und es ist weder ein zeitgenössischer Druck noch eine Aufführung
bezeugt36. Aufgrund der verwendeten Sprache und seiner inhaltlichen
Merkmale kann das Spiel der Gattung des Fastnachtspiels zugeordnet
werden. Im Unterschied zu Manuels ersten beiden Spielen mit den
Szenenreihungen als Kompositionsprinzip entfaltet der Berner hier eine

135

Handlung mit interagierenden Figuren.
Ein «ablass kremer» mit dem sprechenden Namen «Rychardus

hinderlist» versucht in einem dörflichen Umfeld mit den gängigen
Argumenten seine Ablassbriefe an die bäuerliche Bevölkerung zu bringen.
Die Dorfbewohner konfrontieren den Prediger jedoch schnell mit
verschiedenen Vorwürfen. Sie bezweifeln insbesondere die Wirkung des
Ablasses und fordern ihr bei früherer Gelegenheit dafür ausgegebenes
Geld zurück. Der keineswegs einsichtige Hinderlist wird dabei von
Beginn weg mit Beschimpfungen eingedeckt und mit massiven
Androhungen physischer Gewalt konfrontiert. Hier macht es durchaus
Sinn,verbale und physische Gewalt analytisch zu trennen, denn erst die
über Regieanweisungen verordnete und in der Spielwirklichkeit
inszenierte Folter vermag es, den Ablasskrämer zu einem Geständnis seiner
Untaten und zur Herausgabe des Geldes zu bewegen.

Das Spiel zeigt ein Bemühen, die Negierung der klerikalen potestas
und die gleichzeitig als Mittel der Wahrheitsfindung eingesetzte violentia

zu legitimieren.Die behaupteteFragwürdigkeitder kirchlichenAutorität

wird von Manuel hier nicht mehr nur argumentativ hergestellt,
sondern über die Adaption von Fastnachtspiel-Typischem gezeigt.
Manuel benutzt dazu das metaphorische Sprechen, dessen semantische
Polyvalenz und Bildlichkeit im Fastnachtspiel als stilistisches Mittel
exzessiv genutzt wird: Man sagt das Eine, und meint das Andere37. Dieses

Grundprinzip von Fastnachtsspielen erlaubt es Manuel im
Ablasskrämer, die am Klerus kritisierte angebliche Diskrepanz zwischen dem

36 Laut Andrew Pettegree soll der Ablasskrämer in Bern aufgeführt worden sein, leider
fehlt ein entsprechender Quellennachweis Andrew Pettegree, Reformation and the
Culture of Persuasion, Cambridge 2005,S. 85).

37 Vgl. JohannesMüller,«Theoretische Grundlegung» in:Ders., Schwert und Scheide.Der
sexuelle und skatologischeWortschatz im Nürnberger Fastnachtspiel des15.Jahrhunderts,
Bern 1988, S. 13–34.Zur Bedeutung metaphorischer Sprache für die Geschichtswissenschaften

siehe Peter Burke, «Die drei Sprachen der Metapher» in:Historische Anthropologie,

1 2006), S. 1–10.



sittlichen Schein und dem tatsächlichen Sein mithilfe des Zweideutigen
zu simulieren38. Die Szene, worin der Bettler und gesellschaftliche
Aussenseiter «Stefen gygenstern» den Ablassprediger zur Rede stellt,
verdeutlicht dies. Gygenstern bezieht sich in dieser Passage auf ein
Werbeargument von Hinderlist. Dieser behauptet,das mit denAblässen
eingenommene Geld werde vom Papst für einen Feldzug gegen die
Türken gebraucht. Der Bettler dagegen führt an, er habe denselben
«türgen» von dem der Prediger spricht, selber gesehen. Dieser sei zur
Herberge des Klerikers geritten. Der Türke habe vorne eine «grosse
wunde»39 gehabt, weil er zu diesem Zeitpunkt unter dem Kampf des
Predigers schon sehr gelitten hätte. Deshalb könne der Prediger den
geschwächtenTürken noch diese Nacht imBettbezwingen. Die Schlusspointe

136

des Bettlers mit der Lösung für das – im wahrsten Sinne des
Wortes – Unterliegen des Türken konnte ein Fastnachtspiel-gewohntes
Publikum nicht mehr überraschen: Der besagte Türke habe nämlich
Brüste und langes Haar. Darauf folgt unmittelbar die Verwünschung,
dass der Tod den nun als «wolf» bezeichneten Prediger ereilen möge40.

Die Szene, inder Manuel auf die typischeSexualmetaphorik zurückgreift41,

entlarvt nicht nur den Ablassprediger, sondern schafft auch
Gemeinsamkeit zwischen dem Autor und den lesenden oder hörenden
Rezipienten des Spiels. Diese werden zur Lösung der Bildrätsel
angeregt. Das Erkennen des Vergleichs setzt dabei einen kognitiven Akt
voraus.Wer die Metapher nicht nur erkennt, sondern bei einer eigenen
Lektüre oder inmitten einer Lachgemeinschaft komisch findet, hat den
Vergleich gleichzeitig auch gebilligt. Eine ungewöhnliche Metapher
zwingt den Rezipienten zudem zu erhöhter Aufmerksamkeit und
aktiviert ihn gleich dauerhaft: Er ist jetzt gewarnt und sieht sich vor, um
Zweideutigkeiten rechtzeitig erkennen und damit entschlüsseln zu können.

Hier manifestiert sich auch das Gewaltsame der Repräsentation,
denn wer die metaphorische Rede von Manuel nicht erkennt oder nicht
komisch findet, erweist sich zwangsläufig als ein Mensch ohne witz im

38 Die folgende reformatorische Moralpolitik wird als «Kampf für Eindeutigkeit in Theorie

und Praxis» manifest werden Susanna Burghartz, Zeiten der Reinheit – Orte der
Unzucht. Ehe und Sexualität in Basel während der Frühen Neuzeit, Paderborn u.a. 1999,
S. 8).

39 Die «wunde» ist eine in Nürnberger Spielen gängige Metapher für die Vagina.
40 Niklaus Manuel, «Der Ablasskrämer» in: Werke und Briefe, S. 258–280, hier S. 264f.,

V. 156–166: «duhastvoneinem türgken geseitt / vndwiedas gelttwerde an geleitt / wider
den selben türgen zu° strÿten / jch sach in hüt in din herberg rÿten / Er hatt for hin ein
grosse wunde / er hatt dins strÿtens dick empfunden / du magst [in] noch krutzlich aber
zwingen / Hinacht am bett vnder dich bringen / Sin brüst gend milch sin har ist lang /
o wolf das dich der todt an gang»

41 Siehe zur Metaphorik des Koitus als Kampf:Müller,Schwert und Scheide, S. 146ff.



ursprünglichen Sinn: Es fehlt ihm an Sachverstand und geistiger
Wendigkeit, um die Vorgänge in der Spiel-)Welt erkennen und deuten zu
können42. Das metaphorische Sprechen kann eine kognitive Eigendynamik

erzeugen, die nach der einmal erfolgten Aktivierung über den
konkreten Spielkontext hinausgreift, indem die miteinander kombinierten
semantischen Felder im Bewusstsein des Produzenten unddesRezipienten

assoziativ weitere semantische Felder hinzuziehen43. Die Metapher
ist – bei aller möglichen Drastik – letztlich eine höchst subtile Manipulation.

Manuel setzt nicht nur den Klerus und die Sexualität in Bezug,
sondern sexualisiert auch das heilsvermittelnde Instrument des priesterlichen

Segens.An einer metaphorischverdichteten Stelle berichteteiner
der Bauern aus eigener Erfahrung von der Hinterlist der Priester. Sein
Kirchherr habe im vorigen Jahr eine Frau «ausgesegnet» die ihm dann
einen Sohn geboren und diesen ins Pfarrhaus gebracht habe44. Angesichts

der zeitgenössischen Gewohnheit, unehelich geborene Kinder in
den Haushalt des Erzeugers zu geben, entpuppt sich das Segnen als die
illegitime Schwängerung einer dem Priester zur rituellen Reinigung
anvertrauten Frau45.Dieses «Segens» – so der Bauer – bedarf seine Frau
nicht46. Die priesterliche Heilsvermittlung wird damit zur Metapher,
welche sowohl den kirchlich-sakramentalen als auch den weltlichen
Kontext als eine zu hinterfragende und gefährdete Ordnung zeigt. Was
der Prediger an Heilsversprechen auch noch äussern mag, es wird das
Publikum nur noch sittlich kontaminiert erreichen. An dieser Passage

zeigt sich, in welchem, wohl oft unterschätzten Ausmass das metaphorische

Sprechen einen Bezug erst schafft, wobei die Suggestivkraft das

137

Willkürliche der Verknüpfung gleichzeitig verdeckt.
Es ist offensichtlich, dass das Sexuelle bei Manuel über den

fastnächtlichen Klamauk oder eine krude Lust am Diffamieren hinausgeht.
Letztlich dient die Bewegung,die unterschiedliche Bedeutungsbereiche
einander annähert und so in Bezug setzt, dazu, das in zeitgenössischen
Flugschriften an den Klerikern kritisierte ‘Tun als ob’ im Spiel auf der
sprachlichen Ebene nachzuvollziehen.Zeichen undBezeichnetes treten

42 Lexer nennt u.a. die Bedeutungen ‘Wissen’, ‘Verstand’ und ‘Einsicht’ Matthias Lexer,
Mittelhochdeutsches Taschenwörterbuch,38.,unveränd. Auflage, Stuttgart 1992, S. 325).

43 Müller, Schwert und Scheide,S. 19.
44 Manuel,Der Ablasskrämer, S. 263, V. 105–106: «Vnsser kilch her gesegnet vern eine frü

for tag vss / die macht jmm ein jungen sun den bracht man jm zu° huss»
45 Zum kirchlichen Ritus derAussegnung siehe Eva Labouvie, «Wochenbett und Aussegnung

» in: Dies., Andere Umstände. Eine Kulturgeschichte der Geburt, Köln u.a. 1998,
S. 235–259.

46 Manuel,Der Ablasskrämer, S. 263.



auseinander: Die Aktionen des Klerikers, das Segnen und das Predigen
gegen dieTürken, sind nicht das, was sie zu bedeuten vorgeben und den
Naiven und Uneingeweihten auch zu sein scheinen. Paradoxerweise ist
es gerade der verweisende Zeichencharakter religiöser Rituale, an dem
das Fastnachtspiel mit der ihm eigenen Sprache ansetzen kann. Diese
Erkenntnis ist das eigentlich Innovative von Manuel, und das Berechnende

138

des Berners zeigt sich darin, dass er die neue Lesart der Welt mit
dem Heilsversprechen von Hinterlist anstösst. Dieser verkündet ganz
am Anfang des Spiels, man könne mit dem Ablass die Gnade im Hier
und Jetzt finden, gerade so, «als ob» man in Rom wäre47.

Das Auseinandertreten von Schein und Sein, das im Fastnachtspiel
ein wesentlichesElement der Komik darstellt,verneint bei Manuel letztlich

die metaphysische Legitimation klerikaler Gewalt und Autorität.
Diese Diskrepanzberechtigt auf der Handlungsebene die physische
Gewaltsamkeit gegen den Vertreter der Kirche, welcher als Wolf in einer
verkehrten Welt die ihm anvertraute Herde sittlich und ökonomisch
gefährdet. Die so legitimierte physische Gewalt ist dramaturgisch
notwendig, denn erst das körperliche Leiden veranlasst den uneinsichtigen
Prediger zum – reformatorischen – Geständnis, dass «alle schrift»48 die
Käuflichkeit von Gottes Gnade verneine. Die Problematik der physischen

Gewalttätigkeit scheint mir nicht in der «Brutalität in Wort und
Handlung»49 zu liegen, sondern in ihrer Funktionalität.

Die Sichtbarmachung der Wahrheit

Manuel imaginierte diese Folter- oder Examinationsszene zusätzlich
zum Text in einer Zeichnung, welche dem Manuskript vorangestellt ist
vgl. mit Abb. 1). Diese zeigt auf den ersten Blick eine verkehrte Welt,

in der eine vorwiegend aus Frauenbestehende Bauerngruppe sich
Sanktionsgewalt anmasst und Rechtssphären verletzt50. Laut Regieanweisung

wurde Hinterlist zuerst mit verschiedenen improvisierten
Waffen auf den Boden niedergeschlagen und darauf an einem Seil «in
der Art und Weise wie man einen Mörder streckt» aufgezogen, «bis er

47 Manuel, Der Ablasskrämer, S. 260, V. 9–11: «dan hie ist rechte römische g[e]nad / Die
finstu hie jetz eben vnd grad / alss eb du zu° rom jnn siben kilchen werest»

48 Manuel, DerAblasskrämer, S.276, V. 493.
49 Die Herausgeber Paul Zinsli und Thomas Hengartner in Manuel, Werke und Briefe,

S. 257. Pfrunder bemerkt die «heftige, oft brutale und gewalttätige Konfrontation»
zwischen der Bauernschaft und dem «in eine tiefe Krise geratenen System» Pfrunder,
Pfaffen, Ketzer, Totenfresser, S.199).

50 Zur ‘verkehrten Welt’ siehe auch Robert Scribner, «Reformation, Carnival and the
World turned Upside-Down» in: Ingrid Bátori Hg.),Städtische Gesellschaftund
Reformation,Stuttgart 1980, S. 234–264.



Abbildung 1. Federzeichnung auf Blatt 2 von Niklaus Manuels Manuskript des
Fastnachtspiels Der Ablasskrämer Originalgrösse 22 x 14,7 cm). Burgerbibibliothek

139

Bern, Mss.h.h.XVI.159, 2r.



sprach er wolle bekennen»51. Die Zeichnung ist gerade deswegen
interpretationsbedürftig,

140

weil zum Stück sowohl Drucke als auch
Aufführungszeugnisse fehlen, während Manuels ein Jahr später verfasstes,
geradezu gewaltfreies Lesedrama Barbeli mit acht Neuauflagen aus dem
gesamten deutschsprachigen Raum eine relativ grosse Verbreitung
fand52. So unterschiedlich die einzelnen Interpretationen zum Spielinhalt

und zur Illustration sind, ist ihnen doch gemeinsam, dass sie die
bäuerlichen Protagonisten vor dem Hintergrund des Bauernkrieges als
Täter lesen53.

Für Jean-PaulTardent dokumentieren die bäuerlichen «Rüpel» und
«ungeschlachte[n] Grobiane» Manuels Enttäuschung darüber, die
Landbevölkerung nicht für seine «revolutionäre[n]Pläne»begeistern zu
können54.WährendTardent Manuels negative Reaktion auf die
Bauernunruhen betont, zeigt das Spiel für Conrad-André Beerli gerade, dass
ein bäuerlicher Aufstand notwendig sei, um der Reformation zum
Durchbruch zu verhelfen55.

Glenn Ehrstine sah jüngst das Problematische in der Gewaltanmassung

der Frauen, auch wenn diese im Spiel explizit betonen würden, die
säkulare Gewalt zu respektieren. Allein dies habe – so vermutet
Ehrstine – wohl genügt, um eine Publikation des Spiels oder einen Druck
der Zeichnung zu verunmöglichen56.Manuel selber war sich der
problematischen Mehrdeutigkeit des Bildes offenbar bewusst, denn er steuert
die Rezeption durch den im Bild hinzugefügten pejorativen Namen
Hinderlist, der bereits signalisiert, dass hier nicht ein schuldloses Opfer
eruptiver Bauerngewalt am Seil hängt. Die bildliche Darstellung nimmt
vielmehrsowohl das Spielmitdem Schein und dem Sein vorweg,als auch
die danach von Manuel breit dargestellte Legitimation der Gewaltübernahme.

51 Manuel, DerAblasskrämer, S. 269,V. 289–291: «zugend jn an einem seyl hoch vff in aller
/ wyss form vnd gestallt wie man ein mörder streckt / Biss er sprach erwett vergechen»

52 Manuel, Werke und Briefe, S. 286.
53 Als im Text nicht weiter kommentierte Tafel 17 unpag.) illustriert die Zeichnung bei¬

spielsweise Ausführungen zur Position Luthers bezüglich des Bauernkrieges Peter
Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum
Heil, München 1985).

54 Jean-Paul Tardent, Niklaus Manuel als Staatsmann, Bern 1968, S. 98f. Ähnlichargumentieren:

BruceGordon,«Toleration in the early Swiss Reformation: theart and politicsof
Niklaus Manuel of Berne» in:Ole Peter Grell,Bob Scribner Hg.), Tolerance and
Intolerance in the European Reformation, Cambridge 1996, S.128–144,hier137f.;Emil Dreifuss,

Niklaus Manuel. Zeichner, Maler, Dichter, Erneuerer und Staatsmann, Bern 1980,
S. 35.

55 Conrad-AndréBeerli,Lepeintre poète Nicolas Manuel et l’évolutionsocialede son temps,
Genf 1953, S. 244.

56 Ehrstine, Theater, Culture, and Community in Reformation Bern, S.112.



Die Funktion der Folter und ihre eminente Bedeutung für das Spiel
wurden in der Forschung bislang kaum thematisiert. Immerhin der
Literaturwissenschaftler Stephan Schmidlin fragt danach, «was die
zentrale Handlung, das Strecken, in diesem Kontext bedeutet. Die
Frauen hätten es ja auch beim Prügeln bewenden lassen können,um ihn
[Hinderlist, M.M.] zum Sprechen zu bringen.»57 Ehrstine, der die
Problematik der Zeichnung in der illegitimen Anmassung einer richterlichen

Examinationsmethodesieht,stellt der Szene eineDarstellung aus
der 1513 verfassten Luzerner Chronik des Diebold Schilling zur Seite58,

wo mit einer Bildfolge und ergänzendem Text das ordentliche Verfahren

gegen den Willisauer Söldner Hans Spiess dargestellt ist59. Der
Kriegsknecht, welcher im Verdacht stand, seine Frau heimtückisch
ermordet zuhaben,und der fiktive Richard Hinterlist sollten jeweils unter
der Streckfolter dieWahrheit bekennen.Wenn bei Manuel auch improvisiert,

ist die Folter in beiden Fällen Teil eines juristischen Verfahrens60.
Im Ablasskrämer ist die Anspielung auf einen Inquisitionsprozess
evident, wobei die Rollen von Inquisitor und Häretiker in fastnächtlicher
Verkehrung vertauscht sind. Nicht nur hat ein Vertreter der Kirche die
von ihmverkündete,offizielleIrrlehre einzugestehen,vielmehr ist indieser

auf den Kopf gestellten Welt das beherzte Eingreifen von Frauen
vom Land nötig, welche die Wahrheit an den Tag bringen. Allerdings
scheint mir die Funktionalität der Folter und der damit verbundenen
physischen Gewaltsamkeit gerade wegen diesem rationalen Moment als
nicht minder problematisch und erklärungsbedürftig.Siewird durch das

Bild der bäuerlichen Protagonistinnen und Protagonisten kontrastiert,
welche im Text starke Anklänge an die Figur des ‘Karsthans’ haben, des

reformatorisch gesinnten, bibelfesten und daher gewandt argumentierenden

Bauern. Denn während die eine Bäuerin Hinderlist auffordert,
er solle in seinen Ablassbrief scheissen, spielt eine andere auf die
Apostelgeschichte 8, 9-25 an61 – Hinterlist zu bewegen vermag indes weder

57 Stephan Schmidlin, Frumm byderb lüt. Ästhetische Form und politische Perspektive im

141

Schweizer Schauspiel der Reformationszeit, Bern / Frankfurt a.M.1983, S.153.
58 Ehrstine,Theater, Culture,andCommunity inReformation Bern, S.113,Tafel12 unpag.).
59 Diebold Schilling, Luzerner Bilderchronik,hg. von der Einwohner- und Korporationsgemeinde

Luzern,Genf 1932,S. 140 transkribierterText), Tafeln 271–273. Eine weitere
Darstellung der Chronik Tafel 164) zeigt städtische Amtspersonen,den Streckapparat
und den des Verrats angeklagten PeterAmstalden.Letzterer wird bereits durch die
Androhung der Folter zu einem Geständnis veranlasst.

60 Zum rationalen Moment der Foltersieheauch Günter Jerouschek, «‘Mitaller schärpffe
angegriffen undt gemartert’. Überlegungen zurFolter als Institut des gemeinrechtlichen
Strafverfahrens» in: Jost Hausmann, Thomas Krause Hg.)‚ ‘Zur Erhaltung guter
Ordnung’. Beiträgezur Geschichte von Recht undJustiz. Festschrift fürWolfgang Sellert,Köln
u.a. 2000, S. 351–375.

61 Manuel, Der Ablasskrämer, S. 262, V. 68 und 89. In der entsprechenden Bibel-Passage



das Exempel ausder Bibelnoch die Beleidigung.Die Notwendigkeitder
physischen Gewalttätigkeit verweist vor diesem Hintergrund auf die
Grenzen des rhetorischen Argumentierens, selbst wenn die Heilige
Schrift als Autoritätsargument dient. Dies wäre kein geringer Widerspruch

142

zum Bestreben der Reformwilligen, ihre Gegner in öffentlichen
Disputationen mit theologischen Argumenten zu widerlegen.

Die Intensität, mit der die Reformwilligen in unterschiedlichen
Regionen Europas Publizität anstrebten, kann zur Annahme verleiten,
sie hätten für sämtliche überlieferten Äusserungen eine maximale
Verbreitung angestrebt. Die Zensur angesichts der politischen Lage oder
mutwillige Zerstörungen während der bürgerkriegsähnlichen Wirren
werden als Hinderungsgründe vermutet,die eine implizit vorausgesetzte
Verbreitung oder das Überdauern von allenfalls gedruckten Exemplaren

verunmöglichten62. So gesehen kann der seiner medial-propagandistischen

Wirkungspotenz beraubte Ablasskrämer – um in der Sprache
der Fastnachtspiele zu bleiben – nur als kastriert wahrgenommen
werden. Schmidlin sieht im Ablasskrämer «ein unterhaltsames
illustriertes) Lesedrama zur ideologischen Selbstverständigung von
Manuels reformatorischem Freundeskreis»63. Um dieser These folgen zu
können, gilt es die Fixierung auf die Literalität und die öffentliche
Aufführung aufzugeben. Oralität und Schriftlichkeit kennen verschiedene
Formen und erscheinen oft in Kombination. So war das laute Lesen im
kleineren Kreis die in vielen mittelalterlichen und frühneuzeitlichen
literarischen Werken angelegte Rezeptionsweise64. Eine handgeschriebene

Pasquille wiederum konnte nach Scribner unter lokalenBedingungen

genauso wirksam sein wie das gedruckte Flugblatt, um Auffassungen

auf den Punkt zu bringen und politisches Handeln auszulösen65.
Oralität, oft durch Schriftlichkeit angeregt, war bei der kollektiven wie

versucht Simon, der in Samaria «Zeuberey» betrieb, von den Aposteln die Gabe des
Handauflegens gegen Geld abzukaufen. Petrus entgegnet ihm: «Das du verdampt werdest

mit deinem gelde / Das du meinest / Gottes gabe werde durch geld erlanget.» zit.
nach Das Neue Testament in der deutschen Übersetzung von Martin Luther nach dem
Bibeldruck von 1545 mit sämtlichen Holzschnitten, hg. von Hans-Gert Roloff, Stuttgart
1989, S. 325).

62 Vgl.Pfrunder, Pfaffen, Ketzer,Totenfresser, S. 202f.
63 Schmidlin,Frumm byderb lüt, S.141. Moeller zählt den Austausch in der Gemeinschaft

der Gesinnungsfreunde zu den Kommunikationswegen in der frühen Reformation
Moeller, Die frühe Reformation als Kommunikationsprozess, S. 157).

64 Vgl. Roger Chartier, «Musse und Geselligkeit. Lautes Lesen im Europa der Neuzeit»
in: Ders., Lesewelten. Buch und Lektüre inder frühen Neuzeit, Frankfurt /NewYork 1990,
S. 146–168, hier S.160.

65 Robert W. Scribner, «Heterodoxie, Literalität und Buchdruck in der frühen Reformation
» in: Ders., Religion und Kultur in Deutschland 1400–1800, hg. von Lyndal Roper,

Göttingen 2002, S. 265–289, hier S. 274.



individuellen Meinungsbildung genauso wichtig wie das gedruckte
Wort66.

Es ist sehr wahrscheinlich, dass der Ablasskrämer in den Monaten
und Jahren nach seiner Entstehung unter Gesinnungsgenossen zirkulierte

oder diesen von Manuel selber dargeboten wurde.Im August 1529
jedenfalls berichtet der sich in Kur befindliche Manuel aus Baden an
Zwingli, er befinde sich daselbst in «gu° twilliger cristenlicher
gesellschafft / Etlicher von santgallen»67. Zu deren Unterhaltung wolle er die
verschiedenen, gereimten Schimpfschriften bei sich haben, die er
Zwingli vor längerer Zeit zur Begutachtung gegeben habe. Unter den
aufgezählten Werken, um deren Rückgabe Manuel Zwingli bittet,
befindet

143

sich auch «Ein aplass kremer»68.

Manuel verstand es offensichtlich, die Geselligkeit unter den
Badegästen zu deren Meinungsbildung oder -bestätigung zu nutzen. Zwei
Monate früher, am 3. Juni 1529, hatte Manuel in seiner Rede vor dem
Rat von Zürich noch von seiner zwischenzeitlich gewonnenen Einsicht
gesprochen, dass man das einfache Volk nicht mit Waffengewalt zum
rechten Glauben zwingen könne69. Das Darbieten der Spiele mit der
ihnen inhärenten und vordemonstrierten Gewalt lässt kaumdenSchluss
zu, Manuel wäre durch seine Kunst und die politische Tätigkeit zum
«passionate opponent of coercion of faith»70 geworden,als den ihnBruce
Gordon sieht. Wohl verfolgte Manuel in der Zwischenzeit einen anderen

politischen Kurs als Zwingli. Der ehemalige Vogt von Erlach stand
in der Stadtrepublik Bern nun in höchsten Ämtern und Ehren –
Manuels Reformation hatte ihren Abschluss gefunden.

Das Schaffen von Parteiungen

Anders als postmoderne Theorien bisweilen suggerieren können,
wusste man auch im 16. Jahrhundert um die Vieldeutigkeit, die sprachliche

Äusserungen im weitesten Sinn begleitet. Sie wird beispielsweise
im Prolog der um 1500 von Fernando de Rojas verfassten humanistischen

Komödie Celestina konstatiert: «Wenn sich also zehn Personen

66 Ebd.
67 Für eine Transkription des Briefes siehe Manuel, Werke und Briefe, S. 730f.
68 Manuel, Werke undBriefe,S. 730: «[...] darumJch gern wett by mir haben Etliche schimpfschriften

Jn rymen verfasst / So ich vchvor / ettlichrzyt vber anttwurt vnnd zu° Besechen
geben hab / namlich ein gouggler vom aplass sprechend Ein aplass kremer [...]»

69 Für die vom Zürcher Stadtschreiber Werner Beyel aufgezeichnete Rede siehe Manuel,
Werke und Briefe, S. 766–768, hier S. 767: «das ich im ersten mich letz vnd fiend-selig
gnu°g gessellt hab / bin aber ouch bericht worden / warlich man mag mit spies vnd halbarte

den glouben nit ingeben»
70 Gordon,Toleration in the early Swiss Reformation, S.144.



versammeln,um diese Komödie anzuhören, wobei jeder andere
Voraussetzungen

144

mit sich bringt, wie es gewöhnlich der Fall ist, wer will dann
leugnen, dass es so viele Streitpunkte um eine Sache gibt, wie es Arten
des Verstehens gibt?»71 Manuel und Zwingli waren sich dieses
Sachverhaltes bewusst. Manuels Vom Papst und seiner Priesterschaft und
Zwinglis Empfehlungen zur Vorbereitung auf einen möglichen Krieg72
zeigen ein Bestreben, der Mehr- oder Uneindeutigkeit. Die Reduktion
von Komplexität führt in diesen Texten da hin, wo Sprache zum Zwangund

Gewaltmittel werden kann: dem Entweder-oder, das eine Parteinahme

erzwingt.
Zwingli verfasste sein Gutachten zu militärischen und aussenpolitischen

Belangen etwa zeitgleich zur Entstehung des Ablasskrämers
zwischen 1524 und 1526. Der Reformator fordert darin, dem Stadt- und
Landvolk sei zu eröffnen, dass «man» angesichts der äusseren Bedrohung

keine andere Wahl mehr habe, als sich «entweder» ritterlich zu
wehren «oder» Gott und seinWort zu verleugnen und zeit seines Lebens
nie mehr froh zu werden:73 «Darauf stellt ihr jeden einzelnen und alle
Gemeinden vor die Wahl: Wenn jemand nicht in dieser Weise ernsthaft
und redlich zu Gottes Wort und zu Stadt und Land stehen wolle,so solle
er dies von Anfang an sagen, dann sei man bereit, ihn unter angemessenen

Bedingungen innerhalb dreier Tage auswandern zu lassen etc.»74 In
Bern war man noch weit davon entfernt, die ‘Altgläubigen’ sanktionieren

zu können. Manuel und seine Gesinnungsgenossen waren aber
bestrebt, agitatorisch die Bildung zweier Parteiungen voranzutreiben.

1523 liessen die Reformwilligen zwei von Manuels Fastnachtspielen
öffentlich darbieten. Von diesen Aufführungen berichtet der Chronist
ValeriusAnshelm einige Jahre später in einer für die Manuel-Forschung
bedeutsamen Passage der Berner Chronik75. Der Verweis auf Anshelm
erschöpft sich meist darin, zu belegen,dass,aber nicht warum die Spiele

71 Zit. nach Chartier, Musse und Geselligkeit, S. 148. Für den originalenWortlaut vgl.
Anonimo,Fernando de Rojas, Tragicomedia de Calisto y Melibea. Tomo II: Edición crítica,
Kassel 2000,S. 266f.

72 Unter diesem Titel in einer neuhochdeutschen Übersetzung: Huldrych Zwingli, Schrif¬
ten, hg.von Thomas Brunnschweiler und Samuel Lutz,Bd.III,Zürich 1995, S. 1–29. Die
wissenschaftliche Ausgabe führt das Gutachten unter dem Titel Plan zu einem Feldzug,
in Huldreich Zwingli, Sämtliche Werke, hg. von Emil Egli et al., Bd. III, Leipzig 1914,
S. 539–583.

73 Zwingli, SämtlicheWerke, Bd.III,S. 551:«weder eintweders ritterlicherweren, oder aber
gottes und sines worts verlöugnen und hie in zyt nimmer mee fro werden»

74 Zit. nach Zwingli, Schriften, Bd. III,S. 7f.
75 DaAnshelm 1523 noch in Bern ansässig war, und nach seinen eigenen Worten einer der

ersten und eifrigsten Anhänger Luthers war, kann von seiner Teilnahme an den
Spielaufführungen ausgegangen werden. Der chronikalische Eintrag ist damit gleichzeitig
auch ein Rezeptionszeugnis.



aufgeführt wordensind.Befragt man denentsprechendenAbschnitt der
Chronik – er befindet sich unter der Überschrift «Spil evangelischer
friheit» – nach der Motivation, so verweist der chronikalische Eintrag auf
eine Ebene, die über die unmittelbare Ereignisgeschichte hinausgeht.
Manuels Werk, das im Druck als «spyl / [...] anzeigend grossen vnderscheid

zwischen dem Papst vnd Christu Jesum» erschien, wird in
Anshelms Chronik zum «spil, [...] von dem gegensaz des wesens Kristi Jhesu
und sines gena

e

mten stathalters76,des Roe

mschen babsts»77.Anshelm führt
weiter aus, dass durch diese «wunderliche[n] und vor nie, als gotslae

sterliche, gedachte anschowungen» viel Volk dazu gebracht worden sei,
«kristliche friheit und ba

e

bstliche knechtschaft zu° bedenken und ze
underscheiden»78. Der konstatierte Gegensatz ist somit nicht gegeben,
sondern entsteht durch die dynamische Tätigkeit des Unterscheidens. Die
Diskrepanz zwischen dem «wesen» und seinem «gena

emten stathalter»
markiert neben der theologischen Kontroverse auch eine semiotische
Unordnung. Die im Spiel genannten Missbräuche, für die der Papst
steht, haben seinen Bezug zum Göttlichen schon so geschädigt, dass die
Kritik am Stellvertreter den Heiland nicht mehr lästern kann. Dies erst
erlaubt die Artikulation des früher «vor nie» nicht Sagbaren. Vor
diesem Hintergrund erscheint dieTätigkeit des Unterscheidens als eine
wesentliche Funktion des Spiels: Der in Gang gesetzte Prozess des
Scheidens setzte dabei – nicht nur wie Anshelm ausführt – das wahre
Christentum vom Papsttum ab, sondern auch die Reformwilligen unter
den Burgern von ihren Gegnern. Das Spiel schuf also gleichzeitig
Differenz und Konsens, und trieb die Formierung einer Parteiung voran.

Das durch das Spiel nunmehr zur Anschauung Gebrachte war für
die Zeitgenossen offenbar nicht einfach so ersichtlich,wie der chronikalische

Eintrag im Nachhinein glauben machen will.1524 führte die Berner

Obrigkeit in den Dörfern ihres Herrschaftsgebietes eine Befragung
durch, ebenso 1526. Kernstück jeder dieser Befragungen war die
Versammlungder Landleute zum Zweck der Informationund Diskussion79.
Beide Male fielen die Ergebnisse zugunsten des geltenden Glaubens
aus80. Gewiss wogen die Ansichten der Meinungsführer bei diesen kor-

76 Das in der Forschung unter dem Titel Vom Papst und Christi Gegensatz bekannte Spiel

145

erschien zusammen mit Vom Papst und seiner Priesterschaft in einem Druck.
77 Die Berner-Chronik des Valerius Anshelm, hg. vom Historischen Verein des Kantons

Bern, IV. Band, Bern 1893, S. 475; Hervorhebungen von mir.
78 Ebd.
79 Catherine De Kegel-Schorer, «Die Ämterbefragungen – zur Untertanenrepräsentation

im bernischen Territorialstaat» in: Ellen J. Beer et al. Hg.), Berns grosse Zeit. Das
15. Jahrhundert neu entdeckt, Bern 1999, S. 356–360, hier S. 358.

80 Rudolf Dellsperger, «Zehn Jahre Bernischer Reformationsgeschichte 1522–1532)» in:



porativen Meinungsäusserungen schwerer als diejenigen der ‘gemeinen
Männer’81.Unklar bleibt auch,welches Wissen über städtischeVorgänge
auf dem Land kursierte und wie es die Meinungsbildung beeinflusste.
Trotz dem inner- und ausserstädtischen Misstrauen Vieler erreichte
Manuels Parteiung 1528 die Mehrheit im städtischen Rat und konnte
die lange beabsichtigten politischen und religiösen Neuerungen einführen.

Fazit

Die Fastnachtspiele von Niklaus Manuel bildeten einen Raum der
Diskussion,

146

der Reflexion und der Aktion. Sie dienten der Verständigung
unter Gesinnungsfreunden ebenso wie der Schaffung und Konsolidierung

einer reformatorisch gesinnten Partei. Die Diskursivierung der
gewalt erfolgt mithilfe der Dichotomie von Schein und Sein. Dieses
Auseinandertreten, im Fastnachtspiel wesentliches Element zur Entfaltung
der Komik, wird von Manuel im Bereich des Sexuellen gezeigt. Die mit
zweideutiger Metaphorik demonstrierte sittliche Fehlbarkeit von
kirchlichen Vertretern dient dazu, zusammen mit dem Vorwurf klerikaler
Gewalttätigkeit violentia) die metaphysische Legitimation klerikaler
Macht potestas) zu verneinen. Im Unterschied zu früheren Nürnberger
und Basler Fastnachtspielen erscheint der Klerus bei Manuel nun als
gesellschaftliche Sondergruppe, die als Kollektiv angegriffen wird. Die
rhetorische Visualisierungsstrategie ist dabei so angelegt, dass die
Repräsentation von Gewalt ihrerseits gewaltsame Züge annimmt: Die
Zweideutigkeiten schaffen eine Lachgemeinschaft und grenzen jene
aus, die Manuels Kritik nicht teilen.

Gewalttätigkeit erscheint in der reformierten Publizistik häufig als
ein illegitimes Machtmittel derAnderen und suggeriert die Notwendigkeit

eines dringlichen Handelns. Die Spiele Manuels laden indes dazu
ein,reformatorische Agitation nicht als ein zwangsläufiges Resultat von
oft monokausal angeführten Missständen der traditionellen Kirche zu
sehen,sondern alsein Produktvonabsichtsvollen Reformwilligen.Denn
die ostentativ vorgeführte violentia der Opponenten verschleiert oft
genug die eigenen Ambitionen.

HistorischerVerein des Kantons Bern Hg.),450 Jahre Berner Reformation.Beiträge zur
Geschichte der Berner Reformation und zu Niklaus Manuel, Bern 1980/1981, S. 25–59,
hier S. 33 und 35.

81 De Kegel-Schorer, Die Ämterbefragungen,S. 359.


	Niklaus Manuels Sichtbarmachung : Reformatorische Rhetorik zwischen Tradition und Innovation

