Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 57 (2007)

Heft: 1: La revanche des victimes? = Die Revanche der Opfer?
Artikel: Quand les bourreaux se présentent comme des victimes
Autor: Sémelin, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-98954

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-98954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 57, 2007, Nr. 1

Quand les bourreaux se présentent comme
des victimes

Jacques Sémelin

Summary

This paper attempts to analyze the different discourses of victimization
generated by perpetrators to justify their involvement in mass killings
of non-combatants. First, the author proposes a general framework to
understand this phenomenon of massacre in relation with the appearance
of such discourses. Then, his article explores three phases of their devel-
opment before, during and after mass killing operations. In particular,
Jacques Sémelin underlines the difficulties for the researcher to know what
really perpetrators think while massacring. Finally, he emphasizes the im-
portance of taking distance with binary notions, i.e. victims/perpetrators
categorizations, if we want to pretend tackling a better comprehension of
extreme violence processes.

En venant a cette conférence, j’ai pensé a cet adage de Socrate que nous
connaissons tous: «nul n’est méchant volontairement». A la lumicre de
ce que nous savons des conduites humaines aujourd’hui, ce jugement ne
semble-t-i1l pas indécent, presque scandaleux? Pourrait-il vraiment &tre
inscrit dans ce musée du CICR au risque de paraitre décalé, voire in-
appropri¢? Mais de qui Socrate parle-t-il donc? Pour ceux qui travaillent
sur le mal, et donc sur la méchanceté, ce jugement parait presque incom-
préhensible. Et Socrate oublie-t-il que les Grecs avaient bien leurs bar-
bares parce que non grecs, non citoyens et qu’ils pouvaient donc &tre
traités comme des ennemis? La barbarie s’exercait bien alors contre les
barbares, ¢’est-a-dire littéralement contre ceux qui ne parlaient pas grec.
De méme, Athénes n’a pas hésité a massacrer lez habitants de Mélos, en
416 avant JC, percus comme un danger a la sécurité de I’Empire, une

Jacques Sémelin, CERI - Sciences Po, Rue Jacob 56, FR-75006 Paris.
semelin@ceri-sciences-po.org

58



tragédie rapportée par Thucydide que le chroniqueur des guerres du
Péloponnese semble désapprouver.

A moins qu’il faille comprendre la citation de Socrate ainsi: celui qui
fait le mal n’a pas conscience de faire le mal. Il ne fait que se défendre
contre le mal qui le menace, contre tous ceux qu’il voit comme des bar-
bares. «LLe barbare, a écrit Claude Lévy-Strauss, ¢’est d’abord 'homme
qui croit a la barbarie.»* Aussi, le bourreau ne serait-il pas volontaire-
ment méchant: il ne ferait que se défendre. En fait, ¢’est bien lui la
victime! Comment comprendre ce stupéfiant renversement des roles?

Jaimerais ict apporter quelques éléments de réponses a la lumicre
de mes travaux sur le «passage a I’acte», plus précisément sur les proces-
sus de basculement dans la perpétration du massacre, défini comme une
forme d’action le plus souvent collective de destruction de non-combat-
tants’.

Tout d’abord, pour appréhender les discours de victimisation pro-
duits par les bourreaux, il s’agit de les relier a une compréhension géné-
rale des phénomenes de violences extrémes. Puis, j’explorerai ces dis-
cours de victimisation avant, pendant et apres le passage a 'acte. Enfin,
j’essaieral de montrer I'importance de se dégager des catégories «bour-
reaux — victimes» pour penser plus profondément, de manicre plus
pertinente ce qui se joue dans ces processus de violences extrémes.

A. les approches analytiques du «massacre»

Tentons d’abord de poser les cadres méthodologiques d’une analyse du
massacre. En sciences sociales, nous avons trop peu réfléchi a cette ques-
tion de base. Face a un tel événement, nous rencontrons des difficultés
dans I'analyse de ce phénomene monstrueux. Bien souvent la presse,
mais aussi les ONG en donnent des récits trés ¢motionnels, présentés
comme incompréhensibles, ces actes de violence contre des «innocents»
sont généralement mis sur le compte de la folie des hommes. Face a cet
objet hideux, le chercheur se trouve un peu comme cet alpiniste devant
une cime périlleuse. Il se demande: par quelle voie en faire ’ascension?
Jidentifierai ainsi 3 chemins possibles, trois «voies» méthodologiques
pour étudier le massacre:

1 C. Lévi-Strauss, Race et histoire, Paris, 1952, 1987, p. 22.

2 Cette communication est inspirée de la publication récente de mon ouvrage Purifier et
détruive: usages politiques des massacres et génocides, Paris, 2005. Traduction anglaise:
Purify and Destroy. The Political Uses of Massacres and Genaocides, New York, Colum-
bia Universtiy Press, 2007.

39



1. Tout d’abord, il s’agit d’analyser le massacre comme un acte rationnel.
Les motivations de la tuerie procedent le plus souvent du calcul que ce
soit en vue de la conquéte du pouvoir, ou afin de le conserver. En
d’autres cas, des raisons économiques peuvent également €tre mises en
avant que ce soit pour le contrdle de la drogue en Colombie ou pour
le trafic des diamants en Sierra Leone. Ici, il n’y a pas de place pour le
discours victimaire du bourreau. Au contraire, il affirme sa vraie nature.
Les acteurs entendent ainsi imposer leur loi, leur autorité sur les popu-
lations civiles pour obtenir leur allégeance inconditionnelle. Le recours
a la terreur est le moyen extréme a leur disposition pour bien se faire
entendre, pour bien se faire comprendre.

2. Analyser le massacre comme un acte «irrationnel» ou du moins
comme relevant d'une dynamique psychopathologique. Malgré les ré-
ticences de certains, ce type d’approches ne peut étre évacué. Dans
leur analyse du phénomene nazi, des auteurs comme Norman Cohn ou
Saul Friedlander n’ont-ils pas fait eux-mémes de références a la psycho-
pathologie, notamment aux discours paranoiaques d’un Hitler*?

Il n’y a pas la non plus de place pour une approche victimaire du
bourrecau, sauf a considérer qu’Hitler ou Staline ont été des «petits
enfants tres malheureux». Mais tous les enfants malheureux ne sont pas
devenus des criminels de masse. Certes, des pervers et psychopathes
peuvent étre impliqués dans I’exécution des tueries mais ceux-ci consti-
tuent une minorité, comme 1’a bien souligné le psychanalyste Bruno
Bettelheim®. En réalité, on le sait a travers de nombreuses études, les
exécutants des massacres sont terriblement normaux, ordinaires, comme
I’évoque le grand livre de I'historien Christopher Browning sur I’étude
de ces policiers allemands ayant tué a la chaine des milliers de Juifs
polonais entre 1942 et 1943°. 11 est donc nécessaire de dépasser ce débat
«rationalité/irrationalité», «<normal/pathologique» pour emprunter une
troisicme voie d’exploration des meurtres de masse.

3. Celle-ci revient a se pencher sur la question des représentations col-
lectives que ce soit du point de vue de 'anthropologie ou de ’'Histoire.
Le massacre est alors appréhendé comme le produit d’un processus
mental. En amont du massacre, on peut en effet identifier ce que

3 Voir N. Cohn, Les fanatiques de Uapocalypse, Paris, 1962, et S. Friedlander, L’ Allemagne
nazie et les juifs, Les années de persécutions (1933-1939), Paris, 1997.

4 B. Bettelheim, l.e caerr conscient, Paris, trad., 1972.

5 Ch. R.Browning, Des hommes ordinaires. Le 101¢ bataillon de réserve de la police alle-
mande et la Solution finale en Pologne, Paris, trad., 1994,

60



jappellerai des «cadres de sens» pour reprendre une expression quasi-
goffmanienne, élaborés a la croisé€ de I'imaginaire et du réel. Parmi ces
cadres de sens, I'un des plus puissants,’un de ceux qui résonnent le plus
dans les mentalités collectives, surtout en temps de crise, ¢’est celui d'une
mémoire victimaire qui vient se greffer sur les malheurs du peuple, pas-
sés et présents. Cette «greffe victimaire» revient a proposer une lecture
de ces malheurs a travers ce discours dont de nombreux cas d’espece
peuvent étre identifiés: «Nous sommes des victimes de I'Histoire. Si nous
souffrons aujourd’hui, ¢’est a cause de ces gens 1a! Par conséquent: si on
commengait par s’en débarrasser, cela irait beaucoup mieux...» On
assiste alors au développement d’un processus imaginaire, imbriqué a la
réalité d’une crise, qui voit la construction d’un «Nous» opposé a un
«Bux» dont proviendraient tous les maux.

B. Les discours de victimisation associés au massacre
1. Lavant

Les prémices de cette violence résident donc dans la construction d’une
mémoire victimaire a partir des souffrances du passé. Prenons par exem-
ple le cas de la Serbie a travers les écrits de I’écrivain nationaliste
Dobrica Cosic®. Il soutient que: «Les serbes ont été vainqueurs dans les
guerres et perdants dans les paix» signifiant ainsi que les Serbes font
d’énormes sacrifices dans la guerre sans pour autant obtenir de vérita-
bles récompenses dans la paix. Autrement dit, pour Dobrica Cosic, 1l faut
que les Serbes retrouvent leur place dans I'Histoire, ils doivent recouv-
rer la Serbie. Observons que cette rhétorique victimaire peut effective-
ment se fonder sur une réalité de la souffrance partagée. Un tel discours
n’est donc pas nécessairement pure affabulation. C’est pourquoi de tels
propos peuvent résonner dans les mentalités collectives. De fait, des
Serbes ont été massacrés pendant la Seconde Guerre mondiale laissant
des souvenirs doulourcux dans les familles. C’est donc bien la manicre
dont ces souffrances vont étre instrumentalisées dans une situation de
crise qui en fera un discours victimaire, propagé par des entreprencurs
identitaires du genre de 1’écrivain Dobrica Cosic.

Jidentifierai ici quatre themes fondamentaux véhiculés par un tel dis-
cours:

a. Nous sommes des victimes de I’Histoire

b. Il en résulte du ressentiment, de la rancoeur

6 On lira de lui en francais notamment Le temps du mal, trad., Lausanne, 1990.

6l



c. Nous devons recouvrer notre honneur et notre gloire

d. Nousen avons les moyens: «il suffit de croire en nous, en notre force
collective, notre socle commun, ¢’est-a-dire notre nation, notre eth-
nie, notre religion».

Ainsi, 'affirmation de ce «Nous» constitue le chemin du redressement
moral. Il y a urgence: tout se passe comme si la situation faisait émerger
un dramatique dilemme de sécurité («c’est Eux ou Nous»). C’est préci-
sément ce que j’ai essayé de développer dans mon livre a partir de 3 cas:
I’ Allemagne nazie, la Bosnie et le Rwanda. I'entreprise de destruction
du «eux» s’apparente a une opération de survie du «nous», une «guerre
d’autodéfense», comme on le dira de la situation du Rwanda au début
des années 1990. En somme, ¢’est une entreprise de prévention de la vio-
lence contre soi! Celui qui va devenir 1’assassin se présente comme la
victime, déja innocent de son crime. Mais le processus qui conduit au
massacre reste cependant incertain. C’est un chemin long et heureuse-
ment indéterminé. Méfions-nous ict de tout déterminisme historique
puisque nous avons 'avantage de connaitre la fin de ’histoire. Je par-
tage ici la méme approche que le sociologue Michael Mann lorsqu’il écrit
que le massacre est — «exécuté de maniere délibérée mais la route vers
une telle détermination est en général fort sinueuse»’.

2. Sur le champ de «<bataille». ..

Cette rhétorique victimaire se retrouve sur le champ de bataille, in situ
st jose dire. Certes, pour I'observateur extérieur, les cibles visées
semblent sans défense mais ces individus «innocents» sont percus par
I’autre camp comme des ennemis. La sensation désagréable de tuer des
gens sans défense peut étre alors surmontée par une rhétorique de
guerre.

A cet égard, les commentateurs du livre de Browning n’ont peut-étre
pas suffisamment porté attention au discours que le commandant Trapp,
chef de ce bataillon, tient a ses hommes, quelques heures avant son
entrée en action: «Qu’on se souvienne qu’en bombardant I’ Allemagne,
I’ennemi était en train de tuer des femmes et des enfants allemands.»®
Autrement dit, ce qu’«ils» ont fait a nos propres enfants, nous pouvons,
nous devons le faire a notre tour. Peu importe que Trapp évoque alors
les bombardements anglo-américains. Il établit un lien entre cet «<ennemi
extérieur» qui frappe des innocents allemands et I'ennemi «juif» que son

7 M. Mann, The dark side of democracy: explaining ethnic cleansing, Cambridge, 2005,

p- 8.
8 Cité par Ch. Browning, Des hommes ordinaires, op. cit, p. 102.

62



bataillon de policiers doit détruire. On est bien ici dans cette incroyable
imbrication entre le réel d’'une agression physique et I'imaginaire d’une
supposée menace provenant de civils désarmés. [’entrée en tuerie sem-
ble presque toujours impliquer ce tour de passe-passe stupéfiant qui
conduit a assimiler la destruction de civils a un acte de guerre parfaite-
ment nécessaire. Deés lors, le massacre releve de la 1égitime défense. On
retrouve une nouvelle fois le dilemme de sécurité propre a une logique
de guerre: ¢’est «eux» OU «NOUS».

Remarquons que cette rhétorique est multitemporelle. Elle s’appuie
sur une lecture du passé: «Il faut leur faire payer ce qu’ils nous ont fait»,
qu’on invoque des actes de violence vrais ou faux. Mais elle se tourne
aussi vers le futur: «De toute fagon, si nous ne les éliminons pas mainte-
nant, ils nous réservent le méme sort plus tard.» I.’étre humain peut ainsi
faire preuve d’une intelligence diabolique pour rationaliser sa conduite
destructrice.

Ajoutons encore que cette logique de vengeance peut effectivement
se développer sur des actes réels de cruauté dans le cours méme du
conflit. Par exemple, dans une guerre civile ou une guerre coloniale, lors-
qu’un soldat vient a perdre son compagnon, il n’aura probablement de
cesse de le venger. La Guerre d’Algérie en donne de multiples exem-
ples. Alors, ce soldat peut-il en venir 4 commettre lui-méme des atroci-
tés. Ceci ne lui posera plus vraiment de probleme dans la mesure ou 1l
songera en permanence a celles dont son camarade a été la victime.

Ce lexique victimaire qui emprunte a la logique de guerre n’est
toutefois que I'un des répertoires a la disposition des bourrecaux.
D’autres themes peuvent également apparaitre dans leurs discours: ceux
de la chasse, de 'hygi¢ne et de la pureté, de la divinisation de soi, etc.
Tous les arguments semblent utiles pour se supporter en train de tuer
son semblable. I.es motifs idéologiques du massacre ne sont que I'un des
¢léments en amont du processus. Ils préforment 'acte de massacrer.
Mais, au moment du passage a I'acte, les exécutants se forgent d’autres
raisons de tuer. Ils ont besoin de donner du sens a leurs actes. Si les
hommes ont besoin de donner du sens a leur existence, il en est de méme
pour semer la mort.

3. Les rhétoriques de «l’aprés»

C’est 1a un sujet plus controversé: le bourreau ne doit-il pas aussi étre
considéré comme une victime? Ne faut-il pas aborder la question de la
souffrance du bourreau lui-méme? On pense par exemple a la figure
emblématique des enfants soldats dans les conflits contemporains, a la
fois bourreaux et victimes. Cette souffrance est ¢videmment d’une

03



nature tres différente de celle de la victime. Et exécutant, lui, ne va pas
y perdre la vie. Il est pourtant probable que la nature transgressive des
actes perpétrés par le bourreau induit chez lui une forme de traumatisme
profond et durable. Pour qui a violé des femmes ou des hommes, fait
exploser des ventres ou des crines, découpé des cadavres, rien ne sera
plus jamais comme avant. Devenir tueur de masse, que I’on soit chef ou
exécutant, ¢’est subir aussi un processus de dégradation psychique in-
tense, assimilable a une forme de déshumanisation. Les exécutants sont
ausst des victimes d’un systeme de coercition qu’ils acceptent pourtant
de servir.

Par exemple, certains exécutants, au moment du passage a ’acte ou
apres, expriment parfois des signes manifestes d’une intolérance a
massacrer des individus sans défense, comme ces membres des Einsatz-
gruppen, pris de vomissements ou de crises de larmes incontrolables,
gagnés par un état dépressift devenant incompatible avec I'exercice de
leur fonction. Nombre de tueurs ne réagissent pourtant pas ainsi et
parviennent apres coup a garder leur raison. Ce faisant, le plus souvent,
ils gardent le silence. Ils ne veulent pas parler de ce qu’ils ont pu com-
mettre, cherchant a enfouir au plus profond d’eux-mémes ce qu’ils ont
accepté de faire un jour, de bon gré ou contre leur gré. Leur silence
s’accompagne de rationalisations les plus diverses, deés lors que vous
cherchez a les interroger pour en savoir plus sur leur passé: «(Cétait la
guerre», «nos ennemis nous ont fait la méme chose», «ils n’ont eu que
ce qu’ils méritent», etc. Mais n’attendez pas qu’ils vous parlent d’eux,
personnellement: ce sera le mutisme absolu.

C. Les paradoxes de la relation bourreaux/victimes

D’un point de vue moral, il peut sembler choquant que les bourrecaux se
présentent comme des victimes. D’un point de vue juridique également,
les cours internationales de justice existent aussi pour affirmer: «Nous
déclarons que vous avez bien ¢té victimes de ce violeur qui doit &tre
condamné. Non, vous n’avez pas provoqué le criminel. Il doit étre puni
pour ce qu’il a fait.» Toutefois, en tant qu’historiens, sociologues, anthro-
pologues, psychologues, force est de reconnaitre que la fronticre entre
bourrcaux et victimes est fluide, d’'un double point de vue.

D’un point de vue synchronique, d’abord parce que les victimes
d’hier peuvent devenir les bourreaux de demain. Par exemple, peut-on
véritablement faire une analyse du génocide au Rwanda sans prendre
en compte le cas du Burundi voisin? A bien des égards, ces deux pays
semblent avoir développé des relations en miroir. A la naissance de la

64



république du Rwanda, entre 1959 et 1961, les Hutus qui se présentent
comme les victimes de la royauté Tutsi se transforment en agresseurs des
Tutsis. Puis, en 1972, les Tutsis du Burundi deviennent les bourreaux des
Hutus: on estime qu’entre 100000 a 200 000 Hutus ont alors été massa-
crés. Plus tard, les enfants des Tutsis rwandais réfugiés en Ouganda
deviennent les combattants armés du F'.PR. (Front Patriotique Rwan-
dais), etc.’

Autre exemple: celui de la guerre en Bosnie dont le symbole tragique
demeure le massacre de Srebrenica. Aujourd’hui, les représentations
mémorielles du massacre des Musulmans de Srebrenica, principalement
des hommes, sont trop décontextualisées. Or, il est nécessaire d’en
rappeler les circonstances au moins depuis les débuts de la guerre en
1992. En effet, cette année-1a, les milices serbes ont aussitdt pris cette
petite ville de 'est de la Bosnie. Puis, ils en sont chassés par des combat-
tants musulmans, avec a leur téte Naser Oric. La ville étant assiégée par
les Serbes, Naser Oric et ses hommes font alors des «sorties» afin de se
procurer de la nourriture, commettant alors des atrocités dans les villa-
ges serbes environnants. Ces actions vont évidemment alimenter le désir
de revanche des Bosno-Serbes, commandés par le général Mladic. A cet
¢gard, le titre de ouvrage Ecrit par Sudetic sur ce conflit est particulie-
rement éclairant: Blood and vengeance™. Cette réciprocité dans la vio-
lence entre Serbes et Musulmans doit &tre en fait ¢valuée encore plus
largement non pas seulement dans le cours de ces 3 années de guerre
mais sur une période d’au moins 100 ans sinon plus. Mais bien entendu,
cela ne signifie pas que les violences de part et d’autre soient équivalen-
tes. Les violences commises par les hommes de Naser Oric entre 1992 et
1993 ne sont pas de méme ampleur que celles commises par Mladic en
1995. C’est en ce sens que la justice internationale doit faire preuve de
discernement dans la mesure et la qualification des actes commis,
en différenciant par exemple crimes de guerre versus crimes contre
I’humanité, voire crime de génocide.

D’un point de vue diachronique,la pensée paradoxale de Primo Levi
est ici particulierement pénétrante lorsqu’il aborde les frontieres de ce
qu’il nomme «la zone grise». Il s’agit sans doute de I'un de ses plus beaux
textes mais aussi le plus dérangeant’. En effet, la mani¢re dont il
analyse les rapports entre gardiens et prisonniers a I'intérieur d’Au-
schwitz, est d’une portée bien plus générale. Considérant que bourreaux

9 A. Guichaoua (dir.), Les crises politiques au Burundi et au Rwanda (1993-1994), Paris,
1995.

10 C. Sudetic, Blood and vengeance: one family’s story of the war in Bosnia, New York, 1998.

11 Primo Levi,«Lazone grise» dans Les naufragés et les rescapés, Paris, trad., 1989, pp. 36-69.

05



et victimes sont écrasés par un méme systéme qui anéantit leur com-
mune humanité, Primo Levi nous invite a briser les représentations
figées et manichéennes que nous pouvons en avoir. Une telle perspec-
tive déstabilise profondément toutes les certitudes qui voudraient figer
une fois pour toutes les positions de la «bonne victime» et du «méchant
bourreau». Mais non, les réalités des rapports de violence sont, une fois
de plus, toujours plus complexes et fluctuantes et, nous appellent en per-
manence a examiner ces deux questions tres dérangeantes: en quoi les
victimes peuvent parfois s'identifier a leurs bourreaux? Et aussi: en quoi
les bourreaux peuvent se rapprocher de leurs victimes?

Dans le film de Rithy Pan, la machine de morts Khmere rouge, un
ancien Khmer rouge affecté a la prison politique de Tuo Slang, n’hésite
pas a se déclarer lui-méme... «une victime». On ne peut qu’en étre sur-
pris. Sans doute de tels propos sont symptomatiques d’'un pays qui n’a
pas encore fait un travail de mémoire. Peut-Etre le futur tribunal inter-
national, né d’une coopération entre 'ONU et le gouvernement cam-
bodgien pourra y contribuer.

Il demeure que cette justification émanant du bourreau n’est pas
sans fondements. Quelque part, il a bien été victime d’un systeme tota-
litaire écrasant et qui I’a écrasé lui-méme. Mais le probleme est qu’ily a
pourtant bien participé... La encore, le chercheur ne peut se contenter
de cette position qui reviendrait a niveler les «victimes-bourreaux» et,
pourrait-on dire les «victimes — vraiment victimes»? D’autant plus que
les premiers ont pu, le plus souvent, «sauver leur peau» tandis que les
seconds y ont perdu la vie. Ainsi, le bourreau qui se dit victime annule
sa propre part de responsabilité dans la violence qu’il a exercé. Il affirme
en quelque sorte: «je ne suis pas responsable de ce que jat fait». Cette
phrase résonne d’ailleurs bien souvent dans les tribunaux... Mais cette
posture de défense ne revient-elle pas a annuler sa propre part d’huma-
nité¢ potentiellement présente en lui? Je veux parler ici de la liberté
potenticlle qui caractérise la condition humaine. Certes, les circons-
tances historiques et politiques pesent lourdement sur la conduite des
individus, et donc en ce cas des exécutants des massacres, mais elles ne
les déterminent pas completement.

Si petite soit-¢lle, le bourreau peut sans doute conserver une marge
de liberté. J’en veux pour preuve le témoignage de ce policier du ba-
taillon 101 de la police allemande, rapporté par Christopher Browning.
Georg Kageler se décide a faire le pas quand il constate qu’ils sont en
train de tuer des Juifs allemands. Ce tailleur 4gé de 37 ans, apres avoir
participé a une premiere tuerie, raconte: «J’ai remarqué, au point de
déchargement, parmi les victimes du prochain lot, une mere et sa fille.

66



Jai commencé a bavarder avec elles, et j’ai appris que ¢’étaient des
Allemandes de Kassel. J’a1 décidé de ne plus participer aux exécutions.
Toute cette affaire me répugnait maintenant a tel point que je suis
revenu vers mon chef de section et que je lui a1 dit que j’étais malade et
que je demandais une dispense.»!'?

En guise de conclusion, la frontiere séparant les bourreaux et les
victimes reste floue: elle passe a l'intérieur de nous-mémes. Aussi
aimerais-je rappeler cette phrase de Soljenitsyne au début de son livre
I'Archipel du Goulag®: «Que le lecteur referme ici ce livre 'l 'en
attend une accusation politique. Ah! Si les choses étaient si simples, 8’1l
y avait quelque part des hommes a I’Aime noire se livrant perfidement a
de noires actions et 8’1l s’agissait sculement de les distinguer des autres
et de les supprimer. Mais la ligne de partage du mal passe par le ceeur de
chaque homme et qui ira détruire un morceau de son propre cceur.»

12 Cité par Ch. R. Browning, Des hommes ordinaires, op. cit, p. 94.
13 A. L Soljenitsyne, I’ Archipel du Goulag: 1918-1956: essai d’'investigation littéraire, Paris,
Le Seuil, 1974-1976.

07



	Quand les bourreaux se présentent comme des victimes

