
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 57 (2007)

Heft: 1: La revanche des victimes? = Die Revanche der Opfer?

Artikel: La revanche des victimes?

Autor: Herrmann, Irène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-98950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-98950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Introduction / Einführung SZG/RSH/RSS 57, 2007, Nr. 1

La revanche des victimes?

Irène Herrmann

Parler des victimes. Le mot, à défaut du problème qu'il représente, est
l'un des plus évoqués dans les médias et l'un de ceux qui jouit d'un
capital d'empathie les plus importants. En tant que telle, la fréquence de

l'utilisation du mot ne doit pas surprendre. Le terme apparaît en français

au cours du XVe siècle, et désigne alors ce qui est sacrifié à Dieu. Il
prenait ainsi un sens proche de celui de martyr, en une connotation que
l'on retrouve dans le mot russe de «zhertva». D'ailleurs le verbe tiré de

cette même racine «zhertvovat» signifie: donner en sacrifice. En lien avec
cette appréhension sacrificielle des choses, également perceptible dans
le vocable allemand «Opfer», le mot a souvent sous-entendu l'idée assez
insidieuse d'innocence. Dès le XVIIe siècle, l'un des emplois français
veut que les victimes soient des personnes souffrant d'une décision
humaine volontaire. Cette définition, véhiculant une notion de passivité,
est encore valable de nos jours1. Mieux encore, la victime des conflits
armés est sans doute l'un des acteurs génériques les plus vieux de
l'humanité.

En dépit de cette ancienneté, la discipline historique a longtemps
méconnu le thème et son engouement pour les victimes est lui aussi
récent. Certes, cet intérêt peut être placé à la fois en prolongement et en
inversion des travaux qui, dès les années 1960 au moins, s'étaient penchés

sur les exclus ou les «classes dangereuses». Mais il faut attendre les
années 1990 pour voir les victimes intégrer sous cette appellation la
littérature historienne. De manière significative, un ouvrage publié en
2000 s'intitulait: Les victimes. Des oubliées de l'histoire?2 Dès lors3, les

1 Dictionnaire historique de la langue française, A. Rey (éd.), Paris, 1998, pp. 4057-4058.
2 Les victimes. Des oubliées de l'histoire?, B. Garnot (éd.), Rennes, 2000.
3 Le mouvement avait commencé auparavant et fut notamment marqué par l'ouvrage

fondamental de Jean-Michel Chaumont, La concurrence des victimes (Paris, 1997), dont les
thèses à proprement parler victimaires ne furent effectivement discutées qu'à partir des
années 2000.

Irène Herrmann, Département d'histoire générale, Rue Saint-Ours 5, CH-1211 Genève 4.

Irene.Herrmann@lettres.unige.ch



recherches s'accélèrent. A peine les victimes sont-elles reconnues
comme objet d'histoire légitime qu'elles se muent en clé de lecture
incontournable des agissements humains4. Ce faisant, les travaux qu'elles
inspirent trahissent et décrivent une véritable concurrence victimaire.
Mieux encore, ils participent de la multiplication spectaculaire des

populations susceptibles d'être considérées et de se concevoir elles-
mêmes comme des victimes, quitte à ce que cette prolifération subite
émousse la perception des souffrances subies.

C'est en écho à ce risque de nivellement qu'une dizaine de spécialistes

internationaux5 se sont réunis à Genève au printemps 2006 pour
tenter de comprendre les racines, le développement, les enjeux et les

répercussions de cette incroyable attention dévolue aux victimes6. Ce

colloque était placé sous l'égide de l'Humanitaire, puisqu'il jouissait de

l'hospitalité du Musée international de la Croix-Rouge et d'une étroite
collaboration avec le Comité international de la Croix-Rouge. Le lieu
de la réunion semblait donc propice à la réflexion proposée. Le principal

mandat de la Croix-Rouge, quelle qu'elle fût, n'est-il pas de se

préoccuper des victimes? Mieux encore, cette mission ne bénéficie-t-elle
pas, en Suisse, d'une longue et louable tradition? Toutefois, si l'«esprit
de Genève» a pu inspirer les participants, c'est peut-être moins en montrant

les vertus de l'altruisme institutionnalisé qu'en rappelant le long
chemin parcouru par les victimes pour sortir de la dénégation et de
l'oubli.

4 Par exemple les travaux de X Winter: «La memoria della violenza. Il mutamento
dell'idea di vittima tra i due conflitti mondiali», L. Baldissara et P. Pezzino (éd.), Crimini e

memorie di guerra. Violenze contro le popolazioni e politiche del ricordo, Naples, 2004,
pp. 127-141, ou J. Winter, Remembering War: The Great War Between Memory And
History In The Twentieth Century, Yale, 2006; voir également P. Lagrou, The Legacy of
Nazi Occupation: Patriotic Memory and National Recovery in Western Europe
1945-1965, Cambridge, 2000, ou Heldenmythos und Opfertaumel. Der Zweite Weltkrieg
und seine Folgen im deutschen Geschichtsdiskurs, dirigé par M. Klundt, Cologne, 2004;
M. Mamdani, When Victims Become Killers: Colonialism, Nativism, and the Genocide in
Rwanda, Princeton et Oxford, 2001.

5 Outre les auteurs des articles présentés ici, ce colloque a réuni Yvan Droz (IUED),
Caroline Elkins (Harvard University), Pieter Lagrou (Université libre de Bruxelles), Roger
Mayou (MICR), Daniel Palmieri (CICR), Denis Peschanski (CNRS, Paris I) et Toni
Pfanner (CICR), qui enrichirent et diversifièrent considérablement la problématique
proposée. Il convient ici de remercier tout spécialement Christoph Conrad (Université
de Genève) dont les réflexions et l'enthousiasme stimulèrent la conception puis la tenue
de cette manifestation scientifique, contribuant ainsi de manière décisive à sa fertilité et
à son intérêt.

6 D'autres colloques se sont tenus à peu près au même moment sur des thèmes similaires:
«Die Figur des Opfers in einer globalisierten Welt» (organisé par X Ehrenfreund et E.
Wolff, Centre Marc Bloch,3-4 juin 2005); «Der Zeitzeuge. Annäherung an ein geschiehts-
kulturelles Gegenwartsphänomen» (organisé par M. Sabrow, 19-22 septembre 2006,
Constance).

5



En effet et de manière paradoxale, le rôle du CICR s'insère dans
l'histoire de la construction helvétique, qui s'est précisément érigée sur
la négation des victimes indigènes. Ainsi, alors que la Confédération
moderne s'est édifiée sur les ruines d'un conflit civil, la fameuse guerre
du Sonderbund de 1847, les rares victimes que cet affrontement fratricide

n'a pas manqué de faire sont occultées par la glorification de la
mansuétude des vainqueurs7. Mieux encore, quand les victimes sont
malgré tout évoquées, c'est dans une appréhension spécifique, susceptible

de leur faire porter la responsabilité de leur sort malheureux. Au
lendemain des combats, dans une proclamation aux vaincus, le camp
victorieux déclare de manière significative offrir «le pardon et l'oubli
aux victimes»8.

On observe ainsi un évident déni des victimes qui est dû, sans doute,
à des raisons intérieures, puisque il faut avouer qu'il y a peu de victimes
purement helvétiques des guerres contemporaines9. De plus, cette
dénégation est aussi liée à la dynamique de la construction nationale suisse,

largement axée sur la notion de démocratie, voire de consensus, fondée
donc sur l'assentiment de tous et dans laquelle, c'est le cas de le dire, la
vraie victime suisse n'a pas droit de cité.

Mais ce déni des victimes n'est pas propre à la réalité helvétique
puisqu'on le rencontre jusqu'à une période récente dans la plus grande partie

du monde occidental. De fait, il est aussi le reflet d'une difficulté plus
générale à admettre l'existence de victimes nationales, comme ce fut
notamment le cas en France. En principe, les pays qui n'occultent pas
leurs victimes sont soit ceux où la victimisation forge sinon fonde l'identité

collective, comme en Israël10; soit ceux où elle est si importante
qu'elle ne peut pas être dissimulée, tout comme la Russie, qui a

longtemps tendu à voir des martyrs dans les victimes du joug tartare, du
tsarisme puis du nazisme.

En Suisse, les premières victimes à être véritablement reconnues
sont des victimes étrangères, ayant souffert en raison d'agissements eux
aussi étrangers. Dès le dernier tiers du XIXe siècle, la Confédération a

7 Par exemple: X Remak,^4 Very Civil War: the Swiss Sonderbund War of 1847, Boulder,
1993; parmi les écrits prenant le contre-pied de cette vision encore largement dominante,
voir D. Osterwalder, «Tote im Bundesarchiv. Die vergessenen Gefallenen und Verwundeten

des Bürgerkriegs von 1847 in der Schweiz», Traverse, 1999/1.
8 Archives d'Etat de Genève : RC Ann, AF 1848II, n° 198: Proclamation du Conseil d'Etat

de Fribourg au peuple fribourgeois, du 27 octobre 1848.
9 La seule guerre à laquelle la Suisse ait eu à participer depuis 1815 est, précisément le

conflit civil du Sonderbund qui fit moins de 100 morts.
10 I. Zertal, La nation et la mort. La Shoah dans le discours et la politique d'Israël, Paris,

2004.



largement bâti son identité nationale sur l'idée d'humanitaire11 qui, en
présupposant le secours apporté aux militaires blessés des grandes guerres

européennes, permettait à la fois de légitimer la neutralité et de lui
donner une connotation plus altruiste, plus noble qu'un simple
désengagement12.

Cette reconnaissance des victimes, en quelque sorte lointaines est,
une fois encore, liée à des circonstances typiquement helvétiques, soit
aux difficultés éprouvées par les autorités fédérales à se positionner dans
la concurrence meurtrière entre nations européennes. Mais, à ces raisons
particulières s'ajoutent là encore des considérations générales. En effet,
la reconnaissance des victimes lointaines, dans l'espace ou dans le temps
est, par essence, une action facile et gratifiante.

Elle est facile parce que la distance maintenue entre la victime et
celui qui reconnaît la victimisation évacue la question si dérangeante de
la responsabilité, puisque le responsable est, par définition, lointain,
«barbare» ou disparu depuis longtemps. En outre, cette reconnaissance
est gratifiante parce qu'elle est vue - dès la fin du XIXe siècle - comme
un signe indéniable de «civilisation».

En revanche, la reconnaissance «proche», à la fois dans le temps, dans

l'espace et donc dans les responsabilités, sera beaucoup plus difficile,
beaucoup plus tardive et très graduelle. En Suisse, les premières victimes

indigènes à être reconnues appartiennent, sans grande surprise, au

camp des vainqueurs, du gouvernement, de la majorité. Ainsi, les autorités

au pouvoir au moment de la grève générale de 1918 se feront un
devoir de présenter les soldats morts de la grippe espagnole alors qu'ils
réprimaient le débrayage, comme des victimes de cet ennemi générique
de la «nation de Guillaume Tell» qu'étaient alors les bolcheviques13. Et
c'est aux alentours de 1968 seulement que les 3 grévistes abattus en 1918

par l'armée suisse seront eux aussi considérés comme des victimes14.

Il faudra également attendre une cinquantaine d'années et surtout
le déploiement de lourdes pressions américaines pour que la Confédération

accepte de reconnaître la responsabilité de l'Etat helvétique dans
la mort de milliers de juifs refoulés aux frontières du pays durant la

11 V. Harouel, Genève-Paris: 1863-1918. Le droit humanitaire en construction, Genève,
2003.

12 I. Herrmann, Les cicatrices du passé. Essai sur la gestion des conflits en Suisse
(1798-1918), Berne etc., 2006, pp. 275-276.

13 Rapport du Conseil fédéral à l'Assemblée fédérale concernant la mise sur pied de
troupes et les agitations grévistes, (du 12 novembre 1918.) in Feuillefédérale, Berne, 1918,
t. 5, pp. 65-76.

14 Par exemple: W. Gautschi, Der Landesstreik, 1918, Zurich, 1968.



Seconde Guerre mondiale15. Il s'agit là d'un processus récent, douloureux

et hésitant qui tend à montrer que la difficulté de la reconnaissance
des victimes réside essentiellement dans la définition et l'acceptation des

responsabilités16.
Rien de vraiment étonnant, dès lors, à ce que la reconnaissance la

plus complète se soit faite non seulement dans des pays à très forte
victimisation, mais aussi caractérisés par d'abrupts changements de
régime. Ainsi, on peut noter les efforts consentis en Russie, surtout depuis
la 'glasnost', pour reconnaître les victimes des répressions politiques
précédentes17. Ce travail a abouti à la réhabilitation officielle de milliers de

personnes assassinées lors des purges ou envoyées croupir au Goulag,
et dont la mémoire avait été salie par la stigmatisation en tant
qu'«ennemis du peuple». Ces actions de réparation se comprennent sans
doute comme le résultat des aspirations de diverses composantes de la
société russe à la reconnaissance des préjudices subis; de manière plus
pragmatique, elles constituent aussi un moyen de se démarquer des

régimes précédents, d'abord stalinien puis communiste18.

L'écroulement du système soviétique n'explique pas uniquement
l'émergence de cette volonté de reconnaissance des victimes en Russie,
mais plus globalement dans l'ensemble de l'Occident, voire de la
planète. En effet, la chute du mur est souvent considérée comme le
signal du développement de la démocratie dans le monde. Or la généralisation

de ce modèle politique et, plus particulièrement, de quatre de

ses caractéristiques principales, semblent avoir eu des effets notables sur
l'appréhension des victimes.
a. D'un point de vue «moral», la démocratie se fonde sur des valeurs

basées sur les Droits humains et stimule l'impression d'un «droit au
bonheur individuel», qui aide les victimes à se faire reconnaître et à

se reconnaître comme telles.
b. D'un point de vue institutionnel, la démocratie est le gouvernement

de tous par tous. A ce titre, il dilue les responsabilités et peut favoriser

une reconnaissance plus aisée des victimes.

15 La Suisse et les réfugiés à l'époque du national-socialisme, publié par la Commission in¬

dépendante d'experts Suisse - Seconde Guerre mondiale, Berne, 1999.
16 Th. Maissen, Verweigerte Erinnerung. Nachrichtenlose Vermögen und Schweizer Welt¬

kriegsdebatte, 1989-2004, Zurich, 2005.
17 Reabilitacija:kaketo bylo,A. Artizov,A.Kosakovskij,V.Naumov,I. Shevchuk (éd.),Mos¬

cou, 2004.
18 X Scherrer, «'Sehnsucht nach Geschichte'. Der Umgang mit der Vergangenheit im post¬

sowjetischen Russland», Chr. Conrad et S. Conrad (éd.), Die Nation schreiben.
Geschichtswissenschaft im internationalen Vergleich, Göttingen, 2002, pp. 165 et sq.

8



e. D'un point de vue judiciaire, la démocratie est basée sur l'égalité qui
suppose la possibilité, pour chacun, et donc aussi pour les victimes,
de faire valoir sa vérité et son droit.

d. Enfin, en ce début de XXIe siècle, la démocratie est couramment
associée à une certaine prospérité qui paraît augmenter les possibilités

de dédommagement que l'on accorde aux victimes.

Depuis peu, la diffusion de ces idéaux semble même avoir généré une
multiplication des victimes qui, bon gré mal gré, entrent progressivement
en concurrence. Ainsi, pour reprendre l'exemple russe, il s'avère qu'après
la dissolution de l'URSS, les victimes des répressions politiques ont non
seulement rejoint les victimes des Tartares, des princes autocrates ou des
nazis au sein du martyrologue national, mais qu'elles ont rapidement été
concurrencées par d'autres catégories sociales, telles que les populations
déplacées, considérées et se considérant elles aussi comme sacrifiées sur
l'autel de l'idéologie. Le mouvement est d'autant plus massif que tout
un chacun peut, en Russie, légitimement estimer être l'héritier de

longues souffrances; or la souffrance est couramment interprétée comme
étant le signe, sinon la preuve par excellence de la victimisation19.

Mais, là encore, la concurrence des victimes n'est pas uniquement
une réalité russe puisant ses racines dans les spécificités de l'actualité
post-soviétique. Partout, en Occident au moins, la facilité et la «rentabilité»

de la reconnaissance, liées à la diffusion des idéaux démocratiques,
contribuent à une valorisation extrême des victimes. Et cette valorisation

pousse, à son tour, des victimes toujours plus nombreuses à

revendiquer ce statut enfin reconnu. En outre, cette multiplication est encore
accentuée par une confusion entre la victime particulière - soit celle qui
envisage sa souffrance de manière diachronique et en fonction de son
vécu personnel - et la victime collective, dont la souffrance s'envisage
de façon synchronique et en comparaison avec le vécu de ses contemporains.

Dès lors, on peut penser que l'aboutissement de cette multiplication
des victimes risque d'être le nivellement de leur statut, comme résultat
à la fois de leur foisonnement et de l'incapacité des sociétés à y répondre

sans banaliser le fait victimaire. Ainsi, dans la Russie de Poutine, en
jouant sur le nombre faramineux de victimes, soit en minimisant les
souffrances des uns et en rehaussant le malheur des autres, le pouvoir
parvient à se dédouaner de ses responsabilités. Or, ce galvaudage me-

19 1. Herrmann, «Un échec sublimé? La recréation d'une continuité russe après l'effondre¬
ment de l'URSS (1993-2003)», L'échec en histoire, G. Thierry (éd.), à paraître.



nace non seulement de diluer les vraies responsabilités, mais aussi
de mener à l'indifférence et, à terme, de provoquer un retour au déni;
c'est-à-dire de susciter après une phase de reconnaissance puis de

concurrence, une sorte de nivellement signifiant un retour à la case

départ. Telle est l'hypothèse fondamentale qui justifie et sous-tend
l'ensemble des travaux réunis ici. Une hypothèse que chacune de ces
contributions renforce, alimente et enrichi.

Ainsi, certaines d'entre elles approfondissent les étapes suggérées

par le développement de l'appréhension victimaire en Suisse puis en
Russie. Dans ce cadre, Annette Becker s'attache à décrypter les
mécanismes de reconnaissance intervenus au lendemain de la Première
Guerre mondiale, vue comme la matrice des crimes de masse, voire des

génocides qui marqueront le XXe siècle. Jean-Michel Chaumont décortique

les intentions qui prévalent à cette «réhabilitation» des êtres
souffrants. Sans nier l'humanité qui préside souvent à cette prise de

conscience, il souligne également ses motivations moins «nobles» et ses

objectifs plus insidieux. Sur l'exemple de la «traite des blanches», il opère
une utile distinction entre l'état et le statut victimaires; le second

pouvant être considéré comme l'aboutissement de la reconnaissance du
premier. Or, ce statut implique généralement l'acquisition d'un capital
symbolique ou effectif entraînant à la fois une concurrence des victimes
et leur dépendance, sinon leur musellement.

En filigrane, ces deux textes évoquent le nivellement des victimes
qui constitue le thème central des articles de James Orr et de Jacques
Sémelin. Sur la base de l'exemple japonais, voire extrême-asiatique, Orr
expose la «trivialization» victimaire qui sous-tend la reconstruction
politique d'après-guerre. Sur un mode plus théorique, quoique basé sur
l'étude des génocides de la fin du XXe siècle, Sémelin détaille les
processus à la fois psychologiques et rhétoriques qui permettent aux
bourreaux non seulement de se présenter mais également de se considérer
comme des victimes. Ce faisant, il éclaire des dispositifs essentiels du
galvaudage des victimes qui résulte en grande partie de cet effacement
de la frontière entre ceux qui ont causé la souffrance et ceux qui l'ont
subie.

Cette «labilité» est aussi relevée par Sophie Wahnich qui, en explorant

les possibilités psychologiques et les potentialités politiques de cette
porosité, adopte une structure textuelle qui en suggère l'ancienneté.
Mieux encore, la composition «hélicoïdale» de sa contribution, revenant
régulièrement à la Révolution française, appuie l'idée d'une dynamique
générale qui reviendrait à un déni des victimes. Ce faisant, son texte
relève d'autres tensions susceptibles d'intervenir dans la prise en compte

10



du phénomène victimaire. En effet, la plupart des articles proposés ne
se contentent pas de tester la dynamique du nivellement mais soulignent
l'évolution des enjeux qui ont permis d'aboutir à ce résultat-là.

Ainsi, il apparaît que l'évolution qui, globalement, ferait passer de

l'occultation à la reconnaissance, à la concurrence puis au galvaudage se

bâtirait en un dialogue constant entre la représentation et l'autorepré-
sentation des victimes, tant il est vrai que cette évolution présuppose une
prise de conscience interactive. A son tour, ce constat renvoie à trois
dynamiques complémentaires. Tout d'abord, on comprend que cette
construction n'implique pas seulement des interlocuteurs mais des

temps différents. De fait, chacune de ses étapes ne s'élabore pas forcément

a posteriori, quand il s'agit de recueillir ou de concéder les fruits
symboliques voire pécuniaires du statut victimaire, mais bien au moment
même de la souffrance elle-même. Le cas le plus frappant est sans doute
présenté par Nicholas Stargardt qui, en décrivant la manière dont les
êtres s'appréhendent au moment même de leur victimisation révèle, par
ailleurs, une autre tension constitutive. Son exposé montre en effet des
victimes dont le degré d'action s'intensifie en fonction de la victimisation.

Dès lors, il dégage la notion de victime de son aura de passivité
contenue dans l'énoncé de ce qui la qualifie au premier chef, c'est-à-dire
de son statut de souffrant.

Mieux encore et de manière parfaitement logique, cette affirmation
du caractère potentiellement actif des victimes s'accompagne d'une
autre démystification cruciale. Avec éclat, Stargardt détache les victimes
de leur présupposé d'innocence, puisque plus les Allemands bombardés
dont ils parle subissent des souffrances et plus ils se rapprochent des

nazis, soit des bourreaux par excellence. Ainsi, le nivellement ne se
produirait pas uniquement par empathie envers les malheurs des
«perpetrators» mais aussi par une conscience obscure de l'ambivalence de notre
propre humanité.

A son tour, cette déduction n'est pas sans poser de questions, surtout
en regard de la judiciarisation actuelle des sociétés et de la tendance à

évaluer des situations passées en fonction de critères présents. Cette
réflexion invite, quant à elle, à se pencher sur l'instrumentalisation dont
les victimes peuvent faire l'objet, en voyant leur cause récupérée à des
fins qui ne les concernent guère. Le problème interpelle directement les
historiens et pousse à s'interroger sur le rôle que ceux-ci sont susceptibles

de jouer dans la société. Il incite également à se demander s'il y a

un risque que la revanche des victimes se solde par une victoire ou par
une défaite qui les victimisera encore davantage.

11


	La revanche des victimes?

