Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 56 (2006)

Heft: 4

Artikel: Vattel, la tradition du droit des gens et la question des peuples
autochtones

Autor: Keller, Alexis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 56, 2006, Nr. 4

Vattel, la tradition du droit des gens et la question
des peuples autochtones

Alexis Keller

Summary

European expansion into the New World coincided with the need for the
Law of Nations to regulate relations between the new states of Europe and
non-European people. From the beginning, two important questions were
whether Europeans had the right to occupy the lands inhabited by non-
Europeans and whether the use of force against them was justifiable. This
article examines some of the arguments engaged in this task, in particular
those of Vattel. It argues that Vattel clearly endorsed some of Grotius’ ideas
on the rights of war and peace as well as Locke’s theory of property in his
Law of Nations, published in 1758. By rejecting Pufendorf and Wolff’s
position on the rights of indigenous peoples, Vattel provided international
law with a theory that served to justify Europeans in subjugating non-
Europeans and dispossessing them of their lands and other rights.

1. La naissance de PEtat moderne et ’affirmation de sa souveraineté
sur les espaces et les peuples

Au début du 17¢ siécle, le succes irréversible de la Réforme dans
I’Europe du Nord met a ordre du jour I’élaboration d’une théorie
laique de la guerre et des relations entre les Etats. Les Traités de West-
phalie conclus en 1648 marquent a bien des égards le début du Jus
Publicum Europaeum, selon la célebre expression de Carl Schmitt'. Ils
affirment la laicisation des relations entre les Etats. Ils consacrent le

1 Carl Schmitt, Der Nomos der Erde im Viélkerrecht deé Jus Publicum Europaeum,
Cologne, Greven Verlag, 1950.

Prof. Alexis Keller, Faculté de droit, UniMail — bureau 3093, Bd du Pont-d’Arve 40,
CH-1211 Geneve 8

387



principe de la souveraineté de I’Etat qui s’était peu a peu imposé dés le
14¢ siecle®. Les souverains ne sont pas étrangers a cette réflexion. Pour
leurs propres besoins, ils construisent des instruments nouveaux. Le
droit de la guerre, des traités et des ambassades est une réponse 2 la fois
pratique et théorique aux nouveaux enjeux de la politique. La diploma-
tie s’organise en fonction du besoin accru des relations permanentes
entre Etats. La notion de balance des pouvoirs devient le pendant néces-
saire de la souveraineté des Etats: elle est la réponse au danger de la
monarchie universelle.

Quel que soit le sens que I’on donne a cette expression, le «systéme
des Etats» qui prend naissance a la paix de Westphalie (1648) consacre
une nouvelle maniere de penser ’ordre international. Mais avec la nais-
sance de I’Etat moderne apparait conjointement la volonté des puis-
sances européennes d’affirmer leur maitrise sur les espaces et les
peuples. La découverte du Nouveau Monde en 1492 a initié une vaste
entreprise de colonisation et cette expansion souleve de multiples pro-
blemes juridiques et politiques, d’ordre a la fois théorique et pratique.
Sur le plan théorique, il s’agit de réfléchir aux fondements mémes de
I'entreprise impériale — définition et limite de la souveraineté, droit du
premier occupant, statut et légitimité des institutions des peuples
autochtones. Sur le plan pratique, il s’agit de mettre en place un nouveau
mode d’administration des territoires conquis et une législation propre
aux habitants assujettis.

Les auteurs «internationalistes» des 16°-18° siécles rejettent d’em-
blée la vision simpliste de la conquéte brutale de peuples inconnus et

2 Sur la naissance du concept d’Etat entre 1450 et 1650, 'ouvrage de référence est celui
de Quentin Skinner, The Foundations of Modern Political Thought, Cambridge Univer-
sity Press, 1978. Dans une perspective différente, voir Anthony Black, Political Thought
in Europe, 12501450, Cambridge University Press, 1992, notamment pp. 186-191.
Les traités de Westphalie, également connus sous le nom de traité de Miinster et traité
d’Osnabriick, désignent ’ensemble des traités qui, a la fin de la guerre de Trente Ans,
reconnurent officiellement I’existence des Provinces-Unies et de la Confédération
suisse. Le traité entre les Espagnols et les Hollandais fut signé le 30 janvier 1648, met-
tant fin a une guerre commencée en 1568. Le traité entre 'empereur Ferdinand III, les
autres princes allemands, la France et la Suéde fut conclu le 24 octobre 1648. L’idée d’un
Saint Empire romain germanique exercant une domination sur le monde chrétien y fut
définitivement brisée. Les princes gagnérent le droit de définir la religion de leur Etat.
De nombreux travaux récents ont toutefois contesté I’existence méme d’un «systéme
westphalien» ou ont souligné ses limites dans le contexte actuel des relations internatio-
nales. Voir notamment Chris Bown, Sovereignty, Rights and Justice. International Poli-
tical Theory Today, Cambridge, Polity Press, 2002; Susan Strange, «The Westfailure
System», Review of International Studies, vol.25,1999, pp. 345-354; Charles W. Kegley et
Gregory A. Raymond, Exorcising the Ghost of Westphalia, Building New Order in the
New Millenium, Prentice Hall, 2002; Gene M. Lyons and Michael Mastanduno (éds),
Beyond Westphalia? State Sovereignty and International Intervention, Johns Hopkins
University Press, 2001.

388



donc barbares. A leurs yeux, la simple installation sur une terre étran-
gere n'implique pas ispo facto la souveraineté sur ce territoire et la
domination du peuple qui s’y trouve. De Grotius (1583-1645) a Kant
(1724-1804) en passant par Pufendorf (1632-1694) et Locke (1632-
1704) se déploie une vaste réflexion sur le «droit des gens» qui cherche
a définir la place des peuples conquis dans le nouvel ordre internatio-
nal. Deux questions sont particulierement débattues: le statut des terres
«découvertes» par les Européens ainsi que 1'usage de la force contre les
peuples autochtones?.

De I’avis méme de ses contemporains, Emer de Vattel (1714-1767)
joue un role de premier plan dans ces débats?* Originaire de la princi-
pauté de Neuchatel ou il nait le 25 avril 1713, de confession protestante,
diplomate au service du Grand électeur de Saxe, auteur de plusieurs
essais dont une Défense du systéme leibnizien (1741) et des Questions
de Droit Naturel et Observations sur le Traité du Droit de la Nature
de M. le baron de Wolff (1762), Vattel est une des grandes figures de
I’Ecole romande du droit naturel’. Il publie en 1758 le Droit des gens ou
principes de la loi naturelle (1758) dont le grand historien R. Tuck a mon-
tré 'importance dans le débat moderne sur les droits des populations
autochtones®. Le nombre d’éditions et de traductions de cet ouvrage —
plus d’une cinquantaine en cing langues différentes — montre a lui seul
I'incroyable faveur dont le Droit des gens bénéficia entre les années 1758
et 1860. Son autorité en matiére de jurisprudence internationale de-

3 Sur ces débats, voir plus spécialement, Alfred Dufour, «L’origine et la nature des Amé-
rindiens chez les théologiens et les théologiens-juristes des XVI°— X VII¢siecles»,in 1492,
Le choc des deux mondes, commission nationale suisse pour I’'Unesco, La différence,
1993, pp.230-253; Anthony Pagden, Lords of All the World. Ideologies of Empire in Spain,
Britain and France, 1500-1800, Yale University Press, 1995; Richard Tuck, The Rights of
War and Peace. Political Thought and the International Order from Grotius to Kant, Ox-
ford University Press,1999.1l estimportant de souligner qu’a I’époque moderne, le terme
«droit des gens» recouvre plusieurs acceptions. Schématiquement parlant, il correspond
au droit qui s’applique «aux relations entre les sociétés humaines» et s’oppose au droit
civil ou droit particulier. Le champ sémantique du droit des gens ne se limite pas au droit
international public, car le commerce, le statut des étrangers et les colonies relévent éga-
lement du droit des gens. Le réduire a un droit entre Etats serait méconnaitre tout un
courant de pensée qui, au 18¢ si¢cle, refuse précisément cette limitation.

4 Sur la vie de Vattel, on peut consulter la trés compléte biographie d’Edouard Béguelin,
«En souvenir de Vattel», in Recueil de travaux offerts par la Faculté de droit de I'Univer-
sité de Neuchidtel da la Société suisse des juristes, Neuchétel, 1929. Voir également Johan-
nes-Jacob Manz, Emer de Vattel. Versuch einer Wiirdigung, Zurich, Schulthess Poly-
graphischer Verlag, 1971, qui insiste longuement sur l'itinéraire intellectuel de Vattel
(pp. 9-54), et A. Mallarmé, «<Emer de Vattel (1714-1767)», in Les Fondateurs du droit
international, Paris, éd. P. Avril, pp. 481-601.

5 Sur I’Ecole romande du droit naturel, voir 'ouvrage de référence d’Alfred Dufour, Le
mariage dans I’Ecole romande du droit naturel au XVIII siécle, Geneve, éd. Georg, 1976.

6 Voir Richard Tuck, The Rights of War and Peace. Political Thought and the International
Order from Grotius to Kant, Oxford University Press, 1999, pp. 191-196.

389



meure inégalée jusqu’a la fin du 19¢ siecle. A. de Lapradelle, F. S. Ruddy
et A. Nussbaum ont souligné I'importance exceptionnelle dont jouissait
I’opinion de Vattel dans les arbitrages américains et internationaux’.

Il serait toutefois erroné de faire de Vattel un novateur de génie.
L’originalité de sa réflexion sur les nouveaux territoires et les peuples
conquis réside a cet égard moins dans le fond proprement dit que dans
la maniere avec laquelle il réaffirme certains arguments «humanistes»
du 17¢ siecle, notamment ceux de Grotius et de Locke, et prend ses
distances avec son maitre Christian Wolff (1679-1754)%. L'immense suc-
ces de ’ceuvre de Vattel chez les praticiens du droit est d’ailleurs a com-
prendre dans cette perspective. Comme le souligne T. J. Hochstrasser,
«Vattel expliqua aux diplomates professionnels ce qu’ils voulaient en-
tendre en utilisant des exemples politiques de tous les jours»®.

Pour bien comprendre la pensée vattelienne dans le domaine qui
nous intéresse, il convient donc a la fois de la rattacher aux arguments
de I’Ecole du droit de la nature et des gens, et la replacer dans le contexte
1déologique de la premiere moitié du 18¢ siecle. Aussi, dans la premiére
partie de notre contribution, nous montrerons comment, au 17¢ siécle,
les principaux théoriciens de cette tradition ont traité de la question des
territoires conquis et des peuples autochtones. Nous insisterons tout
particulierement sur les arguments «<humanistes» de Grotius et de Locke
sur le droit de propriété car ils permirent a Vattel, dans sa réponse a son
maitre Wollf, de justifier une forme de dépossession des Amérindiens.
Dans une seconde partie, nous essayerons de replacer le Droit des gens
(1758) dans le contexte des débats sur la conquéte au 18° siecle, pour
montrer en quoi 1l offre un «droit de la guerre et de la paix» taillé sur
mesure pour les puissances coloniales de son époque. Ce faisant, sans
prétendre a une étude exhaustive en la mati¢re qui mériterait a elle seule
un ouvrage, nous soulignerons la vision eurocentriste du droit des gens
de Vattel qui s’organise autour de I’équation Etat = nation, au détriment
des populations colonisées.

7 A. de Lapradelle, «Introduction» au Droit des gens ou Principes de la loi naturelle,
d’Emer de Vattel, Neuchatel/Londres, 1758, cité d’apres la réédition par reproduction
photographique dans la collection des Classics of International Law, Washington, 1916,
pp- XXXIV-XXXVIIL F. S. Ruddy, International Law in the Enlightenment. The Back-
ground of Emmerich de Vattel’s Le Droit des gens, New York, Oceana publications, 1975,
pp- 281-285; A. Nussbaum, A Concise History of the Law of Nations, New York, Mac-
millan, 1954, pp. 161-164.

8 Les réserves qu’il formule a I’égard de Wolff dans la préface de son Droit des gens sont
a cet égard significatives. Emer de Vattel, Le Droit des gens ou Principes de la loi na-
turelle appliquée a la conduite et aux affaires des nations et Souverains, Londres, 1758,
tome 1, préface pp. XII-XX.

9 T.J. Hochstrasser, Natural Law Theories in the Early Enlightenment, Cambridge Univer-
sity Press, 2000, p. 182.

390



Une remarque toutefois s’impose au préalable. Il serait faux d’attri-
buer a Vattel une part de responsabilité dans I’entreprise coloniale qui
a ravagé I’époque moderne jusqu’au milieu du 20¢ siecle. L’auteur du
Droit des gens n’est pas un «impérialiste», au sens moderne du terme.
Une telle affirmation reléverait de I’anachronisme et du contresens his-
torique tant il est vrai que les autorités en charge des empires — qu’elles
soient anglaises, francaises ou hollandaises — ont fait ce qu’elles sou-
haitaient faire pour étendre leurs possessions et leur emprise sur les
nouveaux territoires conquis. Ce qui est en revanche exact, c’est que ces
mémes autorités ont cherché ex post une justification 1égale a leurs
actions et qu’elles ont pu la trouver dans la vision vattelienne du droit
des gens. Volontairement ou non, Vattel a ainsi fourni toute une série
d’arguments qui ont permis aux puissances européennes de légitimer
leurs actions face aux peuples autochtones.

2. Définir les droits des peuples autochtones a I’age des empires:
Grotius et Locke

Tout au long du 17¢ siécle, les efforts se succedent en vue d’organiser un
systeme de relations internationales adapté a la division religieuse de
I’Europe et aux nouveaux rapports de force entre Etats. L’'Europe cesse
d’étre en théorie du moins - elle ne I’a jamais été dans les faits — une
«République Chrétienne». Méme si le réve d’une paix universelle reste
vivace, les Etats coexistent et justifient leurs prétentions en recourant a
la guerre s’ils le jugent opportun. La «découverte» du continent améri-
cain constitue un élément fondamental dans le processus de redéfinition
du droit des gens et Grotius joue, a cet égard, un role capital’®. En 1603,
les Hollandais se saisissent d’un navire affrété par les Portugais, soule-
vant une forte controverse au sein des nations commerc¢antes européen-
nes. Une décision de justice attribue la prise a la compagnie hollandaise
et Grotius est alors sollicité pour un «avis de droit». A cette fin, il rédige
en 1605 son ouvrage De Jure Praedae Commentarius [Commentaire sur
le droit de prise] dont le douzieme chapitre seulement est livré au pu-
blic en 1609 sous le titre de Mare Liberum. Un des objectifs de Grotius
est de montrer que les Hollandais ont le droit de commercer et de
s’établir en Orient,’opposition répétée des Portugais relevant, selon lui,

10 Parmi 'immense littérature consacrée a Grotius, voir plus spécialement, Richard Tuck,
Natural Rights Theories: Their Origin and Development, Cambridge University Press,
1977; Stephen Buckle, Natural Law and the Theory of Property: Grotius to Hume,
Oxford, Clarendon Press, 1991; dans I’excellente série des Grotiana, voir Cornelis
Roelofsen, «Grotius and the Grotian Heritage in International Law and International
Relations: The Quarcentenary and its Aftermath», Grotiana, vol. 11,1990, pp. 6-28.

391



d’un juste motif de guerre. Deux arguments sont utilisés: 'impossibilité
pour un pays de s’approprier ’océan, et la liberté pour les peuples asia-
tiques de disposer de leur souveraineté. Grotius soutient ainsi dans le
second chapitre de son ouvrage que les Portugais ne disposent d’aucun
droit de propriété sur les régions ol naviguent les Hollandais. Il observe
que ces régions €taient déja connues des Arabes et des Romains, ce qui
invalide une quelconque théorie de la découverte!. Il poursuit au troi-
sieme chapitre en contestant aux Portugais un droit de propriété sur
I'Inde a titre de donation du Souverain Pontife, car, explique-t-il, on ne
peut faire don de la chose d’autrui.

Grotius va pourtant modifier quelque peu son jugement, sous la
pression du nouvel ordre international qui se met en place dés 1613
1615, date de la conférence anglo-hollandaise. Il publie ainsi en 1625 son
ouvrage De Jure Belli ac Pacis [Du droit de la guerre et de la paix] ot
I'on retrouve plusieurs arguments déja utilisés sur les territoires conquis:
la découverte de territoires occupés par des peuples non chrétiens ne
confére aucun droit sur ces peuples; les Européens doivent obtenir des
souverains locaux ’autorisation pour s’y établir; ces mémes Européens
peuvent se faire accorder par traité un droit exclusif de commerce.

Pourtant, dans le De Jure Belli ac Pacis, Grotius élabore une concep-
tion du droit des gens qui n’est pas sans implication pour les droits des
peuples autochtones. Le point de départ de sa réflexion est I’affirmation
de principe de sociabilité naturelle. «<L’homme est en effet un animal,
€crit-il en 1625, mais un animal d’une nature supérieure, et qui s’éloigne
beaucoup plus de toutes les autres espéces d’étres animés qu’elles ne dif-
ferent entre elles. C’est ce que témoignent une quantité de faits propres
au genre humain»!2.

En affirmant la sociabilité naturelle de ’'homme, Grotius répond au
philosophe grec Carnéade et a travers lui au courant sceptique®. 11 uti-

11 «C’est d’ailleurs un principe, note Grotius, que la découverte ne donne de droit que sur
les choses qui antérieurement n’appartenaient a personne. Or les Indiens, lorsque les
Portugais arrivérent chez eux, bien qu’ils fussent en partie idolatres, en partie mahomé-
tans, et souillés par conséquent de graves erreurs, n’en avaient pas moins la parfaite pro-
priété de leurs biens et de leurs possessions, propriété qui ne pouvait leur étre enlevée
sans juste cause.» Grotius, Mare Liberum [De la liberté des mers], trad. A. Courtin (1703),
publication du Centre de philosophie politique et juridique de I'Université de Caen,
Caen, 1990, p. 670. ‘

12 Grotius, De Jure Belli ac Pacis, (1625), Prolégoménes §§ 6-7. Nous citons d’apres I’édi-
tion de D. Alland et de S. Goyard-Fabre, reprise de la traduction de P. Pradier-Fodéré,
Paris, PUF, 1999.

13 Voir Richard Tuck, «Grotius, Carneade and Hobbes», Grotiana, 1983, vol. 4, pp. 43-61,
et «The Modern Theory of Natural Law», in Anthony Pagden (éd.), The Languages of
Political Theory in Early-Modern Europe, Cambridge University Press, 1987, pp. 99-119.
Cette opinion a récemment été remise en cause par Thomas Mautner, «Grotius and the
Skeptics», Journal of the History of Ideas, Octobre 2003, vol. 66, n° 4, pp. 577-602.

392



lise ce principe pour affirmer que nos conduites ne sont pas réglées par
le seul souci de I'utilité personnelle: le souci des autres existe. Le recours
alasociabilité lui permet également d’établir des régles universelles, qui,
pour €tre minimales, et avoir essentiellement ’utilité comme contenu,
n’en sont pas moins des régles de justice, en ce qu’elles s’imposent a tous,
indistinctement. On peut retrouver ainsi une forme d’universalité juri-
dique, celle «d’une régle commune a tous les hommes».

Ainsi posé, Grotius utilise le principe de la sociabilité pour penser
I'ordre international, dans la mesure ol la situation est celle d’une plu-
ralité d’Etats, ayant entre eux un certain nombre de rapports qui ne sont
pas toujours d’opposition guerriere. La ot un Etat prétend régner seul,
Grotius rejoint le point de vue de Carnéade: I'affirmation de la justice
universelle n’est que le déguisement de la puissance. Mais entre Etats
différents, qui se trouvent dans une situation d’égalité, il est possible de
s’entendre. C’est I’attitude qu’il avait déja adoptée dans le De Jure Prae-
dae, et qui ’avait conduit, pour tenter de rallier ’accord des Espagnols
sur la liberté des mers, a affirmer que 1a ol plusieurs Etats existent, on
peut,avant d’en venir a la guerre, avoir recours a des procédures d’arbi-
trage.

Fondamentalement, le droit des gens grotien est un droit construit.
Contrairement au droit naturel qui est un droit nécessaire en ce sens qu’il
oblige tout le monde, le droit des gens est une catégorie du droit volon-
taire «humain», un droit de convention fondé sur la volonté. C’est pour-
quoi, la connaissance de ce droit des gens reléve, non de la connaissance
a priori, mais de la jurisprudence’. Le recours aux nombreux exemples
historiques et bibliques dans le De Jure Belli ac Pacis doit d’ailleurs étre
compris dans cette perspective. Le droit naturel, valable pour I’ensem-
ble de I'humanité, est certes le produit de la raison des hommes, mais il
estrejeté dans leur «for intérieur», il est privé de sa dimension publique®s.
Entre les Etats, comme chez les hommes, c’est la disposition de se sou-
mettre a des pactes qui est au fondement des contrats, des promesses et
des obligations. Les pactes conclus entre Etats obligent ces derniers avec
la méme rigueur que les promesses contractées entre les individus. Gro-

14 «Ce droit des gens, écrit significativement Grotius, se prouve de la méme maniere que
le droit civil non écrit, par un usage continuel et par le témoignage de ceux qui s’y connais-
sent. Il est [...] Pouvrage du temps et de I'usage.» Grotius, De Jure Belli ac Pacis, (1625),
livre I, chap. 1, § 14.

15 Les définitions que Grotius donne et les considérations qu’il formule au sujet du droit
naturel ont suscité et alimentent encore de nombreuses controverses. Pour une excel-
lente présentation de ces définitions, voir A. Dufour, «Grotius et le droit naturel du dix-
septieme siecle», The World of Hugo Grotius (1583-1645), Royal Netherlands Academy
of Arts and Sciences, 1984, pp. 15-41.

393



tius témoigne ainsi de sa volonté d’ancrer tout de méme le droit des gens
dans une loi morale qui soit valable pour les agents individuels. Cette loi
consiste pour I’essentiel en une obligation formelle: pacta sunt servanda,
il faut respecter les contrats!®.

Pourtant, méme si Grotius défend I'idée des liens culturels possibles
unissant les Etats et les peuples, méme si, a plusieurs reprises dans son
ouvrage, il limite drastiquement la possibilité d’acquérir un territoire
déja occupé par des non-Européens!’, sa conception du droit des gens
peut étre qualifiée d’eurocentriste a 1a fois dans la forme et dans le fond.
Celle-ci s’inscrit dans une vision du monde axée sur I’Europe et ses
souverains. Tout se passe comme sile processus de construction des Etats
était irréversible et I’aventure coloniale inéluctable'®. Deux exemples
illustreront notre propos. Prenant appui sur la tradition <humaniste», qui
différenciait la civilisation européenne et les «barbares», Grotius déve-
loppe un argument sur le «droit d’infliger des peines» qui n’est pas sans
conséquences sur les droits des peuples autochtones”. «Il faut savoir
aussi, explique-t-il au livre II du De Jure Belli ac Pacis, que les rois, et
que ceux qui ont un pouvoir égal a celui des rois, ont le droit d’infliger
des peines non seulement pour des injures commises contre eux ou leurs
sujets, mais encore pour celles qui ne les touchent pas particulierement,
et qui violent a I’excés le droit de nature ou des gens a I'égard de qui que
ce soit. Car la liberté de pourvoir par des chatiments aux intéréts de la
société humaine, qui, dans le commencement, comme nous 1’avons dit,
appartenait aux particuliers, est demeurée, apres 1’établissement des
Etats et des juridictions, aux puissances souveraines, non proprement
parce qu’elles commandent aux autres, mais parce qu’elles n’obéissent
a personne. La dépendance, en effet, a enlevé ce droit aux autres. Et
méme il est d’autant plus honnéte de venger plutdt les injures faites aux
autres qu’a nous-mémes |[...], C’est a ce titre qu’Hercule fut célébré par

16 Un role de pivot revient ici au concept de bonne foi, la fides, qui domine la série des six
derniers chapitres du traité qui constituent proprement le Jus pacis. Le premier d’entre
eux —soit le chapitre 19 du livre III — s’intitule significativement De fide inter hostes et
Grotius y expose I'idée centrale de la sainteté des conventions entre ennemis: fides et
hosti servanda est. Que I'ennemi soit hérétique, infidele, perfidus, brigand, pirate ou
méme fyrannus [usurpateur], ce sont aussi des hommes. La parole qu’on leur a donnée
doit &tre tenue, méme sous I’effet de la crainte ou de la contrainte. Sur ce point, voir Peter
Haggenmacher, «La paix dans la pensée de Grotius»,in Lucien Bély (éd.), L’Europe des
traités de Westphalie, Paris, PUF, 2000, pp. 55-79.

17 Notamment au livre II, chapitre 12, §§ 9 et 10.

18 Voir Joan Pau Rubies, «<Hugo Grotius’s Dissertation on the Origin of the American
Peoples and the Use of Comparative Methods», Journal of the History of Ideas, année
1991, tome 52, pp. 221-244.

19 Sur la vision humaniste de la guerre et de la paix, voir R. Tuck, The Rights of War and
Peace, op. cit., pp. 16-50.

394



les anciens, pour avoir délivré d’Antée, de Busiris, de Diomede et de
tyrans semblables, des contrées qu’il traversa [...] non en conquérant
mais en libérateur.[...]. Ainsi nous ne doutons pas que les guerres ne
soient justes contre ceux qui sont sans piété pour leur pére et mere, tels
qu’étaient les Sogdiens, avant qu’Alexandre leur et fait oublier cette
férocité; contre ceux qui se nourrissent de chair humaine;|...] contre ceux
qui exercent la piraterie. |...]. Sur le compte, en effet, de tels barbares,
qui sont des bétes sauvages plutét que des hommes, on peut dire avec
raison [...] que la guerre contre eux est naturelle; [...] que la guerre la
plus juste est celle qu’on fait aux bétes féroces, et ensuite, celle qu’on fait
aux hommes qui ressemblent aux bétes féroces.»” Méme si Grotius
nuance quelque peu son jugement quelques paragraphes plus loin, il
adopte ici une position qui permet aux Européens de légitimer leur
action contre les peuples autochtones.

Le deuxieme exemple a trait a la discussion de Grotius sur le droit
de propriété, tirée du chapitre 11, livre 2 et 3 du De Jure Belli ac Pacis.
Grotius reprend ici la position du Pape Innocent IV qui avait affirmé
que les non-chrétiens pouvaient conserver leurs droits — privés ou
publics — dans la mesure ot ils observaient les principes du droit natu-
rel. Mais il va plus loin. Il analyse le droit d’occupation [occupatio] non
plus sous I’angle des qualités intellectuelles et morales des Amérindiens
—sont-ils doués de raison?, respectent-ils les lois naturelles? —, mais sous
I’angle de I’exercice de leurs droits. En d’autres termes, il ne s’agit plus
seulement, pour lui, de savoir si les peuples autochtones ont respecté le
droit naturel, mais de savoir s’ils ont effectivement exercé leur droit de
propriété sur un territoire. C’est dans cette perspective qu’il faut com-
prendre le lien qu’il établit entre la propriété et ’absence d’exploitation
du sol,argument que développera plus tard John Locke. Il explique ainsi:
«si, dans le territoire d’un peuple, il se trouve quelque contrée déserte
et stérile, il faut aussi I’accorder aux étrangers qui en font la demande;
et méme peut-elle etre valablement occupée par eux, parce qu’on ne doit
pas regarder comme possédé, ce qui n’est pas cultivé»*'. Une nation — soit
un groupe d’individus institutionnellement identifiables — peut ainsi
s’approprier la terre dans la mesure o celle-ci ne fait I’objet d’aucun
traitement particulier.

Grotius utilise un second argument, inspiré du droit de la mer, pour
discuter de I'appropriation du sol. Il dissocie la propriété [dominium] et

20 Grotius, De Belli ac Pacis, livre 11, chapitre 20, § 40, 2-3, pp. 490-491 dans I’édition fran-
caise précitée (passages soulignés par nous).
21 Ibid., livre 11, chap. 2,17, p. 193

395



la souveraineté [imperium]. «A I’égard de ce qui n’appartient propre-
ment a personne, il y a deux choses susceptibles d’occupation, explique-
t-il ainsi: la souveraineté et la propriété, en tant qu’elle est distincte de
la souveraineté. [...]. La souveraineté s’exerce ordinairement sur deux
sujets: I’un, principal: les personnes; et ce sujet seul suffit parfois, lors-
qu’il s’agit, par exemples de hordes d’hommes, de femmes et d’enfants
a la recherche de nouvelles demeures; I’autre, secondaire: le lieu qu’on
appelle territoire». Et il conclut: «Bien que le plus souvent on acquiére
par un seul et méme acte la souveraineté et la propriété, ce sont cepen-
dant deux choses distinctes.»?? Dans cette perspective, les «étrangers»
peuvent acquérir un territoire — suivant les procédures adéquates — sans
interférer avec la souveraineté exercée par un prince sur ses sujets. Le
passage ou I’occupation d’un territoire abandonné ne peut étre empé-
ché au nom méme de la souveraineté®.

Ces deux exemples montrent & quel point Grotius ouvre la porte a
une interprétation «expansionniste» du droit des gens. S’il admet I'idée
que les peuples autochtones peuvent étre indépendants, s’il leur recon-
nait la possibilité de conclure des traités d’alliance, de protection ou
d’amitié, il ouvre la porte a la limitation de leurs droits et a la perte de
leurs territoires. Mais il n’est pas le seul. Richard Tuck a bien montré
comment les arguments «<humanistes» de Grotius sur le droit de 1a guerre
et de la paix ont été repris par Hobbes et il n’a pas lieu ici d’y revenir:
I’analogie entre la situation de ’homme naturel et I’état de I’ordre inter-
national, la vision des peuples autochtones en tant que simples ufili-
sateurs de leurs terres, la description de leurs mceurs simples et peu
développés. De ce point de vue, Hobbes représente le point culminant
de la vision humaniste du droit des gens®*.

Cette vision «expansionniste» du droit des gens n’est toutefois pas
rest€e sans réponse, et plusieurs auteurs ont peu a peu dénoncé I’atti-
tude des puissances européennes comme contraire a la morale des
nations modernes et commergantes. Un auteur doit étre ici mentionné:
Samuel Pufendorf. Retrouvant les arguments de Grotius, Pufendorf fait
de la sociabilité la loi fondamentale du droit naturel, son principe pre-
mier. Pourtant, la présentation qu’en fait Pufendorf dans son De Jure
Naturae et Gentium [Le Droit de la nature et des gens] (1672) est diffé-
rente: «[’homme étant donc [...] un animal trés affectionné a sa propre
conservation, pauvre néanmoins et indigent de lui-mé&me, hors d’état de

22 Ibid., livre 11, chap. 3,4-3 (p. 198 dans I’édition précitée).
23 Ibid., livre II, chap. 3, 12 (p. 203 dans I’édition précitée).
24 Richard Tuck, The Rights of War and Peace, op. cit., p. 138.

396



se conserver sans le secours de ses semblables, trés capable de leur faire
du bien et d’en recevoir; mais d’autre coté, malicieux, insolent, facile a
irriter, prompt a nuire, et armé pour cet effet de forces suffisantes; il ne
saurait subsister, ni jouir des biens qui conviennent a 1’état ici bas s’il
n’est sociable, c’est-a-dire s’il ne veut vivre en bonne union avec ses
semblables [...]. Voila donc la loi fondamentale du droit naturel: c’est
que chacun doit étre porté a former et entretenir, autant qu’il dépend
de lui, une société paisible avec tous les autres, conformément 4 la cons-
titution et au but de tout le genre humain sans exception.»? La sociabi-
lité n’est plus constatée, elle est déduite de I'utilité individuelle, elle-
méme rapportée a la capacité de se conserver®. Voulue par Dieu, elle
est ordonnée a la pratique de la moralité.

Si Grotius avait mentionné le lien entre le juste [justum)] et Iutile
[utile], Pufendorf pousse beaucoup plus loin leur affinité: sociabilité et
utilité deviennent chez lui indissociables. Mais il parle d’une utilité «fon-
dée sur les lumieres de la droite raison»?’, utilité éclairée qui, calculant
les suites, voit loin et conjugue I'individuel et le commun. Cette utilité-
la correspond a la sociabilité. Dans cette perspective, il ne rejette pas le
systeme de Hobbes, dont I'influence sur le De Jure Naturae et Gentium
est manifeste: on ne peut qu’aboutir au conflit du moment ot I'on pose
a la fois I'utilité et I'égalité. Mais il conteste la pauvreté d’un schéma qui
déduit tout du principe d’autoconservation et exclut toute utilisation des
intéréts particuliers. Or la sociabilité offre cette possibilité. Si ’homme
est naturellement sociable, ce n’est pas uniquement par sentiments dés-
intéressés, c’est aussi parce qu’il a intérét a étre sociable. «La nature,
explique-t-il, en nous ordonnant d’étre sociable ne prétend pas que nous
nous oubliions nous-mémes. Le but de la sociabilité est au contraire, que
par un commerce de secours et de services chacun puisse mieux pour-
voir a ses propres intéréts.»*® L’intérét est chez Pufendorf une consé-

25 Pufendorf, De Jure Naturae et Gentium [Le Droit de la nature et des gens], livre 11, chap.
3, § 15. Nous citons d’apres I’édition du Centre de Philosophie politique et juridique de
I'Université de Caen, 1987, reprise de la traduction de Jean Barbeyrac (1732).

26 Il faut toutefois souligner que Pufendorf qualifie la socialitas de maniére variée. Tant6t,
il parle de fundamentalis legis naturalis (dans son De Jure Naturae et Gentium, livre 11,
chap. 3, § 15), de propositio fundamentalis (dans son Specimen controversiarum, 1677,
livre V, § 22) ou méme de fundamentalis lex naturalis (dans son De Officio Hominis et
Civis Juxta legem Naturalem, 1673, livre I, chap. 3, § 9).

27 Pufendorf, De Jure Naturae et Gentium, livre 11, chap. 3, § 10.

28 Pufendorf, De Jure Naturae et Gentium, livre I1, chap. 3, § 18. C’est la traduction de
Barbeyrac qui fait surgir le terme commerce, et 'améne a employer 'expression de
«commerce de services» 1a oll, dans Pufendorf, il est question de mutua inter homines
officia. Le terme est pris dans son sens général, ou figuré, de relations humaines avec
une connotation de civilité et d’utilité, et non dans son sens propre d’affaires commer-
ciales, ou économiques.

394



quence positive de ce désir de conservation principalement négatif chez
Hobbes. L'institution de la société, préalable a celle du gouvernement,
repose ainsi sur une dynamique de 'intérét et non plus de la crainte.
Au fond, la réponse morale de Pufendorf consiste a développer la socia-
bilité introduite par Grotius et a opposer, a I'isolement des intéréts par-
ticuliers de Hobbes, I'idée que la justice est faite de devoirs mutuels et
réciproques que se doivent les hommes pour vivre ensemble et faire
avancer leurs intéréts propres®.

Ces prémisses philosophiques permettent a Pufendorf de refuser la
conception grotienne et hobbesienne du droit des gens. Il estime erroné
de concevoir ce droit comme un droit volontaire, assimilable a la cou-
tume. Ce droit n’est en fait rien d’autre que le droit naturel appliqué aux
relations entre les peuples. Les personnes morales que sont les Etats
partagent les mémes droits que les personnes physiques dans I’état de
nature. Comme pour les individus, le principe de sociabilité est limité par
le droit d’agir pour son intérét propre lorsqu’il n’existe pas d’arbitre sou-
verain commun. Pufendorf défend ici une vision qui fait de I'intérét des
Etats le pivot de 'ordre international. Le principe dominant est bien
celui d’'une souveraineté absolue et indivisible qui place I 1ndependance
des Etats au coeur des relations internationales®.

Assimiler le droit des gens et le droit naturel permet & Pufendorf de
défendre une vision moins «expansionniste» des relations internatio-
nales, comme en témoignent ses propos sur les peuples autochtones. 11
admet certes sans hésitation la supériorité de la civilisation europ€enne,
mais il n’en tire pas les mémes conclusions que ses contemporains. Il fait
preuve d’une excellente connaissance des meceurs amérindiennes — no-
tamment sa compréhension des peuples chasseurs et cueilleurs — et il
aborde la question des droits dans une perspective différente de celle de
Grotius. Ainsi, discutant la question de la propriété dans son De Jure
Naturae et Gentium (livre IV — chapitre 4), il distingue entre la commu-
nauté des temps primitifs — dite négative parce qu’aucun droit de pro-
priété n’y existait — et celle ol des biens étaient conjointement possédés
par un peuple ou plusieurs personnes, dite alors positive. Cette forme
de propriété est d’une nature identique a la propriété individuelle, rien

29 Sur ce point, voir Catherine Larrére, L’invention de I'’économie au XVIIF siécle, Paris,
PUF, 1992, pp. 33-36.

30 Sur la doctrine des intéréts des Etats, voir Alfred Dufour, «Pufendorf», in J. H. Burns
(éd.), Histoire de la pensée politique moderne, édition originale en langue anglaise (1991),
Paris, PUF, 1997, pp. 525-533. C’est essentiellement dans ses ouvrages historiques,
notamment dans son Introduction a lhistoire des principaux royaumes et Etats d’Europe
publié en 1682 que Pufendorf expose sa théorie des intéréts des Etats.

31 Pufendorf, De Jure Naturae et Gentium, livre 1V, chap. 4, § 2.

398



n’obligeant a passer de 'une a I’autre selon les régles du droit naturel.
Ainsi, explique-t-il, «comme nous [les Européens] n’avons pas violé la
loi naturelle en abolissant entierement la communauté primitive, les
peuples sauvages de I’Amérique n’ont rien fait non plus de contraire au
Droit naturel, en conservant plusieurs traces de cette ancienne commu-
nauté»>. Pufendorf estime donc que la propriété des choses cueillies,
fabriquées ou capturées survient trés rapidement, celle des terres étant,
elle, plus tardive.

Les Amérindiens qui vivent de la chasse et de la péche ont conservé
des traces de la communauté négative originelle, explique Pufendorf, ce
qui signifie qu’ils font un usage sporadique des terres, tout en les occu-
pant collectivement a I'exclusion des autres peuples. Mais surtout, ils
possedent collectivement un territoire de chasse qui ne peut plus étre
approprié€ par un autre. Ils ne sont pas dépourvus de lois ou caractérisés
par des comportements asociaux. Ils possédent le pouvoir de limiter
aux €trangers I’acces a leur territoire voire de s’opposer aux échanges
de produits non essentiels®.

Cette vision a priori moins «agressive» du «droit de la guerre et de
la paix» va a son tour susciter de multiples réponses. L’une d’entre elles
est particulierement importante pour notre propos, dans la mesure ol
elle constituera la base de la position de Vattel: celle de John Locke.
Comme ses contemporains, 'auteur des Deux Traités du gouvernement
civil [Two Treaties of Government] (1690) est confronté au probleéme de
I'expansion des empires européens’. Il s’agit pour lui de reformuler le
point de vue de Grotius sur la société internationale dans une situation
ou il n’existe aucune convention expresse entre les différents acteurs.

Comme ses prédécesseurs, Locke batit sa réflexion sur une concep-
tion propre de I’état de nature. Contre Hobbes et Pufendorf, il définit
I’état de nature comme un état ol régnent I’égalité et la liberté: c’est le
regne de laloi naturelle. En ce sens, I’état de nature ne s’oppose pas com-
pletement al’état civil,c’est en quelque sorte déja un état social. Si Locke
partage avec Hobbes I'idée que le fondement du droit naturel réside
dans I'instinct de conservation, il congoit cette volonté d’autoconserva-
tion de fagon tres différente gréace a sa théorie de la propriété. Et ce point

32 Ibid., livre IV, chap. 4, § 13.

33 Ibid., livre 111, chap. I1I, §§ 6-13.

34 Sur Locke et le probleme de la colonisation, voir James Tully, An Approach to Political
Philosophy: Locke in Contexts, Cambridge University Press, 1993, plus spécialement
le chapitre «Rediscovering America: The Two Treatises and Aboriginal Rights»,
pp. 137-178; du méme auteur, voir également «Placing the Two Treatises», in Nicolas
Phillipson et Quentin Skinner (eds), Political Discourse in Early Modern Britain, Cam-
bridge University Press, 1993, pp. 253-282.

399



est capital pour notre propos. En définissant la propriété comme le pro-
duit du travail, ce qui est nouveau, Locke fait de la propriété un prolon-
gement de I'individu. La propriété existe donc dans I’état de nature,
puisque le travail y existe. Ainsi, «bien que la nature ait donné toutes
choses en commun, ’homme néanmoins, étant le maitre et le proprié-
taire de sa propre personne, de toutes ses actions, de tout son travail, a
toujours en soi le grand fondement de la propriété; et que tout ce en quoi
il emploie ses soins et son industrie pour le soutien de son étre et pour
son plaisir, surtout depuis que tant de belles découvertes ont été faites,
et que tant d’arts ont ét€ mis en usage et perfectionnés pour la commo-
dité de la vie, lui appartient entieérement en propre, et n’appartient point
aux autres en commun»*. Locke autonomise, privatise et personnalise
le concept de propriété. Il ne distingue pas la conservation de soi de la
conservation de la propriété. L’institution de la société doit en méme
temps assurer la paix civile et garantir la propriété*.

Le concept de propriété donne donc naissance a une arithmétique
des passions différente de celle de Hobbes. Et surtout, il confére un
nouveau sens a la question du droit des gens. D’un cdté, Locke affirme
que I’état de nature se maintient entre les nations car il n’existe aucune
autorité supérieure a laquelle les sociétés civiles puissent remettre leur
puissance exécutive. De ce point de vue, sa vision n’est pas tres différente
de celle de ses prédécesseurs. Mais de I’autre, il tend a défendre une
approche plus volontariste du droit des gens, encourageant la défense
absolue des lois naturelles, dont la propriété fait partie. Si «la plus grande
et la principale fin que se proposent les hommes, lorsqu’ils s’unissent en
communauté [...],c’est de conserver leurs propriétés»,alors le souverain
est aussi lié dans I’ordre international par ce que requiert la conservation
des propriétés®. En ce sens, le droit des gens doit aussi étre compris
comme un moyen de préserver les possessions d’un Etat.

La théorie de la propriété de Locke ne prend toutefois son sens
véritable que si on la comprend dans son rapport avec sa vision «histo-
riciste» de 1’état de nature. D’une certaine maniere, explique-t-il, I’état
de nature n’est pas une fiction méthodologique puisque certaines socié-
tés comme les peuples autochtones y vivent encore. «Dans les commen-
cements, tout le monde était comme une Amérique», écrit-il significa-
tivement au chapitre V de son Traité du gouvernement civil®®. Ce

35 Locke, Traité du gouvernement civil, chapitre 5, § 44, p. 176. Il s’agit ici du second traité
que nous citons d’apres I’édition francaise, Paris, Garnier Flamarion, 1992.

36 1bid., chap. 9, § 123.

37 Ibid., chap. 9, § 124, et chap. 16, § 195.

38 Ibid., chap. 5, § 49.

400



continent est aujourd’hui «le modele de ce que furent les premiers 4ges
en Asie et en Europe». I’ Amérique est ainsi restée a I’état de nature;
elle ne connait ni souveraineté populaire ni réelle autorité territoriale.
Elle correspond au premier stade économique de la civilisation, celui de
la chasse et de la cueillette, ce qui n’autorise pas a parler de «nation».
Elle ne peut étre soumise aux mémes critéres que les puissances euro-
péennes.

Au-dela de la seule dimension éthique et cosmopolitique, Locke
adopte ainsi une position plus favorable a I’expansion européenne —
notamment anglaise — que Pufendort. Les relations entre Etats sont ainsi
fondées sur la coopération des Etats européens,sans exclure ’appropria-
tion de ces «grands espaces de terre» qui «demeurent toujours en com-
mun»*. Les peuples autochtones qui sont restés a I’état de nature pos-
sedent assurément des droits a la propriété, mais ces droits se limitent
au résultat de leur travail et, par conséquent, sont liés au produit de leur
labeur. Comme I’explique Locke, les Amérindiens «possédent» les fruits
et les noix qu’ils cueillent, le blé sauvage qu’ils récoltent, la viande qu’ils
chassent, mais en aucun cas la terre ot ils résident.

3. Un Suisse au service des empires?
Vattel et la question des peuples autochtones

Au 18° siecle, la question des fondements de la société internationale
n’est plus remise en cause en tant que telle. L’ensemble des préoccupa-
tions se tourne vers la régulation d’une telle société. Le traité d’Utrecht
(1713), qui scelle la fin de la guerre de succession d’Espagne, inaugure
un vaste débat entre I'idée de «fraternité universelle» et celle «d’intérét
national»®. Il s’agit a la fois de systématiser le droit des gens* et de
défendre une vision solidaire de la «société civile des nations», comme
en témoigne le développement de I'idée de «fédération européenne»
théorisée par William Penn, John Bellers et ’abbé de Saint-Pierre®.

39 Ibid., chap. 5, § 45.

40 Marc Bélissa, Fraternité universelle et intérét national (1713—-1795), Paris, éd. Kimé, 1998.

41 Cette systématisation du droit des gens est facilitée par ’apparition des premiéres séries
de collections de traités — Jacques Bernard, Recueil des traitez de paix [... ], Amsterdam,
1700, 4 vol.; Jean Dumont, Corps universel diplomatique du droit des gens [...], Amster-
dam, 1726-1731, 8 vol. — ainsi que par la publication des traductions de Pufendorf en
1706 et de Grotius en 1724 par Jean Barbeyrac.

42 William Penn, Essay towards the Present and Future Peace of Europe by the Establish-
ment of an European Dyet, Parliament or Estates, Londres, 1693; John Bellers, Some Rea-
sons for an European State, Londres, 1710; Abbé de Saint-Pierre, Projet pour rendre la
paix perpétuelle en Europe, Utrecht, 1713.

401



Dans le débat sur le droit de la guerre et de la paix, I’expansion
européenne est particulierement discutée. Stimulé par le mouvement
naturaliste et anthropologiste des Lumieres, le droit de conquéte fait
I'objet de virulentes critiques. Dés 1730, un mouvement intellectuel
emmené par Montesquieu, Hume, Diderot, et Rousseau se lance dans
une ceuvre de démystification de I'idée d’empire®. Montesquieu publie
a cet effet ses Considérations sur les causes de la grandeur des Romains
et de leur décadence (1734) ou il amplifie le topos des conquérants
romains perdant leurs vertus civiques a mesure que se construit ’Empire.
Il dénonce la conquéte qui transforme I’armée en corps prétorien. Il
s’alarme de I’envoi de troupes d’occupation qui seraient plus utiles pour
défendre leur propre territoire. Tout ce qui tend a agrandir I’Etat au-dela
d’'une certaine limite politique, note-t-il — correspondant jusqu’a un
certain point avec les limites physiques — est un pas en avant vers le
despotisme. Rousseau résumera d’ailleurs cette idée dans une célébre
formule: «Les Princes conquérants font pour le moins autant la guerre
a leurs sujets qu’a leurs ennemis.»* En enchainant les autres, on prépare
ses propres entraves, disent ensemble les opposants a ’aventure impé-
riale. La conquéte corrompt les meeurs et Hume résume bien le senti-
ment général en 1752 lorsqu’il écrit, dans son essai «De la Balance du
pouvoir» que «les monarchies immenses sont probablement nuisibles a
la nature humaine, et ce autant lors de leur établissement que durant
leur maintien ou leur décadence, qui ne saurait se produire longtemps
apres leur fondation. Le génie militaire qui permet a la monarchie de
s’étendre a tot fait de quitter la cour, la capitale et le ceeur du régime, a
mesure que ’on mene des guerres plus lointaines qui n’intéressent plus
qu’une fraction de I’Etat. [...]. Tel est le cours nécessaire des choses
humaines: la grandeur des hommes croule sous son propre poids,
I’ambition travaille aveuglément a la perte du conquérant, de sa famille
et de tout ce qu’il a de plus proche et de plus cher.»*

Pourtant, chacun est conscient que ’ancien ordre des choses ne peut
€tre rétabli. Les colons ne peuvent étre renvoyés chez eux. Ils ne peu-
vent quitter les villes qu’ils ont construites, ni abandonner les terres qu’ils
ont longtemps cultivées*. Personne donc ne suggeére encore une déco-

43 Sur la critique de Diderot, voir plus spécialement Sankar Muthu, Enlightenment against

Empire, Princeton University Press, 2003, pp. 72-121.

44 Rousseau, «Ecrits sur ’abbé de Saint Pierre», in (Euvres complétes, Paris, Gallimard,

1963, tome 111, p. 593.

45 David Hume, Essais moraux, politiques et littéraires, et autres essais, traduit de Panglais

par Gille Robel, Paris, PUF, 2001, p. 514.

46 Méme I’Abbé Raynal, qui publie en 1772 sa critique célebre de I’entreprise coloniale

intitulée L’Histoire philosophique et politique des établissements et du commerce des
Européens dans les deux Indes, ne I’envisage pas.

402



lonisation au sens moderne du terme, et la critique des empires ou des
«monarchies immenses», pour reprendre 1’expression de Hume, se fait
aunom d’une rationalisation économique, d’une nouvelle vision des rap-
ports sociaux fondés en premier lieu sur le commerce*’. Si la condamna-
tion des guerres, entreprises pour satisfaire I’ambition d’'un monarque,
donne une tonalité radicale a la critique, celle-ci ne doit pas tromper. Si
I'idée méme d’un «droit de la guerre» est remise en cause, car reposant
sur une vision jugée immorale des rapports humains, elle n’est assuré-
ment pas rejetée. Les questions de guerre et de paix continuent de se
penser dans un vocabulaire normatif et juridique européen, ce que vien-
dront confirmer les révolutions américaines et francgaises. Opposition
théorique a I’expansion coloniale donc, mais maintien de I’héritage
grotien et lockéen pour penser les relations avec les peuples autochtones.

C’est dans ce contexte que Vattel publie en 1758 son ouvrage Le droit
des gens ou principes de la loi naturelle, I’'un des textes les plus cités par
les constituants américains*®. Son objectif est clairement de proposer un’
nouvel ensemble de régles et de normes applicables aux relations entre
les peuples. Ainsi, dans sa préface, méme s’il loue les efforts de ses pré-
décesseurs, il juge leurs projets utopiques et trop éloignés des réalités de
la société internationale. Il exprime son désaccord avec la tentation de
fonder le droit des gens sur la coutume et le «<commun consentement des
peuples», et loue Hobbes, «malgré ses paradoxes et ses maximes détes-
tables», d’avoir été «le premier qui ait donné une idée distincte, mais
encore imparfaite du droit des gens»*,

Vattel envisage la société naturelle dans une perspective quirappelle
étrangement Pufendorf. Il adopte ’analogie classique entre ’'individu a
I’état de nature et I’Etat, et la société internationale lui apparait comme
un ensemble instable, fondé sur les intéréts propres des Etats. Ainsi ex-
plique-t-il, «le but de la Société naturelle établie entre tous les hommes,
étant qu’ils se prétent une mutuelle assistance pour leur propre perfec-
tion et pour celle de leur état; et les Nations, considérées comme autant
de personnes libres qui vivent ensemble dans I’état de nature, étant obli-

47 Sur ce point, voir Anthony Pagden, Lords of All the World. Ideologies of Empire in Spain,
Britain and France, 1500-1800, Yale University Press, 1995, pp. 156-177.

48 Parmi la vaste littérature consacrée a Vattel, voir plus spécialement Emmanuelle Jouan-
net, Emer de Vattel et I'émergence doctrinale du droit international classique, Paris, éd.
Pédone, 1998; F. G. Whelan, «Vattel’s doctrine of the State», History of Political Thought,
1988, vol. 9, pp. 59-80; Stéphane Beaulac, «<Emer de Vattel and the Externalization of
Sovereignty», in Journal of the History of International Law, 2003, vol. 5, pp. 237-292.

49 Emer de Vattel, Le Droit des gens ou Principes de la loi naturelle appliquée a la conduite
et aux affaires des Nations et Souverains, Londres, 1758, tome 1, préface p 10. Nous
citons d’aprés la réédition par reproduction photographique dans la collection des
Classics of International Law, Washington, 1916.

403



gées de cultiver entre elles cette société humaine; le but de la grande
société établie par la nature entre toutes les nations est aussi une assis-
tance mutuelle, pour se perfectionner elles et leur état»*,

Vattel situe clairement sa réflexion dans une humanité divisée en
nations. Son Europe est celle du systeme de 1’équilibre des puissances,
raison pour laquelle il refuse le concept de civitas maxima développé par
son maitre Wolff. Cette idée, explique-t-il dans sa préface «ne me satis-
fait point, et je ne trouve la fiction d’une pareille République ni bien
juste, ni assez solide pour en déduire les régles du droit des gens univer-
sel et nécessairement admis entre les Etats souverains. Je ne reconnois
point d’autre société naturelle entre les nations que celle-la méme que
la Nature a établi entre tous les hommes»>l. Si Vattel rejette 'idée de
gouvernement universel, c’est non seulement parce qu’il doute que la
nature puisse fonder une «respublica des nations d’Europe», mais sur-
tout parce que 'organisation des peuples en nations lui semble étre
I’horizon indépassable de la société internationale. Rien de plus éloigné
de la pensée de Vattel que I'idée d’une souveraineté universelle du genre
humain. Les sociétés civiles ou les Etats sont pour lui le cceur méme de
son systeme, et le champ d’action dans lequel se déploie le droit des gens.

En situant délibérément son ouvrage sur le plan des obligations éza-
tiques et interétatiques, Vattel prolonge ainsi explicitement la rupture
amorcée par Christian Wolff avec Grotius et Pufendorf. Ce qui lui per-
met d’affirmer, au chapitre 1 du livre I que «le droit des gens est la loi des
souverains; les Etats libres et indépendants sont les personnes morales,
dont nous devons établir les droits et les obligations dans ce Traité»™.
Vattel affine donc la construction proposée par son maitre allemand,
Christian Wolff. «Fort de la maitrise conceptuelle qu’il posséde de la
notion de la personnalité de I’Etat, souligne E. Jouannet, [...], le disciple
met un terme a cette équivocité et thématise de ce fait, au mieux, la
notion de sujétion immédiate de ’Etat au droit des gens. On pourrait
dire qu’il étatise définitivement le droit des gens publicisé par Hobbes»3.

50 Ibid., Préliminaires § 12, p. 9.

51 Ibid., préface p. 17.

52 Vattel, Le droit des gens ou principes de la loi naturelle, op. cit., livre I, chap. 1, § 12, p. 21
(souligné par nous). C’est a partir de cette définition qu’il adopte un schéma plus sim-
plifié encore que celui de Wolff pour ordonner le plan de son ouvrage. Le livre I est
intitulé «La Nation considérée en elle-méme», le livre II «La Nation dans ses relations
avec les autres», le livre I11, «De la guerre» et le livre IV «Du rétablissement de la paix
et des ambassades».

53 Emmanuelle Jouannet, Emer de Vattel et I'émergence doctrinale du droit international
classique, Paris, éd. Pédone, 1998, p. 404.

404



Pas étonnant dés lors que I’on retrouve la formulation de Wollf sur
I'indépendance souveraine dans le texte de Vattel’*. Pas étonnant non
plus que ’on retrouve une authentique théorie des droits et devoirs fon-
damentaux des Etats, assimilés aux nations. L’auteur du Droit des gens
distingue en effet deux catégories parmi les droits réciproques des Etats.
Les «droits parfaits» sont des obligations que personne ne peut se
dispenser de respecter. Une infraction a ces droits autorise la nation
lésée a recourir a la force. Les «droits imparfaits», eux, ne sont pas ac-
compagnés d’une telle contrainte. Et Vattel de résumer son point de vue
dans une formule suggestive: «L’obligation parfaite est celle qui produit
le droit de contrainte; I'imparfaite ne donne a autrui que le droit de
demander.»>.

Au fond, en fidele continuateur de I’Ecole du droit de la nature et
des gens, Vattel cherche a montrer que les nations souveraines doivent
au moins respecter ce minimum éthique que constituent les devoirs et
les droits parfaits des Etats fondés sur la conservation, la perfection et
le respect de I'égalité et de la liberté de chaque Etat. Ces droits et
devoirs peuvent varier dans leur contenu, mais ils fonctionnent comme
protection élémentaire de I'intégrité des Etats et de la société interna-
tionale. Ils constituent le droit des gens volontaire, opposé au droit des
gens nécessaire, qui consiste, lui, dans ’application des regles du droit
naturel, mais qui n’est pas opératoire dans les relations entre les Etats.

L’indépendance de jugement, attribut de la souveraineté, n’existe
que pour autant qu’un Etat ne soit pas lié par une obligation parfaite ou
que cette liberté ne compromette pas la société des nations elle-méme.
Mais dés que I’harmonie de la société internationale est compromise par
un infracteur quel qu’il soit,I’action commune est licite, la sécurité col-
lective doit étre assurée. La liberté d’un Etat n’est donc pas incondition-
nelle, mais limitée par les incidences que son exercice pourrait avoir sur
le sort commun de la société internationale. Ainsi, dés qu’une nation
aura commis une violation des normes essentielles de la communauté
internationale, le droit de la ramener au respect de ses devoirs — voire

54 Vattel, Le droit des gens ou principes de la loi naturelle, op. cit., livre I, chap. 1, § 4, p. 18.
Ainsi, explique-t-il, «toute nation qui se gouverne elle-méme, sous quelque forme que
ce soit, sans dépendance d’aucun étranger est un Etat souverain. Ses droits sont naturel-
lement les mémes que ceux de tout autre Etat. Telles sont les personnes morales, qui
vivent ensemble dans une société naturelle, soumise aux lois du droit des gens. Pour
qu’une nation ait droit de figurer immédiatement dans cette grande société, il suffit
qu’elle soit véritablement souveraine et indépendante, c’est-a-dire qu’elle se gouverne
elle-méme, par sa propre autorité et par ses loix».

55 Ibid., Préliminaires, § 17, p. 10. Par exemple, selon Vattel, ’agression militaire d’un Etat
voisin donne naturellement un «droit parfait» de riposte, tandis que le refus, par ce méme
voisin de signer un traité de commerce ne m’autorise pas a lui faire la guerre.

405



de la chatier — est reconnu sans exception, sinon sans réserves; c’est ce
que Vattel nomme le «droit de toutes les nations contre celle qui
méprise ouvertement la justice»,

La politique se déploie donc dans une société d’Etats liés par un in-
térét commun et par des regles et des institutions reconnues. Les nations
signent des traités pour des raisons identiques a celles qui poussent les
hommes a quitter I’état de nature. Assimiler la nation avec le concept
d’Etat et celui de peuple souverain n’est toutefois pas sans conséquen-
ces. Premierement, cela exclut de facto des relations internationales
toute population non constituée en «nation»,au sens européen du terme.
Ensuite, cela implique une vision «territoriale» de I’Etat, avec ses limi-
tes et ses besoins.

A la suite de Pufendorf, Wolff avait insisté sur le respect des droits
des peuples autochtones. Méme s’il avait distingué les nations «savan-
tes» des nations «barbares», il n’en avait pas moins conclu qu’aucune
nation ne pouvait obliger une autre a se perfectionner ni lui faire la
guerre pour ce motif”’. S’agissant des terres incultes, il avait affirmé
qu’elles pouvaient étre occupées collectivement par un peuple qui, seul,
avait le pouvoir d’en disposer. Ce dernier pouvait au choix concéder des
terres a des étrangers, voire céder sa souveraineté sur une partie de son
territoire®®. Enfin, Wolff avait accepté I'idée qu’un groupe d’hommes ou
de femmes — non constitués en nations — possédent en commun des ter-
res, dans la mesure toutefois ol celles-ci étaient habitées et «occupées».

Vattel prend clairement ses distances avec la vision de Pufendorf et
de Wollff, et, de ce point de vue, il réaffirme avec beaucoup de vigueur
les arguments de Grotius et de Locke. Ainsi, s’il admet que «aucune
nation ne peut légitimement s’approprier une étendue de pays trop
disproportionnée, et réduire ainsi les autres peuples 2 manquer de de-
meure et de subsistance»*, il soutient aussitdt que la pratique de 1’agri-
culture reléve d’une loi naturelle, voire d’une exigence de la civilisation
moderne. Au chapitre 7 du livre 1, il insiste longuement sur ce point: «La
culture de la terre n’est pas seulement recommandable au gouverne-
ment, pour son extréme utilité; c’est encore une obligation, imposée a

56 Ibid., Livre I, chap. 5, § 70, p. 307. «Toutes les nations sont en droit de réprimer par la
force celle qui viole ouvertement les loix de la société que la nature a établies entre elles,
ou qui attaque directement le bien et le salut de cette société» écrit-il dans ses Prélimi-
naires, § 22, p. 13

57 Christian Wolff, Jus Gentium methoda scientifica pertractatum (1749), cité d’apres I’édi-
tion du Carnegie Endowment for International Peace, Oxford, 1934, 2 vol., §§ 168-169,
p. 89.

58 Ibid., §§ 274-279, pp. 140-143.

59 Vattel, Le droit des gens ou principes de la loi naturelle, op. cit., livre II, chap. 7, § 86,
p. 320.

406



’homme par la nature. La terre entiere est destinée a nourrir ses habi-
tants. Mais elle ne peut y suffire, s’ils ne la cultivent pas. Chaque nation
est donc obligée par la loi naturelle, a cultiver le pays qui lui est échu en
partage, et elle n’a droit de s’étendre, ou de recourir a I’assistance des
autres, qu’autant que la terre qu’elle habite ne peut lui fournir le néces-
saire. Ces peuples, tels que les anciens Germains et quelques Tartares
modernes, qui, habitants des pays fertiles, dédaignent la culture des
terres et aiment mieux vivre de rapines, se manquent a eux-mémes, font
injure a tous leurs voisins, et méritent d’étre exterminés, comme des bétes
féroces et nuisibles. 1l en est d’autres, qui, pour fuir le travail, ne veulent
vivre que de leur chasse et de leurs troupeaux. Cela pouvait se faire sans
contradiction, dans le premier 4ge du Monde, lorsque la terre était plus
que suffisante par elle-méme au petit nombre de ses habitants. Mais
aujourd’hui que le genre humain s’est si fort multiplié, il ne pourrait
subsister, si tous les peuples voulaient vivre de cette maniére. Ceux qui
retiennent encore ce genre de vie oisif usurpent plus de terrain qu’ils
n’en auraient besoin avec un travail honnéte, et ils ne peuvent se plain-
dre, si d’autres nations, plus laborieuses et trop resserrées, viennent en
occuper une partie. Ainsi, tandis que la Conquéte des empires policés du
Pérou et du Mexique a été une usurpation criante, I’établissement de
plusieurs colonies dans le continent de I’ Amérique septentrionale, pou-
vait, en se contenant dans de justes bornes, n’avoir rien que de trés légi-
time. Les peuples de ces vastes contrées les parcouraient plutot qu’ils ne
les habitaient.»*

Les seules limitations reconnues a I’occupation de terres sont ainsi
les «justes bornes», expression que Vattel n’explicite pas et qui ne signi-
fie rien de tangible. Sa compréhension du mode de vie «oisif» des popu-
lations qui pratiquent la chasse témoigne clairement d’une méconnais-
sance réelle du mode de vie des peuples autochtones. Tout se passe
comme si ceux-ci, ne pratiquant pas I’agriculture, ne pouvaient pas avoir
d’existence 1égale dans I’ordre international. «KRappelons encore ici ce
que nous avons dit plus d’une fois, explique-t-il, les Sauvages de I'’Amé-
rique septentrionale n’avaient point droit de s’approprier tout ce vaste
continent, et pourvu qu’on ne les réduisit pas a manquer de terres, on
pouvait sans injustice,s’établir dans quelques parties d’une région, qu’ils
n’étaient en état d’habiter toute entiere.»%

Affinant les arguments de Grotius, Vattel justifie donc par le droit
naturel une forme de dépossession des Amérindiens. Mais il va plus loin.

60 Ibid., livre I, chap. 7, § 81, pp. 78-79 (souligné par nous).
61 Ibid., livre II, chap. 7, § 97, p. 326 (souligné par nous).

407



Il leur accorde la liberté et I'indépendance, mais pas la souveraineté — a
I’exception des peuples pasteurs®. Il formule explicitement la théorie
selon laquelle les terres découvertes peuvent désormais comprendre les
territoires de chasse de populations autochtones, ce qu’aucun auteur
avant lui n’avait dit. «<Le droit des gens, écrit-il, ne reconnaitra donc la
propriété et la souveraineté d’'une nation, que sur les pays vides, qu’elle
aura occupés réellement et de fait, dans lesquels elle aura formé un éta-
blissement, ou dont elle tirera un usage actuel. En effet, lorsque des Na-
vigateurs ont rencontré des pays déserts, dans lesquels ceux des autres
nations avaient dressé en passant quelque monument, pour marquer leur
prise de possession, ils ne se sont pas plus mis en peine de cette vaine
cérémonie, que la disposition des Papes, qui partagérent une grande
partie du monde, entre les couronnes de Castille et de Portugal.»%

Au fond, tout en reconnaissant les devoirs de la conscience morale
a laquelle il rend souvent hommage en tant que citoyen éclairé du 18°
siecle, Vattel arrive a la conclusion que, pour étre un droit, le droit des
gens doit nécessairement étre et rester imparfait au sens moral du terme.
«L’effet de tout cela, explique-t-il, est d’opérer, au moins extérieurement
et parmi les hommes, une parfaite égalité des droits entre les Nations
[...] sans égard a la justice intrinséque de leur conduite, dont il n’appar-
tient pas aux autres de juger définitivement [...]. Il est donc nécessaire,
en beaucoup d’occasions que les Nations souffrent certaines choses, bien
qu’injustes et condamnables en elles-mémes, parce qu’elles ne pour-
raient s’y opposer par la force, sans violer la liberté de quelqu’une et sans
détruire les fondements de leur Société naturelle.»* On comprend
mieux des lors pourquoi cette conception du droit des gens suscita un
tel intérét dés sa publication. Les milieux diplomatiques y trouvérent une
syntheése politiquement acceptable entre les impératifs moraux des
Lumieres et la prudence nécessaire aux relations internationales.
L’aventure impériale était 1égitimée.

Kant, qui est souvent vu comme le fondateur de la théorie politique
libérale, prendra ses distances avec la vision de Grotius, Pufendorf et
Vattel surnommés, dans son célebre essai sur la paix perpétuelle (1795),
«les funestes consolateurs»®. Avait-il percu les limites de leur concep-
tion du droit des gens? A considérer les différents textes dans lesquels

62 Vattel reconnait une souveraineté aux peuples pasteurs, sans expliquer les raisons de
son opinion. Il est toutefois probable que I'élevage de troupeaux était a ses yeux une
activité plus noble que la chasse et nécessitait de vastes terres de paturages.

63 Vattel, Le droit des gens ou principes de la loi naturelle, op. cit., livre I, chap. 18, § 208,
p. 194, .

64 Ibhid., tome I, Préliminaires, § 21.

65 Kant, Vers la paix perpétuelle, Paris, Garnier-Flammarion, 1991, p. 90.

408



il aborde la question de la paix et la constitution d’un ordre mondial,
cela est vraisemblable®. Pourtant, Vattel ne doit pas étre appréhendé
comme un théoricien au service de la colonisation. Son discours sur les
droits des peuples autochtones n’a pas pour objectif premier de 1€giti-
mer I’expansion des puissances européennes. Son ceuvre doit étre com-
prise comme une tentative de systématiser et de formaliser le «droit
international» naissant et de fournir aux Etats, aux souverains et a
I’ensemble des praticiens du droit leur premier ouvrage de droit inter-
national classique.

La deuxieme moitié du 18¢ siecle verra s’accélérer la dépossession
des peuples autochtones, notamment en Amérique du Nord. La pression
exercée par les colons, soucieux de trouver fortune en mettant en cul-
ture des terres «abandonnées», suscitera une vaste transformation des
relations entretenues jusqu’alors avec les populations autochtones. La
proclamation royale anglaise de 1763, qui avait reconnu certains droits
amérindiens, sera remise en cause. Dés lors, ce n’est peut-€tre pas un
hasard si I’ouvrage de Vattel connait aux Etats-Unis un destin unique.
En 1775, Benjamin Franklin qui vient de recevoir le Droit des gens ou
principes de la loi naturelle,remercie chaleureusement son éditeur en ces
termes: «I’ouvrage m’est parvenu a la bonne saison, au moment ou les
circonstances d’'un Etat naissant et en pleine expansion rendent in-
dispensable la consultation du droit des gens [de Vattel]»*'.

66 Ces écrits se composent, pour I'essentiel, de: Idée d’une histoire universelle du point de
vue cosmopolitique (1784); Sur le lieu commun: il se peut que ce soit juste en théorie, mais,
en pratique, cela ne vaut point, I1I°¢ section: «De la relation de la théorie a la pratique dans
le droit des gens dans une perspective universelle-philantropique ¢’est-a-dire cosmopo-
litique» (1793); Vers la paix perpétuelle (1795).

67 B.Franklin, cité par A. Nussbaum, A concise History of the Law of Nations, op.cit.,p. 161
(notre traduction).

409



	Vattel, la tradition du droit des gens et la question des peuples autochtones

