
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 55 (2005)

Heft: 4

Artikel: Kontinuität und Wandel des Antisemitismus und dessen Beurteilung in
der Schweiz nach 1945

Autor: Späti, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abhandlungen / Articles SZG/RSH/RSS 55, 2005, Nr. 4

Kontinuität und Wandel des Antisemitismus und
dessen Beurteilung in der Schweiz nach 1945

Christina Späti

Summary

The end of World War II and the defeat of National Socialism mark a

decisive turning-point in the history ofmodern antisemitism. This has led

some scholars to acknowledge a specific post-Holocaust antisemitism
which is strongly connected with the memory of the Shoah. In Switzerland,

however, academic work has so far scarcely begun to discuss this

new antisemitism. It was only in the seeond halfofthe 1990s, in the course

of debates about Switzerland's role in World War II, that the question of
contemporary antisemitism started to arouse interest, both among
academic scholars and the general public. As a survey taken in 2000 has

shown, löpercent ofthe Swiss population agree fully orpartially with anti-
semitic Statements. This figure has provoked a heatedpublic debate, since
antisemitism in Switzerland was long believed to be either a German

phenomenon which more or less disappeared with the fall of National
Socialism, or an ideological feature found exclusively among the extreme

right. This article examines characteristics of a specific post-Holocaust
antisemitism and the way that mainstream society has dealt with this

phenomenon in post-war Switzerland.

Wie in den umliegenden Ländern ist auch in der Schweiz der Antisemitismus

nach 1945 nicht nur ein «Antisemitismus ohne Juden», sondern
auch ein «Antisemitismus ohne Antisemiten»1. Während die erste

1 Vgl. Paul Lendvai, Antisemitismus ohne Juden. Entwicklungen und Tendenzen in Ost-

europa,W\en 1972; Bernd Marin, «Ein historisch neuartiger 'Antisemitismus ohne
Antisemiten'?», in: Bernd Marin, Antisemitismus ohne Antisemiten. Autoritäre Vorurteile und
Feindbilder, unveränderte Neuauflage früherer Analysen 1974-1979 und Umfragen

Christina Späti, Universität Freiburg, Seminar für Zeitgeschichte, Rue de l'Höpital 3,

CH-1700 Freiburg. christina.spaeti@unifr.ch

419



Charakterisierung lediglich die kaum umstrittene Analyse bestätigt,
dass der heutige Antisemitismus weder auf einem Realkonflikt zwischen
Juden und Nicht-Juden beruht, noch der Juden bedarf, um Vorurteile
und Stereotypisierungen festzumachen, bezeichnet die zweite
Charakterisierung das grundlegende Merkmal, welches den Antisemitismus
nach 1945 prägt. Jeder Antisemitismus hat sich nach 1945, in welcher
Form auch immer, mit Auschwitz auseinanderzusetzen. In der Literatur
wird daher häufig von einem spezifischen «Post-Holocaust-Antisemitismus»2

gesprochen, der von früheren Ausprägungen der Judenfeindschaft

durch den «Holocaust als Epochenscheide»3 getrennt ist.
Im Folgenden soll dargelegt werden, durch welche Merkmale diese

neue Ausprägung des Antisemitismus nach 1945 gekennzeichnet ist und
wie damit in der Schweiz umgegangen wurde. Auf eine Auseinandersetzung

mit der Frage nach Unterschieden und Gemeinsamkeiten
zwischen dem klassischen und dem Antisemitismus der Gegenwart folgt
eine Übersicht über den aktuellen Stand der Forschung in der Schweiz.
Dabei werden sowohl die theoretische Literatur wie auch die Ergebnisse
empirischer Forschungen einbezogen. Zum Schluss folgen Thesen zur
bisherigen Antisemitismusforschung in der Schweiz und ein Ausblick
auf neue Forschungsperspektiven. Im Zentrum des Interesses steht der
sogenannte alltägliche Antisemitismus, der von breiten Bevölkerungsschichten

in mehr oder weniger ausgeprägten Äusserungen getragen
wird, nicht der radikale Antisemitismus der Gruppierungen am rechten
Rand des politischen Spektrums.

Antijudaismus und Antisemitismus vor 1945

Unter «Antisemitismus» wird heute gemeinhin eine Sammelbezeichnung

für verschiedene Äusserungen und Haltungen verstanden, die sich

gegen Juden als Juden richten und auf Stereotypen und Vorurteilen
beruhen. Der Begriff umfasst daher die breite Palette vom
christlichtheologisch geprägten Antijudaismus über den biologistisch begründeten

«Rassen»-Antisemitismus bis hin zu den Äusserungen eines durch

1946-1991, Frankfurt a.M./New York 2000, S. 107-147. Für die konstruktive Kritik an
früheren Versionen dieses Aufsatzes danke ich herzlich Isabel Enzenbach und Damir
Skenderovic.

2 So beispielsweise bei Lars Rensmann, Kritische Theorie über den Antisemitismus.
Studien zu Struktur, Erklärungspotential und Aktualität, Berlin/Hamburg 1998, insbesondere

S. 9.
3 Herbert A. Strauss, «Der Holocaust als Epochenscheide der Antisemitismusgeschichte:

historische Diskontinuitäten», in: Werner Bergmann, Rainer Erb (Hg.), Antisemitismus
in der politischen Kultur nach 1945, Opladen 1990, S. 39-56.

420



die Erinnerung an die Shoah geprägten «Post-Holocaust-Antisemitismus».

Aus historischer Perspektive muss jedoch zwischen verschiedenen

Ausprägungen der Judenfeindschaft unterschieden werden, die
auch begrifflich gekennzeichnet werden sollten. Die Frage nach Kontinuität

oder Diskontinuität der Judenfeindschaft seit der Antike bis
heute ist ein Problem, für welches die Antisemitismusforschung bislang
keine überzeugende Lösung gefunden hat. Eng damit verbunden ist die
Frage nach den Begrifflichkeiten und deren Definition4. Wie soll
Antisemitismus definiert werden und wie unterscheidet man ihn von einem
christlich-religiös begründeten Antijudaismus oder dem sehr allgemein
gehaltenen Begriff der Judenfeindschaft? Welche Implikationen
ergeben sich für eine Definition von Antisemitismus nach 1945?

Johannes Heil unterscheidet in einer Untersuchung neuerer Arbeiten

zum Thema Antisemitismus drei verschiedene Arten des Umgangs
mit den Begrifflichkeiten5. Unter den ersten Punkt fasst er Studien, die
einen derart kleinen Untersuchungszeitraum haben, dass sie keine
Epochengrenzen berühren und daher auf eine Begriffsbestimmung
verzichten können. Eine zweite Art des Umgangs zeigt sich nach Heil in
denjenigen Arbeiten, die eine breite historische Perspektive haben und
Antisemitismus mit Judenfeindschaft gleichsetzen. Schliesslich umfasst
der dritte Typ Beiträge, die Veränderungen in Inhalten und Zielsetzungen

der Judenfeindschaft deutlich machen und diese auch begrifflich
kennzeichnen. Wo und wie allerdings die Epochengrenzen
festzumachen sind, ist auch in diesen Arbeiten unterschiedlich gelöst.

In der anschliessenden Synthese plädiert Heil in Übereinstimmung
mit vielen Spezialistinnen und Spezialisten für eine begriffliche Trennung

von Antisemitismus und Antijudaismus, ohne indessen Kontinuitäten

zwischen der vormodernen und der modernen Ausprägung der
Judenfeindschaft in Abrede stellen zu wollen6. Der Antijudaismus be-

4 Vgl. hierzu Georg Christoph Berger Waldenegg, Antisemitismus: 'Eine gefährliche Vokabel?'.

Diagnose eines Wortes, Wien/Köln/Weimar 2003; Wolfgang Benz, Was ist Antisemitismus?,

München 2004.
5 Vgl. Johannes Heil, «Antijudaismus' und Antisemitismus'. Begriffe als Bedeutungsträger»,

in: Jahrbuch für Antisemitismusforschung 6 (1997), hg. vom Zentrum für
Antisemitismusforschung der Technischen Universität Berlin, S. 92-114.

6 Vgl. aus der Vielzahl an Publikationen, die zu vergleichbaren Schlussfolgerungen kommen:

Reinhard Rürup, Emanzipation und Antisemitismus. Studie zur 'Judenfrage' der
bürgerlichen Gesellschaft, Göttingen 1975, S. 74-78; Shmuel Ettinger, «Jew-Hatred in Its
Historical Context», in: Shmuel Almog (Hg.),Antisemitism through theAges, Oxford etc.
S. 1-12; Shulamit Volkov, «Das geschriebene und das gesprochene Wort. Über Kontinuität

und Diskontinuität im deutschen Antisemitismus», in: dies., Jüdisches Leben und
Antisemitismus im 19. und 20. Jahrhundert. Zehn Essays, München 1990, S. 54-75; Victor
Karady, Gewalterfahrung und Utopie. Juden in der europäischen Moderne, Frankfurt a.
M. 1999, S. 203-209; Urs Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten,

421



ruht in erster Linie auf christlich-theologischen Motiven, während mit
dem Begriff des Antisemitismus jene im 19. Jahrhundert aufkommende
Judenfeindschaft gekennzeichnet wird, die auf dem Konzept einer
«Rassen-Konstruktion basiert. Als Unterscheidungskriterium dient also die
Verschiebung von einem religiösen Gegensatz zu einem biologistisch
oder kulturalistisch begründeten Gegensatz zwischen «Rassen» oder
«Völkern», wobei das Judentum stets als Antithese erscheint7. Trotz der
gleichbleibenden Konstruktion eines Gegensatzes haben die inhaltlichen

Verschiebungen und die daraus folgenden unterschiedlichen
Zielsetzungen des Antisemitismus zur Folge, dass von einem neuartig
geprägten Phänomen der Judenfeindschaft ab den 1870er Jahren
gesprochen werden kann.

Merkmale des Antisemitismus nach 1945

Das Jahr 1945 bedeutete eine weitere deutlich auszumachende Wende
in der Geschichte des Antisemitismus. Herbert Strauss spricht vom
«Antisemitismus der Gegenwart», Bernd Marin vom «nachfaschistischen

Antisemitismus»8. Wiederum andere verwenden die Bezeichnung
«postnationalsozialistische Judenfeindschaft» oder «Post-Holocaust-
Antisemitismus»9.

Jenseits der Suche nach der geeigneten Bezeichnung stellt sich die
Frage nach Kontinuitäten und Diskontinuitäten zwischen dem
Antisemitismus vor und jenem nach 1945 in Bezug auf Inhalte und
Rahmenbedingungen. Dabei geht es einmal um das gesellschaftliche Umfeld, in
dem sich der «Post-Holocaust-Antisemitismus» äussert, und die Frage,
wodurch sich dieses von der Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg unterscheidet.

Des weiteren sind die Kontinuitäten und Diskontinuitäten traditioneller

antijüdischer Vorurteile festzustellen. Einen nächsten Bereich

Kontinuitäten, Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/
Stuttgart/Wien 1999, S. 51-54; Saul Friedländer, Das Dritte Reich und die Juden. Die Jahre
der Verfolgung 1933-1939, München 2000, S. 97-98; Werner Bergmann, Geschichte des

Antisemitismus, München 2002, S. 38-40.
7 Zum Judentum als Antithese vgl. Christhard Hoffmann, «Das Judentum als Antithese.

ZurTradition eines kulturellen Wertungsmusters», in: W. Bergmann, R. Erb (Hg.), op.cit,
S. 20-38.

8 Vgl. Herbert A. Strauss, «Einleitung - vom modernen zum neuen Antisemitismus», in:
Herbert A. Strauss, Werner Bergmann, Christhard Hoffmann (Hg.), DerAntisemitismus
der Gegenwart, Frankfurt a.M./New York 1990, S. 7-25, hier S. 14; B. Marin, op. cit.,
insbesondere S. 109-115.

9 Vgl. Wolfgang Benz, «Antisemitismusforschung als gesellschaftliche Notwendigkeit und
akademische Anstrengung», in: ders., Bilder vom Juden. Studien zum alltäglichen
Antisemitismus, München 2001, S. 129-142, hier S. 134; L. Rensmann, op. cit., S. 9, Fussnote
18.

422



stellt die Frage dar, mit welchen Strategien Antisemiten auf Veränderungen

des gesellschaftlichen Kontexts reagieren und welche Funktion
Antisemitismus in diesem speziellen Zusammenhang einnimmt.

Auf der Ebene des gesellschaftlichen Kontexts lassen sich zwei
Faktoren ausmachen, die die Ausdrucksformen antisemitischer Äusserungen

einerseits und den Umgang mit Antisemitismus andererseits
entscheidend geprägt haben. Es sind dies der Bezug auf die Shoah, in
welcher Form auch immer er stattfindet, sowie der Umgang mit der Existenz

des 1948 gegründeten Staates Israel10. Mit dem Öffentlichwerden
des ganzen Ausmasses der nationalsozialistischen Judenverfolgung war
der Antisemitismus als Ideologie nach 1945 diskreditiert, dennoch
verschwand er nicht von der Bildfläche. Dies führte in den Worten von
Bernd Marin zu einem «paradoxen Zustand der Koexistenz von
Vorurteilskristallisation und 'offizieller' Vorurteilsrepression», mit anderen
Worten zum «Antisemitismus ohne Antisemiten'»11. Gleichzeitig kam
aber ein sogenannter sekundärer Antisemitismus auf12. Darunter werden

antisemitische Äusserungen verstanden, die sich aus der
Auseinandersetzung mit dem Umgang mit und der Erinnerung an den
Nationalsozialismus ergeben, beispielsweise in jenen Diskussionen, in denen
ein «Schlussstrich», also ein Ende der Beschäftigung mit der
nationalsozialistischen Vergangenheit Deutschlands, gefordert wird. Laut Werner

Bergmann und Rainer Erb, die eine grossangelegte empirische
Studie zum Antisemitismus nach 1945 in der BRD verfasst haben, ergibt
sich somit aus «der Diskrepanz zwischen dem Wunsch zu vergessen bzw.
nicht erinnert zu werden und der beständigen Konfrontation mit den
deutschen Verbrechen [...] ein neues Vorurteilsmotiv, das sich zum Teil
in der Form revitalisierter traditioneller Vorwürfe an die Juden äussert
(Rachsucht, Geldgier, Machtstreben)»13.

Das zweite neue Bezugsfeld des Antisemitismus ist Israel, das aber
wiederum mit dem ersten Bezugsfeld, der Shoah, eng verbunden ist14.

10 Vgl. hierzu Julius Gould, «Impugning Israel's Legitimacy: Anti-Zionism and Antisemitism»,

in: Robert S. Wistrich (Hg.), Anti-Zionism and Antisemitism in the Contemporary
World, Houndmills etc. 1990, S. 178-193, hier S. 179; B. Marin, op. cit.,
insbesondere S. 128-131; Werner Bergmann, «Antisemitismus in Deutschland», in: Wilfried
Schubarth, Richard Stöss (Hg.), Rechtsextremismus in der Bundesrepublik Deutschland.
Eine Bilanz, Opladen 2001, S. 131-154, hier S. 131.

11 B. Marin, op. rir.,S. 112.
12 Laut Lars Rensmann geht der Begriff «sekundärer Antisemitismus» auf Peter Schönbach,

Mitarbeiter am Institut für Sozialforschung, zurück und wurde 1961 geprägt. Vgl.
L. Rensmann,op. cit.,S. 231-232, Fussnote 745.

13 Werner Bergmann, Rainer Erb, Antisemitismus in der Bundesrepublik Deutschland.
Ergebnisse der empirischen Forschung von 1946-1989, Opladen 1991, S. 232-233.

14 Vgl. dazu z.B. Detlev Claussen, «Versuch über den Antizionismus. Ein Rückblick», in:
Leon Poliakov, Vom Antizionismus zum Antisemitismus, Freiburg i. Br. 1992, S. 7-20.

423



Israel genoss in den Jahren nach seiner Gründung im Jahr 1948, kurz
nach dem Untergang des Nationalsozialismus, hohe Sympathien in der
westlichen Welt. Empirische Untersuchungen haben gezeigt, dass negative

Klischees von Juden nicht einfach auf Israelis übertragen wurden15.
Bis 1967 war das Israel-Bild in den westlichen Gesellschaften von einer
Bewunderung für den Mut und die Tapferkeit der Bewohnerinnen und
Bewohner Israels geprägt. Jedoch konnte die seit den siebziger Jahren
zunehmend geäusserte Kritik an Israel sich auch gegen in der Schweiz
lebende Juden und Jüdinnen richten und somit ein neues Bezugsfeld des
Antisemitismus darstellen16.

Abgesehen von diesen neuen wichtigen Bezügen blieben sich aber auf
der inhaltlichen Ebene die antisemitischen Stereotype und Vorurteile
sehr ähnlich. Auch wenn beide Begriffe, Stereotyp und Vorurteil, in der
Vorurteilsforschung und allgemein in der Rassismus-, Rechtsextremismus-

und Antisemitismusforschung sehr unterschiedlich definiert
werden, ist man sich weitgehend einig, dass sich Vorurteile bzw. Stereotype

durch Elastizität einerseits und Dauerhaftigkeit andererseits
auszeichnen17. Insofern ist auch die Kontinuität antijüdischerVorurteile nach
1945 nicht weiter verwunderlich.Davon auszunehmen sind allerdings bio-
logistisch-rassistische Askriptionen, die in ihrer kruden Form weitgehend
weggefallen sind. In seiner breit angelegten Studie kommt Klaus Holz
zum Schluss, dass die «unbewältigte Vergangenheit» zwar eine
überragende Bedeutung für den Nachkriegsantisemitismus gewonnen habe.
Dies habe sich aber «nicht in ein eigenes Teilbild des Judenbildes umgesetzt.

Vielmehr bleiben die hergebrachten Zuschreibungen bestehen und
werden aufdie neuen Themen -Nationalsozialismus,Wiedergutmachung
oder Israel - angewandt und nur insofern modifiziert»18.

Eine entscheidende Transformation hat der alltägliche postnationalsozialistische

Antisemitismus hingegen auf der strukturellen Ebene
durchgemacht. Im Gegensatz zum Antisemitismus zwischen 1870 und
1945 bildet er keine Ideologie oder geschlossene Weltanschauung mehr.
Wie Marin es ausgedrückt hat, zeigt sich hier Antisemitismus als

Syndrom, «das es vor 1870 als Ideologie nicht gegeben hat und nach 1945

15 Vgl. z.B. W. Bergmann, R. Eib,op. cit., S. 114-125.
16 Zu diesem Resultat komme ich auch in meiner Dissertation über dasVerhältnis derschwei-

zerischen Linken zu Israel und zur Frage, wo und wie sich in diesem Verhältnis Antisemitismus

zeigte. Vgl. Christina Späti, Die schweizerische Linke und Israel. Israelbegeisterung,
Antizionismus und Antisemitismus zwischen 1967 und 1991, Essen 2005 (im Druck).

17 Zum Begriff des Vorurteils vgl. die Übersicht über die Vorurteilsforschung bei: Andreas
Zick, Vorurteile und Rassismus. Eine sozialpsychologische Analyse, Münster etc. 1997,
S. 37^18.

18 Klaus Holz, Nationaler Antisemitismus. Wissenssoziologie einer Weltanschauung, Hamburg

2001, S. 531. Hervorhebung im Original.

424



als Ideologie nicht mehr geben durfte»19. Auch Bergmann und Erb kommen

zum Schluss, dass der Antisemitismus nach 1945 seine Funktion als

politische Ideologie weitgehend verloren habe und «nurmehr als
persönliches Vorurteil»20 weiterexistiere. Hier wird der Unterschied zum
rechtsextremen Antisemitismus deutlich, der bis heute weiterbesteht
und weiterhin die Funktion einer Weltanschauung übernimmt21.

Was die Ebene der Strategie betrifft, so ist hier auf den von
Bergmann und Erb auf die Antisemitismusforschung angewandten Begriff
der Kommunikationslatenz zu verweisen22. Laut den beiden
Wissenschaftlern ist kein Terminus «in der Beschreibung des Antisemitismus
seit 1945 so häufig gebraucht und doch nie richtig geklärt worden wie
der des 'latenten Antisemitismus'»23. Bergmann und Erb haben daher
mit Bezug auf den Latenz-Begriff bei Niklas Luhmann dafür plädiert,
zwischen Bewusstseinslatenz und Kommunikationslatenz zu unterscheiden.

Beim ersten Fall handelt es sich um tatsächliche Unbewusstheit
oder Unkenntnis, beim zweiten Fall hingegen werden bestimmte Themen

aus der Kommunikation ausgeschlossen (Latenzgebot), um diese

überhaupt erst zu ermöglichen und zu steuern: «Das Latente verschwindet

nicht einfach und auch niemals vollständig, es werden vielmehr
Strukturen ausgebildet, die regeln, was in welchen Situationen gesagt
bzw. verschwiegen, gesehen bzw. übersehen werden muss [...].» Dennoch
kann es hin und wieder zu Durchbrechungen dieses Latenzgebots kommen,

in Form von thematischen Verschiebungen oder Umleitungen oder
in Form von Ersatzkommunikationen. In diesen Fällen werden dann
Ausländer und Ausländerinnen oder Israel thematisiert, also Bereiche,
für die das Kommunikationsverbot weniger streng gilt24.

Schliesslich muss noch die Ebene der Funktion des Antisemitismus
nach 1945 beleuchtet werden. Soziologische und psychologische Theorien

über die Funktion der Judenfeindschaft gibt es viele25. Grundsätz-

19 B. Marin, op. c/r.,S. 111.
20 W. Bergmann, R. Erb, op. cit.,S. 20.
21 Vgl. hierzu für die Schweiz neuerdings: Damir Skenderovic, The Radical Right in Swit¬

zerland. Postwar Continuity and Recent Transformations. A Study of Politics, ldeology,
and Organizations, Dissertation Universität Freiburg i. Ue. 2005, S. 425-480.

22 Vgl. zur Kommunikationslatenz auch: Jürgen Bellers, «Moralkommunikation und
Kommunikationsmoral. Über Kommunikationslatenzen, Antisemitismus und politisches
System», in: W. Bergmann, R. Erb (Hg.), op. cit.,S. 278-291.

23 W. Bergmann/R. Erb, op. cit., S. 275.
24 Werner Bergmann, Rainer Erb, «Kommunikationslatenz, Moral und öffentliche

Meinung. Theoretische Überlegungen zum Antisemitismus in der Bundesrepublik Deutschland»,

in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 38 (1986), Nr. 2, S. 223-
246, Zitat: S. 226.

25 Eine Systematisierung verschiedener Erklärungsansätze innerhalb der Vorurteils- und
Rassismusforschung bietet: A. Zick, op. cit., S. 17-24. Speziell für den katholischen Anti-

425



lieh lassen sie sich in individualpsychologische, sozialpsychologische und
gesellschaftstheoretische Erklärungsansätze mit entsprechenden weiteren

Unterteilungen und Verfeinerungen gliedern26. Im Zusammenhang
mit dem sekundärenAntisemitismus ist ein Erklärungsansatz von besonderer

Bedeutung. Viele Forscherinnen und Forscher sehen im sekundären

Antisemitismus den Versuch, die deutschen Täter zu entlasten,
indem mit dem Mittel einer Täter-Opfer-Umkehr versucht wird, die
Juden als Schuldige erscheinen zu lassen, nicht trotz, sondern «wegen
Auschwitz»27. Dies kann einerseits im Umgang mit der Vergangenheit
geschehen, denn in «einer nationalen Perspektive erscheinen 'die Juden'
wiederum als Störenfriede,weil sie durch ihre Mahnung an die deutschen
Verbrechen einer naiven und ungebrochenen Identifizierung mit
deutscher Vergangenheit und deutscher Kultur im Wege stehen»28. Andererseits

werden oftmals im Zusammenhang mit dem Nahostkonflikt Juden,
in diesem Falle Israelis, als Täter konstruiert. Durch harsche Kritik an
Israel, die nicht selten in eine Gleichsetzung von Nationalsozialisten und
Zionisten mündet, werden vonAkteuren an beiden Polen des politischen
Spektrums Versuche unternommen, die deutsche Nation zu exkulpieren29.

Zusammenfassend kann also gesagt werden, dass sich mit der Shoah
und Israel für den Antisemitismus nach 1945 zwei wichtige neue Bezugspunkte

ergeben haben, die auch auf der Ebene der Funktionalisierung
des Antisemitismus Konsequenzen hatten. Inhaltlich sind die Stereotype
über Juden jedoch in etwa gleich geblieben. Wichtig ist der Umstand,

semitismus, jedoch weitgehend generalisierbar: Olaf Blaschke, «Wie wird aus einem
guten Katholiken ein guter Judenfeind? Zwölf Ursachen des katholischen Antisemitismus

auf dem Prüfstand», in: Olaf Blaschke, Aram Mattioli (Hg.), Katholischer
Antisemitismus im 19. Jahrhundert. Ursachen und Traditionen im internationalen Vergleich,
Zürich 2000, S. 77-109.

26 Vgl. z.B. W. Bergmann, op. cit., S. 147-153; Hilde Weiss, Antisemitische Vorurteile in
Österreich. Theoretische und empirische Analysen,Wierv 21987, S. 9-27; Herbert A. Sallen,
Zum Antisemitismus in der Bundesrepublik Deutschland. Konzepte, Methoden und
Ergebnisse der empirischen Antisemitismusforschung, Frankfurt a.M. 1977, S. 79-132.

27 Dan Diner, «Negative Symbiose - Deutsche und Juden nach Auschwitz», in: Micha
Brumlik et al. (Hg.), Jüdisches Leben in Deutschland seit 1945, Frankfurt a. M. 1986,
S. 243-257, hier S. 244. Zur Täter-Opfer-Umkehr vgl. Ruth Wodak et al., «Wir sind alle
unschuldige Täter». Diskurshistorische Studien zum Nachkriegsantisemitismus,Trankfurt
a.M. 1990,insbesondere S.352-353;K.Holz,op. cit.,S. 160;Moshe Zimmermann,«Täter-
Opfer-Dichotomien als Identitätsformen», in: Konrad H. Jarausch, Martin Sabrow (Hg.),
Verletztes Gedächtnis. Erinnerungskultur und Zeitgeschichte im Konflikt, Frankfurt a. MV
New York 2002, S. 199-216.

28 C. Hoffmann,op. cit., S. 35.
29 Vgl. für die deutsche Linke und ihr Verhältnis zu Israel: Martin W. Kloke, Israel und die

deutsche Linke. Zur Geschichte eines schwierigen Verhältnisses, 2., erweiterte und
aktualisierte Auflage, Frankfurt a. M. 1994. Für Österreich: Margit Reiter, Unter
Antisemitismus-Verdacht. Die österreichische Linke und Israel nach der Shoah, Innsbruck/Wien/
München 2001. Für Frankreich: Pierre-Andre Taguieff, La Nouvelle Judeophobie, Paris
2002. Für die Schweiz: C. Späti, op. cit.

426



dass der weltanschauliche Aspekt weitgehend verloren gegangen ist.
Durch die offizielle Ächtung des Antisemitismus nach 1945 hat er sich
zudem zumeist auf die Ebene der Kommunikationslatenz verschoben.

Forschungsstand zum Antisemitismus in der Schweiz nach 1945

Die Forschungsliteratur zum Antisemitismus in der Schweiz nach 1945
weist nach wie vor grosse Lücken auf. Was für die allgemeine
Antisemitismusforschung in der Schweiz feststeht, nämlich dass sie erst in den
neunziger Jahren in der schweizerischen Forschungslandschaft auf
grösseres Interesse gestossen ist, gilt umso mehr für die Erforschung des

Antisemitismus nach 1945. Erst durch die Diskussionen im Zusammenhang

mit der Abstimmung über die Anti-Rassismus-Strafnorm im Jahr
1994 und die Debatten um die nachrichtenlos gebliebenen Vermögen
hat sich in der Schweiz die Forschung, wie Jacques Picard ausgeführt hat,
«dem Phänomen Antisemitismus und Rassismus als spezifischem
Gegenstand von Untersuchungen» zugewandt30. Somit lassen sich in der
schweizerischen Forschungsliteratur zwei Phasen feststellen, die durch
eine Zäsur abgegrenzt sind, die mit einer Zunahme von Antisemitismus
in den Debatten um das Verhalten der Schweiz in den Jahren 1933 bis
1945 koinzidiert.

Die Literatur der ersten Phase war vornehmlich von jüdischen
Autoren verfasst worden31. Dies ist typisch für das von Aram Mattioli
konstatierte «Desinteresse für Minderheiten und die Indikatorfunktion
antisemitischer Haltungen [...]»in der schweizerischen Forschungslandschaft32.

Einige der Beiträge zum zeitgenössischen Antisemitismus
waren auch von jüdischen Organisationen initiiert worden, wie
beispielsweise ein Sammelband, der aus einem 1990 von der Israelitischen
Cultusgemeinde Zürich und der Gesellschaft Minderheiten in der
Schweiz organisierten Symposium zu Fremdenfeindlichkeit, Rassismus
und Antisemitismus hervorging33.

30 Jacques Picard, «Antisemitismus' erforschen? Über Begriff und Funktion der Juden¬
feindschaft und die Problematik ihrer Erforschung», in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 47 (1997), Nr. 4, S. 580-607, hier S. 604.

31 Als Ausnahme gilt eine von Max Schmid veröffentlichte Dokumentation, die als Sammlung

von Zeitungs- und Zeitschriftenartikeln zum Thema Antisemitismus zwar einiges
an Anschauungsmaterial lieferte, jedoch keinerlei Analyse des schweizerischen
PostHolocaust-Antisemitismus bot. Vgl. Max Schmid, Schalom! Wir werden euch töten! Texte
und Dokumente zum Antisemitismus in der Schweiz 1930-1980, Zürich 1979.

32 Aram Mattioli, «Antisemitismus in der Geschichte der modernen Schweiz - Begriffs¬
klärungen und Thesen», in: ders. (Hg.), Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960, Zürich
1998, S. 3-22, hier S. 9.

33 Vgl. Israelitische Cultusgemeinde Zürich, Gesellschaft Minderheiten in der Schweiz
(Hg.), Fremdenfeindlichkeit, Rassismus, Antisemitismus, Konstanz 1991.

427



Die in den 1980er Jahren erschienenen Artikel von Willy Guggenheim

gehörten zu den ersten Beiträgen, die den gegenwärtigen
Antisemitismus in der Schweiz behandelten. Guggenheim kam zum Schluss,
dass der Antisemitismus nach 1945 in der Schweiz eine andere Qualität
erhalten habe. Nicht jedes antijüdische Stereotyp oder jede Beschmie-
rung einer Synagoge sei als Antisemitismus zu bewerten. Dennoch liess
er keinen Zweifel daran, dass es nach wie vor Judenfeindschaft in der
Schweiz gebe. Diese sei «latent» vorhanden und breche jeweils aus
aktuellem Anlass hervor, häufig wegen der Ereignisse in Israel. In diesem
Zusammenhang legte Guggenheim auch eine Kritik des Antizionismus
innerhalb linker Kreise in der Schweiz vor. Er hielt fest, dass es zwischen
Antizionismus und Antisemitismus «in der Methodik, in einer bestimmten

'Dialektik' oder ganz einfach in Klischees»34 Anklänge gebe35.
Das Thema des Antizionismus erhielt auch in den anderen Beiträgen

zum aktuellen Antisemitismus einen zentralen Stellenwert. So be-
fasste sich Charles E. Ritterband in einem Aufsatz mit dem Antizionismus

und dessen Verbindungen zum Antisemitismus. Dabei proble-
matisierte er vor allem die Tendenz des Antizionismus, Zionismus und
Nationalsozialismus gleichzusetzen. Mit dieser Umkehr von Tätern und
Opfern gehe eine Relativierung und Verharmlosung der Shoah einher.
Obwohl Ritterband einige Beispiele schweizerischer antizionistischer
Äusserungen erwähnte, ist sein Artikel doch sehr allgemein gehalten
und kann nicht als Schweiz-spezifischer Forschungsbeitrag verstanden
werden36. In der 1991 von Ernst Braunschweig herausgegebenen
Festschrift für Sigi Feigel stand die Kritik an Israel ebenfalls im Fokus
des Interesses. Ralph Weingarten konstatierte, dass das erschreckende
Wissen um den Holocaust in den Jahren danach auch in der Schweiz zu
einer gewissen Zurückhaltung in der Judenfeindschaft geführt habe. Die

34 Willy Guggenheim, «Juden, Schweizer, Schweizer Juden. Minderheit in pluralistischer
Gesellschaft», in: ders. (Hg.), Juden in der Schweiz. Glaube - Geschichte - Gegenwart, hg.
im Auftrag des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes, Küsnacht/Zürich
21983,S. 89-106, hier S. 97.

35 Ein weitererArtikel von Guggenheim mit etwas anderer thematischer Gewichtung, aber
identischen Grundaussagen erschien 1986 in einem von Alphons Silbermann und Julius
H. Schoeps herausgegebenen Band über den aktuellen Antisemitismus in deutschsprachigen

Ländern. Vgl. Willy Guggenheim, «Antisemitismus und Einstellung zu Israel in
der Schweiz nach dem Zweiten Weltkrieg», in: Alphons Silbermann, Julius H. Schoeps
(Hg.), Antisemitismus nach dem Holocaust. Bestandsaufnahme und Erscheinungsformen
in deutschsprachigen Ländern, Köln 1986, S. 71-87. Eine aktualisierte Version dieses
Artikels erschien unter: Willy Guggenheim, «Une minorite dans une societe pluraliste»,
in: Musee Historique de Lausanne (Hg.), Viejuive en Suisse, Lausanne 1992, S. 89-99.

36 Vgl. Charles E. Ritterband, «Antizionismus -Antisemitismus: Nur ein neuer Name für ein
altes Phänomen? Diagnose einer Polemik», in: Erhard R. Wiehn (Hg.), Judenfeindschaft.
Eine öffentliche Vortragsreihe an der Universität Konstanz 1988/89, Konstanz 1989,
S. 187-198.

428



Einstellungen gegenüber Israel seien unmittelbar nach dessen
Staatsgründung positiv gewesen, seit den siebziger Jahren mehre sich aber die
Kritik an Israel37. Ähnlich äusserten sich im gleichen Sammelband auch
Ernst Braunschweig und Berthold Rothschild38. Die Aussagen beruhten
indessen bei allen drei Autoren in erster Linie auf persönlichen
Erfahrungen und Beobachtungen, weniger auf wissenschaftlich gewonnenen
Erkenntnissen.

In der Reihe «Beiträge zur Geschichte und Kultur der Juden in der
Schweiz» erschien 1994 die Studie von Heinz Roschewski zur Geschichte
der Juden in der Schweiz nach 1945. Er beschrieb darin bestimmte
antisemitische Vorfälle, die in der Presse seit 1945 bekannt geworden waren,
und befasste sich auch mit der Frage, ob Antizionismus und Antisemitismus

identisch seien. Allerdings blieben auch diese Überlegungen, wie
schon bei Weingarten, weitgehend losgelöst von einem grösseren
theoretischen Rahmen oder empirischen Forschungsresultaten39.

Schliesslich ist hier auch noch das 1986 erschienene Buch «Bocks-
fuss, Schwanz und Hörner» von Emanuel Hurwitz zu erwähnen. Es bot
zahlreiche Hinweise auf Ausformungen und Virulenz eines schweizerischen

Antisemitismus nach 1945, auch wenn es nicht den Anspruch einer
wissenschaftlichen Analyse der Judenfeindschaft hatte40.

Vor der Wende von 1997 handelte es sich bei den Arbeiten über
zeitgenössischen Antisemitismus meist um Überblicksbeiträge und
impressionistische Darstellungen, wie es für erste Äusserungen zu einem
Thema üblich ist. Diese Vorbedingungen brachten es mit sich, dass die
Analysen des zeitgenössischen Antisemitismus zumeist auf persönlichen

Erfahrungen und den wenigen empirischen Studien zum Thema
beruhten, weniger auf systematischen Quellenanalysen.

Dies sollte sich nach 1997 ändern, wenn auch zum heutigen
Zeitpunkt noch nicht beurteilt werden kann, ob damit wirklich eine radikale
Wende eingeleitet wurde oder ob die nun folgenden Studien nur auf
einem punktuellen und zeitgebundenen Interesse an Antisemitismus

37 Ralph Weingarten, «Geschichte des Antisemitismus in der Schweiz», in: Ernst
Braunschweig (Hg.), Antisemitismus - Umgang mit einer Herausforderung. Festschrift zum
70. Geburtstag von Sigi Feigel, Zürich 1991, S. 29-49, hier S. 47.

38 Vgl. Ernst Braunschweig, «Antisemitismus als klassisches Beispiel eines Vorurteils», in:
ders. (Hg.), op. cit., S. 11-27; Berthold Rothschild, «Linke und Juden - ein obligat
unglückliches Verhältnis?», in: E. Braunschweig (Hg.), op. cit.,S. 143-159.

39 Vgl. Heinz Roschewski, Aufdem Weg zu einem neuen jüdischen Selbstbewusstsein?
Geschichte der Juden in der Schweiz 1945-1994, Basel/Frankfurt a.M. 1994.

40 Vgl. Emanuel Hurwitz, Bocksfuss, Schwanz und Hörner. Vergangenes und Gegenwärtiges
über Antisemiten und ihre Opfer, Zürich 1986. Ein ähnliches Fazit gilt für ein weiteres

Buch von Hurwitz: ders., Christen und Juden. Tagebuch eines Missverständnisses,
Zürich/Frauenfeld 1991.

429



beruhten. Deutlich ist jedenfalls, dass in dieser zweiten Phase nach 1997
Artikel und Bücher zum Antisemitismus in der Schweiz nach 1945 mit
grösserer Frequenz erschienen. Diese griffen häufig aus aktuellem
Anlass die Debatten über den Umgang mit den nachrichtenlosen
Vermögen und das Verhalten der Schweiz nach dem Zweiten Weltkrieg auf.

Eindeutig war dies beim 1997 von Madeleine Dreyfus und Jürg
Fischer herausgegebenen Bändchen zum «Manifest vom 21. Januar
1997» mit dem Untertitel «Geschichtsbilder und Antisemitismus in der
Schweiz» der Fall. Mit dem Manifest hatten verschiedene prominente
Intellektuelle zu einem anderen Umgang mit der Vergangenheit der
Schweiz aufgerufen41. Was die Analyse des aktuellen Antisemitismus
betrifft, so sind vor allem zwei von insgesamt fünf Thesen zum schweizerischen

Antisemitismus von Madeleine Dreyfus von Interesse. Die erste
These nahm eine Aussage auf, auf die auch Birgit Erdle und Daniel
Wildmann eindringlich verwiesen haben42. Sie besagt, dass Antisemitismus in
der Schweiz nach wie vor als «ein deutsches Problem» gesehen und
damit mit seiner extremsten Ausformung, der Vernichtung in Auschwitz,
gleichgesetzt werde. Zur spezifisch «schweizerischen Art des Antisemitismus»

gehöre - so die zweite These - «dass er nichts von sich weiss»43.

Auch der 1998 erschienene Bericht der Eidgenössischen Kommission

gegen Rassismus ist im Kontext der 1997 begonnenen Debatten zu
sehen. Der Bericht bezog sich auf den aktuellen Antisemitismus in einer
breiteren Öffentlichkeit. Nach dem Zweiten Weltkrieg sei es nach
Bekanntwerdung der physischen Vernichtung von rund sechs Millionen
jüdischen Menschen zu einer Tabuisierung des Antisemitismus gekommen.

Trotzdem sei «ein guter Teil der alten Feindseligkeit gegenüber
Juden unterschwellig» bestehen geblieben. In der Analyse des aktuellen
Antisemitismus der Jahre 1997 und 1998 unterschieden die Verfasserinnen

und Verfasser des Berichts zwischen dem Antisemitismus im
Rechtsextremismus und dem «gewöhnlichen Antisemitismus». Die
Unterschiede machten sie vor allem am unorganisierten und unideologischen

Charakter des gewöhnlichen Antisemitismus gegenüber dem
der Rechtsextremen fest. Zudem äussere er sich in alltäglichen
Lebenssituationen, die «als 'normal' und als 'akzeptabel' gewertet»44 würden.

41 Das Manifest ist u.a. publiziert in: Madeleine Dreyfus, Jürg Fischer (Hg.), Manifest vom
21. Januar 1997. Geschichtsbilder undAntisemitismus in der Schweiz, Zürich 1997, S. 19-22.

42 Vgl. das Interview, welches Erdle und Wildmann der «Neuen Luzerner Zeitung» gaben:
«'Die Auseinandersetzung hört nicht auf», in: Neue Luzerner Ze/'H//ig, 22. Februar 1997.

43 Madeleine Dreyfus, «Fünf Thesen zum Schweizer Antisemitismus», in: M. Dreyfus,
J. Fischer (Hg.) op. cit.,S. 67-76, hier S. 72,73. Vgl. dazu auch: «'Die Auseinandersetzung
hört nicht auf», in: Neue Luzerner Zeitung, 22. Februar 1997.

44 Eidgenössische Kommission gegen Rassismus, Antisemitismus in der Schweiz. Ein Be-

430



In der Folge wurde Antisemitismus nach 1945 auch in der akademischen

Forschung zunehmend zum Thema. 1998 erschien in einem von
Aram Mattioli herausgegebenen Sammelband zum Antisemitismus in
der Schweiz zwischen 1848 und 1960 ein Artikel von Georg Kreis, in dem
er sich der Judenfeindschaft zwischen 1945 und 1960 widmete45. Die von
Kreis definierten fünf Problemzusammenhänge, in denen sich
Antisemitismus zeigen konnte, müssen allerdings angesichts ihrer teilweise
stark zeitgeschichtlichen Gebundenheit und der stark divergierenden
Bedeutung, die sie erhielten, unterschiedlich bewertet werden. So war
der erste Kontext, die Asyl- und Migrationspolitik gegenüber Juden und
Jüdinnen, nur gerade in den ersten Jahren nach 1945 relevant, während
der zweite Kontext, der sich auf die Gründung und Existenz Israels
bezog, seine eigentliche Relevanz erst nach 1967 erhielt, als sich in der
Schweiz wie in den umgebenden Ländern zunehmend Kritik am einst
bewunderten und vielgelobten jüdischen Staat breit machte. Den dritten

Kontext bezeichnete Kreis als beinahe zeitlos, denn es handle sich

um den christlichen Antijudaismus, während der vierte Kontext des

landwirtschaftlichen Gegensatzes von Produzenten und Handel auch

vor 1960 wenig relevant gewesen zu sein scheint. Der fünfte Kontext
beschreibt die Umstände eines sekundären Antisemitismus46.

1998 und 1999 entstanden eine Lizentiatsarbeit und eine Dissertation

zum Thema Antisemitismus, die ebenfalls im Zusammenhang mit
der Wende von 1997 zu sehen sind, sich jedoch aufgrund ihrer
Untersuchungsobjekte nur mit Teilöffentlichkeiten beschäftigen, nämlich mit
der ausserparlamentarischen Linken bzw. den Verfassern von Leserbriefen

an Sigi Feigel47. Hingegen befasste sich die im Jahr 2000 erschienene
Dissertation von Pascal Krauthammer über die Geschichte des Schächtverbots

in der Schweiz mit dem «gewöhnlichen» Antisemitismus, da

längst nicht alle im Buch erwähnten Akteure auf dem rechtsextremen
Spektrum anzusiedeln sind48.

rieht zu historischen und aktuellen Erscheinungsformen mit Empfehlungen für Gegen-
massnahmen, Bern 1998, Zitate S. 32,41.

45 Vgl. Georg Kreis, «Öffentlicher Antisemitismus in der Schweiz nach 1945», in: A. Mattioli

(Hg.), op. cit., S. 555-576.
46 Kreis führt hier ein Beispiel aus dem Jahr 1962 im «Thurgauer Bauern» an; in einem

späteren Artikel zum Thema erwähnte er den agrarischen Kontext nicht mehr. Vgl.
Georg Kreis, «Antisemitismus in der Schweiz nach 1945»,in: ChristinaTuor-Kurth (Hg.),
Neuer Antisemitismus - alte Vorurteile?, Stuttgart/Berlin/Köln 2001, S. 53-63.

47 Vgl. Katja Schurter, Simone Wassmer, Antisemitismus in der ausserparlamentarischen
Linken (1968-1997), unveröffentlichte Lizentiatsarbeit Universität Zürich 1998;
Andreas Gisler, «Die Juden sind unser Unglück». Briefe an Sigi Feigel 1997-98, Zürich 1999.

48 Vgl. Pascal Krauthammer, Das Schächtverbot in der Schweiz 1854-2000. Die Schächtfrage
zwischen Tierschutz, Politik und Fremdenfeindlichkeit, Zürich 2000.

431



Von Interesse ist schliesslich auch ein 2000 erschienener Aufsatz des

deutschen Antisemitismusforschers Wolfgang Benz, weil er aus einer
anderen Perspektive auf die Schweiz schaut. Er behandelte den aktuellen
Antisemitismus der Jahre 1997 bis 1999. Bemerkenswert waren dabei

aus seiner von der deutschen Debatte geprägten Sicht «die unbefangenen

Verweise auf den Holocaust als Höhepunkt nationalsozialistischer
Judenverfolgung, bemerkenswert wegen der selbstverständlich
zustimmenden Hinnahme der Ereignisse [...]»49. Ebenfalls fiel ihm auf, dass

religiöse Vorurteile und Vorbehalte gegenüber Juden «in der Schweiz ganz
offensichtlich eine grössere Rolle in der Argumentation als etwa in
Deutschland»50 spielten.

Allgemein lässt sich sagen, dass sich nach 1997 vermehrt nicht-jüdische

Forschende mit dem Thema befassten. Insgesamt gesehen liegen
auf Quellen basierende, systematische Analysen, mit Ausnahme der

wenigen erwähnten Beispiele, jedoch noch kaum vor51. Auffallend ist in
einigen Fällen der geringe Einbezug der internationalen Forschung.
Dies gilt auch, wie im Folgenden zu zeigen sein wird, für die empirischen
Untersuchungen zum gegenwärtigen Antisemitismus in der Schweiz.

Statistiken und Umfragen zum Antisemitismus nach 1945

Auch für die empirische Forschung in der Schweiz ist um das Jahr 1997

eine Wende zu konstatieren, indem in dieser Zeit ein markanter Anstieg
von Umfragen zum Antisemitismus unter Schweizerinnen und Schweizern

zu verzeichnen ist. Dieses Interesse hing mit den aktuellen
Debatten zum Verhalten der Schweiz während der Zeit des
Nationalsozialismus zusammen. Umfragen konnten überdies nachweisen, dass

antisemitische Äusserungen in dieser Zeit tatsächlich zugenommen
haben52.

Die ersten repräsentativen Umfragen für die Schweiz stammen aus
den siebziger Jahren. Sie wurden von jüdischen Organisationen, vor
allem vom Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund, und
jüdischen Zeitungen («Israelitisches Wochenblatt» und «Jüdische
Rundschau») in Auftrag gegeben bzw. dort publiziert. Hier zeigt sich, wie

49 Wolfgang Benz, «Antisemitismus in der Schweiz», in: Judaica. Beiträge zum Verstehen
des Judentums 56 (März 2000), Nr. 1, S. 4-18, hier S. 8. Derselbe Beitrag erschien unter
dem Titel «Judenfeindschaft aus Abwehr. Aktualität und Tradition des Antisemitismus
in der Schweiz» auch in: ders., Bilder vom Juden, S. 96-109.

50W.Benz,op. cit.,S. 10.
51 Vgl. zu diesem allgemeinen Charakteristikum innerhalb der Antisemitismusforschung:

W. Benz, «Antisemitismusforschung als gesellschaftliche Notwendigkeit».
52 Vgl. Eidgenössische Kommission gegen Rassismus, op. cit.,S. 46.

432



schon bei der Forschungsliteratur, dass das Interesse an Antisemitismus
in der Schweiz lange Zeit in erster Linie von den davon Betroffenen
ausging53.

Zu einer kleinen Kontroverse kam es im Frühling 2000 im
Zusammenhang mit einer von der «Coordination intercommunautaire
contre l'antisemitisme et la diffamation» (CICAD) und dem «American
Jewish Committee» (AJC) beauftragten Studie. Der Auftrag, die
Einstellungen der Schweizerinnen und Schweizer gegenüber Juden und
Jüdinnen und der Shoah zu eruieren, ging an das Forschungsinstitut der
Schweizerischen Gesellschaft für praktische Sozialforschung (GfS)54. Im
Januar 2000 wurden 717 repräsentativ ausgewählte Stimmberechtigte
aus der Deutschschweiz und 493 Personen in der französischsprachigen
Schweiz befragt55. Einbezogen wurden unter anderem Befragungen zum
Fragenthema der «Bilder des Fremden mit anderer Herkunft». Zu
kritisieren ist dabei die implizite Annahme, in der Schweiz lebende
Juden gehörten zur Gruppe von «Angehörigen anderer Nationalitäten».
In der entsprechenden Frage wurden Juden mit Portugiesen, Italienern,
Spaniern etc. gleichgesetzt56.

Weitere Fragen betrafen die Einstellung zum Mord an den europäischen

Juden durch die Nationalsozialisten, die «Auschwitz-Lüge» usw.
Die Befragung zu Antisemitismus in engerem Sinne umfasste auch

Fragen zum Problembewusstsein, also zum Stellenwert des
Antisemitismus-Problems, zur Entwicklung der Judenfeindschaft in der Schweiz,
zur Existenz antisemitischer und rassistischer Parteien in der Schweiz
sowie zum Antirassismus-Gesetz.

In Zahlen kamen die Autoren der Studie zu den folgenden Ergebnissen:

Bei 16% der befragten Stimmberechtigten fanden sie eine völ-

53 Überblicke über weitere empirische Untersuchungen neben den im Folgenden erwähnten

finden sich bei: Guggenheim, «Antisemitismus und Einstellung zu Israel», in: A.
Silbermann, J. Schoeps (Hg.), Antisemitismus nach dem Holocaust; H. Roschewski, op. cit.,
sowie: Eidgenössische Kommission gegen Rassismus,op. cit.,S. 45-47.

54 Vgl. Claude Longchamp.Jeannine Dumont, Petra Leuenberger, Einstellungen der
Schweizerinnen gegenüber Jüdinnen und Juden und dem Holocaust. Ich benütze hier die über
Internet abrufbare Version: http://www.gfs.ch/antsem.html (Version vom 19. März 2000).

55 Die GfS-Umfrage stützte sich u.a. auf Fragebogen und Ergebnisse der internationalen
Vergleichsstudien aus elf anderen Ländern, welche das AJC zur Verfügung gestellt hatte.

56 Diese Kritik brachte auch Georg Kreis an, der sich zudem auch am Titel der Studie störte,
der «die falsche und fatale Vorstellung, dass Schweizer und Juden zwei separate Wesen
wären», untermauere. Vgl. Kreis, op. cit., S. 61. Ähnliche Studien aus Deutschland
vergleichen Juden nicht mit Angehörigen anderer Nationalitäten allein, sondern auch mit
anderen sozialen Gruppen. Vgl. z.B. den Fragebogen von Werner Bergmann und Rainer
Erb: W. Bergmann, R. Erb, Antisemitismus in der Bundesrepublik Deutschland, S. 303-
311 (Anhang 1); Reinhard Wittenberg, Bernhard Prosch, Martin Abraham, «Antisemitismus

in der ehemaligen DDR», in: Tribüne. Zeitschrift zum Verständnis des Judentums
30 (1991), Nr. 118, S. 102-120.

433



lige oder weitgehende Übereinstimmung mit den von ihnen aufgestellten

Kriterien des Antisemitismus, 60% zeigten partielle Übereinstimmungen

und 24% lehnten sie weitgehend oder vollständig ab.

Diese hohen Zahlen Hessen die schweizerische Öffentlichkeit
aufhorchen57. Deutliche Kritik riefen sie bei zwei Autoren früherer
Umfragen, Matthias Steinmann, Professor für Medienwissenschaft an der
Universität Bern, und Ralph Weill, Geschäftsführer des Instituts für
Konsumenten- und Sozialanalysen AG (Konso), hervor. In einer
Stellungnahme in der «Jüdischen Rundschau» bezweifelten die beiden, dass

sich die Zahl der Antisemiten in der Schweiz plötzlich verdoppelt habe,
nachdem in Umfragen der SRG und der Konso zwischen 1979 und 1998

der Anteil stark antisemitisch eingestellter Personen stets unter zehn
Prozent gelegen sei. Kritisiert wurde daher in erster Linie die vom GfS

vorgenommene Definition von Antisemitismus, deren Kriterien
(Behauptungen eines übermässigen Einflusses von Juden und des Ausnüt-
zens der Erinnerung an den Holocaust) sie nicht für eine notwendige
Begründung für Judenfeindschaft hielten. Vielmehr würden sich diese
aus den aktuellen politischen Auseinandersetzungen über die Rolle der
Schweiz im Zweiten Weltkrieg ergeben. Somit sind laut Steinmann und
Weill die in der GfS-Studie als Kriterien verwendeten Vorurteile allzu
sehr durch das Tagesgeschehen beeinflusst, was den Erkenntnisgewinn
erheblich vermindere58.

Tatsächlich waren zwei Umfragen, die 1979 und 1980 durchgeführt
worden waren, zum Schluss gekommen, dass es in der Schweiz zwischen
sieben und neun Prozent Antisemiten gebe, also bedeutend weniger als

die vom GfS erhobene Zahl59. Die Studie von 1979 war der Konso in
Basel in Auftrag gegeben worden60. Auslöser für die Umfrage war die

57 Vgl. z.B. «Chiffre, l'antisemitisme en Suisse choque», in: Le Temps, 16. März 2000; «Star¬
ker Schweizer Antisemitismus», in: Tages-Anzeiger, 16. März 2000. Eine weitere, im Jahr
1995 durchgeführte empirische Untersuchung judenfeindlicher Einstellungen in der
Schweiz bestätigte die relativ hohe Zustimmung von Schweizerinnen und Schweizern
zu judenfeindlichen Stereotypen sowohl in einer kognitiven wie emotionalen Dimension.

Vgl. Daniel Gredig, «Judenfeindliche Einstellungen in der Schweiz. Überlegungen
zum schweizerischen antisemitischen Dispositiv auf der Grundlage einer empirischen
Untersuchung», in: traverse. Zeitschrift für Geschichte 7 (2000), Nr. 1, S. 125-136.

58 Vgl. Matthias Steinmann, Ralph Weill, «Wie viele Schweizer Antisemiten?», in: Jüdische
Rundschau, 23. März 2000. Eine ähnliche Kritik übte auch Peter Atteslander. Vgl. Peter
Atteslander, «Wie antisemitisch sind die Schweizer wirklich?», in: Neue Zürcher Zeitung,
31. März 2000. Die Mitarbeiter des GfS-Instituts verteidigten in einer Replik die von
ihnen verwendete Antisemitismus-Definition. Vgl. http://www.gfsbern.ch/gfs/jr.html
(Version vom 22. April 2005).

59 Vgl. zu diesen beiden Umfragen: Michael May, «Can Prejudice Be Measured? Two Case
Studies on Antisemitism in Switzerland», in: Institute of Jewish Affairs in association
with the World Jewish Congress (Hg.), Research Report Nr. 18, Dezember 1981, S. 1-15.

60 Die Ergebnisse der Studie blieben unveröffentlicht. Sie wurden mir freundlicherweise

434



1979 ausgestrahlte TV-Sendung «Holocaust». Befragt wurden 1000
Deutschschweizer und 947 Westschweizer, die je repräsentativ ausgewählt

wurden. Ungefähr 7-8% der Befragten zeigten eine starke
antisemitische Haltung61. Neben Fragen nach dem Wissen über das Judentum

in der Schweiz und das Verhalten der Schweiz zwischen 1933 und
1945 gegenüber Juden wurde auch gefragt, ob man glaube, die Juden
würden heutzutage in der Schweiz noch verfolgt. Dazu meinten 42% der
befragten Deutschschweizer und 36% der Welschen, niemand sei heute
mehr gegen die Juden. Daraus schloss eine Mitarbeiterin der Studie in
einem Zeitungsinterview, dass dieser Prozentsatz der Befragten keine
Antisemiten seien62. Aufgrund der oben gemachten Ausführungen über
die Kommunikationslatenz und die soziale Unerwünschtheit von
Antisemitismus ist dieser Schluss jedoch nicht gerechtfertigt.

Ein Jahr später, 1980, führte das Zürcher Institut für Markt- und
Meinungsforschung, Isopublic, eine Umfrage durch, welche vom
«Israelitischen Wochenblatt» in Auftrag gegeben worden war63. Die Fragen
umkreisten drei Themenbereiche: das Wissen über die Präsenz von
Juden in der Schweiz, Vorstellungen zur Erkennbarkeit von Juden und
schliesslich eine mehrere Fragen umfassende Beurteilung der in der
Schweiz lebenden Juden. Beim ersten Themenbereich war nur eine
Minderheit der Befragten (ca. 5%) in der Lage, die Zahl der Juden in der
Schweiz korrekt anzugeben. Beim zweiten Thema, der Erkennbarkeit
von Juden, konnten die Befragten nicht aus einem Katalog auswählen,
sondern mussten die Antworten selber formulieren. 39% der Interviewten

waren der Ansicht, (männliche) Juden seien an der Kopfbedeckung
zu erkennen. 28 % gaben die Antwort, Juden seien an der Form der Nase
zu erkennen. Weiter wurden der Familienname, der Haarschnitt bei den
Männern, die Einhaltung des Sabbaths bzw. der Speisevorschriften
genannt. 19% der Befragten gaben keine Antwort. Zudem gaben 16% der
Interviewten positive Konnotationen zum Judentum an (z.B. der starke

von der Konso AG zur Verfügung gestellt. Allerdings fehlte der Fragebogen. Vgl. auch
«Eine Umfrage steht und fällt mit der Interpretation», in: Jüdische Rundschau Nr. 9,
28. Februar 1980, S. 5.

61 Zu den Umfrageergebnissen vgl. «Eine Umfrage steht und fällt mit der Interpretation»,
in: Jüdische Rundschau Nr. 9,28. Februar 1980, S. 5.

62 Vgl. «Eine Umfrage steht und fällt mit der Interpretation», in: Jüdische Rundschau
Nr. 9, 28. Februar 1980, S. 5. Diesem Schluss stimmte auch Willy Guggenheim zu:
W. Guggenheim, «Antisemitismus und Einstellung zu Israel» in: A. Silbermann,
J. Schoeps (Hg.), op. cit.,S. 82.

63 Vgl. M. May, op. cit., S. 4-8. Die Resultate der Studie wurden teilweise abgedruckt in:
Pierre Rothschild, «Warum wir diese Umfrage gemacht haben», in: Israelitisches
Wochenblattfür die Schweiz Nr. 8,22. Februar 1980, S. 7-13. Befragt wurden 339 repräsentativ

ausgewählte Personen, also knapp sechs mal weniger als für die Konso-Umfrage.

435



Zusammenhalt, Selbstbewusstsein etc.),8% dagegen negative Klischees
wie Gier, Geiz, Arroganz etc. Beim dritten Themenbereich wurden die
Befragten mit einer Liste von angeblichen jüdischen Eigenschaften
konfrontiert. Am meisten Zuspruch fanden die Behauptung eines zu grossen

Einflusses im Handel, sowie Geld, Gier und Reichtum. Ungefähr 6%
der Befragten stimmten den negativen Klischees deutlich zu, weitere
16% mehr oder weniger. Die Studie von Isopublic muss sich die Kritik
gefallen lassen, mit der Vorgabe von antisemitischen Klischees und
Stereotypen diese zu verstärken oder in den betragten Personen erst
hervorzurufen. Erstaunlich ist ebenfalls, dass sie eindeutig biologistisch-
rassistische Aussagen wie jene, man könne Juden an ihrer Nase erkennen,

nicht stärker problematisierten. Zudem gingen die Autoren
offensichtlich davon aus, dass positive Stereotype nicht als antisemitisch
gewertet werden können. Hier hätten sie zumindest anmerken müssen,
dass gewisse Klischees vom angeblichen starken Selbstbewusstsein von
Juden sehr schnell in das von ihnen negativ gedeutete Stereotyp der
Arroganz umschlagen könnten64.

Wie sind die unterschiedlichen Ergebnisse der hier vorgestellten drei
Studien, zwischen deren Erhebung zwanzig Jahre liegen, zu erklären?
Der Grund hierfür dürfte weniger im Umstand liegen, dass sich die Zahl
derAntisemiten in der Schweiz in diesem Zeitraum verdoppelt hat.
Vielmehr lässt sich die Divergenz durch die unterschiedlichen Definitionen
von Antisemitismus erklären, mit denen die Studien operierten.

Die Umfragen von Konso und Isopublic beschränkten sich in ihrem
Befragungskonzept darauf, klassische Vorurteile des Antisemitismus zu
erfassen. Im Gegensatz dazu orientierte sich das in der GfS-Studie
angewandte Konzept nicht in erster Linie an antijüdischen Stereotypen,
sondern machte Verschwörungsthesen und die Erinnerung an die Shoah

zum Ausgangspunkt für ihre Definition. Folglich untersuchten sie u.a.
einen sekundären Antisemitismus. Damit lehnten sie an die neuere
internationale Forschung an, die die neuen Eigenschaften des Antisemitismus

nach 1945 hervorhebt. Thematisiert wird dieser Bezug in der
Studie allerdings nicht. Aufgrund der Resultate ihrer Umfrage lässt sich
schliessen, dass die soziale Akzeptanz eines sekundären Antisemitismus
in der Schweiz höher ist als jene einer Judenfeindlichkeit, die sich in

stereotypen Klischees ausdrückt.

64 Zum Verhältnis von Philosemitismus und Antisemitismus vgl. Thomas Altfelix, «The
'Post-Holocaust Jew' and the Instrumentalization of Philosemitism», in: Patterns of
Prejudice 34 (2000), Nr. 2, S. 41-56; Wolfgang Benz (Hg.), Zwischen Antisemitismus und
Philosemitismus. Juden in der Bundesrepublik, Berlin 1991; Frank Stern, Im Anfang war
Auschwitz. Antisemitismus und Philosemitismus im deutschen Nachkrieg, Gerungen 1991.

436



Der Vergleich der Ergebnisse der GfS-Studie mit den beiden früheren

Studien lässt daher einen interessanten Schluss zu: Auch in der
Schweiz gibt es eine bestimmte Form des sekundären Antisemitismus,
die sich in erster Linie am Umgang mit der Shoah ablesen lässt. Ebenfalls

von Bedeutung ist die Beurteilung des Verhältnisses von schweizerischen

Juden und Jüdinnen zu Israel, insbesondere die Frage nach ihrer
Loyalität gegenüber der Schweiz im Vergleich zu jener zu Israel. Eher
in den Hintergrund getreten sind traditionelle Vorurteile und Klischees,
auch wenn sie weiterhin vorhanden sind. Die eingangs erwähnte Kritik
von Steinmann und Weill an der GfS-Studie ist demnach zu relativieren.
Der Studie gelang es, einen Antisemitismus zu erfassen, der zwar von
aktuellen Ereignissen abhängig ist, aber in Inhalt und Motivation jenem
von der internationalen Forschung beschriebenen sekundären
Antisemitismus gleicht, der sich nicht mehr in erster Linie an den herkömmlichen

Stereotypen, sondern am Umgang mit Israel und mit der Shoah
festmachen lässt.

Thesen zum Umgang mit Antisemitismus nach 1945

Über die schweizerische Art des Umgangs mit Antisemitismus lassen

sich folgende dreiThesen aufstellen, die eng miteinander zusammenhängen.

Erstens die Exterritorialisierung des Antisemitismus, d.h., man
verortet ihn lediglich im nationalsozialistischen Deutschland. Damit
verbunden ist die Vorstellung,Antisemitismus existiere in der Schweiz nicht
und sei «ein unschweizerisches Phänomen»65. Dieser nach 1945 deutlich
werdende Prozess hatte bereits vor diesem Zeitpunkt eingesetzt. Für die
Zeit zwischen 1900 und 1930 hat Aaron Kamis-Müller festgehalten, dass

man davon ausging, «die meisten Schweizer seien keine Antisemiten,
und wenn überhaupt, dann sei Antisemitismus ein Importartikel»66.

Eng mit dieser Exterritorialisierung ist zweitens eine Marginalisie-
rung und Peripherisierung des Phänomens des Antisemitismus verbunden.

Infolge der engen Verknüpfung von Antisemitismus und
Nationalsozialismus erscheint in der Perzeption vieler Schweizerinnen und
Schweizer Antisemitismus in erster Linie als ein Phänomen des
Rechtsextremismus. Der alltägliche Antisemitismus breiterer Bevölkerungsschichten

wird ausgeblendet. Dies lässt sich auch am Beispiel des

65 Birgit R. Erdle, Daniel Wildmann, «Die Macht, das Geld und die Juden. Essay zum
öffentlichen Umgang mit Antisemitismus in der Schweiz», in: traverse. Zeitschrift für
Geschichte 5 (1998), Nr. 1, S. 150-156, hier S. 150. Vgl. dazu auch M. Dreyfus, op. cit.

66 Aaron Kamis-Müller, Antisemitismus in der Schweiz 1900-1930, Zürich 1990, S. 291.

437



«Manifests vom 21. Januar» zeigen. Anstatt auf antisemitische Tendenzen

in Teilen der Bevölkerung damals und heute einzugehen, verlangte
das Manifest lediglich von Bundesrat, Schweizer Behörden und Institutionen,

Antisemitismus entschieden entgegenzutreten und öffentlich zu
erklären, «dass Antisemitismus und Rassismus unter gar keinen
Umständen jemals berechtigt oder gar von den Opfern selbst verursacht sein
können [...]»67.

Zudem wird in diesem Zusammenhang nur eine bestimmte Ausprägung

des Antisemitismus, die biologistisch-rassistische, wahrgenommen.
Der alltägliche Antisemitismus wird dementsprechend nicht oder kaum
debattiert68. Auch diese Erscheinung ist nicht neu. Für die dreissiger und
vierziger Jahre hat Urs Altermatt nachgewiesen, dass die Schweizer
Katholiken sich selber nicht als Antisemiten bezeichneten, weil sie diesen

Begriff zu sehr mit dem Nationalsozialismus in Verbindung brachten,

von welchem sie sich aber distanzieren wollten. Viele Katholiken
übernahmen trotzdem antijudaistische und antisemitische Stereotype
der säkularen Judenfeindschaft, «ohne zu merken, dass sie sich damit
dem biologistisch-rassistischen Antisemitismus annäherten, den die
katholische Kirche verurteilte»69.

Damit deutet sich die dritte These an, wonach die schweizerische
Sicht des Antisemitismus auch mit einer Historisierung verbunden ist.
Aus der Sicht eines grossen Teils der Schweizerinnen und Schweizer ist
der Antisemitismus als Phänomen des nationalsozialistischen Deutschlands

mit dessen Untergang nach 1945 verschwunden. Aus der Verbindung

der drei Thesen wird deutlich, dass Antisemitismus in der Schweiz
ein Phänomen ist, dem bisher weitgehend mit Indifferenz und Ignoranz
begegnet wurde.

Neue Perspektiven

Die Debatten um den Antisemitismus und das Verhältnis der Schweizerinnen

und Schweizer zur Shoah, die 1997 begannen, haben diese drei
Thesen insofern bestätigt, als sie die alten Verhaltensmuster weitgehend
reproduzierten. Gleichzeitig haben sie aber auch neue Perspektiven zum
schweizerischen Umgang mit Antisemitismus eröffnet.

67 Manifest vom 21. Januar 1997, S. 22.
68 Vgl. dazu Georg Kreis,«Vier Debatten und wenig Dissens»,in: Schweizerische Zeitschrift

für Geschichte 47 (1997), Nr. 4, S. 451-^76, hier S. 460-461.
69 U. Altermatt, op. cit.,S. 303. Studien zu anderen soziopolitischen Milieus stehen zur Zeit

noch aus, es ist jedoch anzunehmen, dass dieser Befund der Distanzierung vom
nationalsozialistischen Antisemitismus bei gleichzeitiger Übernahme anderer Ausprägungen
des modernen Antisemitismus für weite Teile der schweizerischen Bevölkerung gilt.

438



Die mit dem «Zivilisationsbruch Auschwitz»70 verbundene
Stigmatisierung des Antisemitismus und Rassismus nach 1945 hat drei
Konsequenzen, die auf den ersten Blick paradox erscheinen. Erstens ging mit
der Entideologisierung und Entpolitisierung des Antisemitismus nach
1945 ein Rückgang der Judenfeindschaft in Verbreitung und Intensität
einher. Entpolitisierung meint dabei nicht, dass der Antisemitismus aus
der Politik verschwunden ist, sondern dass es keinen politischen
Antisemitismus im Sinne einer Partei oder eines Parteiprogramms mehr gibt.
Zweitens hat die Stigmatisierung aber gleichzeitig zur Folge, dass im
Vergleich zum biologistisch-rassistischen oder zum Erlösungsantisemitismus

harmlos erscheinende judenfeindliche Äusserungen bereits
unakzeptabel sind, wenngleich sich ein solcher Konsens gesellschaftlich
(noch) nicht durchgesetzt hat. Drittens haben sich zumindest teilweise
die Bereiche verschoben, in deren Kontext antisemitische Äusserungen
erscheinen. Als neue Bereiche sind der Umgang mit der Shoah, mit
Israel und mit dem zeitgenössischen Antisemitismus zu nennen. Innerhalb

dieser Bereiche bleiben sich aber die Vorurteile gleich oder ähnlich,

sonst wären sie nicht mehr als solche zu erkennen. Um diesen
verschiedenen Aspekten des gegenwärtigen Antisemitismus gerecht zu
werden, muss man eine breite Definition von Antisemitismus vornehmen,

in der jedoch die unterschiedlichen Abstufungen als solche
gekennzeichnet werden sollen.

Ausgehend von einer umfassenden Definition von Antisemitismus
ist für die Schweiz folgendes zu konstatieren. Nach wie vor ist zwar der
Antisemitismus als Weltanschauung virulent und in erster Linie bei
Vertretern der rechtsextremen Szene zu finden. So beruht nach Damir
Skenderovic Antisemitismus bei Rechtsextremen häufig auf der
Annahme einer angeblichen «jüdischen Weltverschwörung». Zudem
verbinde sich der Antisemitismus in dieser Szene häufig mit dem Negationismus

bzw. mit esoterisch geprägten Kreisen71.

Doch daneben existiert auch ein «Alltagsantisemitismus». Er zeichnet

sich nicht durch eine geschlossene Weltanschauung, sondern durch
ein diffuses und uneinheitliches Konglomerat von Stereotypen aus72.

70 Dan Diner (Hg.), Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Frankfurt a.M. 1988.
71 Vgl. Skenderovic, op. cit.,S. 434—455. Vgl. auch: Urs Altermatt, Damir Skenderovic,

«Extreme Rechte, Rassismus und Antisemitismus in der Schweiz. Überblick undTypologie»,
in: Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen \2 (1999), Nr. 1, S. 83-89.

72 Vgl. zur Unterscheidung zwischen Antisemitismus als Weltanschauung und Antisemi¬
tismus als persönlichem Vorurteil: Shulamit Volkov, «Western Antisemitism Today - An
Evaluation», in: Yehuda Bauer (Hg.), Present-Day Antisemitism. Proceedings of the

Eighth International Seminar of the Study Circle on World Jewry under the auspices of
the President ofIsrael, Chaim Herzog, Jerusalem 29-31 December 1985, Jerusalem 1988,
S. 67-75, hier S. 67-68; Dan Diner, «Linke und Antisemitismus - Überlegungen zur Ge-

439



Dazu sind auch positiv konnotierte Stereotype wie jenes von der angeblichen

besonderen Intelligenz von Juden zu zählen, ebenso wie die
stereotype Darstellung von Juden, die nicht abwertend gemeint ist. Ferner
gehören dazu auch Äusserungen des sogenannten Philosemitismus.

Allerdings ist diese Ausprägung des Antisemitismus von negativen und
abwertenden Stereotypen graduell zu unterscheiden. Diese Stereotype,
deren Präsenz in den empirischen Umfragen betätigt wurde, finden sich
einerseits in traditionellen antisemitisch konnotierten Kontexten,
andererseits aber seit 1945 zunehmend auch in neuen Zusammenhängen.

Ferner ist festzustellen, dass im Bereich der theoretischen Fragestellungen

und empirischen Forschungen in der Schweiz noch beträchtliche
Defizite bestehen. So ist der Umgang der Schweizerinnen und Schweizer
mit der Shoah ein Forschungsfeld, welches als solches von den
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern erst seit neuem wahrgenommen
wird; inwiefern sich in diesem Umgang auch Antisemitismus äusserte,
ist erst ansatzweise beschrieben worden73. Auch Studien zum Verhältnis
der Schweizerinnen und Schweizer zu Israel und zum Zionismus liegen
noch kaum vor, wobei auch hier die Frage nach dem Antisemitismus
noch ein zusätzliches Forschungsfeld bietet74. Schliesslich fehlen auch
Reflexionen zum weitgehend auf Ignoranz und Indifferenz basierenden
Umgang mit zeitgenössischem Antisemitismus und zur Frage, inwieweit
sich in diesem Umgang neue antisemitische Muster erkennen lassen.
Gefragt ist daher eine Reformulierung der Antisemitismusdefinition, die
diesen neuen Aspekten gerecht wird.

schichte und Aktualität», in: Karlheinz Schneider, Nikolaus Simon (Hg.), Solidarität und
deutsche Geschichte. Die Linke zwischen Antisemitismus und Israelkritik, Dokumentation

einer Arbeitstagung in der Evangelischen Akademie Arnoldsheim, Berlin 1984, S. 61-
80, hier S. 68-69. In der Rassismusforschung werden ähnliche Unterscheidungen
zwischen Rassismus in der Form einer kohärenten Theorie und als Ansammlung von
Klischees gemacht. Vgl. z.B. Robert Miles, Rassismus. Einführung in die Geschichte und
Theorie eines Begriffs, Hamburg 1991, S. 106.

73 Vgl. z.B. Thomas Maissen, Verweigerte Erinnerung. Nachrichtenlose Vermögen und
Schweizer Weltkriegsdebatte 1989-2004, Zürich, 2005; Jakob Tanner, Sigrid Weigel (Hg.),
Gedächtnis, Geld und Gesetz. Vom Umgang mit der Vergangenheit des Zweiten
Weltkrieges, Zürich 2002; Erdle/Wildmann, «Die Macht, das Geld und die Juden»; Sigrid
Weigel, Birgit R. Erdle (Hg.), Fünfzig Jahre danach. Zur Nachgeschichte des
Nationalsozialismus, Zürich 1996.

74 Vgl. z.B. Christina Späti, «Heilige Stätten, Freiheitsgeist und Antisemitismus: Das viel¬

schichtige Verhältnis der Katholiken zum Zionismus», in: Urs Altermatt (Hg.), Katholische

Denk- und Lebenswelten. Beiträge zur Kultur- und Sozialgeschichte des Schweizer
Katholizismus im 20. Jahrhundert, Freiburg/Schweiz 2003, S. 187-207; Heiko Haumann
(Hg.) in Zusammenarbeit mit Peter Haber et al., Der Erste Zionistenkongress von 1897

- Ursachen, Bedeutung, Aktualität, Basel etc. 1997; Pierre Heumann, Israel entstand in
Basel. Die phantastische Geschichte einer Vision, Zürich 1997.

440


	Kontinuität und Wandel des Antisemitismus und dessen Beurteilung in der Schweiz nach 1945

