Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =

Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 55 (2005)

Heft: 2

Artikel: "Wir waren alle ein klein wenig antisemitsch"” : ein Versuch tber

historische Massstéabe zur Beurteilung von Judengegnerschaft an den

Beispielen Karl von Rotteck und Jacob Burckhardt
Autor: Haumann, Heiko
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen / Mélanges SZG/RSH/RSS 55, 2005, Nr. 2

«Wir waren alle ein klein wenig antisemitisch»

Ein Versuch iiber historische Massstibe zur Beurteilung von Judengegnerschaft
an den Beispielen Karl von Rotteck und Jacob Burckhardt

Heiko Haumann

L

Karl von Rotteck (1775-1840) gehort zu den bedeutendsten liberalen Politikern
Badens, ja Deutschlands in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Als Professor
an der Universitét Freiburg i.Br. — erst fiir Geschichte, dann fiir Jurisprudenz —,
Verfasser der «Allgemeinen Geschichte»', Mitherausgeber des «Staats-Lexi-
kons»” und verschiedener Zeitungen, Abgeordneter der Ersten, spiter der Zwei-
ten Kammer des Grossherzogtums Baden, wirkte er an herausragenden Stellen
fiir die Weiterentwicklung der Verfassung, fiir die Meinungsdusserungs- und Pres-
sefreiheit, fiir Offentlichkeit in der Politik, fiir die Aufhebung der Fron- und
Zehntlasten, fiir die Rechte der verfolgten griechischen und polnischen Freiheits-
kdampfer’. Die Freiburger wihlten ihn 1833 zum Biirgermeister, nachdem ihn die
Regierung aufgrund seiner politischen Haltung zwangsweise in den Ruhestand
versetzt hatte. Konsequent verweigerte sie nun ihre Zustimmung zur Wahl
Rotteck verzichtete auf eine Konfrontation bei der Nachwahl und empfahl seinen
Neffen Joseph von Rotteck, der dann auch gewéhlt wurde. Im Bewusstsein der Be-
volkerung blieb Karl von Rotteck populér. Er erhielt ein Denkmal — Thema einer

1 Allgemeine Geschichte vom Anfang der historischen Kenntnif3 bis auf unsere Tage, fiir den
denkenden Geschichtsfreund. 9 Bde. Freiburg 18121826 (zahlreiche Auflagen); ders., All-
gemeine Weltgeschichte fiir alle Stinde. 4 Bde. Stuttgart 1830-1834 (weitere Auflagen).

2 Staats-Lexikon oder Encyklopidie aller Staatswissenschaften. Hg. von Karl von Rotteck
und Karl Theodor Welcker. 15 Bde. Altona 1834-1843.

3 Riidiger von Treskow, «Erlauchter Vertheidiger der Menschenrechte!» Die Korrespondenz
Karl von Rottecks. Bd. 1: Einfiihrung und Interpretation, Bd. 2: Briefregesten. Freiburg/
Wiirzburg 1990-1992; Michaela Hartmann u.a., «Der ‘Makel des Revolutionismus’ und ein
Ende mit Schrecken (1815-1849)». In: Geschichte der Stadt Freiburg im Breisgau. Bd. 3:
Von der badischen Herrschaft bis zur Gegenwart. Hg. von Heiko Haumann und Hans
Schadek. Stuttgart 1992 (2. Aufl. 2001), 61-129. Zu Rottecks Nationsverstdndnis vgl. Man-
fred Meyer, «Deutscher Nationalstaat und franzosisches Biindnis. Karl von Rottecks Ortin
der Nationalbewegung des 19. Jahrhunderts». In: Zeitschrift fiir die Geschichte des Ober-
rheins 146 (1998), 321-350; ders., «Das konstitutionelle Deutschland und der Westen. Tra-
dition und Wandel nationaler Konzepte in Siidwestdeutschland 1830-1848». In: Die An-
fiinge des Liberalismus und der Demokratie in Deutschland und Osterreich 1830-1848/49.
Hg. von Helmut Reinalter. Frankfurt a.M. usw. 2002, 191-212. Die Schreibweise «Carl»
und «Karl» wechselt in den Quellen.

Prof. Dr. Heiko Haumann, Historisches Seminar, Hirschgésslein 21, CH-4051 Basel

196



eigenen Geschichte* —, eine Strasse und ein Gymnasium wurden nach ihm be-
nannt.

Insofern schien es auf den ersten Blick naheliegend, dass der damalige Frei-
burger Oberbiirgermeister Rolf Bohme — nach Vorberatungen —am 13. November
2001 dem Gemeinderat vorschlug, kiinftig verdiente Biirger mit einer Carl-von-
Rotteck-Medaille zu ehren. Doch es regte sich Widerspruch. Der Journalist Wolf-
gang Heidenreich machte auf der Grundlage einer juristischen Publikation® dar-
auf aufmerksam, dass sich Rotteck gegen die biirgerliche Gleichstellung der Juden
ausgesprochen habe und deshalb nicht zum «Musterliberalen» und Namensgeber
einer Ehrenmedaille tauge. Da Rottecks Einstellung gegeniiber der Judenemanzi-
pation bereits in der im Auftrag der Stadt herausgegebenen Geschichte Freiburgs
1992 nachzulesen war®, konnten sich weder Oberbiirgermeister noch Stadtrite
darauf berufen, nichts gewusst zu haben. Es entbrannte eine heftige Debatte, die
sich in der Presse niederschlug und in einer 6ffentlichen Podiumsdiskussion am
27. Februar 2002 ihren Hohepunkt fand’. Dabei wurde einerseits auf Rottecks Lei-
stungen als Vorkdmpfer fiir Menschenrechte, fiir die Umsetzung liberaler Ideen
und als Anwalt des Volkes hingewiesen, die es rechtfertigten, ihn heute noch -
trotz seines «Makels», der aus der Zeit heraus zu verstehen sei — als politisches
Vorbild zu wiirdigen. Dem hielten andere entgegen, Rotteck sei eindeutig ein An-
tisemit mit volkischen Ankldngen gewesen und habe somit den Weg geebnet fiir
die spétere rassistische Variante. Aus heutiger Sicht konne er deshalb keinesfalls
mehr mit Ehrungen in Verbindung gebracht werden. Worauf lasst sich ein ange-
messenes Urteil griinden?

Den Juden waren in Baden nach 1815 und gerade durch die Verfassung von 1818
wichtige, frither gewidhrte politische Rechte wieder genommen worden. Um 1830
genossen sie zwar Gewerbefreiheit, steuerliche Gleichstellung und Anerkennung
ihrer Konfession. Die vollen Rechte als Orts- und Staatsbiirger — namentlich die
Teilhabe an der Gemeindeselbstverwaltung, das Wahlrecht und der Zugang zu
staatlichen Amtern — blieben ihnen aber vorenthalten. In den «Judendebatten»
des badischen Landtages, der Zweiten Kammer, 1831 und 1833 betonte die Mehr-
heit, zu der Rotteck gehorte, das «antisoziale Wesen» der jiidischen «Nation», sah
die Juden als «Fremdlinge» und «Ausldander». Verlangt wurden die Verlegung des
Schabats, die Aufhebung der Speisegesetze, der Verzicht auf die Beschneidung
und auf das Hebriische, die Reinigung des Talmud von seinen angeblich staats-
und gesellschaftsfeindlichen Tendenzen.

4 Rudolf Muhs, «Rotteck und sein Denkmal». In: Freiburger Universititsblitter 83 (1984),
49-75.

5 Rechtsphilosophie bei Rotteck/Welcker. Hg. von Hermann Klenner. Freiburg/Berlin 1994.

6 Vgl. Anm. 3.

7 Mir liegen Artikel in der Badischen Zeitung vom 10.11.,13.11.,14.11.,16. 11.,15. 12. 2001
sowie 9. 1. 2002 vor. An der von Karl Kéhler (Siidwestrundfunk, Studio Freiburg) mode-
rierten Podiumsdiskussion nahmen teil: Wolfgang Heidenreich, Hans Peter Herrmann
(emeritierter Prof. fiir Neuere Deutsche Literaturgeschichte an der Freiburger Universi-
tit), Martina Herrmann (Geschichtslehrerin am Freiburger Rotteck-Gymnasium), Wolf-
gang Hug (emeritierter Prof. fiir Geschichte und ihre Didaktik an der Piddagogischen
Hochschule Freiburg), Manfred Meyer (Gymnasiallehrer, arbeitet an einer Rotteck-Bio-
graphie, vgl. Anm. 3) und ich. Die Rotteck-Medaille wurde vom Freiburger Gemeinderat
mehrheitlich gebilligt und dann einer verdienten Personlichkeit verlichen.

197



Die Vorwiirfe gegen die «Talmud-Juden» erinnern stark an die spatere Dis-
kussion iiber die zuwandernden «Ostjuden»®, Rotteck zihlte nicht zu den Scharf-
machern und hasserfiillten Geiferern. Er verabscheute jedoch jegliche Art von re-
ligioser Orthodoxie, weil sie nach seiner Meinung der Aufklarung und den libera-
len Ideen entgegenstand. Insbesondere das jiidische Volk, die jiidische «Nation»’
entsprach aufgrund ihrer Sitten und Gebréuche, die aus einer angeblich unfrucht-
baren, «toten» Gesetzesreligion herriihrten, nicht seinem Menschenbild des miin-
digen Staatsbiirgers'’. Deshalb hielt er zwar, wie er es als Berichterstatter der Peti-
tionskommission des Landtags 1833 formulierte, die Judenemanzipation fiir einen
«minder wichtigen Gegenstand», den man pragmatisch entscheiden miisse. Doch
die politische Gleichstellung kénne nur dann gewihrt werden, wenn die Juden
eine «icht sociale Meinung und Gesinnung gegen uns» hitten, der Staatsverband
fordere «eine gewisse Gleichformigkeit oder Verschmelzung der Gesinnungen
und Neigungen». Aus diesem Grund miissten die Juden «aufhoren, Juden zu seyn,
nach dem strengen, harten Sinn des Worts, weil die jiidische Religion eine solche
ist, die nach ihrem Prinzip eine Feindseligkeit oder wenigstens eine Scheu gegen
alle anderen Volker enthiélt und geltend macht, wogegen die christliche Religion
den Charakter hat, daB3 sie eine allgemeine Verbriiderung aller Vélker auf Gottes
weiter Erde will. So lange die Juden nicht einigermaBen diesem Prinzip, das nach
dem heutigen Stande der Cultur und der fortgeschrittenen Vernunft und der bes-
ser ausgebildeten Humanitét nicht palt, und eine Feindseligkeit gegen die andern

8 Steven E. Aschheim, Brothers and Strangers. The East European Jew in German and Ger-
man Jewish Consciousness, 1800-1923. Madison 1982; Jack Wertheimer, Unwelcome Stran-
gers. East European Jews in Imperial Germany. New York/Oxford 1987; Trude Maurer,
Ostjuden in Deutschland 1918-1933. Hamburg 1986; Patrick Kury, «Man akzeptierte uns
nicht, man tolerierte uns!» Ostjudenmigration nach Basel 1890-1933. Basel/Frankfurt a.M.
1998; Karin Huser Bugmann, Schtet! an der Sihl. Einwanderung, Leben und Alltag der Ost-
Jjuden in Ziirich 1880-1939. Ziirich 1998. Die Brisanz des Ostjuden-Stereotyps lag nicht zu-
letzt in der Verschmelzung des rassischen Antisemitismus mit dem Antislavismus. Dazu
ausfiithrlich Massimo Ferrari Zumbini, «Die Wurzeln des Bdsen». Griinderjahre des Antise-
mitismus: Von der Bismarckzeit zu Hitler. Frankfurt a.M. 2003, 463-562, 660-682.

9 Der Begriff «Nation» ist hier nicht unbedingt eindeutig im modernen Sinn zu verstehen. Bis
in die Friithe Neuzeit galt als «jiidische Nation» die Korporation der jiidischen Gemeinden.
Lange Zeit wurde «jiidische Nation» parallel zur Begriffsverwendung bei Stinden oder bei
nach sprachlicher Zugehorigkeit oder Herkunft gegliederten Einheiten etwa in den Uni-
versititen oder an Konzilien, immer wieder aber auch zur Bezeichnung der in aller Welt
verstreut lebenden Juden gebraucht. Von einer nationalen Gemeinschaft, die als Kollektiv
mit geschichtlich-kultureller Zugehorigkeit konstruiert wird und sich als Bewegung for-
miert, um ein politisches Ziel zu erreichen - einen Staat, ein Territorium, eine Autonomie
—, ist jedoch keine Rede (s. den Beitrag verschiedener Autoren: Volk, Nation, Nationalis-
mus, Masse. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen
Sprache in Deutschland. Hg. von Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck. Bd. 7.
Stuttgart 1992, 141-431). Das gilt etwa auch fiir das Elsass, wo im Ancien régime die
«Nation juive» die Bezeichnung fiir die Korporation der elsissischen Juden war (Susanne
Bennewitz, «Nachbarschaft unter Beschuss. Juden in Basel wiihrend der Belagerung der
Festung Hiiningen im Sommer 1815». In: Acht Jahrhunderte Juden in Basel. 200 Jahre Israe-
litische Gemeinde Basel. Hg. von Heiko Haumann. Basel 2005, 90-129, hier 112). Im Tole-
ranzpatent Josephs II. von 1782 ist die «jiidische Nazion» die Gemeinschaft der Menschen
jiidischen Glaubens. Schiller versteht die «hebriische Nation als ein wichtiges universal-
historisches Volk». Vgl. Klaus L. Berghahn, Grenzen der Toleranz. Juden und Christen im
Zeitalter der Aufkldrung. Koln usw. 2000, 37-38, 66.

10 Vgl. ausfiihrlich Treskow, Erlauchter Vertheidiger 1, 160-170.

198



Volker in sich trégt, entsagen, und nicht beweisen, daB sie ihm entsagt haben, so
sind sie nicht zur Emancipation reif.»'' Nicht antasten wollte Rotteck die beste-
henden Rechte der Juden.

Mit diesem Denken stand Rotteck in der Tradition einer Linie der Aufkldrung
und des Liberalismus. Diese ging davon aus, dass sich durch die Vernunft ein ein-
heitlicher «zivilisierter» Menschentypus herausbilden werde. Wer diesem Typus
nicht entspreche und seine Vernunft nicht in dieser Richtung wirken lasse, miisse
erst noch «zivilisiert» werden, bevor er samtliche staatsbiirgerlichen Rechte erhal-
ten kénne. Das bezog sich etwa auf den «P6bel» — dessen Herrschaft auch Rotteck
fiirchtete — und ganz besonders auf die Juden. Hinzu kam, dass jene Liberale als
politische Vertreter des Mittelstandes die dkonomisch motivierten Vorurteile
gegen Juden teilten und dariiber hinaus wussten, wie unpopulér die Judenemanzi-
pation in weiten Teilen der christlichen Bevdlkerung war.

Mit ihren Argumenten konnten sich die Gegner der Judenemanzipation auf Aus-
sagen wichtiger Denker der Aufklarung berufen. Johann Gottfried Herder (1744-
1803) verehrte die Hebrider, mochte aber die Juden nicht. Diese seien zu «klugen
Waucherern» gesunken und eine «parasitische Pflanze auf den Stimmen anderer
Nationen» geworden, «ein Geschlecht schlauer Unterhédndler beinah auf der gan-
zen Erde, das trotz aller Unterdriickung nirgend sich nach eigener Ehre und Woh-
nung, nirgend nach einem Vaterlande sehnet»'*. Die Juden miissten ihre Sitten auf-
geben, die fiir die heutige Zeit nicht passten, und der Staat solle sie durch Erzie-
hung aus ihrem jetzigen Zustand befreien. Jedenfalls konnte sich Herder nicht
vorstellen, dass das «fremde» Volk der Juden mit einer anderen Nation gleichbe-
rechtigt zusammenleben werde, und gestand deshalb dem Staat auch das Recht zu,
nur eine bestimmte Anzahl Juden auf seinem Territorium zu dulden®. Fiir Imma-
nuel Kant (1724-1804) — auf den sich Rotteck gerne berief" — waren die Juden An-
gehorige einer Religion mit «statuarischen Gesetzen» und einem «mechanischen
Cultus», ohne die rein sittliche Gesinnung, die fiir ihn das Wesen einer Vernunftre-
ligion ausmachte. Seine Urteile iiber die jiidische Religion wie iiber das Leben der

11 Verhandlungen der Stinde-Versammlung des Grofiherzogthums Baden im Jahre 1833.
14. Heft. Karlsruhe 1833, 362-363. Vgl. Reinhard Riirup, Emanzipation und Antisemitis-
mus. Studien zur «Judenfrage» der biirgerlichen Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1987, hier 77,
vgl. 46-92.

12 Johann Gottfried Herder, Ideen zu einer Philosophie der Geschichte der Menschheit. Neu-
ausgabe Bodenheim 1995, 315-316.

13 Berghahn, Grenzen, 195-205. Anders Martin Bollacher, der Herders «einfiihlend-sympa-
thisierende Sichtweise» hervorhebt (30): «‘Feines, scharfsinniges Volk, ein Wunder der
Zeiten!’ - Herders Verhiltnis zum Judentum und zur jiidischen Welt». In: Hebriische Poe-
sie und jiidischer Volksgeist. Die Wirkungsgeschichte von Johann Gottfried Herder im Ju-
dentum Mittel- und Osteuropas. Hg. von Christoph Schulte. Hildesheim usw. 2003, 17-33;
skeptischer und mit einem anderen Aspekt Julius H. Schoeps, «Das kollektive jiidische Be-
wusstsein. J. G. Herders Volksgeistlehre und der Zionismus». Ebd., 181-189. Vgl. Rainer
Erb, Werner Bergmann, Die Nachiseite der Judenemanzipation. Der Widerstand gegen die
Integration der Juden in Deutschland, 1780-1860. Berlin 1989; Helmut Berding, «Juden-
emanzipation in Deutschland: Ambivalenz — Widerspruch - Widerstand». In: Intoleranz im
Zeitalter der Revolutionen. Europa 1770-1848. Hg. von Aram Mattioli u.a. Ziirich 2004,
233-257 (auch zum folgenden). Als einfilhrenden Gesamtiiberblick zur Problematik Wer-
ner Bergmann, Geschichte des Antisemitismus. Miinchen 2002.

14 Vgl. z.B. Treskow, Erlauchter Vertheidiger 1, 25, 182; 11, 263, 467.

199



Juden, etwa den «Wuchergeist» der «Nation von lauter Kaufleuten», sind von er-
schreckender Unkenntnis geprégt, obwohl er doch freundschaftlichen Umgang
mit vielen Juden hatte. Auch Kant verlangte die Abkehr der Juden von ihrer Reli-
gion und Kultur, um zu einem Volk zu werden, das «aller Rechte des biirgerlichen
Zustandes» fahig sei. Er fasste dies mit dem — aus heutiger Sicht — bosen Wort der
«Euthanasie des Judentums» zusammen. Hier standen somit Verzicht auf die Ritu-
algesetze und Liuterung vor der Gewihrung der Gleichstellung'. Wilhelm von
Humboldt (1767-1835) verfasste weitreichende Vorschlidge zur uneingeschriank-
ten Emanzipation der Juden, sein Ziel war hingegen, «die Absonderung geringer
und die Verschmelzung inniger» zu machen, niamlich «Verschmelzung, Zertriim-
merung ihrer kirchlichen Form und Ansiedlung» zu erreichen'. Und Georg Wil-
helm Friedrich Hegel (1770-1831) setzte sich zwar scharf ab von der voélkisch-
nationalistischen Judenfeindschaft der Professoren Jakob Friedrich Fries (1773-
1843) und Christian Friedrich Riihs (1779-1855), rechtfertigte aber doch die
Bindung der Emanzipation an die Assimilation und zeigte wenig Verstédndnis fiir
die jiidische Kultur"".

Johann Gottlieb Fichte (1762-1814) ging erheblich weiter und sah, behaftet
mit allen gdngigen Vorurteilen, im Judentum einen «feindselig gesinnten Staat».
Gébe man den Juden das Biirgerrecht, triten sie die «iibrigen Biirger vollig unter
die FiiBe». Ebenso wie Kant griff er zu einer drastischen Formulierung, um die
Forderung zu unterstreichen, dass die Juden alles Jiidische aufgeben miissten:
«Aber ihnen Biirgerrechte zu geben, dazu sehe ich wenigstens kein Mittel, als das,
in einer Nacht ihnen allen die K6pfe abzuschneiden und andere draufzusetzen, in
denen auch nicht eine jiidische Idee sei. Um uns vor ihnen zu schiitzen, dazu sehe
ich wieder kein anderes Mittel, als ihnen ihr gelobtes Land zu erobern, und sie alle
dahin zu schicken.» Die Menschenrechte wollte Fichte den Juden nicht nehmen,
aber diese waren ihm dermassen fremd, dass er sie in die Nation nicht fiir integrier-
bar hielt'®, Selbst Johann Wolfgang Goethe (1749-1832) liess sich als Kronzeuge
fiir den «unangenehmsten Eindruck» zitieren, den «die Enge, der Schmutz, das

15 Berghahn, Grenzen, 206-222, Zitate 210, 211, 214, 215, 217. Kant strebte die Glaubensein-
heit in einer Vernunftreligion an.

16 Berghahn, Grenzen, 269-275. Humboldts Memorandum von 1809 beeinflusste das preussi-
sche Gleichstellungsedikt vom 11. Mirz 1812,

17 Detlev Claussen, Grenzen der Aufklirung. Zur gesellschaftlichen Geschichte des modernen
Antisemitismus. Frankfurt a.M. 1987, 97-109. Rotteck scheint zu Fries und Riihs keine en-
geren Beziehungen gehabt zu haben, obwohl Fries zeitweilig als Professor in Freiburg i.Br.
wirkte; vgl. Treskow, Erlauchter Vertheidiger 11, 368, 496. Siehe auch Gerald Hubmann,
«Volkischer Nationalismus und Antisemitismus im frithen 19. Jahrhundert: Die Schriften
von Riihs und Fries zur Judenfrage». In: Antisemitismus — Zionismus — Antizionismus 1850~
1940. Hg. von Renate Heuer und Ralph-Rainer Wuthenow. Frankfurt a.M./New York
1997, 9-34.

18 Berghahn, Grenzen,222-227, Zitate 222,223,224. Saul Ascher widerlegte Fichte und setzte
in der Nachfolge Mendelssohns die aufgeklirt-jiidische Argumentation dagegen (ebd.,
228-231). Fichtes Zitat im Zusammenhang auch in: Ludger Heid, «Wir sind und wollen nur
Deutsche sein! Jiidische Emanzipation und Judenfeindlichkeit 1750-1880». In: Der ewige
Judenhass. Christlicher Antijudaismus — Deutschnationale Judenfeindlichkeit — Rassisti-
scher Antisemitismus. Hg. von Christina von Braun und Ludger Heid. 2. Aufl. Berlin/Wien
2000, 70-109, hier 80-81. Ausfiihrlich zu einem anderen Aspekt Manfred Voigts, « Wir sol-
len alle kleine Fichtes werden!» Johann Gottlieb Fichte als Prophet der Kultur-Zionisten.
Berlin/Wien 2003, dabei zu dessen Judengegnerschaft 83-106.

200



Gewimmel, der Akzent einer unerfreulichen Sprache» machten. Immerhin reflek-
tierte er seine Abscheu vor diesen Verhiltnissen, bemiihte sich, sich von den Vor-
urteilen seiner Umgebung zu befreien, machte sich ein eigenes Bild, das dann auch
bewundernde Ziige trug. Doch véllig iiberwinden konnte er seine frithere Einstel-
lung nicht, wie das verriterische Urteil zeigt: «Ausserdem waren sie ja auch Men-
schen, titig, gefillig, und selbst dem Eigensinn, womit sie an ihren Gebriuchen
hingen, konnte man seine Achtung nicht versagen.»" Bei aller Verehrung fiir ein-
zelne Juden blieb eine Abneigung vor der fremden Kultur der jiidischen Bevélke-
rung, eine tiefe Distanz®.

Im iibrigen stimmten auch jiidische Aufklirer der negativen Bewertung der
jiidischen Gesetzesreligion zu, sahen einen Ausweg in der Konversion zum Chri-
stentum oder erwarteten zumindest eine «Verbesserung», eine «Zivilisierung»
von den Folgen der Emanzipation. Selbst Moses Mendelssohn (1729-1786), der
Massstibe setzte fiir den gleichberechtigten und gleichwertigen Umgang von
Menschen unterschiedlichen Glaubens, wollte zwar sein Judentum um keinen
Preis aufgeben und verteidigte die Zeremonialgesetze als lebendig, eben nicht ver-
krustet und erstarrt. Dennoch wollte er die Juden «aufkliren» und «kultivieren»,
den «Jargon», die jiddische Sprache, zuriickdringen und stand manchen kulturel-
len Praktiken, namentlich der Juden im Osten, ablehnend gegeniiber®. Andere
gingen weiter. Lazarus Bendavid (1762-1832) etwa wandte sich 1793 gegen die
«durch Aberglauben verfinsterte Tradition» und forderte die Abschaffung der
«sinnlosen (schédlichen) Zeremonialgesetze» sowie eine Reform der jiidischen
Religion®. David Friedlidnder (1750-1834) schlug 1799 vor, alle Juden sollten zum
Christentum konvertieren und sich offentlich taufen lassen. Das mindeste war
auch fiir ihn eine Reform des Gottesdienstes, der Lehre und des Unterrichtswe-
sens, wie er sie 1812, nach dem preussischen «Judenedikt», entwarf®. Als Auswir-

19 So Goethe in «Dichtung und Wahrheit» iiber seine Jugenderinnerungen an die Frankfurter
Judengasse (Johann Wolfgang Goethe, Gesammelte Werke in sieben Binden. Hg. von
Bernt von Heiseler. 6. Bd. Giitersloh o.J., 126).

20 Berghahn, Grenzen, 188-195. Insofern erfiillten viele Denker der Aufklirung nicht den
Anspruch eines Toleranzverstidndnisses, das — wie Lessing in der «Ringparabel» seines
Stiickes «Nathan der Weise» von 1779 - von einer «Anerkennung der prinzipiellen Gleich-
rangigkeit und Gleichwertigkeit der drei monotheistischen Religionen» oder anderen
Weltanschauungen ausgeht. Statt dessen wollten sie diese zugunsten einer «universellen
Vernunft- oder Naturreligion» iiberwinden. Hinzu kamen Vorurteile, wie sie in den Zita-
ten deutlich wurden. Vgl. Wege der Toleranz. Geschichte einer europiiischen Idee in Quel-
len. Hg. von Heinrich Schmidinger. Darmstadt 2002, Zitate 284. Und selbst Lessing war
nicht vollig frei von Vorurteilen und Uberlegenheitsgefiihlen gegeniiber dem Judentum
(Berghahn, Grenzen, 66-67, 69-82).

21 Vgl. Berghahn, Grenzen, 150-182. Grundlegend fiir den ganzen Abschnitt Christoph
Schulte, Die jiidische Aufklirung. Philosophie, Religion, Geschichte. Miinchen 2002, hier
56-63,130-131, 158-161, 179-181, 199-206. Auch: Gerda Heinrich, «Haskala und Emanzi-
pation. Paradigmen der Debatte zwischen 1781 und 1812». In: Das Achtzehnte Jahrhundert
23 (1999), 152-175; Jacob Katz, Tradition und Krise. Der Weg der jiidischen Gesellschaft in
die Moderne. Miinchen 2002, 245-270. Zum innerjiidischen Sprachendiskurs Andreas
Gotzmann, Eigenheit und Einheit. Modernisierungsdiskurse des deutschen Judentums in
der Emanzipationszeit. Leiden usw. 2002, bes. 243-289.

22 Berghahn, Grenzen, 219, 221. Vgl. Schulte, Jiidische Aufklirung, 72-76,107-114, 167-169.

23 Berghahn, Grenzen, 218, 221, 276. Vgl. Schulte, Jiidische Aufklirung, 92-99; Jiidische Er-
ziehung und aufklirerische Schulreform. Analysen zum spiiten 18. und friihen 19. Jahrhun-
dert. Hg. von Britta L. Behm u.a. Miinster usw. 2002.

201



kungen dieser kulturellen Assimilationstendenz konnen auch die jiidischen Salons
in Berlin gegen Ende des 18. Jahrhunderts betrachtet werden. Nach franzésischem
Muster leiteten jiidische Frauen gesellschaftliche Zusammenkiinfte, die einen An-
ziehungspunkt fiir christliche wie jiidische Dichter, Kiinstler, Gelehrte, hohe Be-
amte, Adlige und Biirger bildeten. Eine betréchtliche Anzahl der jiidischen Teil-
nehmerinnen und Teilnehmer trat zum Christentum iiber™.

Sich aus diesem lebensweltlichen Zusammenhang zu l6sen, war sicher nicht ein-
fach. Moglich wire es gewesen. Beispiele sind Rottecks liberale Mitstreiter aus
Freiburg Karl Theodor Welcker (1790-1869) und Johann Georg Duttlinger (1788-
1841), die ihren urspriinglichen Standpunkt @nderten, oder der Verfasser des
Emanzipationsartikels im «Staats-Lexikon», Karl Steinacker (1801-1847), von
dessen Auffassung sich Rotteck in einem Nachsatz distanzierte”. Diese argumen-
tierten, man diirfe den Juden nicht die politischen Rechte verweigern, sondern
miisse sie ihnen im Gegenteil gerade zubilligen, damit sie sich emanzipieren konn-
ten. Ahnliches vernahm Rotteck von den Befiirwortern der Judenemanzipation in
der o6ffentlichen Diskussion — etwa Jean Paul (1763-1825), Karl Philipp Moritz
(1756-1793), Alexander von Humboldt (1769-1859) — oder durch an ihn gerich-
tete Briefe, gerade auch von Juden, die auf ihn hofften. Dies dnderte seine Mei-
nung ebensowenig wie die Beobachtung der Folgen antijiidischer Vorurteile, wie
sie sich in den gewaltsamen «Hep! Hep!»-Unruhen 1819 und Ausschreitungen
1830 gerade in Karlsruhe gezeigt hatten™.

Hier offenbarten sich die Grenzen der Toleranz eines Teils der Aufklidrer und
der Liberalen: Die Juden galten als die Anderen und Fremden, die zwar geduldet
wurden, die man aber nicht akzeptieren, sondern umerziehen wollte. Auch die
meisten Befiirworter einer Judenemanzipation hatten das Bild eines zukiinftig
«zivilisierten» Juden vor Augen”. An ein wirklich gleichberechtigtes Miteinander

24 Vgl. Berghahn, Grenzen, 232-262; Steven M. Lowenstein, «Anfénge der Integration 1780~
1871». In: Geschichte des jiidischen Alltags in Deutschland. Vom 17. Jahrhundert bis 1945.
Hg. von Marion Kaplan. Miinchen 2003, 123-224, hier 220. Barbara Hahn, Die Jiidin Pallas
Athene. Auch eine Theorie der Moderne. Berlin 2002, hier bes. 75-98.

25 Staats-Lexikon, Bd. 5, 1837, 52.

26 Vgl. zu den Zusammenhingen den Uberblick bei Heid, Wir sind und wollen nur Deutsche
sein! Zu den Unruhen Rainer Wirz, Widersetzlichkeiten, Excesse, Crawalle, Tumulte und
Skandale. Soziale Bewegung und gewalthafter sozialer Protest in Baden 1848. 2. Aufl. Ba-
den-Baden 1998; Stefan Rohrbacher, Gewalt im Biedermeier. Antijiidische Ausschreitun-
gen in Vormirz und Revolution (1815-1848/49). Frankfurt a.M./New York 1993; ders.,
«Deutsche Revolution und antijiidische Gewalt (1815-1848/49)». In: Die Konstruktion der
Nation gegen die Juden. Hg. von Peter Alter u.a. Miinchen 1999, 29-47.

27 Das gilt etwa sogar fiir Christian Wilhelm Dohm, Uber die biirgerliche Verbesserung der Ju-
den. Berlin 1781 (Nachdruck der erweiterten Auflage von 1783: Hildesheim/New York
1973), selbst wenn seine Reformvorschldge den Juden die weitestgehende Gleichstellung
einrdumten; dazu Berghahn, Grenzen, 127-149. Vgl. «Toleranz». In: Geschichtliche Grund-
begriffe, Bd. 6. Stuttgart 1990, 445-605; Toleranz. Forderung und Alltagswirklichkeitim Zu-
sammenleben von Menschen verschiedener Kulturen. Eine Sammlung von Beitrigen des
Basler Universitétsforums, hg. von der Universitat Basel. Basel 1993; Barbara Stollberg-
Rilinger, Europa im Jahrhundert der Aufklirung. Stuttgart 2000, 101-103, 267-270; Berg-
mann, Geschichte des Antisemitismus, 18-38; verschiedene Beitrége in: Intoleranz. Dass im
Alltag durchaus ein nachbarschaftliches Neben- und Miteinander méglich war, das aller-
dings auch immer wieder in antijiidische Verhaltensweisen umschlagen konnte, zeigen

202



verschiedener Kulturen dachte damals kaum jemand. Es gehort zur «Dialektik der
Aufklirung»®, dass sie die Bedingungen ihrer eigenen Aufhebung produziert. Die
Rationalitit, die kulturelle Eigenarten fiir iiberfliissig und schédlich hielt, weil
diese eine Absonderung von der homogenen, vernunftgeméssen Ordnung forder-
ten, begiinstigte ein Denken und Verhalten, jene zivilisatorischen Voraussetzun-
gen zu schaffen, die schliesslich die Schoa erméoglichten”. Um so wichtiger ist es zu
differenzieren, Alternativen sowie die Ursachen zu erkennen, warum es zur Kata-
strophe kam: «Die ihrer selbst méachtige, zur Gewalt werdende Aufkldrung selbst
vermochte die Grenzen der Aufklidrung zu durchbrechen.»”

Die Einordnung von Rottecks Haltung zur politischen Gleichstellung der
Juden in seine lebensweltlichen Zusammenhénge macht deutlich, dass es unzulés-
sig ist, eine Linie von ihm zu den Rassisten der volkischen Parteien und der Natio-
nalsozialisten, hin zu «Auschwitz», zu ziehen. Selbst wenn sich die Nazis auch auf
Rotteck berufen haben sollten, wire dies ein unhistorischer Massstab. Interpretie-
ren lisst sich, dass bei Rottecks Abgrenzung von den Juden nationales Denken
spiirbar wird. Aber er wollte sie nicht vertreiben oder vernichten, ihnen keine
Menschenrechte nehmen. Aus heutiger Sicht, die natiirlich nicht wegzudenken ist,
kann eher eine Linie gezogen werden zu der weitverbreiteten, zunéchst unter-
schwelligen, latenten Judengegnerschaft. Rotteck war mit seinem Einsatz fiir Frei-
heitsrechte zu einem politischen Symbol, zu einem Mythos geworden. Um so
nachhaltiger musste seine Haltung gegeniiber den Juden antijiidische Vorurteile
bestirken. Wie zahlreiche andere bedeutende Personlichkeiten trug er somit dazu
bei, dass viele Menschen ein Klischee verinnerlichten. Damit war der Boden fiir
die Tolerierung antisemitischer Propaganda und antijiidischer Massnahmen be-
reitet.

IL

Uberregionales Aufsehen hat eine Kontroverse iiber die Frage erregt, wie Jacob
Burckhardts (1818-1897) veridchtliche Bemerkungen iiber Juden einzuschitzen
seien. Ausgelost hat die Kontroverse der Luzerner Historiker Aram Mattioli. In
der «Zeit» veroffentlichte er am 30. September 1999 einen langen Artikel iiber den
grossen Basler Gelehrten. Gegen das bisher vorherrschende Bild ordnete er
Burckhardts Ausserungen in dessen antiliberales, antidemokratisches und antika-
pitalistisches Weltbild ein. An sich sind die Zitate aus seinen Schriften, in denen er
sich gegen das «Judenpack» wandte, der interessierten Offentlichkeit bekannt.

mehrere Einzelstudien. Vgl. als Uberblick: Geschichte des jiidischen Alltags, 115-122 (Ro-
bert Liberles), 215-224 (Steven M. Lowenstein).

28 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklirung. Philosophische Frag-
mente. Nachdruck o.J. (zuerst Amsterdam 1947).

29 Zygmunt Bauman, Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust. Hamburg
1992.

30 Horkheimer, Adorno, Dialektik,244,vgl. 7: «<Die Aporie, der wir uns bei unserer Arbeit ge-
geniiber fanden, erwies sich somit als der erste Gegenstand, den wir zu untersuchen hatten:
die Selbstzerstorung der Aufklirung. Wir hegen keinen Zweifel — und darin liegt unsere
petitio principii —, daB die Freiheit in der Gesellschaft vom aufkldrenden Denken unab-
trennbar ist.»

203



Mattioli arbeitete aber heraus, dass sie nicht derart nebensichliche «Ausrutscher»
darstellten, wie bisher argumentiert wurde. So sei jener von einem typischen Er-
scheinungsbild des Juden ausgegangen, das der «semitischen Nation» eigen sei,
und einen «Fremdkoérper» bilde. An anderen Beispielen konnte Mattioli zeigen,
dass Burckhardt von rassisch wie kulturell hoher- und geringerwertigen Volkern
spreche. In seinem &sthetischen Blick verkdmen die Juden zum Inbegriff des Plum-
pen und Hasslichen. Ebenso tauche das traditionelle Negativstereotyp vom angeb-
lich raffgierigen, wucherischen Juden auf. Folgerichtig sei er kein Anhidnger der
rechtlichen Gleichstellung der Juden gewesen, und nicht zuletzt die «allmédchtigen
Juden» hiitten fiir ihn die ungeliebte Moderne gekennzeichnet®. Am liebsten wiire
es ihm gewesen, wenn die Emanzipation hitte riickgidngig gemacht werden kén-
nen. So wie das fiir die Eliten im Deutschen Kaiserreich nachgewiesen worden sei,
habe auch fiir Burckhardt die Judenfeindschaft die Funktion eines «kulturellen
Codes» gehabt, um die Gegnerschaft gegen die modernen Tendenzen der Zeit
zum Ausdruck zu bringen. Wem es leicht iiber die Lippen gehe, einen Ort als «ver-
judet», einen anderen als «judenfrei» zu bezeichnen «muss als typischer Antisemit
im Sinne des 19. Jahrhunderts charakterisiert werden», fasste Mattioli seine Ana-
lyse zusammen™.

Diese Einschitzung ist nicht unwidersprochen geblieben. Zwar sei nicht zu
bestreiten, dass Burckhardts «problematische Sicht der Juden» in engem Zusam-
menhang «mit seinen Ressentiments gegeniiber der modernen Welt iiberhaupt»
stehe. Ein Rassist sei er aber nicht gewesen, Mattioli urteile zu stark von heute aus,
vom Wissen um Auschwitz her”. Antijiidische Bemerkungen im 19. Jahrhundert,
wie wir sie etwa auch bei Theodor Fontane finden, seien keineswegs Vorstufen der
nationalsozialistischen Judenvernichtung gewesen. Deshalb solle man den Begriff
«Antisemitismus» auf Verlautbarungen beschrinken, die mit dem nationalsoziali-
stischen Verstdndnis vergleichbar seien. Nicht jede Kritik an Juden diirfe mit Anti-
semitismusverdacht belegt werden™.

Nun hat Burckhardt gerade nicht bestimmte Juden wegen ihres Verhaltens
kritisiert, sondern pauschal Werturteile iiber «die» Juden gefillt, aus denen durch-
aus ein kulturell begriindetes Uberlegenheitsgefiihl spricht. Und Mattioli hat kei-
neswegs behauptet, Burckhardt sei ein Wegbereiter Hitlers und des Nationalsozia-
lismus gewesen. Auch kann der Begriff «Antisemitismus» nicht einfach in der ge-
wiinschten Weise eingeschriankt werden. Dagegen sprechen die Zusammenhinge,
die dazu fiihrten, dass er im Umfeld Wilhelm Marrs (1819-1904) 1879 zum politi-

31 Zu diesem Zusammenhang auch Notker Hammerstein, «Professoren in Kaiserreich und
Weimarer Republik und der Antisemitismus». In: Konstruktion der Nation, 119-136, hier
125

32 Ausfiihrlich dann Aram Mattioli, «Jacob Burckhardts Antisemitismus. Eine Neuinterpre-
tation aus mentalitdtsgeschichtlicher Sicht». In: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte
49 (1999), 496-529; ders., Jacob Burckhardt und die Grenzen der Humanitit. Essay. Wien
usw. 2001, das letzte Zitat 38.

33 Bernd Roeck, «Der Kopf auf dem Tausender ist kein Fehldruck. In der Schweiz wird um
Jacob Burckhardt gestritten: Der Vorwurf des Antisemitismus ist eine schreckliche Ver-
einfachung». In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 16. 11. 1999.

34 Urs Bitterli, «Jacob Burckhardt - ein Antisemit?» In: Aargauer Zeitung, 15. 1. 2000.

204



schen Kampfwort wurde und seitdem stindig in den Quellen auftaucht®. Er
driickt aus, dass Juden als eigene «Rasse» nicht zur Nation gehorten®.

Die iiber Burckhardt gefiihrte Diskussion kann das Nachdenken iiber Be-
griffe und Massstidbe weiter anregen. Selbstverstidndlich lassen sich vergleichbare
Aussagen bei vielen Personlichkeiten finden, deren Werke wir eigentlich schétzen.
Wesentlich heftiger als bei Goethe fielen die judenfeindlichen Ausserungen von
Romantikern aus, etwa von Clemens Brentano (1778-1842) und Achim von
Arnim (1781-1831, um so mehr ist hervorzuheben, dass sich Bettina von Arnim
[1785-1859] davon lsen konnte)”. Johann Heinrich Pestalozzi (1746-1827)*, Je-

35 Wilhelm Marr, Der Sieg des Judenthums iiber das Germanenthum. Vom nicht confessionel-
len Standpunkt aus betrachtet. 8. Aufl. Bern 1879 (hier ist noch nicht von Antisemitismus,
wohl aber von der «semitischen Race» und dem «Semitismus» die Rede; kurz darauf ver-
wendet Marr dann in 6ffentlichen Verlautbarungen den Begriff selbst). Burckhardt hatte
dieses Werk in seiner Bibliothek (Mattioli, Jacob Burckhardt, 42). In der Tendenz schon
dhnlich Marr, Der Judenspiegel. Hamburg 1862. Auch Marr vertrat im iibrigen die Ansicht,
dass die Juden dann in die deutsche Gesellschaft integriert werden konnten, wenn sie «ihr
Judentum vollkommen hinter sich lieBen (...) drei seiner vier Frauen waren jiidischer Ab-
stammung» (Michael Brenner, Stefi Jersch-Wenzel, Michael A. Meyer, Deutsch-jiidische
Geschichte in der Neuzeit. Bd. I1: Emanzipation und Akkulturation 1780-1871. Miinchen
1996, 324 [Michael Brenner]). Zu Marr s. Moshe Zimmermann, Wilhelm Marr. The Patri-
arch of Antisemitism. New York/Oxford 1986 (hebr. 1982). Treitschke verwendete eben-
falls 1879 den Begriff «Antisemitismus» dhnlich wie Marr. Vgl. zu den Zusammenhéngen
Thomas Nipperdey, Reinhard Riirup, «Antisemitismus». In: Geschichtliche Grundbegriffe,
Bd. 1. Stuttgart 1972, 129-153; Mario Kessler, «Judenfeindschaft». In: Historisch-kritisches
Worterbuch des Marxismus. Hg. von Wolfgang Fritz Haug. Bd. 6/I11. Hamburg 2004,
Sp. 1672-1684; Jack Jacobs, Judenfrage. Ebd., Sp. 1685-1694; Zumbini, Wurzeln, 165-174.
Einen Uberblick iiber den Begriff und die Probleme seiner Verwendung gibt Georg Chri-
stoph Berger Waldenegg, Antisemitismus: «Eine gefihrliche Vokabel»? Diagnose eines
Wortes. Wien usw. 2003.

36 Diesem Verstdndnis konnen religiose, ethische, rassistische, volkische, politisch-6konomi-
sche Begriindungen zugeordnet werden, wie Klaus Holz an den Beispielen Treitschke,
Stoecker, Drumont, Hitler, Slansky-Prozess und Waldheim-Affire zeigt. Der Nationalis-
mus sei konstitutiv fiir den modernen Antisemitismus (allerdings gilt das auch schon fiir
solche Formen, wie sie Rotteck vertrat). Vgl. Klaus Holz, Nationaler Antisemitismus. Wis-
senssoziologie einer Weltanschauung. Hamburg 2001, s. auch 547, 549 zur «Entfernung der
Juden», wie sie eben schon vor dem «modernen» Antisemitismus gefordert wurde).

37 Dazu Jacques Picard, «Recht auf Abweichung? Das Juden- und Frauenbild in der deut-
schen Romantik und Bettine von Arnims Seitensprung». In: Judenfeindschaft. Eine offent-
liche Vortragsreihe an der Universitit Konstanz 1988/89. Hg. von Erhard R. Wiehn. Kon-
stanz 1989, 73-95; Birgit R. Erdle, «'Uber die Kennzeichen des Judenthums’: Die Rhetorik
der Unterscheidung in einem phantasmatischen Text von Achim von Arnim». In: German
Life and Letters 49 (1996), 147-158; Peter-Anton von Arnim, «Der eigentliche Held in die-
ser Zeit, die einzige wahrhaft freie und starke Stimme. Die jiidischen Aspekte in Leben und
Werk Bettina von Arnims als Herausforderung». In: «Die echte Politik muf erfinderisch
sein.» Beitriige eines Wiepersdorfer Kolloquiums zu Bettina von Arnim. Hg. von Hartwig
Schultz. Berlin 1999, 163-215. Vgl. Richard Faber, «Germanomanie der Grimms und Kos-
mopolitismus Hebels — Judenfeindschaft der Grimms und Judenfreundschaft Hebels». In:
ders., «Sagen lassen sich die Menschen nichts, aber erzihlen lassen sie sich alles.» Uber
Grimm-Hebelsche Erzihlung, Moral und Utopie in Benjaminscher Perspektive. Wiirzburg
2002, 131-151, hier bes. 145-151; Wilhelm Solms, «Zur Ddamonisierung der Juden und Zi-
geuner im Mérchen». In: Sinti und Roma in der deutschsprachigen Gesellschaft und Litera-
tur. Hg. von Susan Tebbutt. Frankfurt a.M. usw. 2001, 111-125. Allgemein: Martin Gubser,
Literarischer Antisemitismus. Untersuchungen zu Gustav Freytag und anderen biirgerlichen
Schriftstellern des 19. Jahrhunderts. Gottingen 1998 (u.a. mit einer Zusammenstellung von

205



remias Gotthelf (1797-1854)*, Wilhelm Hauff (1802-1827)%, Alban Stolz (1808-
1883) und Heinrich Hansjakob (1837-1916)*, Wilhelm Raabe (1831-1910)*, Wil-
helm Busch (1832-1908)*, Peter Rosegger (1843-1918)* und manche andere kén-
nen genannt werden®. Darunter ist auch Theodor Fontane (1819-1898). Durch

Indikatoren fiir literarischen Antisemitismus, 309-311). In den Interpretationen z.T. pro-
blematisch: Gustav Kars, Das Bild des Juden in der deutschen Literatur des 18. und 19. Jahr-
hunderts. Freiburg i.Br. 1988.

38 Vgl. etwa seine Fabel «Mauschelhofen». Peter Stadler beurteilt die antijiidischen Vorurtei-

le Pestalozzis als marginal in der Gesamtheit seines Denkens: Pestalozzi. Geschichtliche
Biographie. Von der alten Ordnung zur Revolution (1746-1797). Ziirich 1988, 431, 437.

39 Vgl. Christian Thommen, Jeremias Gotthelf und die Juden. Bern usw. 1991. Er hilt die

iiberwiegend negativ gezeichneten jiidischen Figuren und die zahlreichen antijiidischen
Bemerkungen Gotihells fiir den Ausdruck seines Widerstandes gegen den modernen, ma-
terialistischen Zeitgeist, der das Bauerntum gefiahrde oder gar zerstore. Er sei aber kein
«militanter Antisemit» gewesen und habe auch gegen die Judenverfolgung in Russland
Stellung bezogen (212-214).

40 Vgl. verschiedene Lesarten: Jiirgen Landwehr, «Jud Siif3 — Hauffs Novelle als literarische

4]

Legitimation eines Justizmords und als Symptom und (Mit-)Erfindung eines kollektiven
Wahns». In: Wilhelm Hauff. Aufsitze zu seinem poetischen Werk. Hg. von Ulrich Kittstein.
St. Ingbert 2002, 113-146; Rolf Diisterberg, «Wilhelm Hauffs ‘opportunistische’ Juden-
feindschaft». In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 119 (2000), 190-212; Jefferson S. Chase,
«The Wandering Court Jew and the Hand of God: Wilhelm Hauff’s Jud Siiss as Historical
Fiction». In: The Modern Language Review 93 (1998), 724-740; Maureen Thum, «Re-Visio-
ning Historical Romance. Carnivalesque Discourse in Wilhelm Hauff’s Jud Siif3». In: Neues
zu Altem. Novellen der Vergangenheit und der Gegenwart. Hg. von Sabine Cramer. Miin-
chen 1996 (= Houston German Studies 10 [1996]), 25-42; Dorothea Hollstein, «Dreimal
‘Jud Siif’ — Zeugnisse ‘schméhlichster Barbarei’. Hauffs Novelle, Feuchtwangers Roman
und Harlans Film in vergleichender Betrachtung». In: Der Deutschunterricht 37 (1985), 42—
54.

Die beiden gelten als badische Volksschriftsteller. Vgl. Michael Langer, Zwischen Vorur-
teil und Aggression. Zum Judenbild in der deutschsprachigen katholischen Volksbildung des
19. Jahrhunderts. Freiburg usw. 1994; Manfred Hildenbrand, «Heinrich Hansjakob und die
Juden». In: Die Ortenau 77 (1997), 485-496; ders., Heinrich Hansjakob — Rebell im Priester-
rock. 3. Aufl. Haslach 2002, hier 180-187. Hansjakob bekannte sich als Antisemit, achtete
aber die jiidische Religion und auch den kleinen Handelsjuden, den er auf dem Land ken-
nenlernte.

42 Vgl. das abwidgende Nachwort Dieter Arendts in: Wilhelm Raabe, Holunderbliite. Stuttgart

1991, 49-60 (auch die Literaturhinweise: 47—48).

43 Robert Gernhardt, «Schoner ist doch unsereiner». Kommentar zur Gesamtausgabe der

Werke von Wilhelm Busch nebst Kldrung der Frage: War dieser Autor ein Antisemit? In:
Siiddeutsche Zeitung, 27. 8. 2003, 14, lisst die Frage letztlich offen, zitiert Dieter P. Lotze
und Hans Ries, die meinen, Busch verspotte das zeitgendssische antisemitische Zerrbild,
und andererseits Golo Mann, der Busch zwar nicht fiir einen «argen Antisemiten» hilt,
aber doch bemerkt: «Natiirlich war er es ein klein bisschen, wie zu seiner Zeit alle Deut-
schen und alle Franzosen auch.»

44 Wolfgang Bunte, Peter Rosegger und das Judentum. Altes und Neues Testament, Antisemi-

45

206

tismus, Judentum und Zionismus. Hildesheim/New York 1977. Auch bei ihm ist der Ein-
druck zwiespiltig. In seinen Schriften finden sich zahlreiche judenfeindliche Ausserungen,
die die iiblichen Klischees zum Ausdruck bringen, namentlich Vorurteile gegeniiber dem
wirtschaftlichen Verhalten von Juden. Auf der anderen Seite achtet er die religiose Uber-
zeugung der Juden, wendet sich nachdriicklich gegen die Antisemiten und fordert, immer
nur den «Menschen» zu sehen, ohne Unterschied der Religion, Nation oder Rasse.

Vgl. auch Massimo Ferrari Zumbini, Unterginge und Morgenréten. Nietzsche — Spengler —
Antisemitismus. Wiirzburg 1999. Ausfiihrlich zur Geschichte des organisierten Antisemi-
tismus und dessen Voraussetzungen im Kaiserreich jetzt ders., Wurzeln. Selbstversténdlich



seine Briefe zieht sich ein stets prasenter Alltagsantisemitismus. Immerhin hat er
sich auch, etwa im «Stechlin», kritisch mit antijiidischen Klischees auseinanderge-
setzt®.

Davon finden wir bei Jacob Burckhardt nichts. Dessen Judenfeindschaft war
offenbar selbstverstidndlicher Bestandteil seiner Lebenswelt. Er mochte die «Ju-
den» als Typus einfach nicht. Selbst wenn der Stellenwert seines Vorurteils im
Rahmen seiner relativistischen Weltanschauung und seines Antimodernismus
nicht als Rassismus einzuschétzen ist, bleibt doch, dass er Juden aufgrund ihrer
«Wesenseigenschaften» als einen moglichst auszugrenzenden Fremdkérper in der
Gesellschaft betrachtete. Allerdings trat er nicht in der Offentlichkeit mit antijiidi-
schen Forderungen auf*, und er rechtfertigte auch nicht frithere Judendiskriminie-
rungen. In seiner unpublizierten Vorlesung von 1845 iiber «Aelteste Geschichte
der Schweiz» etwa prangerte er statt dessen die «Judenkrawalle» aufgrund von
«absurden Geschichten» wie angeblichen Hostienschindungen und Ritualmor-
den ebenso an wie die Verfolgungen im Elsass durch Armleder 1338* oder im Zu-
sammenhang mit der Pest 1348/49. Zwar liess er in seinen Notizen unkommentiert

sind solche Erscheinungen nicht auf den deutschsprachigen Raum beschrinkt, vgl. exem-
plarisch neuerdings Natascha Vittorelli, «Verschwiegen, verharmlost, entschuldigt: Anti-
semitismus in Zofka Kveders Briefroman ‘Hanka’». In: Herausforderung Osteuropa. Die
Offenlegung stereotyper Bilder. Hg. von Thede Kahl u.a. Wien/Miinchen 2004, 176-193.
Natascha Vittorelli danke ich auch fiir eine kritische Diskussion einer fritheren Fassung
dieses Aufsatzes.

46 Michael Fleischer, «Kommen Sie, Cohn». Fontane und die «Judenfrage». Berlin 1998; Mi-
chael Schmidt, «*Wie ein roter Faden’. Fontanes Antisemitismus und die Literaturwissen-
schaft». In: Jahrbuch fiir Antisemitismusforschung 8 (1999), 350-369. Siche auch Wolfgang
Benz, «Judenfeindschaft als Zeitgeist. Theodor Fontane und die wilhelminische Gesell-
schaft». In: ders., Bilder vom Juden. Studien zum alitiglichen Antisemitismus. Miinchen
2001, 57-69.

47 Zur Zeitgeschichte dusserte er sich ohnehin kaum 6ffentlich. Vgl. Fritz Stern, «Jacob
Burckhardt: der Historiker als Zeitzeuge». In: Begegnungen mit Jacob Burckhardt. Vortri-
ge in Basel und Princeton zum hundertsten Todestag. Hg. von Andreas Cesana und Lionel
Gossman, Basel/Miinchen 2004, 13-29, hier 15, zu Burckhardts Judengegnerschaft 25-26.

48 1338 kam es zu Ausschreitungen gegen Juden, die von vielen Bauern als Verantwortliche
ihres Elends, ihrer Verschuldung und Entrechtung angesehen wurden. Die Anfiihrer nann-
ten sich «<Kodnig Armleder» und stellten sich damit in Kontinuitét zu einer frinkischen Bau-
ernbewegung von 1336, die sich ebenfalls gegen Juden gerichtet und an deren Spitze als
«Konig Armleder» der Ritter Arnold von Uissigheim gestanden hatte. Die Bezeichnung
«Armleder» riihrt von ledernen Armschienen her, wie sie Bewaffnete damals oft anstelle
eiserner trugen. Die Bewegungen, die sich zunichst noch gegen den scheinbar unmittelba-
ren Gegner wandten und weniger gegen die tatsichlich Herrschenden, sind als Teil der
Bauernaufstinde zu betrachten, die im 16. Jahrhundert ihren Hohepunkt, aber keineswegs
ithren Abschluss fanden. Vgl. Hellmut G. Haasis, Spuren der Besiegten. Bd. 1. Freiheitsbe-
wegungen von den Germanenkdmpfen bis zu den Bauernaufstinden im Dreifigjihrigen
Krieg. Reinbek 1984, 247-263. Die Herren im Elsass und in den benachbarten Gebieten
schlossen im iibrigen 1338 ein Biindnis gegen weitere Unruhen, mit dem auch die Juden ge-
schiitzt werden sollten. Die Stadt Freiburg i.Br. gewihrte im selben Jahr den Juden einen
einzigartigen «Sicherungsbrief». Wenige Jahre spiter, 1348/49, beteiligten sich diese Her-
ren aus konkreten politischen Griinden an der Vernichtung der Juden. Vgl. Peter Schickl,
«Von Schutz und Autonomie zu Verbrennung und Vertreibung: Juden in Freiburg». In:
Geschichte der Stadt Freiburg im Breisgau». Bd. 1: Von den Anfiingen bis zum «Neuen
Stadtrecht» von 1520. Hg. von Heiko Haumann und Hans Schadek. Stuttgart 1996, 524-551,
hier 527-540. Zu den Zusammenhingen Franti§ek Graus, Pest — Geifler — Judenmorde.
Das 14. Jahrhundert als Krisenzeit. Gottingen 1987.

207



stehen, dass die Juden «durch Reichtum und Wucher» verhasst gewesen seien, re-
lativierte aber diese Aussage dadurch, dass er darauf hinwies, nach einer bestimm-
ten Quelle seien «die Lindauer noch schlimmer» gewesen.”

Daraus kann aber in der Tat keine geradlinige Verbindung zu Hitler und dem
Nationalsozialisten konstruiert werden. Dies ist nicht der angemessene Massstab.
Antisemitismus gibt es nicht abstrakt, sondern nur konkret. Deshalb gilt als erstes
Kriterium, wie bei Rotteck, der Kontext der Zeit”. Burckhardts Haltung war ein-
gebettet in den leisen «Salon-Antisemitismus» eines Teils der Basler Oberschicht
—ein anderer war tolerant und aufgeschlossen —, der sich in kleinen abfilligen, ver-
dchtlichen Bemerkungen, in der Regel nicht in der Offentlichkeit, kundtat, durch-
aus aber zur festen Grundeinstellung, zum «kulturellen Code», gehorte. Man ver-
stand sich®'.

Liest man Briefe von Verwandten Jacob Burckhardts, finden sich dhnliche
Bemerkungen wie bei diesem. So schrieb ihm sein Neffe Jacob Oeri (1844-1908),
damals Lehrer an der Héheren Biirgerschule im oberschlesischen Kreuzburg, im
Oktober 1868 nicht nur iiber die dortigen «Pollaken, die im Begriffe stehen, ger-
manisiert zu werden», sondern auch iiber die Juden: «Der Handel in der Stadt wird
groBtentheils von Juden betrieben, welche hier die erste Phase der Civilisation
durchmachen, um spiter in Breslau resp. Berlin die hochste Culturstufe zu errei-
chen. Das eigentlich total schmutzige polnische Judenthum beginnt zum Gliick
erst jenseits der russischen Grinze; diese Sorte zeigt sich hier bloB3 an Markttagen
in ihrer Glorie.»” Der spitere Chefredaktor der «Basler Nachrichten», Albert
Oeri (1875-1950), charakterisierte am 22. Juni 1896 in einem Brief an seinen
Grossonkel Jacob Burckhardt einen Professor in Gottingen: Dieser sel, «trotzdem

49 Privatarchiv 207/137, 366. Diesen Hinweis verdanke ich Marc Sieber. Vgl. auch Hans Lie-
beschiitz, «Das Judentum und die Kontinuitit der abendldndischen Kultur: Jacob Burck-
hardt». In: ders., Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis Max Weber. Tii-
bingen 1967, 220-244.

50 Roeck und Bitterli betonen dies ebenso wie Mattioli.

51 Indirekt bestitigt dies der Burckhardt-Biograph Werner Kaegi, wenn er, Burckhardt ge-
gen den Antisemitismus-Vorwurf in Schutz nehmend, diesen fiktiv sagen ldsst: «Warum
publiziert ihr Briefe, die nie fiir die Offentlichkeit bestimmt waren; ihr seid die Taktlosen,
nicht ich; denn was ich da ohne Gewicht und Bedenken im Freundesbrief schrieb, trug den
harmlosen Ton, in dem man im damaligen Basel plauderte, ohne Hass gegen die Juden und
ohne System. Antisemiten waren wir nicht» (Werner Kaegi, Europdische Horizonte im
Denken Jacob Burckhardts. Drei Studien. Basel/Stuttgart 1962, 89). Burckhardts juden-
feindliche Einstellung schlug sich im iibrigen durchaus in seinen Werken nieder, vgl. etwa
Jacob Burckhardt, Historische Fragmente. Aus dem Nachlass gesammelt von Emil Diirr.
Nordlingen 1988, 15, 60 (rassistische Ansitze auch 11, 89, 290; weitere Beispiele bei Mattio-
li, Jacob Burckhardt, 17-21). Ein anderes Beispiel: Albert E. Hoffmann, «Zum Kaufmann
bin ich nicht geboren — gewiss nicht.» Aus den Tagebiichern eines Basler Handelsherrn 1847
1896. Hg. von Christoph E. Hoffmann und Paul Hugger. Ziirich 1998, Bd. 1, 187 (1852), 243
(1855), Bd. 2,81 (1871), 193 (1887),257 (1893), 268 (1894). Von einem untergriindigen An-
tisemitismus in heutigen Basler Honoratiorenkreisen wird berichtet in: Forum Toleranz,
123. Zu den Beziehungen zwischen Juden und Nichtjuden im Alltag vgl. allgemein: Ge-
schichte des jiidischen Alltags, 328-344 (Marion Kaplan).

52 Horst Fuhrmann, «Von solchen, ‘die noch dstlicher wohnen’ — Deutsche, Polen und Juden
im Oberschlesien des 19. Jahrhunderts». In: Reich, Regionen und Europa in Mittelalter und
Neuzeit. Festschrift fiir Peter Moraw. Hg. von Paul-Joachim Heinig u.a. Berlin 2000, 497-
512, hier 508-510, Zitat 509. In einem Brief an seine Eltern aus demselben Jahr dusserte er
sich @hnlich. Vgl. 497-498 zu Fontane. Der an dieses Gebiet Oberschlesiens angrenzende
Teil Polens gehorte damals zum Russischen Reich.

208



er ein blonder Jude ist, ein griindlicher und aufrichtiger Gelehrter». In einem Se-
minar habe er, Albert, die besseren Argumente als ein Mitstudent gehabt. «Dass
der Herr ein ziemlich frecher Frankfurter Jude war, erhohte mir das Vergniigen
ihn abzuthun.» Zum Okonomen Gustav Cohn bemerkte er: «Natiirlich fehlt auch
hier der jiidische Professor nicht, der diese sozialen Schiflein zur Weide fiihrt.»>
Einige Angehorige dieser Elite gingen noch einen Schritt weiter. Sie unterstiitzten
das judenfeindliche Schéchtverbot in der Volksabstimmung von 1893 — anlisslich
des Ergebnisses schrie eine Menschenmenge auf dem Basler Marktplatz: «Tod den
Juden!»* — oder die seit 1904 erscheinende vulgir-antisemitische Basler Kultur-
zeitschrift «Der Samstag»™. An der Fasnacht kam es immer wieder zu abschiitzi-
gen «Scherzen» iiber Juden™.

Dies bildete die gefiihlsméssige Basis, auf der sich — weit iiber Basel hinaus — die
Stimmung breitmachte, es sei nicht richtig gewesen, den Juden die rechtliche
Gleichstellung zu geben, und nun miisse alles getan werden, dass der «Fremdkor-
per» nicht zu gross werde. Juden seien aus der «Nation» auszuschliessen. Bereits
kurz nach der Bildung des schweizerischen Bundesstaates 1848, in dessen Verfas-
sung die Gleichberechtigung der Juden noch ausgeklammert worden war, tonte
die konservativ-katholisch orientierte «Schwyzer-Zeitung» am 19. September
1859, die «Nation der Schweizer» konne sich «mit der Nation Israel so schnell nicht
befreunden». In der Kampagne gegen die Emanzipation der Juden im Aargau
stellte die Volksversammlung von Leuggern am 23. Mirz 1862 fest: «Die Juden
passen nicht zu uns als Mitbiirger und Mit-Eidgenossen! (...) Der unverséhnliche

53 Felix Wassermann, «Jacob Burckhardts GroB3neffe als Student der klassischen Philologie
in Gottingen: Ein Brief Albert Oeris an Burckhardt aus dem Jahr 1896». In: Antike und
Abendland 15 (1969), 75-80, hier 78 und 79. Wassermann bezeichnet Oeris Haltung als «se-
lektiven Antisemitismus» (77). Sie hinderte ihn nicht, spiter entschieden gegen den Natio-
nalsozialismus aufzutreten (siehe unten bei Anm. 60).

54 Theodor Nordemann, Zur Geschichte der Juden in Basel. Jubiliumsschrift der Israeliti-
schen Gemeinde Basel aus Anlass des 150jihrigen Bestehens 5565-5715, 1805-1955. 0.0.
und o.J. (Basel 1955), 125.

55 Albert M. Debrunner, «‘Der Samstag’ — eine antisemitische Kulturzeitschrift des Fin de
siecle». In: Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960. Hg. von Aram Mattioli. Ziirich 1998,
305-324. Die Zeitschrift erschien bis 1913 und dann noch einmal 1932-1934. Bezog sie sich
schon 1913 in einer antijiidischen Polemik auf Burckhardt, so dokumentierte sie am 7. 10.
1933 ausfiihrlich judenfeindliche Zitate aus dessen Werken und Briefen. Vgl. auch Patrick
Kury, «Die Kehrseite der Medaille: Antisemitismus in Basel zur Zeit der Jahrhundertwen-
de». In: Der Erste Zionistenkongress von 1897 — Ursachen, Bedeutung, Aktualitit. «... in Ba-
sel habe ich den Judenstaat gegriindet.» Hg. von Heiko Haumann u.a. Basel usw. 1997, 191-
196, hier 191-193; ders., «Die ersten Zionistenkongresse aus der Sicht der damaligen Basler
Publizistik». In: Der Traum von Israel. Die Urspriinge des modernen Zionismus. Hg. von
Heiko Haumann, Weinheim 1998, 232-249, hier 236-242.

56 Vgl. z.B. Staatsarchiv Basel-Stadt, Straf- und Polizeiakten F 9a (1898-1902); Acht Jahrhun-
derte Juden in Basel, 264 (1898); Aaron Kamis-Miiller, Antisemitismus in der Schweiz 1900-
1930. 2. Aufl. Ziirich 2000, 111 (1908), 126 (1910) (das Buch enthilt auch sonstige antijiidi-
sche Beispiele aus Basel); Mercedes Matas, «*’s goht um d’ Wurscht!” Zeitgeschichte im
Spiegel von Sujets der Basler Fasnacht 1923-1996, dargestellt am Beispiel der vier Jubi-
laumscliquen». In: Zwischenténe. Fasnacht und stadtische Gesellschaft in Basel 1923-1998.
Hg. von Christine Burckhardt-Seebass u.a. Basel 1998, 101-112, 176-183, hier 176; Yves
Kugelmann, «Wenn dr Adolf gagst ... Der Nahostkonflikt am Rheinknie —falsch verstande-
ne Satire?» In: tachles, 14. 3. 2003; Basler Zeitung, 11. 3. 2003ff. (eine lédngere Debatte);
Benz, Bilder vom Juden, 99-100.

209



Gegensatz zwischen Christenthum und Judenthum ist Thatsache. Die Juden pas-
sen geschichtlich, gesellschaftlich und politisch nicht zu den Schweizern. (...) Die
Juden beten nicht mit uns; sie heirathen nicht mit uns; sie essen nicht mit uns; sie
trinken nicht mit uns; wir sind unrein in ihren Augen. (...) Nein, wir wollen sie nicht
verpfuschen lassen unsere schonen vaterldndischen Gauen! sie nicht verpfuschen
lassen durch Fremdlinge, deren Herz nicht zu unserem Herzen, deren Seele nicht
zu unserer Seele paB3t.»” '

Burckhardt, der ja die Emanzipation der Juden riickgédngig machen wollte,
konnte solchen Ausserungen im Prinzip zustimmen. Als dann seit dem Ende des
19. Jahrhunderts ostjiidische Fliichtlinge in der Schweiz Zuflucht suchten, lag es
fiir die Befiirworter einer solchen Einstellung nahe, diese «Fremden» moglichst
schnell wieder aus der Schweiz zu entfernen und ihre Einbiirgerung zu erschwe-
ren. Das Wort von der «Uberfremdung» der Schweiz machte die Runde, drang in
die Uberlegungen der Politiker und Behorden ein und beeinflusste namentlich die
Politik der Fremdenpolizei®.

Die Linie des antisemitischen Codes, wie er in den Kreisen um Jacob Burck-
hardt iiblich war, fiihrt also nicht zu Hitler, sondern kann als gedankliche wie ge-
fithlsméssige Vorbereitung von Denkmustern und politischen Strategien gesehen
werden, die ihren Hohepunkt in der Zuriickweisung jiidischer Fliichtlinge wih-
rend der nationalsozialistischen Herrschaft fand. In einem Gespréch sagte einer
der Verantwortlichen fiir die Fliichtlingspolitik: «Wir waren alle ein klein wenig
antisemitisch.» Und er begriindete dies damit, dass die leitenden Personen der Po-
lizeiabteilung — selbst dann noch, als sie von den Massenverbrechen der Nazis
wussten — von der Furcht vor der «Uberfremdung» und von der «Gefahr der Verju-
dung» geprigt worden seien”. Dieses Eingestandnis hat mich, als ich es zum ersten
Mal las, tief getroffen. «Ein klein wenig antisemitisch» — eben das ist der Massstab,
an dem Burckhardts Judenfeindschaft zu messen ist. Dieses «klein wenig» hat al-
lerdings Tausenden von Juden, die an der Grenze abgewiesen oder wieder ausge-
schafft wurden, das Leben gekostet.

Aber noch einmal: Burckhardts Einstellung, wie sie fiir seine Lebenswelt ty-
pisch war, bildete einen Teil der gedanklichen und gefiihlsméssigen Vorbereitung
des «Uberfremdungs»-Musters. Er konnte die Folgen seiner Einstellung nicht

57 Anden h. GroBen Rath des Kantons Aargau. Gesuch beziiglich der Judenfrage und Wiin-
sche beziiglich der Verfassungs-Revision. Von dem Komitee der am 23. Mérz in Leuggern
abgehaltenen Volksversammlung. Leuggern 1862, hier 1-3. Man konnte dies als ein friihes
Zeugnis des Uberfremdungsdiskurses bezeichnen. Vgl. Josef Lang, «Die beiden Katholi-
zismen und die Krux der Schweizer Demokratie». In: Die Erfindung der Demokratie in der
Schweiz. Hg. vom Schweizerischen Bundesarchiv (= Studien und Quellen 30). Ziirich 2004,
45-73, hier 58-61; Aram Mattioli, «'So lange die Juden Juden bleiben ..." Der Widerstand
gegen die jiildische Emanzipation im Grossherzogtum Baden und im Kanton Aargau (1848-
1863)». In: Katholischer Antisemitismus im 19. Jahrhundert. Ursachen und Traditionen im
internationalen Vergleich. Hg. von Olaf Blaschke und Aram Mattioli. Ziirich 2000, 287-315,
hier 303-310. Zu den Interaktionen zwischen Juden und Nichtjuden im aargauischen Leng-
nau bereitet Alexandra Binnenkade eine Dissertation vor.

58 Dazu Patrick Kury, Uber Fremde reden. Uberfremdungsdiskurs und Ausgrenzung in der
Schweiz 1900-1945. Ziirich 2003.

59 Heinz Meyer, Jurist in der Fliichtlingssektion der Polizeiabteilung 1942-1951, in einem Ge-
sprich im Bundesarchiv Bern am 5. 10. 1995: Stefan Méchler, «<Kampf gegen das Chaos -
die antisemitische Bevolkerungspolitik der eidgendssischen Fremdenpolizei und Polizei-
abteilung 1917-1954». In: Antisemitismus in der Schweiz, 357-421, hier 394.

210



ahnen. OD er die Fliichtlingspolitik gutgeheissen hétte, wissen wir nicht. Vielleicht
hitte er sich schaudernd abgewandt, seinen Humanismus ernst genommen und
diese Politik bekdmpft. Aber dariiber ldsst sich nur spekulieren. Sein Grossneffe
Albert Oeri, der — wie wir gesehen haben — die Juden nicht gerade liebte, empfand
die nationalsozialistische Judenpolitik als unwiirdig und trat als Nationalrat wie als
Chefredaktor der «Basler Nachrichten» nachdriicklich gegen sie auf, so wie er sich
auch in anderen Fragen fiir die Unabhingigkeit der Schweiz gegeniiber dem «Drit-
ten Reich» einsetzte®. Carl Jacob Burckhardt (1891-1974), auch ein Verwandter
Jacob Burckhardts, war ebenfalls «ein klein wenig antisemitisch» und entsprach
damit erneut einer verbreiteten Einstellung in Basler Honoratiorenkreisen. In
einem Brief vom 1. Juni 1933 an einen Freund beurteilte er das «Schicksal der
deutschen Juden» zwar als «Unrecht», aber doch als ein nachrangiges Problem im
Verhiltnis zu anderen Vorgingen, die er erlebt habe. Zudem treffe «die Juden eine
Schuld». Er kenne «sittlich hochstehende, reine Menschen», doch «es gibt einen
bestimmten Aspekt des Judentums, den ein gesundes Volk bekdampfen muf3», etwa
«die Kultur, die beispielsweise das Berliner Judentum der letzten 30 Jahre schuf,
unsittlich und verderbt», oder auch «jiidische Theorien wie den Marxismus»®'.
Diese Einstellung mag bei ihm dazu gefiihrt haben, dass er als Vélkerbundshoch-
kommissar gegeniiber den Nationalsozialisten nicht sehr intensiv zugunsten der
dortigen Juden intervenierte und dass er spiter seine Moglichkeiten als fithrendes
Mitglied des Internationalen Komitees vom Roten Kreuz zu Gesprichen mit
hochsten Reprisentanten des NS-Regimes nicht zu einem Versuch nutzte, brem-
send auf die Politik der Judenvernichtung einzuwirken®. Burckhardt wollte sogar
in der urspriinglichen Fassung seines Buches iiber die «Danziger Mission» (1960)

60 Vgl. ... mit dem Riicken zur Wand ... Fliichtlingsdebatte des Nationalrates vom September
1942. Schaffhausen 1979, 71-75 (73: «Miissen wir Mitmenschen, die uns um Erbarmen an-
flehen, ins Elend und in den Tod stossen, weil es uns vielleicht spéter einmal schlecht gehen
kann», 74: «Unser Rettungsboot ist noch nicht iiberfiillt, nicht einmal gefiillt, und solange
es nicht gefiillt ist, nehmen wir noch auf, was Platz hat, sonst versiindigen wir uns»); Peter
Diirrenmatt: «<Leben und Wirken Albert Oeris». In: Basler Jahrbuch 1952, 58-76; Umkreis
und Weite. Festschrift Albert Oeri zum 21. September 1945. Basel 1945 (zur Haltung gegen-
iiber dem Nationalsozialismus z.B. 44: «Wenn man dem jiidischen Warenhausbesitzer, dem
man die Bude zumacht, vorschreiben kann, seinem christlichen Personal zwei Monatsloh-
ne im voraus zu zahlen, sein israelitisches Personal gleichzeitig fristlos zu entlassen, so kann
man auch sonst noch viel»); Alice Meyer, Anpassung oder Widerstand. Die Schweiz zur Zeit
des deutschen Nationalsozialismus. Zirich 1965, 72, 100, 102, 115-116, 140, 149. Die Nazis
zdhlten Oeri vermutlich zu den Vertretern der «verjudeten» und «verfreimaurerten gehés-
sigen SpieBerpresse», wie die Schweizer Zeitungen einmal bezeichnet wurden, zumal er
den NS-«Kampf gegen den Bolschewismus» als «Hakenkreuzzug» anprangerte (ebd., 208).
Siehe auch Georg Kreis, Zensur und Selbstzensur. Die schweizerische Pressepolitik im
Zweiten Weltkrieg. Frauenfeld/Stuttgart 1973, 208-211. Georg Kreis verdanke ich in die-
sem Zusammenhang wichtige Hinweise.

61 Clemens Thoma, «Unklare Sicht im Jahr 1933. Ein Brief von Carl J. Burckhardt». In: Frei-
burger Rundbrief. Neue Folge 6 (1999), 81-88, abgedruckt in: Acht Jahrhunderte Juden in
Basel, 275-276.

62 Paul Stauffer, Zwischen Hofmannsthal und Hitler: Carl J. Burckhardt. Facetten einer aus-
sergewohnlichen Existenz. Ziirich 1991; ders., «Grandseigneuraler ‘Anti-Intellektueller’.
Carl J. Burckhardt in den Féhrnissen des totalitiren Zeitalters». In: Intellektuelle von
rechts. Ideologie und Politik in der Schweiz 1918-1939. Hg. von Aram Mattioli. Ziirich 1995,
113-134, hier bes. 121-123; ders., «Sechs furchtbare Jahre ...». Aufden Spuren CarlJ. Burck-
hardts durch den Zweiten Weltkrieg. Ziirich 1998, bes. 215-244, 277-295, 352-360.

211



den Juden, denen das Wesen des Faschismus zunichst «nicht durchaus artfremd
gewesen» sei, eine Mitschuld am Ausbruch des Zweiten Weltkrieges geben®.

III.

Waren Rotteck, Burckhardt und all die anderen, die dhnlich wie sie dachten, Anti-
semiten? Die Eidgenossische Kommission gegen Rassismus definiert in Uberein-
stimmung mit dem vorherrschenden wissenschaftlichen Sprachgebrauch: «Mit
‘Antijudaismus’ bezeichnet man die religios geprégte Judenfeindschaft vor allem
des Christentums. (...) Der moderne, rassistisch gepréagte Antisemitismus war eine
Reaktion auf die Assimilation und auf den Eintritt der Juden ins biirgerliche, so-
ziale und politische Leben Europas. Sein Ziel war es, diesen Prozess der politi-
schen Emanzipation und der gesellschaftlichen Emanzipation zu verhindern. (...)
Der heutige Antisemitismus enthilt Elemente des alten, religios gepriagten Anti-
judaismus und solche des modernen Rassismus, der mit der Aufkldrung und der
naturwissenschaftlichen ‘Menschenkunde’ entstand.»* Rotteck wire danach
schwer einzuordnen - kein Antijudaist mehr, aber auch kein Antisemit, da er
weder rassistisch argumentierte noch Assimilation und Emanzipation verhindern
wollte. Eher liesse sich Burckhardt als Antisemit bezeichnen, obwohl er nicht in
eine Reihe mit solchen Personen gestellt werden sollte, die die Juden als «Rasse»
verfolgen, vertreiben oder vernichten wollten.

Eine Differenzierung erscheint angebracht, um die verschiedenen Formen an-
tijiidischen Denkens und Handelns angemessen zu erfassen. Die Trennung zwi-
schen christlich-theologisch begriindetem Antijudaismus und modernem, rassi-
stisch gepridgten Antisemitismus kann ohnehin nicht véllig iiberzeugen. Wir fin-
den das «Blut»-Argument — Jude bleibe Jude, auch wenn er sich taufen lasse — be-
reits im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit, etwa im Zusammenhang mit den
Konversionen und Zwangstaufen von Juden auf der Iberischen Halbinsel seit dem

63 Der damalige Chefredaktor der Neuen Ziircher Zeitung, Willy Bretscher, verhinderte,
dass diese Passage zum Druck kam (Stauffer, Hofmannsthal, 239, 242 [Zitat]).

64 Eidgendssische Kommission gegen Rassismus: Antisemitismus in der Schweiz. Ein Bericht
zu historischen und aktuellen Erscheinungsiormen mit Empfehlungen fiir Gegenmassnah-
men. Verfasst von Georg Kreis, Boél Sambuc, Doris Angst Yilmaz unter Mitarbeit von
Michele Galizia. Bern 1998, 15-17. Als rassistisch werden Vorstellungen verstanden, bei
denen Menschen aufgrund bestimmer Merkmale und Eigenschaften im Rahmen einer
hierarchisierenden oder diskriminierenden Werteskala «in naturgegebene, gleichsam wie
durch Blutsverwandtschaft verbundene Gruppen — sogenannte ‘Rassen’ — eingeteilt wer-
den» (17). Ich gehe hier nicht auf andere Definitionen ein, die ein spezifisches Merkmal in
den Vordergrund stellen. Lars Rensmann etwa versteht den modernen Antisemitismus als
«eine geschichtsmichtige ideologische Denkform, als rationalisierte Paranoia mit psycho-
sozialen Funktionen, die eine Reaktion autorititsgebundener Subjekte auf die politischen,
dkonomischen wie sozialen Umbriiche und Abhingigkeitsverhéltnisse der modernen Ge-
sellschaft darstellt. Antisemitismus dient nicht zuletzt als personifizierende Erklarung der
undurchschauten kapitalistischen Moderne (...)» (Kritische Theorie iiber den Antisemitis-
mus. Studien zu Struktur, Erklarungspotential und Aktualitit. Berlin/Hamburg 1998, 13).
Mit einer solchen Definition wird versucht, Antisemitismus zu erkldren und seine Funktio-
nen aufzuzeigen. Vorweg miissen jedoch m.E. erst einmal die verschiedenartigen Erschei-
nungsformen differenziert dargestellt werden, um dann iiber die jeweiligen Akteure in
ihren Lebenswelten die Ursachen, Funktionen und Auswirkungen jener Formen zu analy-
sieren. Zur begrifflichen Problematik vgl. Bergmann, Geschichte des Antisemitismus, 6-8.
Wolfgang Benz, Was ist Antisemitismus? Miinchen 2004, z.B. 19, 23-26.

212



15. Jahrhundert: Die «Marranen» («Schweine»), wie sie genannt wurden, blieben
immer verdichtig, geheime Juden zu sein; die Inquisition spiirte ihnen stindig
nach, und es wurden Gesetze iiber die «Reinheit des Blutes» erlassen®. Anderer-
seits wird auch in der neuesten Zeit die Judenfeindschaft oft mit einem quasi reli-
giosen Erlésungsverstiandnis verbunden®. Deshalb benétigen wir Moglichkeiten,
antijiidische Einstellungen genauer zu unterscheiden”. So wird vorgeschlagen, all-
gemein von einer systematischen, gegen «den Juden» als Typus gerichteten «Ju-
dengegnerschaft» zu sprechen und diese durch ein Adjektiv — religids, national,
wirtschaftlich, rassistisch motiviert — zu prizisieren®. Nach dieser Begrifflichkeit
war Karl von Rotteck ein liberal motivierter, Jacob Burckhardt ein anti-emanzipa-
torischer Judengegner, dessen Formulierungen manchmal in der Néhe rassisti-
scher Elemente lagen, ohne dass er eindeutig ein rassistischer Judengegner gewe-
sen ware.

Wir sollten uns nicht als moralische Richter iiber den «Makel» Rottecks und
Burckhardts — wie vieler anderer - aufschwingen. Heilige sind selten, «Helden»
und Vorbilder fragwiirdig. In der Regel sind bei allen Menschen Licht- und Schat-
tenseiten festzustellen. Wie hétten wir uns unter vergleichbaren Bedingungen da-
mals verhalten? Geschichte, die Historikerinnen und Historiker erforschen, re-
flektieren und vermitteln, dient nicht dem Zumessen von Schuld und Unschuld.
Sie dient dem Aufkldren von Zusammenhingen, Ursachen und Folgen, der Fest-
stellung von Verantwortlichkeiten. Leistungen und Schwéchen, Grenzen und Wi-
derspriiche miissen offen erdrtert werden. Sinnvoll erscheinen zwei Perspektiven:
Zum einen sollte die Personlichkeit in ihrer Lebenswelt und Zeit gewiirdigt wer-
den, um ihr gerecht werden zu konnen. Ein solcher Ansatz bietet im iibrigen auch
eher als pauschale Erklarungsmuster die Moglichkeit, die jeweiligen Ursachen der
Judengegnerschaft zu erkennen und sich damit auseinanderzusetzen®.

65 Vgl. etwa Christina von Braun, «Und der Feind ist Fleisch geworden. Der rassistische Anti-
semitismus». In: Der ewige Judenhass, 149-213, zu den «Marranen» 154-157. Auch die
Kontinuitét des Ritualmordvorwurfs gehort in diesen Zusammenhang,

66 Saul Friedldnder, Das Dritte Reich und die Juden. Die Jahre der Verfolgung 1933-1939.
Miinchen 2000, 101, spricht vom «Erlésungsantisemitismus» als einer spezifisch deutschen
Variante des rassischen Antisemitismus, die sich auch im Nationalsozialismus niederge-
schlagen habe.

67 Holz, Nationaler Antisemitismus, z.B. 137f., 541, 5471ff., geht mit seiner «strukturalen Her-
meneutik» vom «objektiven Sinn eines Textes» aus und will erst in einem zweiten Schritt
die Subjektivitit erschliessen. Dies fiihrt ihn dazu zu betonen, dass der Antisemitismus von
Treitschke bis Hitler im Kern gleich gewesen sei — der «nationale Antisemitismus» ziele auf
die «Entfernung der Juden» —, obwohl es durchaus «Besonderheiten» gegeben habe (154,
542), etwa nicht alle rassistisch gewesen seien (240 u.6.). Die Gemeinsamkeiten zu kennen,
ist sicher wichtig. Dabei stehenzubleiben, erschwert jedoch die Moglichkeiten, sich mit den
verschiedenen Formen und Einstellungen auseinanderzusetzen.

68 Georg Christoph Berger Waldenegg, «Antisemitismus: Eine gefdhrliche Vokabel? Zur
Diagnose eines Begriffs». In: Jahrbuch fiir Antisemitismusforschung 9 (2000), 108-126, der
Vorschlag einer neuen Begrifflichkeit 117; ders., Antisemitismus (Anm. 35), hier bes. 106-
112.

69 Vgl. Gabriele Rosenthal, «Antisemitismus im lebensgeschichtlichen Kontext. Soziale Pro-
zesse der Dehumanisierung und Schuldzuweisung». In: Osterreichische Zeitschrift fiir Ge-
schichtswissenschaften 3 (1992), 449-479, hier bes. 451. Zum Zusammenhang auch Heiko
Haumann, «Lebensweltlich orientierte Geschichtsschreibung in den Jiidischen Studien:
Das Basler Beispiel». In: Jiidische Studien. Reflexionen zu Theorie und Praxis eines wissen-
schaftlichen Feldes. Hg. von Klaus Hodl. Innsbruck 2003, 105-122.

213



Davon ausgehend ist nach den Wirkungen zu fragen, die das Verhalten der
Akteure hatte. Wir selbst konnen die Erinnerung daran als eine Art Probehandeln
verstehen: Indem wir mit den Menschen und deren Lebenswelten in friiheren Zei-
tenin Beziehung treten, konnen wir deren Denken, Fiihlen und Handeln nachvoll-
ziehen sowie erkennen, wie sich Erfahrungen und Wahrnehmungen, Verarbeitun-
gen und Verhaltensweisen unter bestimmten Rahmenbedingungen ausbilden.
Gedanklich sind wir dann fahig, Handlungsvarianten und mogliche Alternativen
zu erproben, uns selbst zu priifen und dadurch, ohne falsche Aktualitit, unsere ei-
genen Einstellungen kritisch zu reflektieren. Dieses «Probehandeln» geht in unse-
ren Erinnerungsbestand ein. Und da Erinnerung dazu beitrigt, unser Handeln zu
steuern, kommt ihr eine grosse Bedeutung zu. Vielleicht ist das ein weiterer Mass-
stab, mit dem wir uns der Judengegnerschaft Rottecks und Burckhardts ndhern
konnen.

214



	"Wir waren alle ein klein wenig antisemitsch" : ein Versuch über historische Massstäbe zur Beurteilung von Judengegnerschaft an den Beispielen Karl von Rotteck und Jacob Burckhardt

