
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 55 (2005)

Heft: 2

Artikel: "Wir waren alle ein klein wenig antisemitsch" : ein Versuch über
historische Massstäbe zur Beurteilung von Judengegnerschaft an den
Beispielen Karl von Rotteck und Jacob Burckhardt

Autor: Haumann, Heiko

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelien / Melanges SZG/RSH/RSS 55, 2005, Nr. 2

«Wir waren alle ein klein wenig antisemitisch»
Ein Versuch über historische Massstäbe zur Beurteilung von Judengegnerschaft
an den Beispielen Karl von Rotteck und Jacob Burckhardt

Heiko Haumann

Karl von Rotteck (1775-1840) gehört zu den bedeutendsten liberalen Politikern
Badens, ja Deutschlands in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Als Professor
an der Universität Freiburg i.Br. - erst für Geschichte, dann für Jurisprudenz -,
Verfasser der «Allgemeinen Geschichte»1, Mitherausgeber des «Staats-Lexikons»2

und verschiedener Zeitungen, Abgeordneter der Ersten, später der Zweiten

Kammer des Grossherzogtums Baden, wirkte er an herausragenden Stellen
für die Weiterentwicklung der Verfassung, für die Meinungsäusserungs- und
Pressefreiheit, für Öffentlichkeit in der Politik, für die Aufhebung der Fron- und
Zehntlasten, für die Rechte der verfolgten griechischen und polnischen
Freiheitskämpfer3. Die Freiburger wählten ihn 1833 zum Bürgermeister, nachdem ihn die
Regierung aufgrund seiner politischen Haltung zwangsweise in den Ruhestand
versetzt hatte. Konsequent verweigerte sie nun ihre Zustimmung zur Wahl.
Rotteck verzichtete auf eine Konfrontation bei der Nachwahl und empfahl seinen
Neffen Joseph von Rotteck, der dann auch gewählt wurde. Im Bewusstsein der
Bevölkerung blieb Karl von Rotteck populär. Er erhielt ein Denkmal - Thema einer

1 Allgemeine Geschichte vom Anfang der historischen Kenntniß bis auf unsere Tage, für den

denkenden Geschichtsfreund. 9 Bde. Freiburg 1812-1826 (zanlreiche Auflagen); ders.,
Allgemeine Weltgeschichte für alle Stände. 4 Bde. Stuttgart 1830-1834 (weitere Auflagen).

2 Staats-Lexikon oder Encyklopädie aller Staatswissenschaften. Hg. von Karl von Rotteck
und Karl Theodor Welcker. 15 Bde. Altona 1834-1843.

3 Rüdiger von Treskow, «Erlauchter Vertheidiger der Menschenrechte!» Die Korrespondenz
Karl von Rottecks. Bd. 1: Einführung und Interpretation, Bd. 2: Briefregesten. Freiburg/
Würzburg 1990-1992; Michaela Hartmann u.a., «Der 'Makel des Revolutionismus' und ein
Ende mit Schrecken (1815-1849)». In: Geschichte der Stadt Freiburg im Breisgau. Bd. 3:

Von der badischen Herrschaft bis zur Gegenwart. Hg. von Heiko Haumann und Hans
Schadek. Stuttgart 1992 (2. Aufl. 2001), 61-129. Zu Rottecks Nationsverständnis vgl. Manfred

Meyer, «Deutscher Nationalstaat und französisches Bündnis. Karl von Rottecks Ort in
der Nationalbewegung des 19. Jahrhunderts». In: Zeitschrift für die Geschichte des
Oberrheins 146 (1998), 321-350; ders., «Das konstitutionelle Deutschland und der Westen.
Tradition und Wandel nationaler Konzepte in Südwestdeutschland 1830-1848». In: Die An-
fange des Liberalismus und der Demokratie in Deutschland und Österreich 1830-1848/49.

Hg. von Helmut Reinalter. Frankfurt a.M. usw. 2002, 191-212. Die Schreibweise «Carl»
und «Karl» wechselt in den Quellen.

Prof. Dr. Heiko Haumann, Historisches Seminar, Hirschgässlein 21, CH-4051 Basel

196



eigenen Geschichte4 -, eine Strasse und ein Gymnasium wurden nach ihm
benannt.

Insofern schien es auf den ersten Blick naheliegend, dass der damalige
Freiburger Oberbürgermeister Rolf Böhme - nach Vorberatungen - am 13. November
2001 dem Gemeinderat vorschlug, künftig verdiente Bürger mit einer Carl-von-
Rotteck-Medaille zu ehren. Doch es regte sich Widerspruch. Der Journalist Wolfgang

Heidenreich machte auf der Grundlage einer juristischen Publikation5 darauf

aufmerksam, dass sich Rotteck gegen die bürgerliche Gleichstellung der Juden
ausgesprochen habe und deshalb nicht zum «Musterliberalen» und Namensgeber
einer Ehrenmedaille tauge. Da Rottecks Einstellung gegenüber der Judenemanzipation

bereits in der im Auftrag der Stadt herausgegebenen Geschichte Freiburgs
1992 nachzulesen war6, konnten sich weder Oberbürgermeister noch Stadträte
darauf berufen, nichts gewusst zu haben. Es entbrannte eine heftige Debatte, die
sich in der Presse niederschlug und in einer öffentlichen Podiumsdiskussion am
27. Februar 2002 ihren Höhepunkt fand7. Dabei wurde einerseits auf Rottecks
Leistungen als Vorkämpfer für Menschenrechte, für die Umsetzung liberaler Ideen
und als Anwalt des Volkes hingewiesen, die es rechtfertigten, ihn heute noch -
trotz seines «Makels», der aus der Zeit heraus zu verstehen sei - als politisches
Vorbild zu würdigen. Dem hielten andere entgegen, Rotteck sei eindeutig ein
Antisemit mit völkischen Anklängen gewesen und habe somit den Weg geebnet für
die spätere rassistische Variante. Aus heutiger Sicht könne er deshalb keinesfalls
mehr mit Ehrungen in Verbindung gebracht werden. Worauf lässt sich ein
angemessenes Urteil gründen?

Den Juden waren in Baden nach 1815 und gerade durch die Verfassung von 1818

wichtige, früher gewährte politische Rechte wieder genommen worden. Um 1830

genossen sie zwar Gewerbefreiheit, steuerliche Gleichstellung und Anerkennung
ihrer Konfession. Die vollen Rechte als Orts- und Staatsbürger - namentlich die
Teilhabe an der Gemeindeselbstverwaltung, das Wahlrecht und der Zugang zu
staatlichen Ämtern - blieben ihnen aber vorenthalten. In den «Judendebatten»
des badischen Landtages, der Zweiten Kammer, 1831 und 1833 betonte die Mehrheit,

zu der Rotteck gehörte, das «antisoziale Wesen» der jüdischen «Nation», sah
die Juden als «Fremdlinge» und «Ausländer». Verlangt wurden die Verlegung des

Schabats, die Aufhebung der Speisegesetze, der Verzicht auf die Beschneidung
und auf das Hebräische, die Reinigung des Talmud von seinen angeblich staats-
und gesellschaftsfeindlichen Tendenzen.

4 Rudolf Muhs, «Rotteck und sein Denkmal». In: Freiburger Universitätsblätter 83 (1984),
49-75.

5 Rechtsphilosophie bei Rotteck/Welcker. Hg. von Hermann Kienner. Freiburg/Berlin 1994.

6 Vgl. Anm. 3.
7 Mir liegen Artikel in der Badischen Zeitung vom 10. IL, 13. IL, 14.11., 16.11., 15.12.2001

sowie 9.1. 2002 vor. An der von Karl Köhler (Südwestrundfunk, Studio Freiburg)
moderierten Podiumsdiskussion nahmen teil: Wolfgang Heidenreich, Hans Peter Herrmann
(emeritierter Prof. für Neuere Deutsche Literaturgeschichte an der Freiburger Universität),

Martina Herrmann (Geschichtslehrerin am Freiburger Rotteck-Gymnasium), Wolfgang

Hug (emeritierter Prof. für Geschichte und ihre Didaktik an der Pädagogischen
Hochschule Freiburg), Manfred Meyer (Gymnasiallehrer, arbeitet an einer Rotteck-Biographie,

vgl. Anm. 3) und ich. Die Rotteck-Medaille wurde vom Freiburger Gemeinderat
mehrheitlich gebilligt und dann einer verdienten Persönlichkeit verliehen.

197



Die Vorwürfe gegen die «Talmud-Juden» erinnern stark an die spätere
Diskussion über die zuwandernden «Ostjuden»8. Rotteck zählte nicht zu den
Scharfmachern und hasserfüllten Geiferern. Er verabscheute jedoch jegliche Art von
religiöser Orthodoxie, weil sie nach seiner Meinung der Aufklärung und den liberalen

Ideen entgegenstand. Insbesondere das jüdische Volk, die jüdische «Nation»9
entsprach aufgrund ihrer Sitten und Gebräuche, die aus einer angeblich unfruchtbaren,

«toten» Gesetzesreligion herrührten, nicht seinem Menschenbild des
mündigen Staatsbürgers10. Deshalb hielt er zwar, wie er es als Berichterstatter der
Petitionskommission des Landtags 1833 formulierte, die Judenemanzipation für einen
«minder wichtigen Gegenstand», den man pragmatisch entscheiden müsse. Doch
die politische Gleichstellung könne nur dann gewährt werden, wenn die Juden
eine «acht sociale Meinung und Gesinnung gegen uns» hätten, der Staatsverband
fordere «eine gewisse Gleichförmigkeit oder Verschmelzung der Gesinnungen
und Neigungen». Aus diesem Grund mussten die Juden «aufhören, Juden zu seyn,
nach dem strengen, harten Sinn des Worts, weil die jüdische Religion eine solche
ist, die nach ihrem Prinzip eine Feindseligkeit oder wenigstens eine Scheu gegen
alle anderen Völker enthält und geltend macht, wogegen die christliche Religion
den Charakter hat, daß sie eine allgemeine Verbrüderung aller Völker auf Gottes
weiter Erde will. So lange die Juden nicht einigermaßen diesem Prinzip, das nach
dem heutigen Stande der Cultur und der fortgeschrittenen Vernunft und der besser

ausgebildeten Humanität nicht paßt, und eine Feindseligkeit gegen die andern

8 Steven E. Aschheim, Brothers and Strangers. The East European Jew in German and German

Jewish Consciousness, 1800-1923. Madison 1982; Jack Wertheimer, Unwelcome Strangers.

East European Jews in Imperial Germany. New York/Oxford 1987; Trude Maurer,
Ostjuden in Deutschland 1918-1933. Hamburg 1986; Patrick Kury, «Man akzeptierte uns
nicht, man tolerierte uns!» Ostjudenmigration nach Basel 1890-1933. Basel/Frankfurt a.M.
1998; Karin Huser Bugmann, Schtetl an der Sihl. Einwanderung, Leben und Alltag der

Ostjuden in Zürich 1880-1939. Zürich 1998. Die Brisanz des Ostjuden-Stereotyps lag nicht
zuletzt in der Verschmelzung des rassischen Antisemitismus mit dem Antislavismus. Dazu
ausführlich Massimo Ferrari Zumbini, «Die Wurzeln des Bösen». Gründerjahre des
Antisemitismus: Von der Bismarckzeit zu Hitler. Frankfurt a.M. 2003,463-562,660-682.

9 Der Begriff «Nation» ist hier nicht unbedingt eindeutig im modernen Sinn zu verstehen. Bis
in die Frühe Neuzeit galt als «jüdische Nation» die Korporation der jüdischen Gemeinden.
Lange Zeit wurde «jüdische Nation» parallel zur Begriffsverwendung bei Ständen oder bei
nach sprachlicher Zugehörigkeit oder Herkunft gegliederten Einheiten etwa in den
Universitäten oder an Konzilien, immer wieder aber auch zur Bezeichnung der in aller Welt
verstreut lebenden Juden gebraucht. Von einer nationalen Gemeinschaft, die als Kollektiv
mit geschichtlich-kultureller Zugehörigkeit konstruiert wird und sich als Bewegung
formiert, um ein politisches Ziel zu erreichen - einen Staat, ein Territorium, eine Autonomie
-, ist jedoch keine Rede (s. den Beitrag verschiedener Autoren: Volk, Nation, Nationalismus,

Masse. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen
Sprache in Deutschland. Hg. von Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck. Bd. 7.

Stuttgart 1992, 141-431). Das gilt etwa auch für das Elsass, wo im Ancien regime die
«Nation juive» die Bezeichnung für die Korporation der elsässischen Juden war (Susanne
Bennewitz, «Nachbarschaft unter Beschuss. Juden in Basel während der Belagerung der
Festung Hüningen im Sommer 1815». In: AchtJahrhunderte Juden in Basel. 200Jahre
Israelitische Gemeinde Basel. Hg. von Heiko Haumann. Basel 2005,90-129, hier 112). Im
Toleranzpatent Josephs II. von 1782 ist die «jüdische Nazion» die Gemeinschaft der Menschen
jüdischen Glaubens. Schiller versteht die «hebräische Nation als ein wichtiges
universalhistorisches Volk». Vgl. Klaus L. Berghahn, Grenzen der Toleranz. Juden und Christen im
Zeitalter der Aufklärung. Köln usw. 2000,37-38,66.

10 Vgl. ausführlich Treskow, Erlauchter Vertheidiger 1,160-170.

198



Völker in sich trägt, entsagen, und nicht beweisen, daß sie ihm entsagt haben, so
sind sie nicht zur Emancipation reif.»11 Nicht antasten wollte Rotteck die
bestehenden Rechte der Juden.

Mit diesem Denken stand Rotteck in der Tradition einer Linie der Aufklärung
und des Liberalismus. Diese ging davon aus, dass sich durch die Vernunft ein
einheitlicher «zivilisierter» Menschentypus herausbilden werde. Wer diesem Typus
nicht entspreche und seine Vernunft nicht in dieser Richtung wirken lasse, müsse
erst noch «zivilisiert» werden, bevor er sämtliche staatsbürgerlichen Rechte erhalten

könne. Das bezog sich etwa auf den «Pöbel» - dessen Herrschaft auch Rotteck
fürchtete - und ganz besonders auf die Juden. Hinzu kam, dass jene Liberale als

politische Vertreter des Mittelstandes die ökonomisch motivierten Vorurteile
gegen Juden teilten und darüber hinaus wussten, wie unpopulär die Judenemanzipation

in weiten Teilen der christlichen Bevölkerung war.

Mit ihren Argumenten konnten sich die Gegner der Judenemanzipation auf
Aussagen wichtiger Denker der Aufklärung berufen. Johann Gottfried Herder (1744-
1803) verehrte die Hebräer, mochte aber die Juden nicht. Diese seien zu «klugen
Wucherern» gesunken und eine «parasitische Pflanze auf den Stämmen anderer
Nationen» geworden, «ein Geschlecht schlauer Unterhändler beinah auf der ganzen

Erde, das trotz aller Unterdrückung nirgend sich nach eigener Ehre und
Wohnung, nirgend nach einem Vaterlande sehnet»12. Die Juden mussten ihre Sitten
aufgeben, die für die heutige Zeit nicht passten, und der Staat solle sie durch Erziehung

aus ihrem jetzigen Zustand befreien. Jedenfalls konnte sich Herder nicht
vorstellen, dass das «fremde» Volk der Juden mit einer anderen Nation gleichberechtigt

zusammenleben werde, und gestand deshalb dem Staat auch das Recht zu,
nur eine bestimmte Anzahl Juden auf seinem Territorium zu dulden13. Für Immanuel

Kant (1724-1804) - auf den sich Rotteck gerne berief14 - waren die Juden
Angehörige einer Religion mit «statuarischen Gesetzen» und einem «mechanischen
Cultus», ohne die rein sittliche Gesinnung, die für ihn das Wesen einer Vernunftreligion

ausmachte. Seine Urteile über die jüdische Religion wie über das Leben der

11 Verhandlungen der Stände-Versammlung des Großherzogthums Baden im Jahre 1833.
14. Heft. Karlsruhe 1833, 362-363. Vgl. Reinhard Rürup, Emanzipation und Antisemitismus.

Studien zur «Judenfrage» der bürgerlichen Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1987, hier 77,
vgl. 46-92.

12 Johann Gottfried Herder, Ideen zu einer Philosophie der Geschichte der Menschheit.
Neuausgabe Bodenheim 1995,315-316.

13 Berghahn, Grenzen, 195-205. Anders Martin Bollacher, der Herders «einfühlend-sympa-
thisierende Sichtweise» hervorhebt (30): «'Feines, scharfsinniges Volk, ein Wunder der
Zeiten!' - Herders Verhältnis zum Judentum und zur jüdischen Welt». In: Hebräische Poesie

und jüdischer Volksgeist. Die Wirkungsgeschichte von Johann Gottfried Herder im
Judentum Mittel- und Osteuropas. Hg. von Christoph Schulte. Hildesheim usw. 2003,17-33;
skeptischer und mit einem anderen Aspekt Julius H. Schoeps, «Das kollektive jüdische
Bewusstsein. J. G. Herders Volksgeistlehre und der Zionismus». Ebd., 181-189. Vgl. Rainer
Erb, Werner Bergmann, Die Nachtseite der Judenemanzipation. Der Widerstand gegen die

Integration der Juden in Deutschland, 1780-1860. Berlin 1989; Helmut Berding,
«Judenemanzipation in Deutschland: Ambivalenz - Widerspruch -Widerstand». In: Intoleranz im
Zeitalter der Revolutionen. Europa 1770-1848. Hg. von Aram Mattioli u.a. Zürich 2004,
233-257 (auch zum folgenden). Als einführenden Gesamtüberblick zur Problematik Werner

Bergmann, Geschichte des Antisemitismus. München 2002.
14 Vgl. z.B. Treskow, Erlauchter Vertheidiger 1,25,182; II, 263,467.

199



Juden, etwa den «Wuchergeist» der «Nation von lauter Kaufleuten», sind von
erschreckender Unkenntnis geprägt, obwohl er doch freundschaftlichen Umgang
mit vielen Juden hatte. Auch Kant verlangte die Abkehr der Juden von ihrer Religion

und Kultur, um zu einem Volk zu werden, das «aller Rechte des bürgerlichen
Zustandes» fähig sei. Er fasste dies mit dem - aus heutiger Sicht - bösen Wort der
«Euthanasie des Judentums» zusammen. Hier standen somit Verzicht auf die
Ritualgesetze und Läuterung vor der Gewährung der Gleichstellung15. Wilhelm von
Humboldt (1767-1835) verfasste weitreichende Vorschläge zur uneingeschränkten

Emanzipation der Juden, sein Ziel war hingegen, «die Absonderung geringer
und die Verschmelzung inniger» zu machen, nämlich «Verschmelzung, Zertrümmerung

ihrer kirchlichen Form und Ansiedlung» zu erreichen16. Und Georg
Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) setzte sich zwar scharf ab von der
völkischnationalistischen Judenfeindschaft der Professoren Jakob Friedrich Fries (1773-
1843) und Christian Friedrich Rühs (1779-1855), rechtfertigte aber doch die
Bindung der Emanzipation an die Assimilation und zeigte wenig Verständnis für
die jüdische Kultur17.

Johann Gottlieb Fichte (1762-1814) ging erheblich weiter und sah, behaftet
mit allen gängigen Vorurteilen, im Judentum einen «feindselig gesinnten Staat».
Gäbe man den Juden das Bürgerrecht, träten sie die «übrigen Bürger völlig unter
die Füße». Ebenso wie Kant griff er zu einer drastischen Formulierung, um die
Forderung zu unterstreichen, dass die Juden alles Jüdische aufgeben mussten:
«Aber ihnen Bürgerrechte zu geben, dazu sehe ich wenigstens kein Mittel, als das,
in einer Nacht ihnen allen die Köpfe abzuschneiden und andere draufzusetzen, in
denen auch nicht eine jüdische Idee sei. Um uns vor ihnen zu schützen, dazu sehe
ich wieder kein anderes Mittel, als ihnen ihr gelobtes Land zu erobern, und sie alle
dahin zu schicken.» Die Menschenrechte wollte Fichte den Juden nicht nehmen,
aber diese waren ihm dermassen fremd, dass er sie in die Nation nicht für integrierbar

hielt18. Selbst Johann Wolfgang Goethe (1749-1832) liess sich als Kronzeuge
für den «unangenehmsten Eindruck» zitieren, den «die Enge, der Schmutz, das

15 Berghahn, Grenzen, 206-222, Zitate 210,211,214,215,217. Kant strebte die Glaubenseinheit

in einer Vernunftreligion an.
16 Berghahn, Grenzen, 269-275. Humboldts Memorandum von 1809 beeinflusste das preussi¬

sche Gleichstellungsedikt vom 11. März 1812.
17 Detlev Claussen, Grenzen der Aufklärung. Zur gesellschaftlichen Geschichte des modernen

Antisemitismus. Frankfurt a.M. 1987,97-109. Rotteck scheint zu Fries und Rühs keine
engeren Beziehungen gehabt zu haben, obwohl Fries zeitweilig als Professor in Freiburg i.Br.
wirkte; vgl. Treskow, Erlauchter Vertheidiger II, 368, 496. Siehe auch Gerald Hubmann,
«Völkischer Nationalismus und Antisemitismus im frühen 19. Jahrhundert: Die Schriften
von Rühs und Fries zur Judenfrage». In: Antisemitismus - Zionismus -Antizionismus 1850-
1940. Hg. von Renate Heuer und Ralph-Rainer Wuthenow. Frankfurt a.M./New York
1997, 9-34.

18 Berghahn, Grenzen, 222-227, Zitate 222,223,224. Saul Ascher widerlegte Fichte und setzte
in der Nachfolge Mendelssohns die aufgeklärt-jüdische Argumentation dagegen (ebd.,
228-231). Fichtes Zitat im Zusammenhang auch in: Ludger Heid, «Wir sind und wollen nur
Deutsche sein! Jüdische Emanzipation und Judenfeindlichkeit 1750-1880». In: Der ewige
Judenhass. Christlicher AntiJudaismus - Deutschnationale Judenfeindlichkeit - Rassistischer

Antisemitismus. Hg. von Christina von Braun und Ludger Heid. 2. Aufl. Berlin/Wien
2000,70-109, hier 80-81. Ausführlich zu einem anderen Aspekt Manfred Voigts, «Wir sollen

alle kleine Fichtes werden!» Johann Gottlieb Fichte als Prophet der Kultur-Zionisten.
Berlin/Wien 2003, dabei zu dessen Judengegnerschaft 83-106.

200



Gewimmel, der Akzent einer unerfreulichen Sprache» machten. Immerhin reflektierte

er seine Abscheu vor diesen Verhältnissen, bemühte sich, sich von den
Vorurteilen seiner Umgebung zu befreien, machte sich ein eigenes Bild, das dann auch
bewundernde Züge trug. Doch völlig überwinden konnte er seine frühere Einstellung

nicht, wie das verräterische Urteil zeigt: «Ausserdem waren sie ja auch
Menschen, tätig, gefällig, und selbst dem Eigensinn, womit sie an ihren Gebräuchen
hingen, konnte man seine Achtung nicht versagen.»19 Bei aller Verehrung für
einzelne Juden blieb eine Abneigung vor der fremden Kultur der jüdischen Bevölkerung,

eine tiefe Distanz20.
Im übrigen stimmten auch jüdische Aufklärer der negativen Bewertung der

jüdischen Gesetzesreligion zu, sahen einen Ausweg in der Konversion zum
Christentum oder erwarteten zumindest eine «Verbesserung», eine «Zivilisierung»
von den Folgen der Emanzipation. Selbst Moses Mendelssohn (1729-1786), der
Massstäbe setzte für den gleichberechtigten und gleichwertigen Umgang von
Menschen unterschiedlichen Glaubens, wollte zwar sein Judentum um keinen
Preis aufgeben und verteidigte die Zeremonialgesetze als lebendig, eben nicht
verkrustet und erstarrt. Dennoch wollte er die Juden «aufklären» und «kultivieren»,
den «Jargon», die jiddische Sprache, zurückdrängen und stand manchen kulturellen

Praktiken, namentlich der Juden im Osten, ablehnend gegenüber21. Andere
gingen weiter. Lazarus Bendavid (1762-1832) etwa wandte sich 1793 gegen die
«durch Aberglauben verfinsterte Tradition» und forderte die Abschaffung der
«sinnlosen (schädlichen) Zeremonialgesetze» sowie eine Reform der jüdischen
Religion22. David Friedländer (1750-1834) schlug 1799 vor, alle Juden sollten zum
Christentum konvertieren und sich öffentlich taufen lassen. Das mindeste war
auch für ihn eine Reform des Gottesdienstes, der Lehre und des Unterrichtswesens,

wie er sie 1812, nach dem preussischen «Judenedikt», entwarf23. Als Auswir-

19 So Goethe in «Dichtung und Wahrheit» über seine Jugenderinnerungen an die Frankfurter
Judengasse (Johann Wolfgang Goethe, Gesammelte Werke in sieben Bänden. Hg. von
Bernt von Heiseler. 6. Bd. Gütersloh o.J., 126).

20 Berghahn, Grenzen, 188-195. Insofern erfüllten viele Denker der Aufklärung nicht den
Anspruch eines Toleranzverständnisses, das - wie Lessing in der «Ringparabel» seines
Stückes «Nathan der Weise» von 1779 - von einer «Anerkennung der prinzipiellen
Gleichrangigkeit und Gleichwertigkeit der drei monotheistischen Religionen» oder anderen
Weltanschauungen ausgeht. Statt dessen wollten sie diese zugunsten einer «universellen
Vernunft- oder Naturreligion» überwinden. Hinzu kamen Vorurteile, wie sie in den Zitaten

deutlich wurden. Vgl. Wege der Toleranz- Geschichte einer europäischen Idee in Quellen.

Hg. von Heinrich Schmidinger. Darmstadt 2002, Zitate 284. Und selbst Lessing war
nicht völlig frei von Vorurteilen und Überlegenheitsgefühlen gegenüber dem Judentum
(Berghahn, Grenzen, 66-67, 69-82).

21 Vgl. Berghahn, Grenzen, 150-182. Grundlegend für den ganzen Abschnitt Christoph
Schulte, Die jüdische Aufklärung. Philosophie, Religion, Geschichte. München 2002, hier
56-63,130-131,158-161,179-181,199-206. Auch: Gerda Heinrich, «Haskala und Emanzipation.

Paradigmen der Debatte zwischen 1781 und 1812». In: Das Achtzehnte Jahrhundert
23 (1999), 152-175; Jacob Katz, Tradition und Krise. Der Weg der jüdischen Gesellschaft in
die Moderne. München 2002, 245-270. Zum innerjüdischen Sprachendiskurs Andreas
Gotzmann, Eigenheit und Einheit. Modernisierungsdiskurse des deutschen Judentums in
der Emanzipationszeit. Leiden usw. 2002, bes. 243-289.

22 Berghahn, Grenzen, 219,221. Vgl. Schulte, Jüdische Aufklärung, 72-76,107-114,167-169.
23 Berghahn, Grenzen, 218,221, 276. Vgl. Schulte, Jüdische Aufklärung, 92-99; Jüdische Er¬

ziehung und aufklärerische Schulreform. Analysen zum späten 18. und frühen 19. Jahrhundert.

Hg. von Britta L. Behm u.a. Münster usw. 2002.

201



kungen dieser kulturellen Assimilationstendenz können auch die jüdischen Salons
in Berlin gegen Ende des 18. Jahrhunderts betrachtet werden. Nach französischem
Muster leiteten jüdische Frauen gesellschaftliche Zusammenkünfte, die einen
Anziehungspunkt für christliche wie jüdische Dichter, Künstler, Gelehrte, hohe
Beamte, Adlige und Bürger bildeten. Eine beträchtliche Anzahl der jüdischen
Teilnehmerinnen und Teilnehmer trat zum Christentum über24.

Sich aus diesem lebensweltlichen Zusammenhang zu lösen, war sicher nicht
einfach. Möglich wäre es gewesen. Beispiele sind Rottecks liberale Mitstreiter aus
Freiburg Karl Theodor Welcker (1790-1869) und Johann Georg Duttlinger (1788-
1841), die ihren ursprünglichen Standpunkt änderten, oder der Verfasser des

Emanzipationsartikels im «Staats-Lexikon», Karl Steinacker (1801-1847), von
dessen Auffassung sich Rotteck in einem Nachsatz distanzierte25. Diese argumentierten,

man dürfe den Juden nicht die politischen Rechte verweigern, sondern
müsse sie ihnen im Gegenteil gerade zubilligen, damit sie sich emanzipieren könnten.

Ähnliches vernahm Rotteck von den Befürwortern der Judenemanzipation in
der öffentlichen Diskussion - etwa Jean Paul (1763-1825), Karl Philipp Moritz
(1756-1793), Alexander von Humboldt (1769-1859) - oder durch an ihn gerichtete

Briefe, gerade auch von Juden, die auf ihn hofften. Dies änderte seine

Meinung ebensowenig wie die Beobachtung der Folgen antijüdischer Vorurteile, wie
sie sich in den gewaltsamen «Hep! Hep!»-Unruhen 1819 und Ausschreitungen
1830 gerade in Karlsruhe gezeigt hatten26.

Hier offenbarten sich die Grenzen der Toleranz eines Teils der Aufklärer und
der Liberalen: Die Juden galten als die Anderen und Fremden, die zwar geduldet
wurden, die man aber nicht akzeptieren, sondern umerziehen wollte. Auch die
meisten Befürworter einer Judenemanzipation hatten das Bild eines zukünftig
«zivilisierten» Juden vor Augen27. An ein wirklich gleichberechtigtes Miteinander

24 Vgl. Berghahn, Grenzen, 232-262; Steven M. Lowenstein, «Anfänge der Integration 1780-
1871». In: Geschichte des jüdischen Alltags in Deutschland. Vom 17. Jahrhundert bis 1945.

Hg. von Marion Kaplan. München 2003,123-224, hier 220. Barbara Hahn, Die Jüdin Pallas
Athene. Auch eine Theorie der Moderne. Berlin 2002, hier bes. 75-98.

25 Staats-Lexikon, Bd. 5,1837, 52.
26 Vgl. zu den Zusammenhängen den Überblick bei Heid, Wir sind und wollen nur Deutsche

sein! Zu den Unruhen Rainer Wirz, Widersetzlichkeiten, Excesse, Crawalle, Tumulte und
Skandale. Soziale Bewegung und gewalthafter sozialer Protest in Baden 1848. 2. Aufl.
Baden-Baden 1998; Stefan Rohrbacher, Gewalt im Biedermeier. Antijüdische Ausschreitungen

in Vormärz und Revolution (1815-1848/49). Frankfurt a.M./New York 1993; ders.,
«Deutsche Revolution und antijüdische Gewalt (1815-1848/49)». In: Die Konstruktion der
Nation gegen die Juden. Hg. von Peter Alter u.a. München 1999,29-47.

27 Das gilt etwa sogar für Christian Wilhelm Dohm, Über die bürgerliche Verbesserung der lu¬
den. Berlin 1781 (Nachdruck der erweiterten Auflage von 1783: Hildesheim/New York
1973), selbst wenn seine Reformvorschläge den Juden die weitestgehende Gleichstellung
einräumten; dazu Berghahn, Grenzen, 127-149. Vgl. «Toleranz». In: Geschichtliche Grund-
begriffe.Bd. 6. Stuttgart 1990,445-605; Toleranz. Forderung und Alltagswirklichkeit im
Zusammenleben von Menschen verschiedener Kulturen. Eine Sammlung von Beiträgen des

Basler Universitätsforums, hg. von der Universität Basel. Basel 1993; Barbara Stollberg-
Rilinger, Europa im Jahrhundert der Aufklärung. Stuttgart 2000,101-103,267-270;
Bergmann, Geschichte des Antisemitismus, 18-38; verschiedene Beiträge in: Intoleranz. Dass im

Alltag durchaus ein nachbarschaftliches Neben- und Miteinander möglich war, das
allerdings auch immer wieder in antijüdische Verhaltensweisen umschlagen konnte, zeigen

202



verschiedener Kulturen dachte damals kaum jemand. Es gehört zur «Dialektik der
Aufklärung»28, dass sie die Bedingungen ihrer eigenen Aufhebung produziert. Die
Rationalität, die kulturelle Eigenarten für überflüssig und schädlich hielt, weil
diese eine Absonderung von der homogenen, vernunftgemässen Ordnung förderten,

begünstigte ein Denken und Verhalten, jene zivilisatorischen Voraussetzungen

zu schaffen, die schliesslich die Schoa ermöglichten29. Um so wichtiger ist es zu
differenzieren, Alternativen sowie die Ursachen zu erkennen, warum es zur
Katastrophe kam: «Die ihrer selbst mächtige, zur Gewalt werdende Aufklärung selbst
vermöchte die Grenzen der Aufklärung zu durchbrechen.»30

Die Einordnung von Rottecks Haltung zur politischen Gleichstellung der
Juden in seine lebensweltlichen Zusammenhänge macht deutlich, dass es unzulässig

ist, eine Linie von ihm zu den Rassisten der völkischen Parteien und der
Nationalsozialisten, hin zu «Auschwitz», zu ziehen. Selbst wenn sich die Nazis auch auf
Rotteck berufen haben sollten, wäre dies ein unhistorischer Massstab. Interpretieren

lässt sich, dass bei Rottecks Abgrenzung von den Juden nationales Denken
spürbar wird. Aber er wollte sie nicht vertreiben oder vernichten, ihnen keine
Menschenrechte nehmen. Aus heutiger Sicht, die natürlich nicht wegzudenken ist,
kann eher eine Linie gezogen werden zu der weitverbreiteten, zunächst
unterschwelligen, latenten Judengegnerschaft. Rotteck war mit seinem Einsatz für
Freiheitsrechte zu einem politischen Symbol, zu einem Mythos geworden. Um so

nachhaltiger musste seine Haltung gegenüber den Juden antijüdische Vorurteile
bestärken. Wie zahlreiche andere bedeutende Persönlichkeiten trug er somit dazu

bei, dass viele Menschen ein Klischee verinnerlichten. Damit war der Boden für
die Tolerierung antisemitischer Propaganda und antijüdischer Massnahmen
bereitet.

IL

Überregionales Aufsehen hat eine Kontroverse über die Frage erregt, wie Jacob

Burckhardts (1818-1897) verächtliche Bemerkungen über Juden einzuschätzen
seien. Ausgelöst hat die Kontroverse der Luzerner Historiker Aram Mattioli. In
der «Zeit» veröffentlichte er am 30. September 1999 einen langen Artikel über den

grossen Basler Gelehrten. Gegen das bisher vorherrschende Bild ordnete er
Burckhardts Äusserungen in dessen antiliberales, antidemokratisches und
antikapitalistisches Weltbild ein. An sich sind die Zitate aus seinen Schriften, in denen er
sich gegen das «Judenpack» wandte, der interessierten Öffentlichkeit bekannt.

mehrere Einzelstudien. Vgl. als Überblick: Geschichte des jüdischen Alltags, 115-122 (Robert

Liberles), 215-224 (Steven M. Lowenstein).
28 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Außlärung. Philosophische Frag¬

mente. Nachdruck o.J. (zuerst Amsterdam 1947).
29 Zygmunt Bauman, Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust. Hamburg

1992.
30 Horkheimer, Adorno, Dialektik, 244, vgl. 7: «Die Aporie, der wir uns bei unserer Arbeit ge¬

genüber fanden, erwies sich somit als der erste Gegenstand, den wir zu untersuchen hatten:
die Selbstzerstörung der Aufklärung. Wir hegen keinen Zweifel - und darin liegt unsere

petitio principii -, daß die Freiheit in der Gesellschaft vom aufklärenden Denken
unabtrennbar ist.»

203



Mattioli arbeitete aber heraus, dass sie nicht derart nebensächliche «Ausrutscher»
darstellten, wie bisher argumentiert wurde. So sei jener von einem typischen
Erscheinungsbild des Juden ausgegangen, das der «semitischen Nation» eigen sei,
und einen «Fremdkörper» bilde. An anderen Beispielen konnte Mattioli zeigen,
dass Burckhardt von rassisch wie kulturell höher- und geringerwertigen Völkern
spreche. In seinem ästhetischen Blick verkämen die Juden zum Inbegriff des Plumpen

und Hässlichen. Ebenso tauche das traditionelle Negativstereotyp vom angeblich

raffgierigen, wucherischen Juden auf. Folgerichtig sei er kein Anhänger der
rechtlichen Gleichstellung der Juden gewesen, und nicht zuletzt die «allmächtigen
Juden» hätten für ihn die ungeliebte Moderne gekennzeichnet31. Am liebsten wäre
es ihm gewesen, wenn die Emanzipation hätte rückgängig gemacht werden können.

So wie das für die Eliten im Deutschen Kaiserreich nachgewiesen worden sei,
habe auch für Burckhardt die Judenfeindschaft die Funktion eines «kulturellen
Codes» gehabt, um die Gegnerschaft gegen die modernen Tendenzen der Zeit
zum Ausdruck zu bringen. Wem es leicht über die Lippen gehe, einen Ort als «ver-
judet», einen anderen als «judenfrei» zu bezeichnen «muss als typischer Antisemit
im Sinne des 19. Jahrhunderts charakterisiert werden», fasste Mattioli seine Analyse

zusammen32.

Diese Einschätzung ist nicht unwidersprochen geblieben. Zwar sei nicht zu
bestreiten, dass Burckhardts «problematische Sicht der Juden» in engem
Zusammenhang «mit seinen Ressentiments gegenüber der modernen Welt überhaupt»
stehe. Ein Rassist sei er aber nicht gewesen, Mattioli urteile zu stark von heute aus,
vom Wissen um Auschwitz her33. Antijüdische Bemerkungen im 19. Jahrhundert,
wie wir sie etwa auch bei Theodor Fontane fänden, seien keineswegs Vorstufen der
nationalsozialistischen Judenvernichtung gewesen. Deshalb solle man den Begriff
«Antisemitismus» auf Verlautbarungen beschränken, die mit dem nationalsozialistischen

Verständnis vergleichbar seien. Nicht jede Kritik an Juden dürfe mit
Antisemitismusverdacht belegt werden34.

Nun hat Burckhardt gerade nicht bestimmte Juden wegen ihres Verhaltens
kritisiert, sondern pauschal Werturteile über «die» Juden gefällt, aus denen durchaus

ein kulturell begründetes Überlegenheitsgefühl spricht. Und Mattioli hat
keineswegs behauptet, Burckhardt sei ein Wegbereiter Hitlers und des Nationalsozialismus

gewesen. Auch kann der Begriff «Antisemitismus» nicht einfach in der
gewünschten Weise eingeschränkt werden. Dagegen sprechen die Zusammenhänge,
die dazu führten, dass er im Umfeld Wilhelm Marrs (1819-1904) 1879 zum politi-

31 Zu diesem Zusammenhang auch Notker Hammerstein, «Professoren in Kaiserreich und
Weimarer Republik und der Antisemitismus». In: Konstruktion der Nation, 119-136, hier
125.

32 Ausführlich dann Aram Mattioli, «Jacob Burckhardts Antisemitismus. Eine Neuinterpre¬
tation aus mentalitätsgeschichtlicher Sicht». In: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte
49 (1999), 496-529; ders., Jacob Burckhardt und die Grenzen der Humanität. Essay. Wien
usw. 2001, das letzte Zitat 38.

33 Bernd Roeck, «Der Kopf auf dem Tausender ist kein Fehldruck. In der Schweiz wird um
Jacob Burckhardt gestritten: Der Vorwurf des Antisemitismus ist eine schreckliche
Vereinfachung». In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 16. 11. 1999.

34 Urs Bitterli, «Jacob Burckhardt - ein Antisemit?» In: Aargauer Zeitung, 15.1. 2000.

204



sehen Kampfwort wurde und seitdem ständig in den Quellen auftaucht35. Er
drückt aus, dass Juden als eigene «Rasse» nicht zur Nation gehörten36.

Die über Burckhardt geführte Diskussion kann das Nachdenken über
Begriffe und Massstäbe weiter anregen. Selbstverständlich lassen sich vergleichbare
Aussagen bei vielen Persönlichkeiten finden, deren Werke wir eigentlich schätzen.
Wesentlich heftiger als bei Goethe fielen die judenfeindlichen Äusserungen von
Romantikern aus, etwa von Clemens Brentano (1778-1842) und Achim von
Arnim (1781-1831, um so mehr ist hervorzuheben, dass sich Bettina von Arnim
[1785-1859] davon lösen konnte)37. Johann Heinrich Pestalozzi (1746-1827)38, Je-

35 Wilhelm Marr, Der Sieg des Judenthums über das Germanenthum. Vom nicht confessionel-
len Standpunkt aus betrachtet. 8. Aufl. Bern 1879 (hier ist noch nicht von Antisemitismus,
wohl aber von der «semitischen Race» und dem «Semitismus» die Rede; kurz darauf
verwendet Marr dann in öffentlichen Verlautbarungen den Begriff selbst). Burckhardt hatte
dieses Werk in seiner Bibliothek (Mattioli, Jacob Burckhardt, 42). In der Tendenz schon
ähnlich Marr, Der Judenspiegel. Hamburg 1862. Auch Marr vertrat im übrigen die Ansicht,
dass die Juden dann in die deutsche Gesellschaft integriert werden könnten, wenn sie «ihr
Judentum vollkommen hinter sich ließen drei seiner vier Frauen waren jüdischer
Abstammung» (Michael Brenner, Stefi Jersch-Wenzel, Michael A. Meyer, Deutsch-jüdische
Geschichte in der Neuzeit. Bd. II: Emanzipation und Akkulturation 1780-1871. München
1996,324 [Michael Brenner]). Zu Marr s. Moshe Zimmermann, Wilhelm Marr. The Patriarch

ofAntisemitism. New York/Oxford 1986 (hebr. 1982). Treitschke verwendete ebenfalls

1879 den Begriff «Antisemitismus» ähnlich wie Marr. Vgl. zu den Zusammenhängen
Thomas Nipperdey, Reinhard Rürup, «Antisemitismus». In: Geschichtliche Grundbegriffe,
Bd. 1. Stuttgart 1972,129-153; Mario Kessler, «Judenfeindschaft». In: Historisch-kritisches
Wörterbuch des Marxismus. Hg. von Wolfgang Fritz Haug. Bd. 6/11. Hamburg 2004,
Sp. 1672-1684; Jack Jacobs, Judenfrage. Ebd., Sp. 1685-1694; Zumbini, Wurzeln, 165-174.
Einen Überblick über den Begriff und die Probleme seiner Verwendung gibt Georg
Christoph Berger Waldenegg, Antisemitismus: «Eine gefährliche Vokabel»? Diagnose eines
Wortes. Wien usw. 2003.

36 Diesem Verständnis können religiöse, ethische, rassistische, völkische, politisch-ökonomi¬
sche Begründungen zugeordnet werden, wie Klaus Holz an den Beispielen Treitschke,
Stoecker, Drumont, Hitler, Slänsky-Prozess und Waldheim-Affäre zeigt. Der Nationalismus

sei konstitutiv für den modernen Antisemitismus (allerdings gilt das auch schon für
solche Formen, wie sie Rotteck vertrat). Vgl. Klaus Holz, Nationaler Antisemitismus.
Wissenssoziologie einer Weltanschauung. Hamburg 2001, s. auch 547,549 zur «Entfernung der
Juden», wie sie eben schon vor dem «modernen» Antisemitismus gefordert wurde).

37 Dazu Jacques Picard, «Recht auf Abweichung? Das Juden- und Frauenbild in der deut¬
schen Romantik und Bettine von Arnims Seitensprung». In: Judenfeindschaft. Eine öffentliche

Vortragsreihe an der Universität Konstanz 1988/89. Hg. von Erhard R. Wiehn.
Konstanz 1989,73-95; Birgit R. Erdle, «'Über die Kennzeichen des Judenthums': Die Rhetorik
der Unterscheidung in einem phantasmatischen Text von Achim von Arnim». In: German
Life and Letters 49 (1996), 147-158; Peter-Anton von Arnim, «Der eigentliche Held in dieser

Zeit, die einzige wahrhaft freie und starke Stimme. Die jüdischen Aspekte in Leben und
Werk Bettina von Arnims als Herausforderung». In: «Die echte Politik muß erfinderisch
sein.» Beiträge eines Wiepersdorfer Kolloquiums zu Bettina von Arnim. Hg. von Hartwig
Schultz. Berlin 1999,163-215. Vgl. Richard Faber, «Germanomanie der Grimms und
Kosmopolitismus Hebels - Judenfeindschaft der Grimms und Judenfreundschaft Hebels». In:
ders., «Sagen lassen sich die Menschen nichts, aber erzählen lassen sie sich alles.» Über
Grimm-Hebelsche Erzählung, Moral und Utopie in Benjaminscher Perspektive. Würzburg
2002,131-151, hier bes. 145-151; Wilhelm Solms, «Zur Dämonisierung der Juden und
Zigeuner im Märchen». In: Sinti und Roma in der deutschsprachigen Gesellschaft und Literatur.

Hg. von Susan Tebbutt. Frankfurt a.M. usw. 2001,111-125. Allgemein: Martin Gubser,
Literarischer Antisemitismus. Untersuchungen zu Gustav Freytag und anderen bürgerlichen
Schriftstellern des 19. Jahrhunderts. Göttingen 1998 (u.a. mit einer Zusammenstellung von

205



remias Gottheit (1797-1854)39, Wilhelm Hauff (1802-1827)40, Alban Stolz (1808-
1883) und Heinrich Hansjakob (1837-1916)41, Wilhelm Raabe (1831-1910)42,
Wilhelm Busch (1832-1908)43, Peter Rosegger (1843-1918)44 und manche andere können

genannt werden45. Darunter ist auch Theodor Fontane (1819-1898). Durch

Indikatoren für literarischen Antisemitismus, 309-311). In den Interpretationen z.T.
problematisch: Gustav Kars, Das Bild des Juden in der deutschen Literatur des 18. und 19.
Jahrhunderts. Freiburg i.Br. 1988.

38 Vgl. etwa seine Fabel «Mauschelhofen». Peter Stadler beurteilt die antijüdischen Vorurtei¬
le Pestalozzis als marginal in der Gesamtheit seines Denkens: Pestalozzi. Geschichtliche
Biographie. Von der alten Ordnung zur Revolution (1746-1797). Zürich 1988,431,437.

39 Vgl. Christian Thommen, Jeremias Gotthelf und die Juden. Bern usw. 1991. Er hält die
überwiegend negativ gezeichneten jüdischen Figuren und die zahlreichen antijüdischen
Bemerkungen Goulielfs für den Ausdruck seines Widerstandes gegen den modernen,
materialistischen Zeitgeist, der das Bauerntum gefährde oder gar zerstöre. Er sei aber kein
«militanter Antisemit» gewesen und habe auch gegen die Judenverfolgung in Russland
Stellung bezogen (212-214).

40 Vgl. verschiedene Lesarten: Jürgen Landwehr, «Jud Süß - Hauffs Novelle als literarische
Legitimation eines Justizmords und als Symptom und (Mit-)Erfindung eines kollektiven
Wahns». In: Wilhelm Hauff. Aufsätze zu seinem poetischen Werk. Hg. von Ulrich Kittstein.
St. Ingbert 2002, 113-146; Rolf Düsterberg, «Wilhelm Hauffs 'opportunistische'
Judenfeindschaft». In: Zeitschrift för deutsche Philologie 119 (2000), 190-212; Jefferson S. Chase,
«The Wandering Court Jew and the Hand of God: Wilhelm Hauffs Jud Süss as Historical
Fiction». In: The Modern Language Review 93 (1998), 724—740; Maureen Thum, «Re-Visio-
ning Historical Romance. Carnivalesque Discourse in Wilhelm Hauffsjud Süß». In: Neues

zu Altem. Novellen der Vergangenheit und der Gegenwart. Hg. von Sabine Cramer. München

1996 Houston German Studies 10 [1996]), 25-42; Dorothea Hollstein, «Dreimal
'Jud Süß' - Zeugnisse 'schmählichster Barbarei'. Hauffs Novelle, Feuchtwangers Roman
und Harlans Film in vergleichender Betrachtung». In: Der Deutschunterricht 37 (1985), 42-
54.

41 Die beiden gelten als badische Volksschriftsteller. Vgl. Michael Langer, Zwischen Vorurteil

und Aggression. Zum Judenbild in der deutschsprachigen katholischen Volksbildung des
19. Jahrhunderts. Freiburg usw. 1994; Manfred Hildenbrand, «Heinrich Hansjakob und die
Juden». In: Die Ortenau 77 (1997), 485-496; ders., Heinrich Hansjakob - Rebell im Priesterrock.

3. Aufl. Haslach 2002, hier 180-187. Hansjakob bekannte sich als Antisemit, achtete
aber die jüdische Religion und auch den kleinen Handelsjuden, den er auf dem Land
kennenlernte.

42 Vgl. das abwägende Nachwort Dieter Arendts in: Wilhelm Raabe, Holunderblüte. Stuttgart
1991,49-60 (auch die Literaturhinweise: 47^18).

43 Robert Gernhardt, «Schöner ist doch unsereiner». Kommentar zur Gesamtausgabe der
Werke von Wilhelm Busch nebst Klärung der Frage: War dieser Autor ein Antisemit? In:
Süddeutsche Zeitung, 27. 8. 2003,14, lässt die Frage letztlich offen, zitiert Dieter P. Lotze
und Hans Ries, die meinen, Busch verspotte das zeitgenössische antisemitische Zerrbild,
und andererseits Golo Mann, der Busch zwar nicht für einen «argen Antisemiten» hält,
aber doch bemerkt: «Natürlich war er es ein klein bisschen, wie zu seiner Zeit alle Deutschen

und alle Franzosen auch.»
44 Wolfgang Bunte, Peter Rosegger und das Judentum. Altes und Neues Testament, Antisemitismus,

Judentum und Zionismus. Hildesheim/New York 1977. Auch bei ihm ist der
Eindruck zwiespältig. In seinen Schriften finden sich zahlreiche judenfeindliche Äusserungen,
die die üblichen Klischees zum Ausdruck bringen, namentlich Vorurteile gegenüber dem
wirtschaftlichen Verhalten von Juden. Auf der anderen Seite achtet er die religiöse
Überzeugung der Juden, wendet sich nachdrücklich gegen die Antisemiten und fordert, immer
nur den «Menschen» zu sehen, ohne Unterschied der Religion, Nation oder Rasse.

45 Vgl. auch Massimo Ferrari Zumbini, Untergänge und Morgenröten. Nietzsche - Spengler -
Antisemitismus. Würzburg 1999. Ausführlich zur Geschichte des organisierten Antisemitismus

und dessen Voraussetzungen im Kaiserreich jetzt ders., Wurzeln. Selbstverständlich

206



seine Briefe zieht sich ein stets präsenter Alltagsantisemitismus. Immerhin hat er
sich auch, etwa im «Stechlin», kritisch mit antijüdischen Klischees auseinandergesetzt46.

Davon finden wir bei Jacob Burckhardt nichts. Dessen Judenfeindschaft war
offenbar selbstverständlicher Bestandteil seiner Lebenswelt. Er mochte die
«Juden» als Typus einfach nicht. Selbst wenn der Stellenwert seines Vorurteils im
Rahmen seiner relativistischen Weltanschauung und seines Antimodernismus
nicht als Rassismus einzuschätzen ist, bleibt doch, dass er Juden aufgrund ihrer
«Wesenseigenschaften» als einen möglichst auszugrenzenden Fremdkörper in der
Gesellschaft betrachtete. Allerdings trat er nicht in der Öffentlichkeit mit antijüdischen

Forderungen auf7, und er rechtfertigte auch nicht frühere Judendiskriminierungen.

In seiner unpublizierten Vorlesung von 1845 über «Aelteste Geschichte
der Schweiz» etwa prangerte er statt dessen die «Judenkrawalle» aufgrund von
«absurden Geschichten» wie angeblichen Hostienschändungen und Ritualmorden

ebenso an wie die Verfolgungen im Elsass durch Armleder 133848 oder im
Zusammenhang mit der Pest 1348/49. Zwar liess er in seinen Notizen unkommentiert

sind solche Erscheinungen nicht auf den deutschsprachigen Raum beschränkt, vgl.
exemplarisch neuerdings Natascha Vittorelli, «Verschwiegen, verharmlost, entschuldigt:
Antisemitismus in Zofka Kveders Briefroman 'Hanka'». In: Herausforderung Osteuropa. Die
Offenlegung stereotyper Bilder. Hg. von Thede Kahl u.a. Wien/München 2004, 176-193.
Natascha Vittorelli danke ich auch für eine kritische Diskussion einer früheren Fassung
dieses Aufsatzes.

46 Michael Fleischer, «Kommen Sie, Cohn». Fontane und die «Judenfrage». Berlin 1998;
Michael Schmidt, «'Wie ein roter Faden'. Fontanes Antisemitismus und die Literaturwissenschaft».

In: Jahrbuch für Antisemitismusforschung 8 (1999), 350-369. Siehe auch Wolfgang
Benz, «Judenfeindschaft als Zeitgeist. Theodor Fontane und die wilhelminische
Gesellschaft». In: ders., Bilder vom Juden. Studien zum alltäglichen Antisemitismus. München
2001, 57-69.

47 Zur Zeitgeschichte äusserte er sich ohnehin kaum öffentlich. Vgl. Fritz Stern, «Jacob
Burckhardt: der Historiker als Zeitzeuge». In: Begegnungen mit Jacob Burckhardt. Vorträge

in Basel und Princeton zum hundertsten Todestag. Hg. von Andreas Cesana und Lionel
Gossman, Basel/München 2004,13-29, hier 15, zu Burckhardts Judengegnerschaft 25-26.

48 1338 kam es zu Ausschreitungen gegen Juden, die von vielen Bauern als Verantwortliche
ihres Elends, ihrer Verschuldung und Entrechtung angesehen wurden. Die Anführer nannten

sich «König Armleder» und stellten sich damit in Kontinuität zu einer fränkischen
Bauernbewegung von 1336, die sich ebenfalls gegen Juden gerichtet und an deren Spitze als
«König Armleder» der Ritter Arnold von Uissigheim gestanden hatte. Die Bezeichnung
«Armleder» rührt von ledernen Armschienen her, wie sie Bewaffnete damals oft anstelle
eiserner trugen. Die Bewegungen, die sich zunächst noch gegen den scheinbar unmittelbaren

Gegner wandten und weniger gegen die tatsächlich Herrschenden, sind als Teil der
Bauernaufstände zu betrachten, die im 16. Jahrhundert ihren Höhepunkt, aber keineswegs
ihren Abschluss fanden. Vgl. Hellmut G. Haasis, Spuren der Besiegten. Bd. 1. Freiheitsbewegungen

von den Germanenkämpfen bis zu den Bauernaufständen im Dreißigjährigen
Krieg. Reinbek 1984, 247-263. Die Herren im Elsass und in den benachbarten Gebieten
schlössen im übrigen 1338 ein Bündnis gegen weitere Unruhen, mit dem auch die Juden
geschützt werden sollten. Die Stadt Freiburg i.Br. gewährte im selben Jahr den Juden einen
einzigartigen «Sicherungsbrief». Wenige Jahre später, 1348/49, beteiligten sich diese Herren

aus konkreten politischen Gründen an der Vernichtung der Juden. Vgl. Peter Schickl,
«Von Schutz und Autonomie zu Verbrennung und Vertreibung: Juden in Freiburg». In:
Geschichte der Stadt Freiburg im Breisgau». Bd. 1: Von den Anfängen bis zum «Neuen
Stadtrecht» von 1520. Hg. von Heiko Haumann und Hans Schadek. Stuttgart 1996,524-551,
hier 527-540. Zu den Zusammenhängen Frantiäek Graus, Pest - Geißler - Judenmorde.
Das 14. Jahrhundert als Krisenzeit. Göttingen 1987.

207



stehen, dass die Juden «durch Reichtum und Wucher» verhasst gewesen seien,
relativierte aber diese Aussage dadurch, dass er darauf hinwies, nach einer bestimmten

Quelle seien «die Lindauer noch schlimmer» gewesen.49

Daraus kann aber in der Tat keine geradlinige Verbindung zu Hitler und dem
Nationalsozialisten konstruiert werden. Dies ist nicht der angemessene Massstab.
Antisemitismus gibt es nicht abstrakt, sondern nur konkret. Deshalb gilt als erstes
Kriterium, wie bei Rotteck, der Kontext der Zeit50. Burckhardts Haltung war
eingebettet in den leisen «Salon-Antisemitismus» eines Teils der Basler Oberschicht

- ein anderer war tolerant und aufgeschlossen -, der sich in kleinen abfälligen,
verächtlichen Bemerkungen, in der Regel nicht in der Öffentlichkeit, kundtat, durchaus

aber zur festen Grundeinstellung, zum «kulturellen Code», gehörte. Man
verstand sich51.

Liest man Briefe von Verwandten Jacob Burckhardts, finden sich ähnliche
Bemerkungen wie bei diesem. So schrieb ihm sein Neffe Jacob Oeri (1844-1908),
damals Lehrer an der Höheren Bürgerschule im oberschlesischen Kreuzburg, im
Oktober 1868 nicht nur über die dortigen «Pollaken, die im Begriffe stehen,
germanisiert zu werden», sondern auch über die Juden: «Der Handel in der Stadt wird
größtentheils von Juden betrieben, welche hier die erste Phase der Civilisation
durchmachen, um später in Breslau resp. Berlin die höchste Culturstufe zu erreichen.

Das eigentlich total schmutzige polnische Judenthum beginnt zum Glück
erst jenseits der russischen Gränze; diese Sorte zeigt sich hier bloß an Markttagen
in ihrer Glorie.»52 Der spätere Chefredaktor der «Basler Nachrichten», Albert
Oeri (1875-1950), charakterisierte am 22. Juni 1896 in einem Brief an seinen
Grossonkel Jacob Burckhardt einen Professor in Göttingen: Dieser sei, «trotzdem

49 Privatarchiv 207/137,366. Diesen Hinweis verdanke ich Marc Sieber. Vgl. auch Hans Lie¬

beschütz, «Das Judentum und die Kontinuität der abendländischen Kultur: Jacob
Burckhardt». In: ders., Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis Max Weber.
Tübingen 1967,220-244.

50 Roeck und Bitterli betonen dies ebenso wie Mattioli.
51 Indirekt bestätigt dies der Burckhardt-Biograph Werner Kaegi, wenn er, Burckhardt ge¬

gen den Antisemitismus-Vorwurf in Schutz nehmend, diesen fiktiv sagen lässt: «Warum
publiziert ihr Briefe, die nie für die Öffentlichkeit bestimmt waren; ihr seid die Taktlosen,
nicht ich; denn was ich da ohne Gewicht und Bedenken im Freundesbrief schrieb, trug den
harmlosen Ton, in dem man im damaligen Basel plauderte, ohne Hass gegen die Juden und
ohne System. Antisemiten waren wir nicht» (Werner Kaegi, Europäische Horizonte im
Denken Jacob Burckhardts. Drei Studien. Basel/Stuttgart 1962, 89). Burckhardts
judenfeindliche Einstellung schlug sich im übrigen durchaus in seinen Werken nieder, vgl. etwa
Jacob Burckhardt, Historische Fragmente. Aus dem Nachlass gesammelt von Emil Dürr.
Nördlingen 1988,15,60 (rassistische Ansätze auch 11,89,290; weitere Beispiele bei Mattioli,

Jacob Burckhardt, 17-21). Ein anderes Beispiel: Albert E. Hoffmann, «Zum Kaufmann
bin ich nicht geboren -gewiss nicht.» A us den Tagebüchern eines Basler Handelsherrn 1847-
1896. Hg. von Christoph E. Hoffmann und Paul Hugger. Zürich 1998, Bd. 1,187 (1852), 243

(1855), Bd. 2,81 (1871), 193 (1887), 257 (1893), 268 (1894). Von einem untergründigen
Antisemitismus in heutigen Basler Honoratiorenkreisen wird berichtet in: Forum Toleranz,
123. Zu den Beziehungen zwischen Juden und NichtJuden im Alltag vgl. allgemein:
Geschichte des jüdischen Alltags, 328-344 (Marion Kaplan).

52 Horst Fuhrmann, «Von solchen, 'die noch östlicher wohnen' - Deutsche, Polen und Juden
im Oberschlesien des 19. Jahrhunderts». In: Reich, Regionen und Europa in Mittelalterund
Neuzeit. Festschrift für Peter Moraw. Hg. von Paul-Joachim Heinig u.a. Berlin 2000, 497-
512, hier 508-510, Zitat 509. In einem Brief an seine Eltern aus demselben Jahr äusserte er
sich ähnlich. Vgl. 497-498 zu Fontane. Der an dieses Gebiet Oberschlesiens angrenzende
Teil Polens gehörte damals zum Russischen Reich.

208



er ein blonder Jude ist, ein gründlicher und aufrichtiger Gelehrter». In einem
Seminar habe er, Albert, die besseren Argumente als ein Mitstudent gehabt. «Dass
der Herr ein ziemlich frecher Frankfurter Jude war, erhöhte mir das Vergnügen
ihn abzuthun.» Zum Ökonomen Gustav Cohn bemerkte er: «Natürlich fehlt auch
hier der jüdische Professor nicht, der diese sozialen Schäflein zur Weide führt.»53

Einige Angehörige dieser Elite gingen noch einen Schritt weiter. Sie unterstützten
das judenfeindliche Schächtverbot in der Volksabstimmung von 1893 - anlässlich
des Ergebnisses schrie eine Menschenmenge auf dem Basler Marktplatz: «Tod den
Juden!»54 - oder die seit 1904 erscheinende vulgär-antisemitische Basler
Kulturzeitschrift «Der Samstag»55. An der Fasnacht kam es immer wieder zu abschätzigen

«Scherzen» über Juden56.

Dies bildete die gefühlsmässige Basis, auf der sich - weit über Basel hinaus - die
Stimmung breitmachte, es sei nicht richtig gewesen, den Juden die rechtliche
Gleichstellung zu geben, und nun müsse alles getan werden, dass der «Fremdkörper»

nicht zu gross werde. Juden seien aus der «Nation» auszuschliessen. Bereits
kurz nach der Bildung des schweizerischen Bundesstaates 1848, in dessen Verfassung

die Gleichberechtigung der Juden noch ausgeklammert worden war, tönte
die konservativ-katholisch orientierte «Schwyzer-Zeitung» am 19. September
1859, die «Nation der Schweizer» könne sich «mit der Nation Israel so schnell nicht
befreunden». In der Kampagne gegen die Emanzipation der Juden im Aargau
stellte die Volksversammlung von Leuggern am 23. März 1862 fest: «Die Juden

passen nicht zu uns als Mitbürger und Mit-Eidgenossen! Der unversöhnliche

53 Felix Wassermann, «Jacob Burckhardts Großneffe als Student der klassischen Philologie
in Göttingen: Ein Brief Albert Oeris an Burckhardt aus dem Jahr 1896». In: Antike und
Abendland 15 (1969), 75-80, hier 78 und 79. Wassermann bezeichnet Oeris Haltung als
«selektiven Antisemitismus» (77). Sie hinderte ihn nicht, später entschieden gegen den
Nationalsozialismus aufzutreten (siehe unten bei Anm. 60).

54 Theodor Nordemann, Zur Geschichte der Juden in Basel. Jubiläumsschrift der Israeliti¬
schen Gemeinde Basel aus Anlass des 150jährigen Bestehens 5565-5715, 1805-1955. o.O.
und o.J. (Basel 1955), 125.

55 Albert M. Debrunner, «'Der Samstag' - eine antisemitische Kulturzeitschrift des Fin de
siecle». In: Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960. Hg. von Aram Mattioli. Zürich 1998,
305-324. Die Zeitschrift erschien bis 1913 und dann noch einmal 1932-1934. Bezog sie sich
schon 1913 in einer antijüdischen Polemik auf Burckhardt, so dokumentierte sie am 7.10.
1933 ausführlich judenfeindliche Zitate aus dessen Werken und Briefen. Vgl. auch Patrick
Kury, «Die Kehrseite der Medaille: Antisemitismus in Basel zur Zeit der Jahrhundertwende».

In: Der Erste Zionistenkongress von 1897- Ursachen, Bedeutung, Aktualität. «... in
Baselhabe ich den Judenstaat gegründet.» Hg. von Heiko Haumann u.a. Basel usw. 1997,191—
196, hier 191-193; ders., «Die ersten Zionistenkongresse aus der Sicht der damaligen Basler
Publizistik». In: Der Traum von Israel. Die Ursprünge des modernen Zionismus. Hg. von
Heiko Haumann. Weinheim 1998,232-249, hier 236-242.

56 Vgl. z.B. Staatsarchiv Basel-Stadt, Straf- und Polizeiakten F 9a (1898-1902); Acht Jahrhunderte

Juden in Basel, 264 (1898); Aaron Kamis-MWer, Antisemitismus in der Schweiz 1900-
1930.2. Aufl. Zürich 2000,111 (1908), 126 (1910) (das Buch enthält auch sonstige antijüdische

Beispiele aus Basel); Mercedes Matas, «"s goht um d' Wurscht!' Zeitgeschichte im
Spiegel von Sujets der Basler Fasnacht 1923-1996, dargestellt am Beispiel der vier
Jubiläumscliquen». In: Zwischentöne. Fasnacht und städtische Gesellschaft in Basel 1923-1998.
Hg. von Christine Burckhardt-Seebass u.a. Basel 1998, 101-112,176-183, hier 176; Yves
Kugelmann, «Wenn dr Adolf gagst... Der Nahostkonflikt am Rheinknie - falsch verstandene

Satire?» In: tachles, 14. 3. 2003; Basler Zeitung, 11. 3. 2003ff. (eine längere Debatte);
Benz, Bilder vom Juden, 99-100.

209



Gegensatz zwischen Christenthum und Judenthum ist Thatsache. Die Juden passen

geschichtlich, gesellschaftlich und politisch nicht zu den Schweizern. Die
Juden beten nicht mit uns; sie heirathen nicht mit uns; sie essen nicht mit uns; sie
trinken nicht mit uns; wir sind unrein in ihren Augen. Nein, wir wollen sie nicht
verpfuschen lassen unsere schönen vaterländischen Gauen! sie nicht verpfuschen
lassen durch Fremdlinge, deren Herz nicht zu unserem Herzen, deren Seele nicht
zu unserer Seele paßt.»57

Burckhardt, der ja die Emanzipation der Juden rückgängig machen wollte,
konnte solchen Äusserungen im Prinzip zustimmen. Als dann seit dem Ende des
19. Jahrhunderts ostjüdische Flüchtlinge in der Schweiz Zuflucht suchten, lag es
für die Befürworter einer solchen Einstellung nahe, diese «Fremden» möglichst
schnell wieder aus der Schweiz zu entfernen und ihre Einbürgerung zu erschweren.

Das Wort von der «Überfremdung» der Schweiz machte die Runde, drang in
die Überlegungen der Politiker und Behörden ein und beeinflusste namentlich die
Politik der Fremdenpolizei58.

Die Linie des antisemitischen Codes, wie er in den Kreisen um Jacob Burckhardt

üblich war, führt also nicht zu Hitler, sondern kann als gedankliche wie ge-
fühlsmässige Vorbereitung von Denkmustern und politischen Strategien gesehen
werden, die ihren Höhepunkt in der Zurückweisung jüdischer Flüchtlinge während

der nationalsozialistischen Herrschaft fand. In einem Gespräch sagte einer
der Verantwortlichen für die Flüchtlingspolitik: «Wir waren alle ein klein wenig
antisemitisch.» Und er begründete dies damit, dass die leitenden Personen der
Polizeiabteilung - selbst dann noch, als sie von den Massenverbrechen der Nazis
wussten - von der Furcht vor der «Überfremdung» und von der «Gefahr der Verju-
dung» geprägt worden seien59. Dieses Eingeständnis hat mich, als ich es zum ersten
Mal las, tief getroffen. «Ein klein wenig antisemitisch» - eben das ist der Massstab,
an dem Burckhardts Judenfeindschaft zu messen ist. Dieses «klein wenig» hat
allerdings Tausenden von Juden, die an der Grenze abgewiesen oder wieder
ausgeschafft wurden, das Leben gekostet.

Aber noch einmal: Burckhardts Einstellung, wie sie für seine Lebenswelt
typisch war, bildete einen Teil der gedanklichen und gefühlsmässigen Vorbereitung
des «Überfremdungs»-Musters. Er konnte die Folgen seiner Einstellung nicht

57 An den h. Großen Rath des Kantons Aargau. Gesuch bezüglich der Judenfrage und Wünsche

bezüglich der Verfassungs-Revision. Von dem Komitee der am 23. März in Leuggern
abgehaltenen Volksversammlung. Leuggern 1862, hier 1-3. Man könnte dies als ein frühes
Zeugnis des Überfremdungsdiskurses bezeichnen. Vgl. Josef Lang, «Die beiden Katholizismen

und die Krux der Schweizer Demokratie». In: Die Erfindung der Demokratie in der
Schweiz. Hg. vom Schweizerischen Bundesarchiv Studien und Quellen 30). Zürich 2004,
45-73, hier 58-61; Aram Mattioli, «'So lange die Juden Juden bleiben ...' Der Widerstand
gegen die jüdische Emanzipation im Grossherzogtum Baden und im Kanton Aargau (1848-
1863)». In: Katholischer Antisemitismus im 19. Jahrhundert. Ursachen und Traditionen im
internationalen Vergleich. Hg. von Olaf Blaschke und Aram Mattioli. Zürich 2000,287-315,
hier 303-310. Zu den Interaktionen zwischen Juden und NichtJuden im aargauischen Leng-
nau bereitet Alexandra Binnenkade eine Dissertation vor.

58 Dazu Patrick Kury, Über Fremde reden. Überfremdungsdiskurs und Ausgrenzung in der
Schweiz 1900-1945. Zürich 2003.

59 Heinz Meyer, Jurist in der Flüchtlingssektion der Polizeiabteilung 1942-1951, in einem
Gespräch im Bundesarchiv Bern am 5.10.1995: Stefan Mächler, «Kampf gegen das Chaos -
die antisemitische Bevölkerungspolitik der eidgenössischen Fremdenpolizei und
Polizeiabteilung 1917-1954». In: Antisemitismus in der Schweiz, 357-421, hier 394.

210



ahnen. Ob er die Flüchtlingspolitik gutgeheissen hätte, wissen wir nicht. Vielleicht
hätte er sich schaudernd abgewandt, seinen Humanismus ernst genommen und
diese Politik bekämpft. Aber darüber lässt sich nur spekulieren. Sein Grossneffe
Albert Oeri, der - wie wir gesehen haben - die Juden nicht gerade liebte, empfand
die nationalsozialistische Judenpolitik als unwürdig und trat als Nationalrat wie als
Chefredaktor der «Basler Nachrichten» nachdrücklich gegen sie auf, so wie er sich
auch in anderen Fragen für die Unabhängigkeit der Schweiz gegenüber dem «Dritten

Reich» einsetzte60. Carl Jacob Burckhardt (1891-1974), auch ein Verwandter
Jacob Burckhardts, war ebenfalls «ein klein wenig antisemitisch» und entsprach
damit erneut einer verbreiteten Einstellung in Basler Honoratiorenkreisen. In
einem Brief vom 1. Juni 1933 an einen Freund beurteilte er das «Schicksal der
deutschen Juden» zwar als «Unrecht», aber doch als ein nachrangiges Problem im
Verhältnis zu anderen Vorgängen, die er erlebt habe. Zudem treffe «die Juden eine
Schuld». Er kenne «sittlich hochstehende, reine Menschen», doch «es gibt einen
bestimmten Aspekt des Judentums, den ein gesundes Volk bekämpfen muß», etwa
«die Kultur, die beispielsweise das Berliner Judentum der letzten 30 Jahre schuf,
unsittlich und verderbt», oder auch «jüdische Theorien wie den Marxismus»61.
Diese Einstellung mag bei ihm dazu geführt haben, dass er als Völkerbundshochkommissar

gegenüber den Nationalsozialisten nicht sehr intensiv zugunsten der
dortigen Juden intervenierte und dass er später seine Möglichkeiten als führendes
Mitglied des Internationalen Komitees vom Roten Kreuz zu Gesprächen mit
höchsten Repräsentanten des NS-Regimes nicht zu einem Versuch nutzte, bremsend

auf die Politik der Judenvernichtung einzuwirken62. Burckhardt wollte sogar
in der ursprünglichen Fassung seines Buches über die «Danziger Mission» (1960)

60 Vgl.... mit dem Rücken zur Wand... Flüchtlingsdebatte des Nationalrates vom September
1942. Schaffhausen 1979,71-75 (73: «Müssen wir Mitmenschen, die uns um Erbarmen
anflehen, ins Elend und in den Tod stossen, weil es uns vielleicht später einmal schlecht gehen
kann», 74: «Unser Rettungsboot ist noch nicht überfüllt, nicht einmal gefüllt, und solange
es nicht gefüllt ist, nehmen wir noch auf, was Platz hat, sonst versündigen wir uns»); Peter
Dürrenmatt: «Leben und Wirken Albert Oeris». In: Basler Jahrbuch 1952,58-76; Umkreis
undWeüe. Festschrift Albert Oeri zum 21. September 1945. Basel 1945 (zur Haltung gegenüber

dem Nationalsozialismus z.B. 44: «Wenn man dem jüdischen Warenhausbesitzer, dem
man die Bude zumacht, vorschreiben kann, seinem christlichen Personal zwei Monatslöhne

im voraus zu zahlen, sein israelitisches Personal gleichzeitig fristlos zu entlassen, so kann
man auch sonst noch viel»); Alice Meyer, Anpassung oder Widerstand. Die Schweiz zur Zeit
des deutschen Nationalsozialismus. Zürich 1965,72,100,102,115-116,140,149. Die Nazis
zählten Oeri vermutlich zu den Vertretern der «verjudeten» und «verfreimaurerten gehässigen

Spießerpresse», wie die Schweizer Zeitungen einmal bezeichnet wurden, zumal er
den NS-«Kampf gegen den Bolschewismus» als «Hakenkreuzzug» anprangerte (ebd., 208).
Siehe auch Georg Kreis, Zensur und Selbstzensur. Die schweizerische Pressepolitik im
Zweiten Weltkrieg. Frauenfeld/Stuttgart 1973, 208-211. Georg Kreis verdanke ich in
diesem Zusammenhang wichtige Hinweise.

61 Clemens Thoma, «Unklare Sicht im Jahr 1933. Ein Brief von Carl J. Burckhardt». In: Frei¬

burger Rundbrief. Neue Folge 6 (1999), 81-88, abgedruckt in: Acht Jahrhunderte Juden in
Basel, 275-276.

62 Paul Stauffer, Zwischen Hofmannsthal und Hitler: Carl J. Burckhardt. Facetten einer aus-
sergewöhnlichen Existenz. Zürich 1991; ders., «Grandseigneuraler 'Anti-Intellektueller'.
Carl J. Burckhardt in den Fährnissen des totalitären Zeitalters». In: Intellektuelle von
rechts. Ideologie und Politik in der Schweiz 1918-1939. Hg. von Aram Mattioli. Zürich 1995,
113-134, hier bes. 121-123; ders., «Sechsfurchtbare Jahre...». Aufden Spuren CarlJ. Burckhardts

durch den Zweiten Weltkrieg. Zürich 1998, bes. 215-244,277-295,352-360.

211



den Juden, denen das Wesen des Faschismus zunächst «nicht durchaus artfremd
gewesen» sei, eine Mitschuld am Ausbruch des Zweiten Weltkrieges geben63.

m.
Waren Rotteck, Burckhardt und all die anderen, die ähnlich wie sie dachten,
Antisemiten? Die Eidgenössische Kommission gegen Rassismus definiert in
Übereinstimmung mit dem vorherrschenden wissenschaftlichen Sprachgebrauch: «Mit
'Antijudaismus' bezeichnet man die religiös geprägte Judenfeindschaft vor allem
des Christentums. Der moderne, rassistisch geprägte Antisemitismus war eine
Reaktion auf die Assimilation und auf den Eintritt der Juden ins bürgerliche,
soziale und politische Leben Europas. Sein Ziel war es, diesen Prozess der politischen

Emanzipation und der gesellschaftlichen Emanzipation zu verhindern.
Der heutige Antisemitismus enthält Elemente des alten, religiös geprägten
Antijudaismus und solche des modernen Rassismus, der mit der Aufklärung und der
naturwissenschaftlichen 'Menschenkunde' entstand.»64 Rotteck wäre danach
schwer einzuordnen - kein Antijudaist mehr, aber auch kein Antisemit, da er
weder rassistisch argumentierte noch Assimilation und Emanzipation verhindern
wollte. Eher Hesse sich Burckhardt als Antisemit bezeichnen, obwohl er nicht in
eine Reihe mit solchen Personen gestellt werden sollte, die die Juden als «Rasse»

verfolgen, vertreiben oder vernichten wollten.
Eine Differenzierung erscheint angebracht, um die verschiedenen Formen

antijüdischen Denkens und Handelns angemessen zu erfassen. Die Trennung
zwischen christlich-theologisch begründetem Antijudaismus und modernem,
rassistisch geprägten Antisemitismus kann ohnehin nicht völlig überzeugen. Wir
finden das «Blut»-Argument - Jude bleibe Jude, auch wenn er sich taufen lasse -
bereits im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, etwa im Zusammenhang mit den
Konversionen und Zwangstaufen von Juden auf der Iberischen Halbinsel seit dem

63 Der damalige Chefredaktor der Neuen Zürcher Zeitung, Willy Bretscher, verhinderte,
dass diese Passage zum Druck kam (Stauffer, Hofmannsthal, 239,242 [Zitat]).

64 Eidgenössische Kommission gegen Rassismus: Antisemitismus in der Schweiz. Ein Bericht
zu historischen und aktuellen Erscheinungsformen mit Empfehlungen für Gegenmassnah-
men. Verfasst von Georg Kreis, Boel Sambuc, Doris Angst Yilmaz unter Mitarbeit von
Michele Galizia. Bern 1998, 15-17. Als rassistisch werden Vorstellungen verstanden, bei
denen Menschen aufgrund bestimmer Merkmale und Eigenschaften im Rahmen einer
hierarchisierenden oder diskriminierenden Werteskala «in naturgegebene, gleichsam wie
durch Blutsverwandtschaft verbundene Gruppen - sogenannte 'Rassen' - eingeteilt
werden» (17). Ich gehe hier nicht auf andere Definitionen ein, die ein spezifisches Merkmal in
den Vordergrund stellen. Lars Rensmann etwa versteht den modernen Antisemitismus als
«eine geschichtsmächtige ideologische Denkform, als rationalisierte Paranoia mit
psychosozialen Funktionen, die eine Reaktion autoritätsgebundener Subjekte auf die politischen,
ökonomischen wie sozialen Umbrüche und Abhängigkeitsverhältnisse der modernen
Gesellschaft darstellt. Antisemitismus dient nicht zuletzt als personifizierende Erklärung der
undurchschauten kapitalistischen Moderne (...)» (Kritische Theorie über den Antisemitismus.

Studien zu Struktur, Erklärungspotential und Aktualität. Berlin/Hamburg 1998, 13).
Mit einer solchen Definition wird versucht, Antisemitismus zu erklären und seine Funktionen

aufzuzeigen. Vorweg müssen jedoch m.E. erst einmal die verschiedenartigen
Erscheinungsformen differenziert dargestellt werden, um dann über die jeweiligen Akteure in
ihren Lebenswelten die Ursachen, Funktionen und Auswirkungen jener Formen zu
analysieren. Zur begrifflichen Problematik vgl. Bergmann, Geschichte des Antisemitismus, 6-8.
Wolfgang Benz, Was ist Antisemitismus? München 2004, z.B. 19,23-26.

212



15. Jahrhundert: Die «Marranen» («Schweine»), wie sie genannt wurden, blieben
immer verdächtig, geheime Juden zu sein; die Inquisition spürte ihnen ständig
nach, und es wurden Gesetze über die «Reinheit des Blutes» erlassen65. Andererseits

wird auch in der neuesten Zeit die Judenfeindschaft oft mit einem quasi
religiösen Erlösungsverständnis verbunden66. Deshalb benötigen wir Möglichkeiten,
antijüdische Einstellungen genauer zu unterscheiden67. So wird vorgeschlagen,
allgemein von einer systematischen, gegen «den Juden» als Typus gerichteten
«Judengegnerschaft» zu sprechen und diese durch ein Adjektiv - religiös, national,
wirtschaftlich, rassistisch motiviert - zu präzisieren68. Nach dieser Begrifflichkeit
war Karl von Rotteck ein liberal motivierter, Jacob Burckhardt ein anti-emanzipa-
torischer Judengegner, dessen Formulierungen manchmal in der Nähe rassistischer

Elemente lagen, ohne dass er eindeutig ein rassistischer Judengegner gewesen

wäre.
Wir sollten uns nicht als moralische Richter über den «Makel» Rottecks und

Burckhardts - wie vieler anderer - aufschwingen. Heilige sind selten, «Helden»
und Vorbilder fragwürdig. In der Regel sind bei allen Menschen Licht- und
Schattenseiten festzustellen. Wie hätten wir uns unter vergleichbaren Bedingungen
damals verhalten? Geschichte, die Historikerinnen und Historiker erforschen,
reflektieren und vermitteln, dient nicht dem Zumessen von Schuld und Unschuld.
Sie dient dem Aufklären von Zusammenhängen, Ursachen und Folgen, der
Feststellung von Verantwortlichkeiten. Leistungen und Schwächen, Grenzen und
Widersprüche müssen offen erörtert werden. Sinnvoll erscheinen zwei Perspektiven:
Zum einen sollte die Persönlichkeit in ihrer Lebenswelt und Zeit gewürdigt werden,

um ihr gerecht werden zu können. Ein solcher Ansatz bietet im übrigen auch
eher als pauschale Erklärungsmuster die Möglichkeit, die jeweiligen Ursachen der
Judengegnerschaft zu erkennen und sich damit auseinanderzusetzen69.

65 Vgl. etwa Christina von Braun, «Und der Feind ist Fleisch geworden. Der rassistische Anti¬
semitismus». In: Der ewige Judenhass, 149-213, zu den «Marranen» 154-157. Auch die
Kontinuität des Ritualmordvorwurfs gehört in diesen Zusammenhang.

66 Saul Friedländer, Das Dritte Reich und die Juden. Die Jahre der Verfolgung 1933-1939.
München 2000,101, spricht vom «Erlösungsantisemitismus» als einer spezifisch deutschen
Variante des rassischen Antisemitismus, die sich auch im Nationalsozialismus niedergeschlagen

habe.
67 Holz, Nationaler Antisemitismus, z.B. 137f., 541,547ff., geht mit seiner «strukturalen

Hermeneutik» vom «objektiven Sinn eines Textes» aus und will erst in einem zweiten Schritt
die Subjektivität erschliessen. Dies führt ihn dazu zu betonen, dass der Antisemitismus von
Treitscüke bis Hitler im Kern gleich gewesen sei - der «nationale Antisemitismus» ziele auf
die «Entfernung der Juden» -, obwohl es durchaus «Besonderheiten» gegeben habe (154,
542), etwa nicht alle rassistisch gewesen seien (240 u.ö.). Die Gemeinsamkeiten zu kennen,
ist sicher wichtig. Dabei stehenzubleiben, erschwert jedoch die Möglichkeiten, sich mit den
verschiedenen Formen und Einstellungen auseinanderzusetzen.

68 Georg Christoph Berger Waldenegg, «Antisemitismus: Eine gefährliche Vokabel? Zur
Diagnose eines Begriffs». In: Jahrbuch für Antisemitismusforschung 9 (2000), 108-126, der

Vorschlag einer neuen Begrifflichkeit 117; ders., Antisemitismus (Anm. 35), hier bes. 106-
112.

69 Vgl. Gabriele Rosenthal, «Antisemitismus im lebensgeschichtlichen Kontext. Soziale Pro¬

zesse der Dehumanisierung und Schuldzuweisung». In: Österreichische Zeitschrift für
Geschichtswissenschaften 3 (1992), 449^179, hier bes. 451. Zum Zusammenhang auch Heiko
Haumann, «Lebensweltlich orientierte Geschichtsschreibung in den Jüdischen Studien:
Das Basler Beispiel». In: Jüdische Studien. Reflexionen zu Theorie und Praxis eines

wissenschaftlichen Feldes. Hg. von Klaus Hödl. Innsbruck 2003,105-122.

213



Davon ausgehend ist nach den Wirkungen zu fragen, die das Verhalten der
Akteure hatte. Wir selbst können die Erinnerung daran als eine Art Probehandeln
verstehen: Indem wir mit den Menschen und deren Lebenswelten in früheren Zeiten

in Beziehung treten, können wir deren Denken, Fühlen und Handeln nachvollziehen

sowie erkennen, wie sich Erfahrungen und Wahrnehmungen, Verarbeitungen

und Verhaltensweisen unter bestimmten Rahmenbedingungen ausbilden.
Gedanklich sind wir dann fähig, Handlungsvarianten und mögliche Alternativen
zu erproben, uns selbst zu prüfen und dadurch, ohne falsche Aktualität, unsere
eigenen Einstellungen kritisch zu reflektieren. Dieses «Probehandeln» geht in unseren

Erinnerungsbestand ein. Und da Erinnerung dazu beiträgt, unser Handeln zu
steuern, kommt ihr eine grosse Bedeutung zu. Vielleicht ist das ein weiterer Massstab,

mit dem wir uns der Judengegnerschaft Rottecks und Burckhardts nähern
können.

214


	"Wir waren alle ein klein wenig antisemitsch" : ein Versuch über historische Massstäbe zur Beurteilung von Judengegnerschaft an den Beispielen Karl von Rotteck und Jacob Burckhardt

