
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 55 (2005)

Heft: 1: Sciences, Etat, industrie = Wissenschaft, Staat, Industrie

Buchbesprechung: Sankt Galler Nibelungenhandschrift (Cod. Sang. 857)

Autor: Wetzel, René

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Allgemeine Geschichte / Histoire generale

Sankt Galler Nibelungenhandschrift (Cod. Sang. 857). Parzival, Nibelungenlied.
Klage. Karl der Grosse. Willehalm. Digitalfaksimile. Hg. von der Stiftsbibliothek
St. Gallen und dem Basler Parzival-Projekt. St. Gallen, Stiftsbibliothek, 2003
(Codices Electronice Sangallenses 1). CD-ROM und Begleitheft (81 S.)

Mit dem Digitalfaksimile des Cod. Sang. 857 auf CD-ROM hat die Sankt Galler

Stiftsbibliothek ihre neue Publikationsreihe der Codices Electronice Sangallenses

lanciert. Der vorliegende erste Titel der Reihe wird im Begleitheft als
«Pionierunternehmen» (S. 1) für die Stiftsbibliothek wie auch für das Basler 'Parzival'-
Editionsprojekt (Leitung: Michael Stolz, Universität Basel) gewertet, das für die
Herausgabe mitverantwortlich zeichnet.

Der um 1260 zu datierende und unter dem etwas irreführenden Namen
'Nibelungenhandschrift' bekannte Cod. Sang. 857 vereint hochrangige Texte der
mittelhochdeutschen Epik, wie sie sich zu dieser Zeit in dieser Konzentration anderswo
nicht finden lassen: Neben dem Nibelungenlied samt 'Klage' sind dies besonders
die Parzival- und Willehalmepen Wolframs von Eschenbach sowie Strickers 'Karl
der Grosse', deren Abfassung sämtliche in die Zeit um 1200 bzw. (Stricker) in die
erste Hälfte des 13. Jahrhunderts zu datieren sind. Für Wolframs Epen und das
Nibelungenlied gilt der Wortlaut der St. Galler Handschrift nach wie vor als der
verlässlichste, die darauf beruhenden kritischen Ausgaben des 19. Jahrhunderts, die
von den Gründervätern der germanistischen Philologie Karl Lachmann respektive

Karl Bartsch unternommen wurden, haben (in überarbeiteten Neuauflagen)
noch immer Bestand.

Die digitalisierte Ausgabe dieser Handschrift beschränkt sich jedoch nicht nur
darauf, die farbigen Abbildungen der Textseiten wiederzugeben, die sich Seite für
Seite «blättern» und vergrössern, aber auch gezielt über Suchfunktionen (Seiten,
Werkabschnitte, Strophen, Verse) ansteuern lassen. Im Fall von Nibelungenlied
und 'Klage' sind darüber hinaus auch Transkriptionen verfügbar; Angaben zur
Lagenstruktur und zu den Schreibern sowie Informationen zu den einzelnen Werken
sind am Bildschirm über den einzelnen Handschriftenseiten sichtbar oder können
abgerufen werden. Kunsthistoriker werden schätzen, dass auch die Initialen der
Reihe nach abrufbar und damit direkt vergleichbar sind. Einmalig macht die
digitalisierte Version jedoch die Möglichkeit, virtuell die Handschrift mit Handschriftenteilen

zu ergänzen, die im Verlauf der Überlieferungsgeschichte verlorengegangen

und nun in verschiedenen Bibliotheken verstreut zu finden sind: das fünf
Blätter starke Fragment der 'Kindheit Jesu' des Konrad von Fussesbrunnen (Berlin,

Staatsbibliothek Preussischer Kulturbesitz) und das Blatt mit Versen von Konrads

von Heimesfurt 'Unser vrouwen hinvart' (Karlsruhe, Badische Landesbibliothek),

die beide ursprünglich auf Wolframs 'Willehalm' folgten. Zu einem direkten

synoptischen Vergleich laden zudem je ein Fragment aus dem 'Parzival'
(Wien) und dem Nibelungenlied (Berlin) ein, die offensichtlich aus der gleichen
Schreiberwerkstatt stammen wie der Cod. Sang. 857, aber im Wortlaut von diesem
z.T. markant abweichen, was ein bezeichnendes Schlaglicht auf die Mobilität und
Variabilität von Texten im Mittelalter wirft.

Die digitalisierte Edition wendet sich deshalb auch nicht nur an ein Fachpublikum

von germanistischen Mediävisten, sondern vermag auch Paläographen. Kodi-
kologen, Kunsthistoriker und buch- bzw. kulturgeschichtlich orientierte Historiker

zu interessieren, für welche die Handschrift trotz der grossen Beachtung, die

121



sie in ihrer Geschichte immer wieder gefunden hat, nach wie vor ungelöste Rätsel
aufgibt (vgl. dazu die informations- und kenntnisreiche Einführung von Michael
Stolz im Begleitheft zur CD): Die Geschichte der Handschrift liegt bis in das
16. Jahrhundert hinein weitgehend im Dunkeln. So ist nicht bekannt, wer die
Handschrift in Auftrag gab und welches spezifische Interesse dahinter lag. Das
'Programm', welches man in der Textzusammenstellung sehen wollte (etwa eine
dezidiert heilsgeschichtliche Perspektivierung) hängt weitgehend davon ab, ob die
einzelnen Teile tatsächlich von Anfang an und in dieser Reihung für einen
Sammelband geplant waren, oder ob es sich um separat aufbewahrte "Booklets"
handelte, die erst nachträglich zu einer Sammelhandschrift vereint wurden (für beides
gibt es Anhaltspunkte!). Ausserdem wäre es für die Beurteilung des Programmes
bzw. für die Gründe einer Nichtaufnahme anderer bedeutender Epentexte der
Zeit in die Handschrift (man denke an den Tristanroman Gottfrieds von Strassburg

oder an die Artusepen Hartmanns von Aue) von Bedeutung zu wissen, ob
sich in der Bibliothek des Auftraggebers weitere (ergänzende) Epen befanden.
Völlig unbekannt ist auch die Schreibwerkstatt, in welcher die Handschrift
entstand. Dies ist um so erstaunlicher, wenn man bedenkt, dass es sich um eine qualitativ

sehr hochstehende Schreibstube gehandelt haben muss, die - der Schreibsprache

nach zu schliessen - in einem Sprachgebiet beheimatet gewesen sein
dürfte, das als «südöstliches Alemannisch / südwestliches Bairisch (Südtirol?)»
(S. 38) definiert werden kann, in welchem immerhin sieben Schreiber (wovon drei
Hauptschreiber und vier Nebenschreiber) arbeitsteilig sich der Abschrift der den
Cod. 853 ausmachenden Texte widmen konnten und (cf. die Fragmente aus Berlin
und Wien) denen Handschriften aus verschiedenen Überlieferungszusammenhängen

zu Gebote standen. Wenn die paläographischen und sprachhistorischen
Kriterien auf eine Entstehung der Handschrift «nicht später als im 2. Viertel des
13. Jahrhunderts» (K. Schneider; hinweisen, so der Buchschmuck nach Ausweis
der Kunstgeschichte auf eine Zeit um 1260. Da der Initialenschmuck auf eine
oberitalienische Werkstatt oder zumindest auf oberitalienischen Einfluss
(Verwandtschaft mit Handschriften aus dem Raum Padua/Venedig; evtl. des Deutschen

nicht mächtige Initialenmaler; hindeutet, drängt sich die Frage auf, ob der
Buchschmuck nicht zeitlich nach den Abschriften anzusetzen und die entsprechende

Arbeit nicht andernorts verrichtet worden sein könnte. Im Schnittpunkt
von paläographischen und kunsthistorischen Forschungsergebnissen dürfte sich
der Südtiroler Raum aufdrängen, der schon geographisch für die Vermittlung von
italienischer und deutscher Buchkultur prädestiniert war. Der Nachtrag von
Spruchstrophen des mutmasslichen Südtiroler Autors Friedrich von Sonnenburg
auf einer leeren Seite zwischen 'Willehalm' und 'Leben Jesu' (mit vielleicht geradezu

programmatischer positiver Sicht der Welt gegenüber dem folgenden
Legendenwerk) könnte ebenfalls für eine solche Annahme sprechen.

Historisch interessant ist die Handschrift jedoch nicht nur für Mediävisten,
sondern auch für Historiker mit Blick auf die Neuzeit. Die Überlieferungsgeschichte

der Handschrift ist tatsächlich ein faszinierendes Stück Wissenschaftsgeschichte.

Die Handschrift wurde im 16. Jahrhundert vom Schweizer Gelehrten und
Humanisten Aegidius Tschudi (1505-1572) aus unbekanntem Vorbesitz (Werdenberg?

Hohenems?) erworben und 1768 von einem seiner Nachfahren wieder
veräussert, wobei sich Johann Jakob Bodmer in Zürich für sie interessierte, der
St. Galler Fürstabt Beda Angehrn (wie auch für den übrigen Handschriftennach-
lass Tschudis) jedoch den Zuschlag erhielt. Angehrn betont in seinem Tagebuch.

122



er hätte die Handschriften gekauft, «damit sie nit in die Hand deren Zürcheren ge-
ratheten zum nachtheil der Catholischen und deren Gottshäüseren, indeme ville
Sachen in diesen manuscriptis enthalten, welche könten critisieret werden» (zitiert
S. 10). Er befürchtete also, die mittelalterlichen Handschriften könnten Zündstoff
für konfessionelle Angriffe geboten haben und mag dabei gerade auch an die
'Kindheit Jesu' und 'Unser vrouwen hinvart' im Cod. Sang. 857 gedacht haben.
Tatsächlich liess Angehrn wohl nach einer ersten und vor einer zweiten Ausleihe
an Bodmer den potentiell brisanten Teil aus der Handschrift entfernen. Dieser lag
in der Folge nur noch locker der Handschrift bei und wurde mit einiger
Wahrscheinlichkeit 1816 vom angesehenen Berliner Germanisten Friedrich Heinrich
von der Hagen - sei es als Geschenk oder doch eher durch Entwendung - mit nach
Deutschland genommen, wo das Bruchstück der 'Kindheit Jesu' nach von der Ha-
gens Tod 1856 in den Besitz der königlichen Bibliothek zu Berlin überging und erst
1987 als Teil des Cod. Sang. 857 identifiziert werden konnte. Rene Wctzel, Genf

Christa Tuczay: Magie und Magier im Mittelalter. München, Deutscher
Taschenbuchverlag, überarbeitete Neuausgabe, 2003. 399 S., 29 Abb.

Über zehn Jahre nach der Erstauflage ihrer Studie über Magie und Magier im
Mittelalter legt die Wiener Germanistin Christa Tuczay nun eine überarbeitete
Neuausgabe vor. Schon ein kurzes Durchblättern lässt die Fülle an Material erahnen,

die die Autorin hier vor dem Leser ausbreitet und analysiert. Allein das
Literaturverzeichnis nimmt 43 Seiten in Anspruch.

Christa Tuczay erläutert, wie sich Magie und magische Praktiken im europäischen

Mittelalter entwickelten. Traditionslinien, die bis in die griechische Antike
zurückreichen, verbanden sich mit germanischen und keltischen Einflüssen, die
später dann durch jüdische Vorstellungen und arabische Kulturkontakte erweitert
wurden. Diese Form der Magie wurde zwar von der katholischen Kirche
verdammt und verfolgt, doch wurden zugleich auch magische Riten und Praktiken in
die religiösen und kirchlichen Handlungen übernommen. Besonders Teufels- und
Dämonenaustreibungen können laut Tuczay als christliche Magie angesehen und
bis in die jüngste Zeit verfolgt werden. Doch auch dem Gebrauch von Bibelstellen
als Zaubersprüche geht die Autorin nach.

Was an diesem Buch neben der Kompetenz der Autorin und dem Materialreichtum

besonders gefällt, ist der zwar wissenschaftliche, aber doch sehr flüssige
Schreibstil. Zudem lockert Tuczay ihre Darstellung mit einer Reihe von historischen

Anekdoten auf, zum Beispiel über Papst Sylvester IL, den man lange Zeit
für einen sehr mächtigen Magier hielt: Angeblich hatte er ein geraubtes Zauberbuch

in seinem Besitz. Sogar ein eigenes Kapitel (S. 81-90) ist der «Zauberei der
Päpste» gewidmet.

Doch auch wenn dem Verhältnis von Kirche und Magie breiter Raum gewährt
wird, engt Christa Tuczay ihren Blick keinesfalls nur auf diesen Aspekt ein. So lautet

ein Kapitel «Jesus Christus - ein Magier?» (S. 43-47), in welchem sie der Theorie

des amerikanischen Historikers Morton Smith nachgeht, der behauptet, dass

die in den Evangelien beschriebenen Wundertaten Jesu grosse Ähnlichkeiten
haben mit magischen Praktiken, die aus Zauberpapyri oder Fluchtafeln bekannt
sind. Die Geschichte vom missglückten Flug des Simon von Samaria führt in die
Zeit der Apostel zurück, und ein besonderes Augenmerk hat sie auf das Verhältnis
von Magie und Naturwissenschaft gerichtet. Wie unscharf diese beiden Bereiche
bis in die frühe Neuzeit hinein getrennt waren und welche magische Praktiken sich

123


	Sankt Galler Nibelungenhandschrift (Cod. Sang. 857)

