
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 52 (2002)

Heft: 4: Geschlechterverhältnisse im 18. Jahrhundert = Relations des sexes
au XVIIIe siècle

Artikel: Vom Rand zur Mitte : eine weibliche Genealogie aus dem pietistischen
Milieu Basels 1750-1820

Autor: Hebeisen, Erika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Rand zur Mitte1 - eine weibliche Genealogie
aus dem pietistischen Milieu Basels 1750-1820

Erika Hebeisen

Resume

«Maitres ä penser», «virtuoses religieux» ou «heros pieux», l'historiographie

sur le pietisme les a tous finement analyses, erigeant ainsi des genealogies

masculines et laissant dans l'ombre la ferveur des plus pieux en
particulier celle des femmes. Cette contribution s'attache ä reconstruire la

genealogie feminine des milieux pietistes bälois. Elle se constitue autour
de trois figures principales de femmes - la grand-mere, la mere et la fille -
qui non seulement s'inscrivent dans une filiation directe, mais representaient

d'abord la dimension seculiere de trois generations du mouvement
pietiste local.

Eine Genealogie dreier 'gewöhnlicher'2 Pietistinnen am Übergang in
die Moderne drängt sich forschungspraktisch in keiner Art und Weise
auf - im Gegenteil: Eine Forschungstradition zur Frömmigkeit der Vielen

aus geschlechtergeschichtlicher Perspektive fehlt nicht nur für die
Schweiz um 18003. Eine modernisierungstheoretische Sozialgeschiehte,
eine kirchengeschichtliche Pietismusforschung sowie eine
politikgeschichtliche Lokalgeschichte haben in je eigener Weise den Blick auf ge-

1 Vgl. grundlegend: Uta C. Schmidt: Vom Rand zur Mitte. Aspekte einer feministischen
Perspektive in der Geschichtswissenschaft, Zürich/Dortmund 1994.

2 Zu den methodischen Problemen einer Geschichtsschreibung, die sich der Lebenswelt
«gewöhnlicher» Leute zuwendet, vgl. Alain Corbin: Aufden Spuren eines Unbekannten. Ein
Historiker rekonstruiert ein ganz gewöhnliches Leben, Frankfurt a.M./New York 1999, S. 13.

3 Das trifft mehr oder weniger auf den gesamten deutschsprachigen Raum zu. Vgl. Irmtraud
Götz von Olenhusen (Hg.): Frauen unter dem Patriarchat der Kirche. Katholikinnen und
Protestantinnen im 19. und 20. Jahrhundert, Stuttgart 1995. Weiterführend für die Schweiz
um 1800 jedoch ohne Analyse der religiösen Dimension: Brigitte Schnegg: «Die zweyte Seite
auf dem Blatte der Menschheit». Geschlechterdiskurse und Geschlechterverhältnisse in der
Schweizer Aufklärung, Zürich 2002, sowie Elisabeth Joris: «geteilte Moderne. Individuelle
Rechtsansprüche für Männer, ständische Abhängigkeit von Frauen», SZfG 3 (1996), S. 306-
331.

463



wohnliche fromme Frauen dieser Zeit mehrfach verstellt. Erstere mar-
ginalisiert sowohl die Frauen als auch das Religiöse, weil sie sich auf
Umbrüche, Säkularisierung und Fortschritt konzentriert4. Zweitere
blendet in der Regel die Frauen aus, weil sie sich für theologische
Fragen, religiöse Virtuosen und kirchliche Institutionen interessiert5. Und
die entsprechende Lokalgeschichte beschränkte sich bisher mehrheitlich

auf die Wirkungsgeschichte von Pfarrer Hieronymus Annoni, den
sie zum «Vater des Baslerischen Pietismus» stilisierte6. Sein Name bildet
den zentralen Knotenpunkt in einem Geflecht männlich-pietistischer
Genealogien, das bisher sowohl die Überlieferung als auch die Historio-
grafie grundlegend strukturiert hat.

Während männliche Genealogien7 tief im kulturellen Selbstverständnis

verankert sind, sind weibliche Genealogien im doppelten Sinn unerhört.

Sie sind kaum erforscht und empören zugleich8. Sie lassen sich
einerseits sowohl aus der Vergangenheit als auch in der Gegenwart
schlecht rekonstruieren, weil sie gesellschaftlich völlig unterrepräsen-

Vgl. z. B. Rudolf Trefzer: Die Konstruktion des bürgerlichen Menschen. Aufklärungspädagogik
und Erziehung im ausgehenden 18. Jahrhundert am Beispiel der Stadt Basel, Zürich 1988,

sowie David Gugerli: Zwischen Pfrund und Predigt. Die protestantische Pfarrfamilie aufder
Zürcher Landschaft im ausgehenden 18. Jahrhundert, Zürich 1988. Die zum Bürgertum
einzelner Schweizer Städte vorliegenden sozial- und kulturgeschichtlichen Untersuchungen
reflektieren einerseits religiöse Einflüsse kaum, andererseits befassen sie sich mehrheitlich mit
der Zeit nach 1830. Vgl. Philipp Sarasin: Stadt der Bürger. Bürgerliche Macht und städtische
Gesellschaft, Basel 1846-1914, Göttingen 1997, sowie Albert Tanner: Arbeitsame Patrioten -
wohlanständige Damen. Bürgertum und Bürgerlichkeit in der Schweiz 1830-1914, Zürich
1995. Zur Geschlechtergeschichte um 1800 als schweizerisches Forschungsdesiderat vgl.
Brigitte Schnegg, Christian Simon: «Frauen in der Helvetik. Die Helvetik in frauen- und
geschlechtergeschichtlicher Perspektive. Überlegungen zu einem brachliegenden Forschungsgebiet»,

in: Christian Simon (Hg.): Dossier Helevtik II, Sozioökonomische Strukturen.
Frauengeschichte / Geschlechtergeschichte, S. 131-149.
Vgl. z.B. das aktuellste deutschsprachige Handbuch: Martin Brecht et al. (Hg.): Geschichte
des Pietismus, Bd. 2: Der Pietismus im 18. Jahrhundert, Göttingen 1995. Die sozialgeschichtlichen

Untersuchungen reflektieren den Pietismus zwar als konservative Erneuerungsbewegung,
verzichten aber auf eine Analyse der Geschlechterverhältnisse. In letzter Zeit sind im

deutschsprachigen Raum jedoch einige bemerkenswerte geschlechtergeschichtliche Arbeiten

entstanden oder noch in Arbeit. Vgl. Ulrike Witt: Bekehrung, Bildung und Biographie.
Frauen im Umkreis des Halleschen Pietismus, Tübingen 1996; Barbara Hoffmann:
Radikalpietismus um 1700. Der Streit um das Recht auf eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1996.
Im Entstehen begriffen: Gisela Mettele: Der Entwurf des religiösen Selbst. Erfahrungen und
Wertvorstellungen in den Lebensbeschreibungen von Brüdern und Schwestern der Herrnhuter

Brüdergemeine, sowie Ulrike Gleixner: Die Spiritualisierung des Alltags. Frömmigkeit
als Lebenspraxis im gelehrten, pietistisch geprägten Bürgertum Württembergs (17. - anfangs
19. Jh.). Zu Basel, aber zeitlich später: Dagmar Konrad: Missionsbräute. Pietistinnen des
19. Jahrhunderts in der Basler Mission, Münster/New York/Berlin 2001.
Vgl. v.a. Paul Wernle: Der Schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert, Bd. 1: Das
reformierte Staatskirchentum und seine Ausläufer, Tübingen 1923, S. 326-348, sowie Hildegard
Gantner-Schlee: Hieronymus Annoni 1697-1770, Muttenz 2001.
«Genealogie» ist die «Wissenschaft von Ursprung, Folge und Verwandtschaft der
Geschlechter» im Sinne der «Ahnenforschung», vgl. Der Duden, Bd. 5: Fremdwörterbuch,
Mannheim u.a. 1997.
Vgl. Luce Irigaray: Genealogie der Geschlechter, Freiburg 1989.

464



tiert sind9. Andererseits widersprechen sie symbolisch der herrschenden

patrilinearen Gesellschaftsordnung. Die lang anhaltende Wirkmächtigkeit

von Patrilinearität bezeichnete denn auch Gianna Pomata als einen
der zentralen Gründe für das historische Desinteresse an weiblichen
Genealogien und darüber hinaus an der Geschichte von Frauen
überhaupt:

«I have suggested that a central reason of the neglect of women in
Western historical memory has been the mainly patrilineal character of the

familiy in European history.»10 In einem System, das durch die Übergabe

von Name, Status und Macht vom Vater auf den Sohn strukturiert
ist, argumentiert sie, werden Frauen «perceived as marginal because

they could not create agnation - the kind of kinship that ensured the
transmission of paternal power and thus the perpetuation of the family
line.»11

Die folgende historische Rekonstruktion einer weiblichen Genealogie

aus dem pietistischen Milieu Basels um 1800 soll einen Ausblick
eröffnen auf die Erosion dieser genealogisch konstruierten Geschlechterhierarchie.

Obwohl ich weder von der Möglichkeit einer simplen
Umkehrung der Geschlechterordnung ausgehe noch auf eine solche
abziele, verweist die Rekonstruktion einer weiblichen Genealogie vorerst
unweigerlich auf Matrilinearität im Gegensatz zu Patrilinearität.
Anstelle dieser vereinfachenden ergebnisorientierten Polarisierung soll im
folgenden jedoch das prozessorientierte Verfahren einer Mimesis im
Vordergrund stehen. Im mimetischen Verfahren gewinnt das Vorgegebene

eine neue Qualität12, was konkret bedeutet: Das männlich codierte
Verfahren Genealogie13 wird mit weiblichen Akteurinnen in den Hauptrollen

nachgeahmt. Damit lassen sich die Geschlechterverhältnisse
experimentell vom Kopf auf die Füsse stellen, so dass gesellschaftliche
Differenzen zwischen den Geschlechtern als kontextspezifische Hierarchien

umschrieben werden können. Entsprechend stellt sich nicht in
erster Linie die Frage nach der historischen Bedeutung einer weiblichen

9 Vgl. zu aktuellen Debatten des Namensrechts in der Schweiz (www. parlament.ch/ab/data/
d/n/4608/33999/d_n_4608_33999_htm) sowie Schweizerisches Zivilgesetzbuch, Personenrecht,

Art. 30, Abs. 2.
10 Gianna Pomata: «Close-Ups and Long Shots. Combining Particular and General in Writing

the Histories of Women and Men», in: Hans Medick, Anne-Charlotte Trepp (Hg.):
Geschlechtergeschichte und allgemeine Geschichte. Herausforderungen und Perspektiven.
Göttingen 1998, S. 108.

11 Pomata: «Close-Ups», S. 108.
12 Vgl. zum Begriff 'Mimesis', der neben Nachahmen auch 'sich ähnlich machen' einschliesst:

Christoph Wulf (Hg.): Vom Menschen. Handbuch Historische Anthropologie, Weinheim/
Basel 1997, S. 1015.

13 Die Genealogie als Verfahren stützt sich auf männliche Akteure, ist Instrument symboli¬
scher Herrschaft und dient einer männlichen Tradierung.

465



Genealogie, sondern diejenige nach ihrem historiografischen Effekt:
Was passiert, wenn ich eine weibliche Genealogie aus dem pietistischen
Milieu um 1800 verfasse? Und was geschieht, wenn ich historische
Akteurinnen vom Rand der Historiografie ins Zentrum des Interesses
verschiebe? Dabei gilt es zu erörtern, auf welcher Wissensbasis sich
Lebenswelt14, soziale Praktiken und Aneignungsprozesse von Pietistinnen
überhaupt thematisieren lassen. Oder umgekehrt muss geklärt werden,
inwieweit ein lebensweltlicher Zugriff auf das pietistische Milieu über
die Quellenproduktion, die Archivierungspraxis und die Historiografie
geschlechterspezifisch präformiert ist.

Lediglich beiläufig hat die lokale Kirchengeschichte auf die Existenz
der drei Pietistinnen, um die es im folgenden geht, in ihrer Darstellung
der radikalpietistischen Bewegung in Basel15 sowie ihrer Dokumentation

der Deutschen Christentumsgesellschaft16 immerhin verwiesen.
Zudem bieten die Biografien lokaler pietistischer Exponenten
bruchstückhafte Einblicke in entsprechende Lebenswelten. Und Quellenrecherchen

in Gerichts- und Familienarchiven belegen die Beteiligung
von Frauen an der lokalen pietistischen Bewegung nur punktuell. Erst
ein wiederholtes Durchqueren der Archivalien eröffnete schliesslich
Einblicke in die Lebenswelt von drei Pietistinnen, die in direkter Linie -
als Grossmutter, Mutter und Tochter - von einander abstammen:
Magdalena Miville Strasser (1728-1757), Esther Götz-Miville (1752-1823)
und Susanna Spittler-Götz (1787-1844).

Die Grossmutter

Eine zentrale Figur in den «Separatistenprozessen» von 1753/54 gegen
die lokale radikalpietistische Bewegung ist Hans Ulrich Miville (1723-
759). Er war mit Magdalena Miville-Strasser verheiratet und von Beruf
Bader. Während in Verhören und Ratssitzungen seine radikalpietistische

Praxis verhandelt wurde, entstanden am Rande verschiedene
Bezüge zu seiner Ehefrau.Was lässt sich nun auf einer dermassen schmalen
Quellenbasis über Magdalena Miville-Strasser in Erfahrung bringen?
Lässt sie sich überhaupt - wenn ich dies nicht über ihre Rolle als Ehe-

14 Vgl. zum Begriff 'Lebenswelt': Olivia Hochstrasser: Ein Haus und seine Menschen 1549-
1989. Ein Versuch zum Verhältnis von Mikroforschung und Sozialgeschiehte, Tübingen 1993,
S. 260-262. Die Autorin schlägt eine analytische Zweiteilung in Kultur und Alltag vor. Während

sie mit Kultur «übergreifende Denk- und Vorstellungsstrukturen» bezeichnet, fokus-
siert sie mit Alltag eher die «soziale und materielle Ausgestaltung» von Lebenswelt.

15 Ernst Grob: Separatistische Strömungen in Basel im XVIII. Jahrhundert, Zürich 1907.
16 Ernst Staehelin (Hg.): Die Christentumsgesellschaft in der Zeit der Aufklärung und der begin¬

nenden Erweckung. Texte aus Briefen, Protokollen und Publikationen, Basel 1970.

466



frau eines Pietisten voraussetze - als Pietistin beschreiben? Wenn ja, in
welcher Beziehung stand sie zur pietistischen Bewegung?

Magdalena Strasser kam anfangs März 1728 in Basel zur Welt. Mit
20 Jahren heiratete sie. Während neun Ehejahren brachte sie sechs Kinder

zur Welt, zwei Monate nach der Geburt ihres jüngsten Sohnes starb
sie17. Selbst diese karge lebensgeschichtliche Überlieferung erfolgte
nicht unter ihrem eigenen Namen. In der einschlägigen genealogischen
Sammlung wurde Magdalena Miville-Strassers als Ehefrau verzeichnet.
In den Kirchenbüchern ist sie als Tochter ihres Vaters aufgeführt. Weder
ihre Herkunftsfamilie noch die Familie ihres Ehemannes hat ein Privatarchiv

hinterlassen. In derselben Logik verweisen die Akten der
«Separatistenprozesse» auf sie als Bezugsperson ihres Ehemannes, und zwar
in wechselnden Rollen.

Erstmals wurde sie als Mutter ihres Täuflings im April 1752
aktenkundig, weil sich ihr Kindsvater weigerte, an der kirchlichen Taufe
teilzunehmen. In einem Verhör rechtfertigte sich dieser mit der Befürchtung,

«der Teufel möchte ihn in der Kirche holen»18. Trotzdem nahm
Magdalena Miville-Strasser an der Taufe teil. Damit repräsentierte sie
ihr Einverständnis mit den Ritualen der Kirche, während sie gleichzeitig
Distanz zur radikalpietistischen Praxis ihres Ehemannes markierte. Das
bedeutet aber keineswegs, dass sie dessen Religiosität nicht teilte.
Eineinhalb Jahre später erschien nämlich ein gegenteiliges Zeichen von ihr
in den Untersuchungsakten. Damals hatte ihr Ehemann den Jahreseid
verweigert, worauf ihn die Obrigkeit im Oktober 1753 aus der Stadt
auswies19. Nach kurzer Zeit kehrte er zurück, um seine Familie abzuholen
«an ein Ort in Teutschland allwo er ein Platz selbige zu ernehren gefunden

habe»20. Als Magdalena Miville-Strasser sich entschloss, ihm in die
Verbannung zu folgen, gestand ihr die Obrigkeit gerade einmal acht
Tage «Zeit zum Räumen» zu. Weil ihr Ehemann sofort wieder
ausgeschafft worden war21, bat nun ihr Vater den Rat um eine Fristerstrek-
kung. Dabei führte er seine erwachsene Tochter insofern als Schutzbedürftige

vor, als er betonte, dass sie «hochschwanger» sei und zwei
kleine Kinder zu versorgen habe22.

Magdalena Miville-Strassers Entschluss, ihrem geächteten Mann in
die Verbannung zu folgen, legt einen religiösen Konsens des Ehepaares

17 StaBS PA 355C, 340 Nachlass Loetz.
18 Grob: Strömungen, S. 107.
19 Protokoll des Kleinen Rats Nr. 126, 369, 23. Oktober 1753.
20 Protokoll des Kleinen Rats Nr. 126, 428,1. Dezember 1753.
21 Protokoll des Kleinen Rats Nr. 126, 428,1. Dezember 1753.
22 Protokoll des Kleinen Rats Nr. 126, 432, 5. Dezember 1753.

467



nahe. Zumal sie sich aus wirtschaftlichen Gründen nicht gezwungen sah,
ihrem Ernährer nachzuziehen: Sie verfügte über ein eigenes Haus und
einen Baderbetrieb, den sie hätte vermieten können, und ihre
Herkunftsfamilie unterstützte sie. Damit drängen sich drei andere Motive
für ihren Entschluss in den Vordergrund: erstens die moralische
Verpflichtung, gemeinsam mit dem Ehemann und Kindsvater zu leben,
zweitens die emotionale Verbundenheit der Eheleute und drittens die
Scham der Ehefrau eines obrigkeitlich Geächteten in ihrer Nachbarschaft,

Verwandtschaft und der städtischen Öffentlichkeit23. Weder die
emotionalen noch die moralischen Beweggründe von Magdalena
Miville-Strasser lassen sich anhand der verfügbaren Quellen sinnvoll
diskutieren. Zudem verschweigen diese, warum sie schliesslich doch in
Basel blieb. Allenfalls stimmte der erneute Eklat zwischen ihrem
Ehemann und der Obrigkeit sie um. Als im selben Herbst 1753 der orthodoxe

Theologieprofessor Jacob Christof Beck in Basel eine Schrift
gegen den Radikalpietismus publizierte, reagiert Hans Ulrich Miville
zusammen mit einem Koautor mit einer Polemik gegen die Kirche und
ihre Vertreter24. Dies veranlasste dann den Kleinen Rat zu einer härteren

Gangart gegen die lokale radikalpietistische Bewegung insgesamt.
Gleichzeitig verunglimpfte der Vater des Koautors Hans Ulrich Miville
als Verführer seines Sohnes25. Diese Anschuldigung versuchte Magdalena

Miville-Strasser in einem Verhör mit der Umkehrung zu entkräften:

«Ihr Mann würde es allein nicht gethan haben, wenn der Fäsch ihn
nicht darzu veranlasset hätte.»26 Mit ihrer Verteidigung stellte sie sich
schützend vor ihren Ehemann. Ob einer als Verführer oder als Verführter

galt, war nämlich ausschlaggebend für das Strafmass. Gleichzeitig
denunzierte sie in diesem Zusammenhang zwei ortsfremde Dienstbotinnen,

die sich mit ihrem Ehemann im unfreiwiligen Exil befanden. Sie

glaube, die Flugschrift sei mit deren Zusimmung und «meistentheils dieser

Weibsbilder wegen gemacht worden, weil sie ohnverhört aus der
Stadt geschickt worden.»27

Es war aber nicht die Frage, wer wen zum Publizieren verführt oder
motiviert hatte, Anlass für dieses Verhör mit Magdalena Miville-Stras-

23 Protokoll des Kleinen Rats Nr. 126, 428, 1. Dezember 1753.
24 Jakob Christoph Beck: Ungrund des Separatismus oder Beantwortung der führnemsten Ursa¬

chen, desentwegen sich die Separatisten von dem öffentlichen Gottesdienste absondern, Basel
1753, sowie Hans Ulrich Miville und Hieronimus Fäsch: Kurzer Bericht aufdas in Basel
wider die von der Welt also genannten Separatisten heraus gegebene Traktätlein Anno 1753.

25 Protokoll des Kleinen Rats Nr. 127, 67,20. Februar 1754.
26 StABS Crim. 8, Nr. 35. Besprechung vom 6. März 1754.
27 StABS Crim. 8, Nr. 35. Es handelt sich um Barbara Bosch und Barbara Rauscher. Sie werden

am 20. 3. 1754 zusammen mit den Autoren vom 7er Rat verhört, vgl. StaBS Crim. 8, Nr. 42.

468



ser, sondern die Tatsache, dass sie selber als Komplizin ihres Ehemannes
denunziert worden war. Die Anschuldigung lautete, sie habe dessen
ketzerische Flugschrift vertrieben. Dies bestritt sie nicht, lenkte aber die
Aufmerksamkeit der Untersuchungsrichter auf die sozial schwächere
Dienstbotin Elisabeth Mächtig, die sie als treibende Kraft vorschob.
Diese habe ihr rund vierzig Exemplare der Flugschrift ins Haus
gebracht mit der Anweisung: «Sie solle allen denen so Büchlein abfordern
werden, davon geben sonst niemand.»28 Des weiteren gab sich Magdalena

Miville-Strasser ahnungslos: «dass wan sie gemeint hätte, dass
solches eine verbottene Sach seye, so wurd sie es nicht gethan haben»29. Die
naheliegende Vermutung, dass sie sich in diesem Verhör strategisch naiv
verhalten hatte, wird kurz darauf vom Rat bestätigt, der sie erneut zum
Verhör zitierte, diesmal «wegen in ihrem Haus haltenden Versammlungen

und denen Separatisten gebenden Aufenthalts»30. Wenn nun aber

Magdalena Miville-Strasser während der Verbannung ihres Ehemannes
verbotene pietistische Konventikel in ihrem Haus allein schon duldete,
und sie gleichzeitig verfolgte Radikalpietisten beherbergte, kann sie selber

mit guten Gründen als Akteurin der radikalpietistischen Bewegung
bezeichnet werden.

Im Frühjahr 1754 kam ihr Ehemann zurück, worauf er unter Verlust
des Bürgerrechts und der Androhung einer Galeerenstrafe ausgewiesen
wurde. Magdalena Miville-Strasser blieb mit den Kindern in der Stadt
und vermietete das Badergeschäft. Einen Monat später brachte sie
einen Sohn zur Welt31. Kurz darauf erschien der Vater trotz massiven
Strafandrohungen erneut in Basel, wo er sofort arretiert und zu «ewigem»

Gefängnis verurteilt wurde32. Nach zehn Wochen Haft bat er um
Gnade, so «dass doch meine zerrüttete Haushaltung wiederum in
Ordnung gebracht, die Frau ihren Mann und die Kinder ihren Vatter bekommen»33.

Er wurde im September 1754 unter der Bedingung einer öffentlichen

Abbitte begnadigt34. Mit diesem Akt der Gnade versiegen die
Quellen zum Ehepaar Miville-Strasser wieder. Magdalena Miville starb
drei Jahre später im Alter von 29 Jahren.

Dieses Schlaglicht auf eine Lebensphase des Ehepaares Miville-Strasser

ist beinahe ausschliesslich über Gerichtsakten strukturiert, die in er-

28 StABS Crim. 8, Nr. 35. Besprechung vom 6. März 1754.
29 StABS Crim. 8, Nr. 35. Besprechung vom 6. März 1754.
30 Protokoll des Kleinen Rats Nr. 127,116, 23. März 1754.
31 StaBS PA 355C, 340, Nachlass Loetz. Es handelt sich um den späteren Rektor am Gymnasium

und Theologieprofessor Johann Friedrich Miville.
32 Protokoll des Kleinen Rats Nr. 127, 227, 8. Juni 1754.
33 ÜB Nachlass J.J. Spreng VII 17.
34 Protokoll des Kleinen Rats Nr. 127, 247, 4. September 1754.

469



ster Linie einen politischen Zugriff auf das Thema Radikalpietismus
eröffnen. Obwohl Magdalena Miville-Strasser erst über die Aktivitäten
ihres Ehemannes als historische Akteurin fassbar wird, bestätigen die
Quellen ihre persönliche radikalpietistische Praxis. Sie war nicht
Exponentin, aber Akteurin der radikalpietistischen Bewegung in Basel in
den 1750er Jahren. Sie verhielt sich trotz Repression und Ächtung loyal
gegenüber ihrem Ehemann, blieb aber immer bei den gemeinsamen
Kindern. Mehr noch: sie hielt in einer Lebensphase, die aufgrund der
Verbannung und Gefangenschaft ihres Ehemannes von massiver
Unsicherheit geprägt war, die gemeinsame wirtschaftliche Existenz aufrecht
und bekam gleichzeitig ihr drittes Kind. Offensichtlich hatte sie sich
darum bemüht, ihre Frömmigkeitspraxis mit ihrer gesellschaftlichen
Rolle als Ehefrau und Mutter in Einklang zu bringen. Dies im Gegensatz

zu ihrem Ehemann und Kindsvater, dessen pietistische Praxis
zumindest vorübergehend mit allen gesellschaftlichen Konventionen
brach.

Die Mutter

Wie Magdalena Miville-Strasser ihre pietistische Religiosität an ihre
kleine Tochter Esther vermittelte, ist schwer in Erfahrung zu bringen.
Esther Miville kam 1752 während der «Separatistenprozesse» zur Welt,
mit sieben Jahren war sie Vollwaise35. Wie bei ihrer Mutter, sind auch
ihre Lebensdaten nicht unter ihrem Namen, sondern unter demjenigen
des späteren Ehemannes überliefert. Sie heiratete 1783 als 31jährige
Frau den um eine Generation älteren Färber und Pietisten Abel Götz36.

Auch sie brachte sechs Kinder zur Welt, wobei nur zwei ihrer Söhne und
eine Tochter das Erwachsenenalter erreichten37.

Als Akteurin der in der Zwischenzeit konsolidierten pietistischen
Bewegung Basels trat Esther Götz-Miville zunächst in der Rolle der
Herbergsmutter für die Sekretäre der Deutschen Christentumsgesellschaft
(ChG) in Erscheinung. Die ChG war eine überregionale pietistische
Sozietät, in deren Leitung sich Pfarrer und Theologen exponierten. Quellen

aus dem Archiv der ChG geben aber kaum Aufschluss über Esther
Götz-Mivilles Rolle in der Sozietät. Ergiebiger sind diesbezüglich die

35 Von ihrem Bruder ist überliefert, dass er bei zwei Tanten aufgewachsen sei. Vgl. Eucharius
Kündig: Erinnerungen an Johann Friedrich Miville, Dr. und Prof. der Theologie in Basel, Basel

1851, S. 14.
36 Er wird in mehreren Spittler-Biografien als Pietist bezeichnet. Vgl. zudem Staehelin: ChG,

S. 33.
37 StaBS Genealogische Kartei, Eintrag Götz, Abel (1734-1808).

470



frühen Biografien von Christian Friedrich Spittler, dem langjährigen
Sekretär der ChG und Schwiegersohn von Esther Götz-Miville. Über
ihren Status als Schwiegermutter erhielt sie einen Platz an den Rändern
einer männerzentrierten Geschichte von männerdominierten Institutionen38.

Am dichtesten sind die Informationen über ihre Arbeit für die
Sozietät in der ältesten Spittler-Biografie, die ihre Adoptivenkelin, mit der
sie während neun Jahren im gleichen Haus wohnte, verfasst hatte39.

Ab 1795 lebten nicht nur die Sekretäre der ChG im Haus Götz-Miville

zur Untermiete. Es wurden dort auch Bibelunterricht für Kinder
und Erbauungsstunden für Erwachsene abgehalten40. Stellte nun Esther
Götz-Miville einzig die Räume für die Aktivitäten der ChG in ihrem
Haus zur Verfügung? Keineswegs. Ihre Adoptivenkelin - die Spittler-
Biografin - beschrieb sie als Gastgeberin und Vertraute der Sekretäre:
«Sie fühlte sich sehr glücklich, nicht nur die Wirthin, sondern auch die
Freundin zu sein von den jeweiligen Arbeitern bei der ChG.»41 Zudem
charakterisierte sie sie als «weiblicher Theologe, geistreich und innig,
stets meditierend, ja eine lebendige Concordanz»42. Als solche habe
Esther Götz-Miville den Mädchen Bibelunterricht erteilt und eine
Versammlung für Frauen der ChG geleitet, womit sie «dem weiblichen
Theil der Gesellschaft eine wahre Stütze»43 gewesen sei.

Ihr Einsatz für die weiblichen Mitglieder der Sozietät wurde jedoch -
im Gegensatz zu demjenigen von männlichen Versammlungsleitern - in
der Geschichtsschreibung zur ChG nie erwähnt. Die einschlägige
Quellenedition zur ChG führt sie unter dem Namen ihres Ehemannes als
Ehefrau, als Tochter ihres Vaters, als Schwester ihres Bruders und als

Herbergsmutter der Sekretäre auf44. Ihre persönlichen Aktivitäten
galten nicht als geschichtswürdig. Ein Organigramm der ChG von 1811

bestätigte jedoch, dass Esther Götz-Miville langjährige Versammlungsleiterin

der ChG gewesen war. Von den insgesamt sieben Versammlun-

38 Vgl. Erika Hebeisen: «'um den erloschenen Glauben an Jesum Christum wieder unter dem
Volk zu wecken' - Pietistische Gemeinschaftsbildung am Übergang in die Moderne», in:
Georg Kreis, Beat von Wartburg (Hg.): Basel- Geschichte einer städtischen Gesellschaft, Basel

2000, S. 339-348.
39 Die Enkelin und Biografin ist die Adoptivtochter des Ehepaares Spittler-Götz. Esther Götz-

Miville wohnte ab Sommer 1808 bis zu ihrem Tod 1823 im Haus von Spittler. Die Adoptivtochter

lebte spätestens ab Sommer 1814 dort, vgl. StaBS PA 653, Abt. V, Brief vom 8.
August 1814.

40 Susette Spittler: Christian Friedrich Spittler im Rahmen seiner Zeit, Basel 1876, S. 118 u.
S. 245.

41 Spittler: Spittler, S. 121.
42 Spittler: Spittler, S. 121.
43 Spittler: Spittler, S. 281. Alle diese Hinweise betreffen die Zeit vor 1805, da Johann Heinrich

Brenner nur bis dahin Kassier der ChG war.
44 Staehelin: ChG, S. 32f.

471



gen der ChG, die nach Geschlecht, Alter und Zivilstand getrennt
stattfanden, waren vier ausschliesslich für Frauen. Esther Götz leitete die

Versammlung der verheirateten Frauen über 5045. Während im
Vorstand der ChG und auf dem Sekretariat immer nur Männer sassen,
erfuhren die Versammlungen im Laufe der ersten knapp dreissig Jahre
der Sozietät eine bemerkenswerte Feminisierung. Waren 1784 nicht

ganz ein Fünftel der Mitglieder Frauen46, kippte das quantitative
Geschlechterverhältnis über die Jahrhundertwende ins Gegenteil. 1811

hatte die ChG in Basel etwas mehr als 100 Mitglieder, 60% davon waren
Frauen47.

Im Kontext der ChG lässt sich Esther Götz-Mivilles pietistische Praxis

relativ unabhängig von ihrem Ehemann beschreiben, wobei
wiederum ein Mann für die Überlieferung bedeutsam ist: ihr Schwiegersohn.

Hätte sie sich nicht in dessen Umfeld bewegt, wäre sie wohl kaum
zur Versammlungsleiterin geworden, noch weniger hätte sie Erwähnung

gefunden in seinen Biografien. Von der ersten zur zweiten Generation

der hier thematisierten Genealogie hat sich jedoch die Quellenlage
in einem wesentlichen Punkt verbessert. Von Magdalena Miville-Strasser

mit Jahrgang 1728 wissen wir nicht, ob sie schreiben konnte. Von
Esther Götz-Miville mit Jahrgang 1752 sind immerhin sieben eigenhändige

Briefe überliefert. Den ersten schrieb sie an den Zürcher Pfarrer
Johann Caspar Lavater, eine schillernde Figur, die unter anderem als

Exponent des Spätpietismus gilt48. In diesem Brief von 1799 trat sie

gegenüber dem kranken Lavater als fromme, demütige Trösterin auf9. In
die gleiche Rolle schrieb sie sich in zwei Briefen ein, die sie 1808 an ihren
um seine verstorbene Mutter trauernden späteren Schwiegersohn
richtete50. Darüber hinaus liegen von ihr zwei Briefe aus dem Jahr 1813 vor,
die sie als Pflegerin ihres todkranken Sohnes an ihre Tochter richtet51. In
den übrigen zwei Briefen berichtet sie wiederum ihrer Tochter aus der

gemeinsamen Basler Lebenswelt52. Diese sind die letzten überlieferten
Lebenszeichen von Esther Götz-Miville, die 1823 im Alter von 71 Jahren

starb.

45 StaBS PA 653 DD 38, Organigramm ChG 1811.
46 Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit und Gottseligkeit, Basel 1885, S. 86.
47 StaBS PA 653 DD 38, Organigramm ChG 1811.
48 Horst Weigelt: Lavater und die Stillen im Lande - Distanz und Nähe. Die Beziehungen Lava¬

ters zu Frömmigkeitsbewegungen im 18. Jahrhundert. Göttingen 1988.
49 ZBZ Lav. Ms. 510, 16. Oktober 1799.
50 StaBS PA 653, Abt. V, 19. April u. 9. Mai 1808.
51 StaBS PA 653, Abt. V, 4./5. Juni 1813.
52 StaBS PA 653, Abt. V, 8. u. 19. August 1814.

472



Die Tochter

Während die Grossmutter Magdalena Miville-Strasser über Gerichtsakten

als Partnerin eines radikalpietistischen Rebellen fassbar wurde,
erscheint deren Enkelin in biografischen Texten und Briefen als Ehefrau

eines pietistischen Professionellen. Die Lebenswelt von Susanna
Spittler-Götz (1787-1844) ist über ihren als Gründer diverser Institutionen

der pietistischen Mission bekannten Ehemann Christian Friedrich
Spittler vergleichsweise gut dokumentiert. Unter seinem Namen ist ein
umfangreicher Privatnachlass überliefert. Allein die Briefe, die an ihn
adressiert sind, füllen 45 Archivschachteln. Der Spittler-Nachlass im
Staatsarchiv ist in drei Teile aufgeteilt: der Mensch, das Werk und der
Anhang. Quellen von und über Susanna Spittler-Götz sind im Teil 'der
Mensch' archiviert, wobei mit 'Mensch' nicht sie sondern ihr Ehemann
bezeichnet wird. Auf diese Weise ging ihre Lebensgeschichte archivarisch

bis zur Unkenntlichkeit in derjenigen eines männlichen
'Menschen' auf, zumal auch ihre Geschichte vor der Heirat in Form von
Korrespondenz mit Freundinnen in dieses Archiv integriert wurde53.

Dieses über eine männerzentrierte Archivierungspraxis geprägte
Bild von der Ehefrau eines pietistischen Professionellen hat die
Historiografie noch einmal verdoppelt. Ausserhalb der Archive finden sich
Spuren zur Lebensgeschichte von Susanna Spittler-Götz ausschliesslich
in Biografien ihres Ehemannes. So wie die gemeinsame Adoptivtochter
bereits einiges aus dem Leben ihrer Grossmutter überliefert hat, räumt
sie auch der Erinnerung an die Mutter vergleichsweise viel Platz ein in
der Biografie ihres Vaters. Alle späteren Biografen Spittlers sind entweder

Glaubensbrüder und Arbeitskollegen54 oder Evangelikaie, die sich
in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts in dessen Tradition stellten55.
Die Rolle der Ehefrau handeln sie alle auf äusserst knappem Raum ab.
Die jeweiligen Kurzgeschichten folgen mit kleinsten Variationen immer
dem gleichen narrativen Muster: Heiratskandidatin, Hausmutter,
unfruchtbare Ehefrau, schwerkranke Gattin. Johannes Kober brachte die

53 Die Adoptivtochter ordnete den Spittler-Nachlass in den 1870/80er Jahren. Heute befinden
sich zusätzliche Teile des Spittler-Nachlasses im Archiv der Pilgermission St. Chrischona
und auf der ÜB in Basel im Archiv der ChG.

54 Johannes Kober: Christian Friedrich Spittlers Leben. Basel 1887.
55 Vgl. nach Spittler: Spittler 1876, und Kober: Spittler 1887, z.B. Georg Vischer: Bleibende

Frucht. Weg und Werk von Christian Friedrich Spittler, Basel 1941, oder Reinhard Frische
(Hg.): Zur Initiative befreit. C. F. Spittler und unser Auftrag heute, Giessen 1994. Kritisch und
weiterführend zu dieser biografischen Tradition: Ulrike Gleixner: «Wie fromme Helden
entstehen. Biographie, Traditionsbildung und Geschichtsschreibung», Werkstatt Geschichte 30
(2001), S. 38^19.

473



geschlechterspezifische Stereotypisierung in seiner 1887 publizierten
Spittler-Biografie offensiv zur Sprache:

«Über Spittlers häusliches Leben haben wir seit seiner Verheiratung im Jahr
1812 wenig vernommen. In Wahrheit spielte dasselbe auch gegenüber der nach
allen Richtungen hin sich ausbreitenden Berufs- und Liebesthätigkeiten
scheinbar nur eine untergeordnete Rolle; und doch zeigte er auch nach dieser
Seite hin sich als einen ganzen Mann, der mit dem Christentum auch in seinem
Privatleben Ernst machte. Während die Verbindung mit seiner lieben Frau, Su-

sette, durch die völlige Übereinstimmung beider Gesinnungen und Bestrebungen

eine der glücklichsten mit Recht genannt werden kann, und der praktische,
aufopfernde Sinn der treuen Hausfrau das Departement des Innern in musterhafter

Weise regierte.»56

Susanna Spittler-Götz' Ehemann ist auch der Verfasser ihres Lebenslaufes,

wie er an ihrer Beerdigung vorgetragen wurde57. Dieser Lebenslauf

ist in seinem Aufbau zwar normiert, bietet aber gleichzeitig
aufschlussreiche biografische Hinweise. Zum Beispiel war Susanna Götz
von 1802 bis 1804 Schülerin im herrnhutischen Töchterpensionat Mont-
mirail. Danach zog sie in Basel zu ihrem Onkel mütterlicherseits, der
damals Rektor am Basler Gymnasium war, und gründete eine Mädchenschule,

zu der weiter nichts überliefert ist, als die wenigen Sätze in ihrem
Lebenslauf:

Sie «suchte bald ihre dort [im Pensionat, EH] erweiterten Kenntnisse
in einer kleinen Töchterschule durch Unterricht in weiblichen Handarbeiten

und Schulfächern anzuwenden, wobei es ihr eine Hauptsorge war,
ihre Pfleglinge durch Wort und Beispiel dem Heiland zuzuführen»58.

Susanna Götz führt ihre Schule während mindestens 3-4 Jahren, längstens

jedoch bis zu ihrer Heirat59.1808 Jahr starb ihr Vater, worauf ihre
Mutter das Elternhaus in der Steinenvorstadt verkaufte. Damit verlor
die ChG eine Herberge und einen Versammlungsort. Ein reicher Basler
Kaufmann erwarb daraufhin das Fälkli - eine ehemalige Klosterherberge

- und stellt diese der ChG und deren Sekretär Spittler zur Verfügung.

Dieser Umzug ermöglichte es Spittler die Rollen zu tauschen mit
seiner langjährigen Herbergsmutter Esther Götz-Miville: Er offerierte
ihr das Wohnrecht unter seinem Dach und hielt ungefähr gleichzeitig
mit Erfolg um die Hand ihrer Tochter Susanna an. Zweieinhalb Jahre
dauerte die Verlobungszeit. Nach der Hochzeit 1812 zog die Braut nicht
nur zu ihrem Ehemann, sondern erneut auch mit ihrer Mutter in ein ge-

56 Kober: Spittler, S. 137. Hervorhebungen EH.
57 StaBS LA 1844 März 16, Leichenpredigt Susanna Spittler-Götz, S. 17. Weder für ihre Gross¬

mutter noch für ihre Mutter sind Leichenpredigten überliefert.
58 StaBS LA 1844 März 16, S. 18 sowie Spittler: Spittler, S. 280.
59 StaBS PA 1844 März 16, S. 18.

474



meinsames Haus, wo bereits zwei fromme Witwen und sieben
Theologiestudenten wohnten. Damit trat Susanna Spittler-Götz als junge Ehefrau

einen grossen Haushalt an, in dem sich ständig auch Gäste aus dem
Netzwerk der ChG aufhielten. Das Fälkli entwickelte sich zusehends zu
einer geselligen Drehscheibe für Pietisten und Pietistinnen aus dem ganzen

deutschsprachigen Raum.
Zwar thematisierten Spittlers Biografen in erster Linie dessen Initiativen

für die Gründung der Basler Missionsanstalt, der Armenschule in
Beuggen, der Taubstummenanstalt in Riehen oder der Pilgermission
auf St. Chrischona, gleichzeitig gaben sich jedoch alle beiläufig
überzeugt von der ausserordentlichen Bedeutung des Fälkli als offenem
Haus für Fromme60. Neben den zahlreichen Gästen, die mehr oder weniger

lang verweilten, versammelte sich regelmässig das sogenannte
«Kämmerlein» im Haus Spittler-Götz. Von dieser Männergesellschaft61
blieb Susanna Spittler-Götz zwar ausgeschlossen, die Geselligkeit in
ihrem Haus insgesamt gestaltete sie aber mit Sicherheit mit. Wie ihre
konkrete Praxis als Gastgeberin aussah, liesse sich ein Stück weit aus
ihrer relativ umfassend überlieferten Korrespondenz mit ihrem
Ehemann rekonstruieren62. Eine solche Rekonstruktion von geschlechterspezifischer

Geselligkeit im pietistischen Milieu bietet jedoch Stoff für
einen eigenständigen Aufsatz.

Aus der Verknüpfung historischer Fragmente aus dem Leben dreier
Pietistinnen zu einer weiblichen Genealogie geht hervor, wie massgeblich
die drei thematisierten Frauen den Wandel der pietistischen Bewegung
mitgetragen haben. Sie tradierten ihre pietistische Religiosität sowie
ihre Zugehörigkeit zur entsprechenden sozialen Bewegung über drei
Generationen. Vor allem als Gastgeberinnen im weitesten Sinn spielten
sie eine zentrale Rolle für die Vergemeinschaftung der pietistischen
Bewegung. Während die Grossmutter verfolgte Radikalpietistinnen und
-pietisten aufnahm und in ihrem Haus verbotene Versammlungen
ermöglichte, beherbergte die Mutter die Angestellten einer pietistischen
Sozietät, und sie erteilte Bibelunterricht in ihrem Haus. Die Tochter
führte schliesslich gemeinsam mit ihrem Ehemann ein offenes Haus im
Dienste der institutionalisierten pietistischen Mission. Parallel dazu
wuchs offensichtlich die obrigkeitliche Akzeptanz gegenüber der
pietistischen Bewegung. Wurde die Grossmutter noch als radikalpietistische

60 Vgl. z.B. Vischer: Frucht, S. 31.
61 Kober: Spittler, S. 37. Die Gesellschaft wurde von einem Arzt, dem Rektor am Gymnasium,

einem Kaufmann und von Pfarrern besucht.
62 Für den Zeitraum von 1804 bis 1820 sind 38 Briefe überliefert. Vgl. StaBS PA 653, IV.

475



Dissidentin gemassregelt, war die Mutter bereits an einer pietistischen
Sozietät beteiligt, an der auch Pfarrer mitwirkten, und die Tochter
unterstützte schliesslich die Gründung pietistischer Institutionen, in deren
strategischer Leitung die städtische Elite gut vertreten war.

Die Rekonstruktion einer weiblichen Genealogie ordnet die «Väter
des Pietismus» in ihren sozialen und emotionalen Kontext ein, und sie
bricht das historiografisch konstruierte Bild einer pietistischen Bewegung

auf, in der Frauen entweder gar nicht vorkommen oder als
zweitrangig erscheinen. Darüber hinaus widerspricht die konkrete weibliche
Genealogie dem historiografischen Vorurteil, das Männer aktiv und
Frauen passiv konnotiert. Keine der drei Pietistinnen stand einfach im
Dienst ihrer Glaubensbrüder oder im Schatten ihres Ehemannes. Damit
soll nicht behauptet werden, dass im pietistischen Milieu Basels um 1800
die Geschlechterordnung nicht hierarchisch strukturiert war. Die je
spezifischen lebensweltlichen Geschlechterverhältnisse waren aber gleichzeitig

patriarchal und verhandelbar.
Und schliesslich eröffnet die Rekonstruktion der hier thematisierten

weiblichen Lebensläufe einen Einblick in eine Vielzahl von weiblichen
Rollen und Frömmigkeitspraktiken. Magdalena Miville-Strasser
erscheint als Komplizin und Beschützerin ihres Ehemannes, als
radikalpietistische Gastgeberin und verantwortungsbewusste Mutter. Im
Gegensatz dazu nimmt Esther Götz-Miville als Ehefrau und Mutter kaum
Kontur an. Sie lässt sich als Herbergsmutter, Freundin und dabei Trösterin

frommer Männer, religiöse Erzieherin und pietistische
Versammlungsleiterin beschreiben. Das Bild von Susanna Spittler-Götz ist am
stärksten von ihrer Rolle als Ehefrau eines bürgerlich-pietistischen
Professionellen geprägt. Die biografische Stilisierung ihres Ehemannes
zum pietistischen Helden hat die Geschichte ihrer eigenen Mädchenschule

sowie diejenige eines gemeinsam geführten geselligen Hauses
beinahe vollständig verdrängt. Die Pietismusforschung hat bisher generell

in vergleichsweise hohem Masse eine männerzentrierte Überlieferung

und Archivierungspraxis verdoppelt, in dem sie sich einseitig auf
den Gelehrtendiskurs und die Führerfiguren konzentrierte63. Darüber
geriet jeweils auch nur ein überaus kleiner Teil der männlichen Träger
der pietistischen Bewegung direkt in den Blick, obwohl sowohl Männer
als auch Frauen an der Vergemeinschaftung sowie der Vergesellschaftung

dieser Bewegung beteiligt waren - zwar häufig in unterschiedlicher
Weise und zum Teil in geschlechtersegregierten Räumen.

63 Weiterführend dazu: Ulrike Gleixner: «Wie fromme Helden entstehen. Biographie, Tradi¬
tionsbildung und Geschichtsschreibung», Werkstatt Geschichte 30 (2001), S. 38^19.

476


	Vom Rand zur Mitte : eine weibliche Genealogie aus dem pietistischen Milieu Basels 1750-1820

