
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 52 (2002)

Heft: 4: Geschlechterverhältnisse im 18. Jahrhundert = Relations des sexes
au XVIIIe siècle

Artikel: Trauriger Ehestand : gescheiterte Ehen in Selbstzeugnissen des späten
18. Jahrhunderts

Autor: Piller, Gudrun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Trauriger Ehestand - gescheiterte Ehen
in Selbstzeugnissen des späten 18. Jahrhunderts

Gudrun Piller

Resume

Depuis la deuxieme moitie du ZXVIIE siecle, les attestations autobiogra-
phiques figurent dans un nombre croissant de compositions parmi
lesquelles des temoignages de femmes. Meme lorsque le mariage, expression
sociale laplus habituelle du rapport entre les genres, se developpe dans un
nouveau discours, il emerge dans les temoignages en particulier lorsqu'il
echoue. A titre d'exemple, deux textes permettent de montrer comment les
discours et les experiences se tissent en histoire. Ainsi les temoignages
directs, souvent consideres comme garants d'authenticite, sont des sources
ideales pour tenter de Her experience et discours.

In der Zeit um 1798 verfasste die damals 25jährige Sabina Schlatter, geb.
Gonzenbach (1774-1818) einen Bericht mit dem Titel «Züge aus der
Geschichte meines traurigen Ehestandes und meiner Leiden»1.
Ausführlich beschrieb sie darin ihre Ehezeit mit Julius Schlatter2. Sabina
Gonzenbach stammte aus bildungsbürgerlicher Familie. Die Familie
Gonzenbach, bei der Friedrich Hölderlin für einige Zeit als Hauslehrer
wirkte, war in Hauptwil, in der Nähe von St. Gallen, ansässig3. Sabina
Gonzenbach, das zweite von zwölf Kindern, heiratete im Alter von
18 Jahren den um drei Jahre älteren Julius Schlatter. 1798 wurde die Ehe
nach sechs Jahren wieder geschieden. Sabina Schlatters Erzählung
«Züge aus der Geschichte meines traurigen Ehestandes und meiner
Leiden» ist eine minutiöse Demontage Julius Schlatters in seiner Rolle als
Ehemann. Der Text, der als Abschrift vorliegt und rund zehn Seiten um-

1 Sabina Schlatter, geb. Gonzenbach (1774-1818): Züge aus der Geschichte meines traurigen
Ehestandes und meiner Leiden, Mscr. (Abschrift) Archiv der Familie Gonzenbach, Museum
Bischofszell (TG), Nr. 115 (Repertorium Dr. Wohnlich und Werner Mohr).

2 Julius Hieronymus Schlatter (1771-1818) von St. Gallen.
3 Vgl. Lothar Kempter: Hölderlin in Hauptwil, Tübingen 1975.

448



fasst, ist nicht datiert und kann nur ungefähr auf die letzte Zeit der Ehe

angesetzt werden, in der die Eheleute bereits eine Trennung hinter sich
hatten.

Viel umfangreicher ist Johann Konrad Nabholz' Autobiographie mit
dem Titel «Protocollum Matrimoniale. Oder Ausführliche Erzehlung
alles desjenigen, welches sich vor - während - und nach meiner verheü-
rathung mit meiner Lieben Ehe Frau zugetragen, und damit einiche
Verbindung hat [...]»4. Auf 227 Seiten beschrieb der Zürcher Goldschmied
darin seine vierjährige Ehe mit Anna Barbara Meister. Die Ehe wurde
1768 geschlossen und 1772 geschieden. In der Folgezeit, bis 1779, war
Nabholz mit dem Niederschreiben seiner Eheerfahrungen beschäftigt.
Er verfolgte damit die Absicht der Erinnerung und der Rechtfertigung,
um «der Wahrheit gemäß zuzeigen, in wie weit Ich an dem mich betroffenen

unglük schuldig, oder aber unschuldig seye»5.

Die beiden Ehegeschichten, überliefert in Selbstzeugnissen aus der
Zeit zwischen 1770 und 1800, stehen im Zentrum der folgenden
Überlegungen6.

So unterschiedlich die beiden Selbstzeugnisse in ihrer formalen
Erscheinung sind, lassen sich doch gemeinsame strukturelle Merkmale
ausmachen. Zunächst ist beiden Texten die Zentrierung auf die Ehe
eigen, was angesichts der ansonsten knappen Thematisierung von Ehe
in Selbstzeugnissen auffällt7. Diese Themenzentriertheit ist darauf
zurückzuführen, dass sowohl in Schlatters Erzählung wie auch in Nabholz'
Autobiographie eine gescheiterte Ehe verhandelt wird. Die Trennung
der konflikthaften Beziehung führte zu einem Erklärungsnotstand und
damit zum Sprechen über die Ehe. Beide Texte wurden kurze Zeit nach
der Scheidung oder einer ersten Trennung verfasst resp. begonnen.
Beide Ehen wurden somit vor der Entstehung dieser Texte bereits vor
Gericht oder im Familienkreis verhandelt, was bedeutet, dass dem eige-

4 Johann Konrad Nabholz (geb. 1743): Protocollum Matrimoniale. Oder Ausführliche Erzehlung

alles desjenigen, welches sich vor- während - und nach meiner verheürathung mit meiner
Lieben Ehe Frau zugetragen, und damit einiche Verbindung hat [...], Mscr. Staatsarchiv
Zürich, X 140.

5 Nabholz: Procollum, S. 3.
6 Die Texte stammen aus einer umfangreichen Sammlung von Selbstzeugnissen, die im Rahmen

des Nationalfondsprojekts «Deutschschweizerische Selbstzeugnisse (1500-1800) als

Quellen der Mentalitätsgeschichte» erstellt wurde. Zu diesem Projekt vgl. Sebastian Leu-
tert, Gudrun Piller: «Deutschschweizerische Selbstzeugnisse (1500-1800) als Quellen der
Mentalitätsgeschichte. Ein Forschungsbericht», Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 49
(1999), S. 197-221.

7 Selbstzeugnisse sind nicht der Ort, an dem viel über Ehe berichtet wird. Sie nehmen deshalb
für die Erforschung der Ehe eher marginalen Raum ein. Die vorliegenden Untersuchungen
fokussieren zumeist edierte, bekannte Autobiographien. Vgl. z.B. Anette Völker-Raasor:
Bilderpaare - Paarbilder. Die Ehe in Autobiographien des 16. Jahrhunderts, Freiburg i.Br.
1993.

449



nen Schreiben über die gescheiterte Ehe ein Sprechen darüber vorausgeht,

dass eine Sprache, ein Vokabular und Formulierungen bereits
vorhanden sind und dass die Ehe grundsätzlich als etwas zu Besprechendes
etabliert ist. Beide Selbstzeugnisse weisen ausserdem apologetischen
Charakter auf, indem sie die jeweils eigene Haltung erklären und den
Ehepartner resp. die Ehepartnerin demontieren.

Die Entstehungszeit der beiden Texte zwischen 1770 und 1800 gilt als

jene Epoche, in der ein reger Diskurs die Ansichten über die Ehe und
die mit ihr verbundenen Hoffnungen zu verändern begann. Auch wenn
emotionale Aspekte noch weit über das 18. Jahrhundert hinaus nicht
von sozialen und ökonomisch-materiellen Interessen ablösbar waren8,
so prägte doch das im aufklärerischen Ehediskurs des 18. Jahrhunderts
neu propagierte Ideal der Liebesehe zunehmend die Wünsche und
Lebenspläne der jungen Angehörigen des Bürgertums9. Auf der Basis
einer weiblichen Sonderanthropologie gelang es den aufklärerischen
Denkern im Verlaufe des 18. Jahrhunderts zudem, die Ehe zur einzig
legitimen Form weiblicher Selbstverwirklichung zur erklären10. Damit
einher ging der Versuch einer Aufwertung der Ehe, die als
Lebensgemeinschaft nunmehr in die Diskussionen um Freundschaft und Liebe
einbezogen wurde. Die neue emotionale Aufladung der Ehe initiiert
einen Wandel, der gemeinhin als Übergang von der Sachehe zur Liebesheirat

oder als Weg vom Arbeitspaar zum Liebespaar beschrieben
wird11. Mit Blick auf diesen in moralischen Wochenschriften, in der
Literatur, in Eheschriften sowie in bildlichen Darstellungen geführten
Ehediskurs gilt die Ehe in der Forschung als eines der grossen Themen des
18. Jahrhunderts12.

Während im aufklärerischen Liebesdiskurs für das lesende Bürgertum

das Ideal der «vernünftigen Liebe»13 entworfen wurde, präsentiert

8 Zum Verhältnis von Emotionen und materiellen Interessen vgl. Hans Medick, David
Sabean (Hg.): Emotionen und materielle Interessen. Sozialanthropologische und historische
Beiträge zur Familienforschung, Göttingen 1984, Einleitung, S. 17.

9 Vgl. Anne-Charlott Trepp: Sanfte Männlichkeit und selbständige Weiblichkeit. Frauen und
Männer im Hamburger Bürgertum zwischen 1770 und 1840, Göttingen 1996, S. 40, und
Jeffrey R. Watt: The Making of Modern Marriage. Matrimonial Control and the Rise of Sentiment

in Neuchätel 1550-1800, Ithaca/London 1992.
10 Claudia Honegger: Die Ordnung der Geschlechter, Die Wissenschaften vom Menschen und

das Weib 1750-1850, Frankfurt a.M./New York 1991.
11 Vgl. den Ausstellungsband: Über die Ehe. Von der Sachehe zur Liebesheirat, Schweinfurt

1993; Karin Hausen: «'... eine Ulme für das schwankende Efeu'. Ehepaare im deutschen
Bildungsbürgertum», in: Ute Frevert (Hg.): Bürgerinnen und Bürger. Geschlechterverhältnisse
im 19. Jahrhundert, Göttingen 1988, S. 85-117; Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur
Codierung von Intimität, Frankfurt a.M. 1982.

12 «Die Ehe 'wie sie sein sollte' - Der Ehediskurs in der Aufklärung», in: Über die Ehe, S. 150-
179.

13 Vgl. dazu Honegger: Ordnung, S. 30-35.

450



sich in Gerichtsakten ein etwas anderes Bild ehelichen Lebens. Zank
und Streit, Vorwürfe und Drohungen prägen hier die Szenen. Gerichtsakten,

so scheint es, dokumentieren gerade die Diskrepanz zwischen
den Eheidealen, wie sie im aufklärerischen Ehediskurs entworfen wurden,

und tatsächlichen Geschlechterbeziehungen. Anhand von in die
Krise geratenen Ehebeziehungen beschäftigte sich die Forschung mit
obrigkeitlichen, religiösen und alltäglichen Eheauffassungen, mit
Formen der Gewalt in Ehebeziehungen, mit weiblichen und männlichen
Argumentationsstrategien und Handlungsspielräumen vor Gericht
u.a.m., dies oftmals mit Blick auf ländliche Milieus14. Immer wieder
wurde hier auf eine grundlegende Eigenheit von Gerichtsakten
hingewiesen, die darauf beruht, dass zwischen den mündlichen Aussagen der
vor Gericht sprechenden Eheleute und dem vorliegenden Protokoll ein
in seiner Breite und Tiefe kaum bestimmbarer Graben klafft.

Anders als bei den Gerichtsakten, gibt es in Selbstzeugnissen die
Zwischeninstanz des obrigkeitlichen Schreibers nicht. Sie sind verfasst von
Frauen oder Männern, die ihre Eheerlebnisse selber schreibend gestalteten

und interpretierten. Doch der Versuch, in Selbstzeugnissen nun
die authentische Darstellung von Erlebtem, die in Schrift gegossene
Erfahrung, die unverfälschte Realität aufzufinden, verfehlt den Charakter
dieser Texte. Ohne Zweifel, indem Selbstzeugnisse die Sichtweise der
Schreibenden wiedergeben, überliefern sie in jedem Fall eine 'wahre'
Sicht der Dinge. Der eigentliche Gewinn von Selbstzeugnissen besteht
jedoch gerade darin, dass sie nicht ausschliesslich erlebte Ereignisse
wiedergeben, sondern auf den unterschiedlichsten Wahrnehmungsebenen

beruhen. Für die Konstruktion ihrer Geschichten schöpfen die
Verfasserinnen und Verfasser aus allen ihnen zur Verfügung stehenden
Diskursen und 'Texten'. Gelesenes verbindet sich mit Gehörtem und
Erlebtem. Alltagserfahrungen werden erst beschreibbar in Kontrastierung

mit dem aufklärerischen Liebesdiskurs oder bei Gericht gehörte

14 Vgl. z.B. Susanna Burghartz: Zeiten der Reinheit - Orte der Unzucht. Ehe und Sexualität in
Basel während der Frühen Neuzeit, Paderborn/München/Wien/Zürich 1999; Michaela Hoh-
kamp: «Häusliche Gewalt. Beispiel aus einer ländlichen Region des mittleren Schwarzwaldes

im 18. Jahrhundert», in: Thomas Lindenberger, Alf Lüdtke (Hg.): Physische Gewalt.
Studien zur Geschichte der Neuzeit, Frankfurt a.M. 1995, S. 276-302; Rebekka Habermas:
«Frauen und Männer im Kampf um Leib, Ökonomie und Recht. Zur Beziehung der
Geschlechter im Frankfurt der Frühen Neuzeit», in: Richard van Dülmen (Hg.): Dynamik der
Tradition, Frankfurt a.M. 1992, S. 109-136; Rainer Beck: «Frauen in Krise. Eheleben und
Ehescheidung in der ländlichen Gesellschaft Bayerns während des Ancien regime», in:
Richard van Dülmen (Hg.): Dynamik der Tradition, Frankfurt a.M. 1992, S. 137-212; Claudia
Töngi: «Ehekonflikte in Uri im 19. Jahrhundert. Überlegungen zum Verhältnis von
Männlichkeit und Gewalt», traverse 1 (2000), S. 95-108.

451



Formulierungen werden zum adäquaten Argumentationsmuster für die

Darstellung der eigenen Positionen.
Das Hauptinteresse der folgenden Analyse ist daher geleitet von der

Frage, auf welche Weise Diskurse, gesellschaftliche Normen und alltägliche

Erfahrungen sich im Text verweben und welche unterschiedlichen

-möglicherweise geschlechtsspezifischen - Argumentationen bezüglich
des Gelingens oder Scheiterns der Ehe sich feststellen lassen. Insbesondere

richtet sich der Blick auf die Funktion des Körpers im Rahmen dieser

Erzählungen.

Sabina Schlatters trauriger Ehestand

«Schon in den ersten Wochen unserer Ehe nahmen meine Leiden ihren
Anfang, durch sehr harte Behandlung, Gleichgültigkeit und Vernachlässigung
aller Arten - Während meiner ersten Schwangerschaft konnte ich niemals von
Ihm erhalten mit mir spazieren zu gehen, noch die geringste gefälligkeit für
mich; einst gieng er doch mit mir [...] meine Tante zu besuchen, er machte mich
aber mit solcher grausamkeit und Eile die Berge ersteigen, und stieß mich mit
einer solchen Grobheit, daß Männer die uns begegneten Ihm Vorwürfe darüber
machten, wie Sie meine Umstände bemerkten.»15

Sabina Schlatter beginnt in medias res. Ohne ihren Gatten vorzustellen,
eröffnet sie den Text mit einer fundamentalen Kritik und bestimmt
damit gleich zu Beginn den Charakter des Textes als Anklageschrift.
Bereits in den ersten Sätzen fallen die Begriffe «Gleichgültigkeit» und
«Vernachlässigung», gekoppelt mit «Grausamkeit» und «Grobheit».
Damit sind die Elemente eingeführt, die den ganzen weiteren Verlauf
ihrer Erzählung prägen. Indem die Autorin mit einer Episode aus der
Schwangerschaft einsetzt, präsentiert sie sich von Anfang an in der
Rolle der Schutzbedürftigen. Sie lässt den Text mit einer Situation
beginnen, in der sie Schutz und Zuwendung durch ihren Gatten in besonderem

Mass hätte erwarten dürfen.
Das Erlebnis einer Fehlgeburt bildet eine Steigerung dieser Einstiegsepisode:

«einst bat ich Ihn langsam zu fahren, wie ich Beschwerden in
meiner Schwangerschaft hatte, meine Bitten waren vergebens, er führte
mich mit Heftigkeit über Stein und Gräben, sodaß eine zu frühe Niederkunft

die folge davon war, worauf ich schwören darf.»16 Um ihr Urteil zu
unterstützen, führt Gonzenbach - wie schon in der ersten Episode - die
Meinung anderer Männer an: «auch sagten selbst die Mezger die Ihn oft
mit mir durch die Stadt rennen gesehen, ernstlich, Sie verwundern sich

15 Schlatter: Züge, S. 1.
16 Schlatter: Züge, S. 1.

452



gar nicht darüber, wenn Sie bedenken, wie er mit mir davon gefahren
seye -»17 Eine Fehlgeburt als Folge von Misshandlungen war ein in
Ehestreitigkeiten häufig von Frauen vorgebrachtes Argument18. Der Verlust

der Leibesfrucht gehörte zu den schlimmsten der möglichen Folgen
von Misshandlungen und konnte als Beleg dafür herangezogen werden,
dass die männliche Gewalt das Mass der tolerierbaren körperlichen
Züchtigung überschritten hatte und der Spielraum übertreten war,
innerhalb dessen ein gewisses Mass an körperlicher Gewalt als durchaus
verhandelbar galt19.

Sabina Schlatter belässt es nicht beim Schwören, sondern zieht
andere Verfahren der Beweisführung heran. Die Vorfälle, die zur Fehlgeburt

führten, spielten sich im öffentlichen Raum unter aller Augen ab.

Gerade das Zitieren der öffentlichen Meinung wird von ihr wiederholt
zur Unterstützung ihrer Glaubwürdigkeit herangezogen. Als Zeugenschaft

nennt sie nicht etwa andere Frauen, sondern Männer, die die
Brutalität Schlatters bemerken und kritisieren. Dass «selbst die Mezger»,
hier als Repräsentanten des Grobschlächtigen angeführt, ihre Sicht der
Dinge untermauern, dient als Beweis dafür, dass dieser Umgang mit ihr
nicht im Bereich einer in der Ehe hinzunehmenden männlichen Gewalt
liegt, sondern dass hier eine charakteristische Brutalität ihres Gatten
vorliege. Unter Einbezug einer möglichst männlichen Perspektive -
durch die Augen der Metzger - erreicht sie eine Objektivierung ihrer
Erlebnisse.

Auf allen Ebenen betont Sabina Schlatter Angriffe auf ihren Körper
und ihre körperliche Integrität. Es ist unmittelbare physische Gewalt,
die sie in knappen Sätzen wie «schlug mich mit den Fäusten auf die
Brust»20 oder «er gab mir die derbsten Stöße um mich auf diese Weise
aus dem Bette zu werffen»21 beschreibt. Als Angriff auf ihren Körper
erlebte Sabina Schlatter aber insbesondere die Vernachlässigung, mit der
sie sich in allen Situationen körperlicher Schwäche oder Bedrohung
konfrontiert sah. Die Ignoranz ihres Gatten ging so weit, dass er ihr
Krankheiten als Simulation vorwarf: «er warf mir bitter vor, es seye nur
Verstellung»22.

Ein anderes Konfliktfeld, das Schlatter-Gonzenbach ausführlich
darstellt, betrifft die häusliche Ökonomie. Während bezüglich physischer

17 Schlatter: Züge, S. 1.

18 Beck: «Frauen», S. 146; Hohkamp: «Gewalt», S. 290; Töngi: «Ehekonflikte», S. 98.
19 Zur Frage Straftat oder Züchtigungsrecht? vgl. Töngi: «Ehekonflikte», S. 96-98.
20 Schlatter: Züge, S. 2.
21 Schlatter: Züge, S. 8.
22 Schlatter: Züge, S. 2.

453



Gewalt vor Gericht weitaus häufiger die Frauen als Klägerinnen auftraten23,

stammten Vorwürfe über 'schlechtes Hausen' mehrheitlich aus
dem Argumentenrepertoire der Männer24. Auch Sabina Schlatter sieht
sich mit dem Vorwurf der Verschwendung konfrontiert25. Sie nimmt die
Schuldzuweisung auf und wendet sie sogleich in die andere Richtung:
Aus ihrer Sicht ist es vielmehr der Gatte, der die häusliche Ökonomie
bedroht: «Er hingegen führte niemals keine Rechnung über nichts, und
brachte er Geld nach hause, so nahm er davon was er wollte, ohne daß
ich jemals das geringste erfuhr.»26

Das Geld verwendete er für Wirtshausbesuche: «alle im Hause können

bestätigen, daß er seit einem Jahr nicht Fünfzigmal zu Hause zu
Nacht gespiesen, sondern im Wirtshaus sich anfüllte, und so sein Geld
und seine Gesundheit verschwendete.»27 Die Verweigerung des gemeinsamen

Essens besass eine über das ökonomische Moment hinausgehende

symbolische Dimension. Als zentrale familiäre Ereignisse des

Tages waren Mahlzeiten ein Austauschritual, in dem sich materielle und
emotionale Interessen verbanden. Die Vorgänge um das Essen
überschritten den Bereich des Notwendigen und konnten - so das Ergebnis
aus Gerichtsakten - zum Barometer der Befindlichkeit zwischen Frau
und Mann werden28. In diesem Sinne beinhaltet Sabina Schlatters Aussage

über die Wirtshausbesuche ihres Gatten nicht nur den Vorwurf der
Geldverschwendung und der Zerstörung der Gesundheit, sondern auch
die symbolische Klage über seine fortwährende Missachtung ihrer
antizipierten Rolle als fürsorgliche Gattin und Hausfrau.

Die Folge all dieser Grausamkeiten ist in Sabina Schlatters Text deutlich

benannt: «Meine Gesundheit war nun zu Grunde gerichtet.»29 Die
Zerrüttung ihrer Ehe reflektiert sich in der Zerrüttung ihrer Gesundheit.

Dabei erscheint die zerstörte Gesundheit als zwingende Konsequenz

der Angriffe und Vernachlässigungen, die sie allesamt als
Angriffe auf ihre körperliche Integrität präsentiert.

Durch das Aufzählen der Versäumnisse ihres Gatten, das Hinzufügen
immer wieder neuer Puzzlestücke, zeichnet Sabina Schlatter ex nega-
tivo auch ihr Bild einer guten Ehebeziehung, in der die Ehepartner für
das gegenseitige physische Wohl sorgen und die körperliche Integrität
des Partners bzw. der Partnerin wahren. Auf dieser Matrix war Julius

23 Vgl. z.B. Habermas: «Frauen», S. 111.
24 Vgl. z.B. Beck: «Frauen», S. 150f.
25 Schlatter: Züge, S. 5.
26 Schlatter: Züge, S. 5.
27 Schlatter: Züge, S. 3.
28 Vgl. Beck: «Frauen», S. 161-166; Töngi: «Ehekonflikte», S. 99.
29 Schlatter: Züge, S. 6.

454



Schlatter zur Ehe untauglich. Sabina Schlatters zusammenfassende
Deutung ihres Puzzles ist denn auch ganz grundsätzlich und rührt an die
im 18. Jahrhundert neu definierte emotionale Basis des Ehelebens. Ihr
Gesundheitsverlust, schreibt sie, sei erfolgt, «durch die beständige
Entbehrung jener Liebe und freundschaftlichen Vertraulichkeit, welche
allein das Glück ehelichen Lebens ausmachen»30. An dieser Stelle verbindet

sich in Schlatters Darstellung der aufklärerische Liebes- und
Freundschaftsdiskurs nahtlos mit dem zeitgenössischen Körper- und
Gesundheitsdiskurs, in dem die Familie als Keimzelle einer gesunden
bürgerlichen Gesellschaft festgeschrieben wurde31.

Die Textstelle «meine Gesundheit war nun zu Grunde gerichtet»
bezeichnet die Katastrophe in diesem Ehedrama, die Wende, die zum
Ende hinführt: Schlatter verlasst ihren Mann und geht mit dem gemeinsamen

Kind zu ihren Eltern. Zwar kehrte sie nach einiger Zeit nochmals
zu ihm zurück, doch beim erneuten Versuch des Zusammenlebens
wiederholten sich die selben Szenen der verbalen, psychischen und physischen

Gewalt. Als der Ehemann ihr schliesslich die Führung der
Haushaltung abgenommen und der Magd übergeben hatte und sie sich zum
«unnöthigen Geschöpf» degradiert sah, beendete Sabina Schlatter-
Gonzenbach ihren Text, ebenso wie schliesslich ihre Ehe.

Johann Konrad Nabholz' «Protocollum Matrimoniale»

Viel ausführlicher als Sabina Schlatter und mit weitaus geringerer
Abneigung gegen seine Ehepartnerin berichtete der Zürcher Goldschmied
Johann Konrad Nabholz über seine Ehe mit Anna Barbara Meister, die
1768 geschlossen und 1772 nach langer Trennung wieder geschieden
wurde. Nabholz' «Ausführliche Erzehlung» ist in vier Teile gegliedert,
die entlang den Phasen der ehelichen Beziehung verlaufen.

Nabholz konstruiert seinen Text im Montagestil: Unterschiedliche
Textformen wie Tagebuch, Briefe, Rechtfertigungsreden u.a. werden
zum jeweils passenden Zeitpunkt ins «Protocollum Matrimoniale»
eingeschrieben. Diesem Verfahren der Textproduktion kommt authentifizierende

Funktion zu. Während Sabina Schlatter die Beobachtungen
anderer Männer zur Bekräftigung ihrer Aussagen anführte, schrieb
Nabholz als authentifizierendes Mittel ganze Passagen aus seinem Tagebuch

ab, um dann «den unpartheyischen Leser darüber Selbst urteilen

30 Schlatter: Züge, S. 6.
31 Vgl. z.B. Michel Foucault: «Die Politik der Gesundheit im 18. Jahrhundert», Österreichische

Zeitschrift für Geschichtswissenschaften 3 (1996), S. 311-326.

455



[zu] lassen»32. Nabholz impliziert hierbei eine Vorstellung des
Tagebuchs als ein unmittelbares und nicht-konstruiertes Textmedium, in
dem Ereignisse unverfälscht und noch ungedeutet niedergelegt werden.
Zumindest ist das Tagebuch ein Medium der relativen Gleichzeitigkeit
von Erleben und Schreiben. Indem Nabholz darauf rekurriert, entzieht
er sich auf raffinierte Weise dem Vorwurf, die berichteten Episoden im
Nachhinein zu konstruieren.

Sabina Schlatter setzte mit ihrer Begründung für die von Beginn an
krisenhafte Ehe ausschliesslich beim Charakter ihres Gatten an, indem
sie Schlatter als zutiefst groben und niederträchtigen Kerl beschrieb.
Bei Nabholz weist die Suche nach den Gründen für den Niedergang der
Beziehung in eine andere Richtung. Das Konfliktpotential liegt weder
beim Charakter der Eheleute noch primär innerhalb der Ehebeziehung,
sondern wird von aussen an die Ehe herangetragen. Es sind hier die
Angehörigen, insbesondere die weiblichen Mitglieder beider Familien, die
die Ehe unmöglich gemacht und die Trennung verschuldet haben: «also

fingen Wir Unseren Ehestand auf die liebreichste und ordentlichste
Weise an, und kan Ich wohl mit gutem gewißen sagen, daß Wir solchen
auch ohne die gottlose und verderbliche anstiftungen von meiner L. Ehe
Frau Ihrer Fr. Mutter und Ihrer drey Schwestern bis auf diese Stunde in
Frieden und Einigkeit fortgeführt hätten.»33 Ohne deren Einmischung,
so Nabholz, hätte seine Frau, die tugendhaft und eine gute Haushälterin
sei, ihre Pflichten nicht so aus den Augen verloren, wie es geschehen sei.

Während der ganzen Zeit sieht er seine Frau im Banne der 'verläumde-
rischen Weiber' der Familie Meister. Die diffizile Balance zwischen dem
Bündnis der Ehe und den verwandtschaftlichen Bindungen kippt hier
zuungunsten der Ehe. Es gelingt der jungen Gattin gemäss Nabholz'
Interpretation nicht, sich den Einmischungen ihrer weiblichen
Familienangehörigen zu entziehen und neben der Solidarität des Blutes nun eine
neue Solidarität, jene mit ihrem Gatten, einzugehen. Nabholz'
Methode, das Scheitern der Ehe ganz entlang diesem Topos der bösen
tratschenden Weiber zu interpretieren, erlaubt ihm eine Darstellung der
Ehe, aus der sowohl er wie auch die Gattin schuldlos, gar als Opfer
hervorgehen34.

Zunächst beginnt die Erzählung durchaus als Liebesgeschichte. Doch
bereits in der Beschreibung der Hochzeitsfeierlichkeiten klingt eine
Unstimmigkeit in finanziellen Fragen an: «Nach der Predigt verrichtete der

32 Nabholz: Procollum, S. 27.
33 Nabholz: Procollum, S. 25/26.
34 Über die Familie als strukturelle Gefahr für das Eheleben vgl. Beck: «Frauen», S. 172f.

456



Herr Oncle die Eheliche Copulation, und bewirtete Uns danach mit
einem kostbaren Hochzeitsmahl; abends hatten Wir auch eine artige
mahlzeit in meiner Schwigerelteren behausung, wobey Ich aber den
traiteur wie auch den nachtisch bezahlen mußte.»35 Hier gibt Nabholz
seiner Unzufriedenheit darüber Ausdruck, dass seine Familie ein 'kostbares

Hochzeitsmahl' finanziert, die Schwiegereltern dagegen bloss
eine 'artige Mahlzeit', die darüber hinaus teilweise er zu bezahlen hat.
Streitigkeiten um ökonomische Fragen sind auch Bestandteil des bald
aufkommenden Ehekonflikts. Die Eltern der Frau, so ist dem Bericht zu
entnehmen, werfen Nabholz mangelnde Einkünfte und eine Neigung
zum Spiel vor. Er streitet zwar nicht ab, viel gespielt zu haben, besteht
jedoch darauf, dass die schlechte finanzielle Situation nicht die Folge des

Spielens sei. Vielmehr hätten die Schwiegereltern ihn mit ihren
Verleumdungen ruiniert und einen Mangel an Arbeit bewirkt36.

In einer Episode, die sich sechs Wochen nach der Hochzeit zuträgt
und die Nabholz aus seinem Tagebuch zitiert, zeichnet der Autor den
beginnenden Ehekonflikt mit allen dazugehörigen Elementen.
Zwischen Nabholz und seiner Frau kommt es zum Streit wegen einer Magd.
Weil die Schwiegereltern Meister die eigene Magd davongejagt haben,
soll nun Nabholz ihnen seine Magd überlassen. Die Magd beklagt sich
jedoch, dass sie von den Meisters schlecht behandelt werde und ausserdem

nicht an zwei Orten Dienst leisten könne. Dies erzürnt Anna
Barbara Meister. Sie möchte nun die Magd entlassen, Nabholz möchte sie
behalten. Im Verlauf der Auseinandersetzung droht seine Frau, ihn zu
verlassen und zu ihrer Familie zurückzugehen. Er antwortet ihr, sie solle
nur gehen; allerdings wolle er zuerst noch «ein paar unpartheyische
Herren als Zeugen Ihrer muthwolligen verlaßung» kommen lassen37.

Böswilliges Verlassen zählte zu den althergebrachten Scheidungsgründen38.

Mit seinem Hinweis auf 'muthwillige Verlassung' unter Zeugen
klärt Nabholz seine Frau darüber auf, dass sie aus einem allfälligen Ehe-
gerichtsprozess als Schuldige hervorgehen würde. Aufgrund dieser
Drohung lässt die Frau sich davon abhalten, zu ihrer Familie zu ziehen.

Einige Tage darauf erleidet die Frau morgens um acht Uhr, gerade im
Moment, als Nabholz sich rasieren lässt, einen starken Anfall von einem

35 Nabholz: Procollum, S. 25.
36 Nabholz: Procollum, S. 84.
37 Nabholz: Procollum, S. 32.
38 Zur Geschichte des Scheidungsrechts und den Veränderungen im 18. Jahrhundert vgl.

Robert Beat Schulthess: Die Entstehung und Entwicklung des allgemeinen Scheidungsgrundes
(objektive Zerrüttung) unter spezieller Berücksichtigung der Basler Rechtsquellen und der
Basler Gerichtspraxis seit 1717, Basel 1961.

457



hitzigen Fieber39. Sie redet wirres Zeug und verlasst das Haus. Nabholz,
mitten in der Rasur, kann ihr nicht folgen. Noch vor dem Mittag besucht
ihn der Arzt, ein Verwandter aus der Familie seiner Frau, um ihm mitzuteilen,

dass die Frau bei ihren Eltern sei. Am Abend besucht Nabholz
seine Gattin, «welche im beth läge, und sehr krank schien und vom sterben

redete; worüber Ich fast von Sinnen käme, auch die ganze nacht
durch, und den anderen tag bis abends um 9 uhr nicht von Ihrem Beth
wegkäme.» Einige Tage lang besucht er seine Frau im Hause ihrer
Eltern, bis sie schliesslich genesen wieder mit ihm nach Hause geht. Doch
Nabholz hegt einen Verdacht: «Nun kan ich nicht unterlaßen, über alles
vorstehende die anmerkung zumachen, daß es höchstwahrscheinlich
seye; die krankheit meiner L. Frau habe pure lautere Verstellung zum
grund gehabt.»

Seine Frau soll die Krankheit simuliert haben, um ihn zu verlassen
und um ihren Willen nach einer anderen Magd durchzusetzen. Er ist auf
ihre Täuschung hineingefallen. Nabholz lässt seine Anschuldigung nicht
unbegründet: «An dem morgen da Sie fortgienge merkte Ich bey dem
gebätt an Ihro nicht das geringste; Sie wartete just bis Ich dem Barbierer
unter den Händen wäre, das Sie ein paar unverständliche reden sagte,
und dann forteilte, weil ich sie nicht aufhalten konnte.»40 Ausserdem
lagen keine bei einem hitzigen Fieber übliche Arzneien neben ihrem
Bett. Und zuguterletzt wurde sie gesund, als er die alte Magd entlassen
und eine neue angestellt hatte und damit der Ursprung des Streits beseitigt

war. Trotz der Beweisführung fügt er hinzu «wann Ich Ihro indeßen
mit diesem verdacht unrecht thue, so ist es mir Herzlich leyd»41.

Weibliche Körpersprache

Auch Julius Schlatter warf seiner Frau Sabina Schlatter in Krankheitssituationen

Verstellung vor - «er warf mir bitter vor, es seye nur Verstellung»42

- ebenso wie Nabholz hier seine Gattin verdächtigte, ihre Krankheit

habe «pure lautere Verstellung zum grund gehabt»43. Gemeint ist
mit diesen Vorwürfen nicht Einbildung von Krankheit; diese hätte im
Sinne einer traditionellen Hypochondrieauffassung durchaus zu
tatsächlicher Krankheit führen können44. Gemeint ist eine strategische

39 Nabholz: Procollum, S. 32.
40 Nabholz: Procollum, S. 34.
41 Nabholz: Procollum, S. 35.
42 Schlatter: Züge, S. 2.
43 Nabholz: Procollum, S. 34.
44 Vgl. Esther Fischer-Homberger: «Aus der Medizingeschichte der Einbildungen», in: dies.:

Krankheit Frau. Zur Geschichte der Einbildungen, Darmstadt/Neuwied 1984.

458



Verstellung, das Simulieren körperlichen Leidens zur Täuschung des
Gatten.

Beide Männer verdächtigten ihre Gattinnen des Betrugs mittels ihres
Körpers. Frauen, so scheint es, konnten ihre Körper in Ohnmacht fallen,
erbrechen oder Fieber erzeugen lassen, um den Gatten zu täuschen und
ihre Ziele zu erreichen. Diese Möglichkeit der Verstellung des Körpers
beinhaltete für die Ehebeziehung doppeltes Konfliktpotential und
reflektierte zudem die im 18. Jahrhundert aufkommende Kritik an der
Rhetorik und der alten eloquentia corporis.

Die Furcht der Männer vor körperlicher Verstellung der Frauen hat
Tradition. Ulinka Rublack erzählt in einem Aufsatz über 'Pregnancy,
Childbirth and the Female Body' die Geschichte einer Frau, die ihrem
Mann eine Fehlgeburt vortäuschte, indem sie aus nassem Papier einen
Fötus herstellte und in den Abtritt warf. Sie tat dies mit dem Ziel, so Ru-
blacks Interpretation, ihn zu respektvollerer Behandlung anzuhalten45.

Entnommen ist diese Geschichte ebenfalls dem Selbstzeugnis des
betroffenen Gatten46. Dass die Männer sich vor solchen Tricks fürchteten,
verweist auf eine männliche Ehepflicht, nämlich jene, die Gattin in Zeiten

der körperlichen Schwäche zu unterstützen und grundsätzlich um
die Gesundheit der Gattin besorgt zu sein.

Diese Pflicht zur Sorge um den Körper der Gattin machte die richtige
Lesbarkeit dieses Körpers für die Männer zur Bedingung. Die Männer
rekurrierten mit ihrem Vorwurf der Simulation auf den Anspruch, den

Körper ihrer Frauen sicher entziffern zu können. Sie äusserten ihre
Angst vor impliziten Körperbotschaften, etwa dem grundsätzlichen
Wunsch nach mehr Aufmerksamkeit oder Zuwendung.

Im Vorwurf der Simulation an die Adresse der Gattinnen spiegelt sich
aber nicht nur die Angst, dass die Frauen mittels trügerischer Verstellung

Schutz und Aufmerksamkeit einfordern. Es manifestiert sich darin
eine weitere Furcht, nämlich jene vor dem Verlust der sozialen
Kontrolle über die Frau. Gemäss der von Mary Douglas formulierten These,
dass jede Form der Körperkontrolle ihre Entsprechung in Formen der
sozialen Kontrolle habe47, bedeutete dieser Kontrollverlust auch eine
Einbusse an sozialer Aufsicht. Den Frauen gelang es, sich in und vermit-

45 Ulinka Rublack: «Pregnancy, Childbirth and the Female Body in Early Modern Germany»,
Past & Present, Nr. 150,1996, S. 84-110, S. 84.

46 Hermann von Weinsberg: Das Buch Weinsberg. Kölner Denkwürdigkeiten aus dem 16. Jahr¬
hundert, 5 Bde., hg. von Konstantin Höhlbaum, Friedrich Lau und Josef Stein, Leipzig/Bonn
1886-1926, Bd. 5, S. 20-22. Zu Weinsbergs Eheleben vgl. auch Steven Ozment: When Fathers
Ruled. Family Life in Reformation Europe, Cambridge 1983, S. 72-80.

47 Mary Douglas: Ritual, Tabu und Körpersymbolik. Sozialanthropologische Studien in Indu¬
striegesellschaft und Stammeskultur, Frankfurt a.M. 1986, S. 106.

459



tels Situationen körperlicher Schwäche, seien dies Krankheiten,
Schwangerschaften oder Geburten, soziale Räume und Zusammenhänge

zu sichern, die sich der Kontrolle der Männer entzogen. In Johann
Konrad Nabholz' Ehegeschichte wird dieser Zusammenhang von
Körperkontrolle und sozialer Kontrolle manifest, indem sich die Gattin mittels

einer Krankheitssituation legitim zu ihren weiblichen Verwandten
absetzen konnte, während ihr dieses Verschwinden in Zeiten der
Gesundheit als 'böswilliges Verlassen' ausgelegt worden wäre. Auch später
ermöglichte ihr eine körperliche Ausnahmesituation, bei ihren Eltern
zu bleiben. Als Nabholz' Frau schwanger war, beschloss das Ehegericht
1770, «die Frau Nabholzin solle in betrachtung Ihrer Schwangerschaft
bei Ihren Eiteren bleiben und Ihrer entbindung abwarten»48.

Der von Schlatter und Nabholz geäusserte Vorwurf der Verstellung
verweist also zunächst auf eine ambivalente Angst der Männer, ihre
Gattinnen könnten einerseits durch simulierte Schwäche Zuwendung
und Schutz fordern und sich gleichzeitig Räume erschliessen, die sich
der männlichen Kontrolle entziehen. Die Auseinandersetzung mit
Verstellung, Täuschung und Wahrheit lässt sich jedoch noch in einem anderen

Kontext interpretieren.
In 'Emile oder Über die Erziehung' beschrieb Rousseau die für Emile

als Frau vorgesehene Sophie: All ihre Gesten sind natürlich und wahr
und auch wenn sie nichts sagt, sagt ihr Erröten mehr als jedes Wort49.

Sophies Körpersprache ist unverstellt und klar lesbar. Ihr körperlicher
Ausdruck ist Spiegel ihrer Seele; ihre natürliche Scham bildet sich
unmittelbar ab in ihrem Erröten. Rousseaus Darstellung von Sophie ist
Teil einer fürs 18. Jahrhundert charakteristischen Kritik an den Künsten
der Rhetorik. Der aufklärerischen Kritik galt die Rhetorik als Methode
der Blendung, Täuschung und Lüge, ja die Rhetorik wurde mit Unwahrheit

und Verstellung schlechthin identifiziert50. Eine aufklärerische Utopie

war nun die Restitution einfacher und natürlicher Kommunikationsverhältnisse,

in denen das 'Innere' der Gedanken, Meinungen, Gefühle
und Empfindungen nicht rhetorisch, sondern naiv ins 'Aussen' der
Zeichen, der Wörter und der Gesten übersetzt werden sollte. Dieser Ent-
rhetorisierungsprozess der Kommunikation galt auch und gerade der

48 Nabholz: Procollum, S. 93.
49 Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Über die Erziehung, Paderborn/München/Wien/Zürich

1991, S. 457.
50 Vgl. Ursula Geitner: «Die 'Beredsamkeit des Leibes'. Zur Unterscheidung von Bewusstsein

und Kommunikation im 18. Jahrhundert», Das Achtzehnte Jahrhundert 14,2 (1990), S. 181-
195.

460



Körpersprache. Insbesondere in Rousseaus komplexer und auch
widersprüchlicher Weiblichkeitskonzeption verspricht die Körpersprache die
Wahrheit, während die Rede der Frauen aufgrund einer angeborenen
Veranlagung verstellt ist und bleibt51. Die verstellte Rede der Frauen
ermöglicht ihnen die sprachliche List als Kommunikationsstrategie, die
ihnen erlaubt, auf sprachlichem Weg Wünsche zu benennen, die nicht
ausgesprochen werden dürfen52. Der Körper jedoch produziert die
'wahren' Zeichen, die vom Mann gelesen werden können. Die Zeichen
des Körpers gelten als quasi vorsemiotische Garanten der Wahrheit; sie
sollten unverfälscht Kunde geben davon, was das Bewusstsein bewegt.
Die höfische Maskerade sollte einem Körperausdruck, einer Mimik
weichen, die «allezeit die Empfindungen [der] Seele ausdrückt»53. Während

zu der in der klassischen Rhetorik als Teil der acrio-Lehre beschriebenen

eloquentia corporis immer auch der richtige Umgang mit Stellung
und Verstellung, Dissimulation und Simulation gehörte, setzte sich nun
die wahre, unverstellte Körpersprache, die eloquentia cordis, durch54.

Insbesondere war diese auf Natürlichkeit und Authentizität ausgerichtete

Sprache des Herzens Bestandteil einer guten Geschlechterbeziehung,

wie dies Rousseau anhand der Begegnung zwischen Emile und
Sophie demonstrierte.

Sabina Schlatter und Anna Barbara Nabholz - so lässt sich vor diesem

Hintergrund interpretieren - verweigern sich in der Sicht ihrer Gatten
dieser Forderung nach Identität von Ausdruck und Inhalt. Ihre Körper
sind infolge trügerischer Verstellung nicht lesbar und geben den Blick
ins Innere nicht frei. Dieser Bruch zwischen äusserem Ausdruck und
Bewusstsein wird so in den zwei Ehegeschichten zum Zeichen für den
Bruch der Beziehung.

51 Vgl. dazu Maya Widmer: «Die 'Unschuld' im Geschlechterdiskurs der Aufklärung», in:
Claudia Opitz, Ulrike Weckel, Elke Kleinau (Hg.): Tugend, Vernunft und Gefühl. Geschech-
terdiskurse der Aufklärung und weibliche Lebenswelten, Münster/New York/München/Ber-
lin 2000, S. 33^44, hier S. 37-39.

52 In der Sprache des Jungen geht es um Nützlichkeit, Transparenz und Wissen, die Rede des
Mädchens ist strukturiert durch das Gebot der Wirkung auf andere. Vgl. dazu Christine Garbe:

Die 'weibliche' List im 'männlichen' Text. Jean Jacques Rousseau in der feministischen
Kritik, Stuttgart 1992, S. 103-107.

53 Zitat aus Sophie von La Roche: Geschichte des Fräuleins von Sternheim. Vgl. Albrecht Ko-
schorke: Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 18. Jahrhunderts, München 1999,
S. 29.

54 Über den Weg von der Eloquentia corporis zur Eloquentia cordis vgl. Ursula Geitner: Die
Sprache der Verstellung. Studien zum rhetorischen und anthropologischen Wissen im 17. und
18. Jahrhundert, Tübingen 1992.

461



Diskurs und Erfahrung in Selbstzeugnissen

Selbstzeugnisse liegen ab der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in
wachsender Dichte vor. Auch Frauen widmeten sich in zunehmendem
Mass dem Schreiben von Tagebüchern oder Autobiographien, wobei
der Anteil der von Frauen verfassten Texte an der Gesamtheit der
Selbstzeugnisse auch im 18. Jahrhundert den Prozentsatz von 10% nicht
übersteigt55.

Die Analyse der hier vorgestellten Texte, in denen einmal aus weiblicher

und einmal aus männlicher Sicht eine gescheiterte Ehe verhandelt
wurde, hat gezeigt, wie sich in Selbstzeugnissen Erlebtes und Diskurse
zu Geschichten verwoben56. Der im 18. Jahrhundert bedeutsame Liebesund

Freundschaftsdiskurs diente etwa für Sabina Schlatter als Raster,
innerhalb dessen sie die eigene Ehe erfahren und beschreiben konnte.
Auch der aufklärerische Gesundheitsdiskurs wird von ihr zur Herstellung

überzeugender Argumentationen herangezogen. In beiden Texten
klingt im Vorwurf der Verstellung an die Adresse der Frauen die
aufklärerische Kritik an der Rhetorik und die damit verbundene Forderung
nach dem wahren Körperausdruck an. Der Hinweis auf die von Ulinka
Rublack berichtete «voraufklärerische» Geschichte des 16. Jahrhunderts

zeigt jedoch, dass bei der Furcht vor trügerischer Verstellung auch
lange tradierte Ängste und Befürchtungen im Spiel waren. Am Beispiel
der immer wieder festgestellten Parallelen zu Gerichtsakten wird
andererseits deutlich, wie die Schreibenden für ihre als Verteidigungsschrift
verfassten Texte auf Erfahrungen vor Gericht und die ihnen von dort
bekannten sprachlichen und argumentativen Muster zurückgriffen.

Erfahrung ist nicht ausschliesslich der Effekt von Diskursen, aber sie
weist zurück auf die diskursiven Bedingungen, die die Erfahrung
formen. In Selbstzeugnissen werden Diskurse mit Erlebnissen und mit dem
Sprachwissen aus erlebten Kommunikationssituationen zu Geschichten
verwoben. Selbstzeugnisse sind damit nicht Quellen, die im Kontrast zu
den sogenannten Diskursquellen gelesen werden können. Die Analyse
von Selbstzeugnissen ist vielmehr Teil einer Erfahrungs- und
Diskursgeschichte, in der sich Erfahrungen und Diskurse nicht dichotomisch
gegenüberstehen.

55 Ergebnis der Inventarisierung von Selbstzeugnissen im Rahmen des Nationalfondsprojekts
«Deutschschweizerische Selbstzeugnisse (1500-1800) als Quellen der Mentalitätsgeschichte».

Vgl. dazu Leutert, Piller: Deutschschweizerische Selbstzeugnisse.
56 Besondere Brisanz hat die Diskussion um «Erfahrung» und «Diskurs» im Kontext der Kör¬

pergeschichte. Vgl. dazu z.B. Heiko Stoff: «Diskurse und Erfahrungen. Ein Rückblick auf
die Körpergeschichte der neunziger Jahre», Zeitschrift für Sozialgeschiehte des 20. und
21. Jahrhunderts 2 (1999), S. 142-160.

462


	Trauriger Ehestand : gescheiterte Ehen in Selbstzeugnissen des späten 18. Jahrhunderts

