
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 52 (2002)

Heft: 4: Geschlechterverhältnisse im 18. Jahrhundert = Relations des sexes
au XVIIIe siècle

Artikel: "L'intérêt de l'humanité en général, celui de mon sexe en particulier" :
Julie Bondelis Briefe zur Erziehung und weiblichen Bildung

Autor: Baum, Angelica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«L'interet de l'humanite en general,
celui de mon sexe en particulier»
Julie Bondelis Briefe zur Erziehung und weiblichen Bildung

Angelica Baum

Resume

La Bernoise Bondeli, femme de lettres eclairee, s'estparticulierement
preoecupe dans sa correspondance de formation et d'education. Son modele
philosophique fut /'Emile, ou de l'education de Rousseau. Sa correspondance

avec Sophie La Roche et Leonard Usteri, theologien et pedagogue,
fondateur de l'Ecole des filles ä Zürich, lui permit d'approfondir ses

preoecupations. Ses propositions pour l'Ecole des filles contenaient une
critique de l'education de la femme au foyer, de l'epouse et de la mere et une
exigence pour une education ä l'independance. Education et formation
n'etaient pas ä ses yeux des buts en soi mais des moyens pour realiser une
vie plus humaine et si possible independante.

Julie Bondeli (1731-1778), Berner Aufklärerin, Philosophin und
Femme de Lettres, trat nicht mit eigenen Schriften an die Öffentlichkeit,
sondern sie partizipierte über ihren Salon und ihre Korrespondenz am
Diskurs der Aufklärung über die Reform der Sitten und die Erziehung
des Menschengeschlechts1.

Ihr theoretisches Interesse an Bildungsfragen speist sich aus verschiedenen

Quellen: der Epistemologie von Leibniz und dessen Konzept der
Intuition, den Moral-sense-Lehren von Shaftesbury bis hin zu Adam

1 Zu Bondelis Korrespondentenkreis zählen: Suzanne Curchod, die spätere Gattin von
Jacques Necker und Mutter von Germaine de Stael, die Schriftstellerin Sophie La Roche,
Christoph Martin Wieland, Johann Georg Zimmermann und Leonhard Usteri, Jean-
Jacques Rousseau, Jacques-Henri Meister, Elie-Salomon-Francois Reverdü, Johann Caspar
Lavater und andere. Die Briefe an Bondeli, ein Teil ihrer Briefe sowie ihre Manuskripte
müssen als verschollen gelten. Eine Edition der Briefe von Bondeli, herausgegeben durch
die Verfasserin, zusammen mit Birgit Christensen, ist in Vorbereitung. Sie wird 2003 erscheinen.

Den folgenden Zitaten liegen die Transkriptionen der Originalbriefe zugrunde. Bondelis
Schreibweise wird beibehalten.

399



Smith, der Auseinandersetzung mit Rousseaus Konzept des moralischen

Gefühls und der Philosophie des Emile, ou de l'education (1762)2
sowie mit den sensualistischen Erkenntnislehren3 und mit der Anthropologie

in Helvetius' De l'homme (1772). Praktische Anlässe, sich zu
Bildungsfragen zu äussern, boten die Erziehung ausländischer Adeliger
in Bern4, vor allem aber der pädagogische Diskurs im Anschluss an
Basedows Schriften sowie die aufgeklärten Bemühungen um die Reform
der Volksschulen und Gründung von Töchterschulen in der Schweiz5.

Der Diskurs über die Mädchenbildung hatte erst begonnen. Schriften
von Frauen zur Mädchenbildung erschienen in Frankreich und England
1775-17906, in Deutschland 1790-18107. Auf sie konnte Bondeli also
nicht Bezug nehmen.

Bondeli behandelt das Thema der weiblichen Bildung und Erziehung
unter verschiedenen Gesichtspunkten: zum einen anthropologisch und
teleologisch, indem sie es an die Frage nach der Natur und Bestimmung
des Menschen bzw. der Frau bindet, zum andern ethisch und politisch,
indem sie es dem Ziel der Verbesserung der Sitten und der Erziehung

2 Die Rousseau-Rezeption in der deutschen Aufklärung setzt etwa eine Generation nach
Bondeli ein. Sie bleibt, anders als die der Frauenrechtlerinnen Olympe de Gouges (1748-
1793) und Mary Wollstonecraft (1759-1797), gemässigt und bewegt sich zwischen Identifikation

- Caroline Flachsland (1750-1807), Friederike Brun (1765-1835) und Agnes von Stolberg

(1761-1788), vernünftiger Abwägung - Marianne Ehrmann (1755-1795), Sophie La
Roche (1730-1807) -, Distanz (Emilie von Berlepsch (1755-1830), Amalia Holst (1758-
1829), Luise Mejer (1746-1786) - und kritischer Absetzung - Caroline Schelling-Schlegel
(1763-1809), Therese Huber (1764-1816). Dazu kursorisch Heide von Felden: Die Frauen
und Rousseau. Die Rezeption zeitgenössischer Schriftstellerinnen in Deutschland, Frankfurt
a.M. 1997.

3 Vgl. die Auslegung von Bondelis Essai sur le tact moral et l'esprit d'observation in Birgit
Christensen: «'Mon esprit est un enfant gäte' - oder: Autonomie als wichtigstes Gut der
Julie Bondeli», Varnhagen-Almanach 2/2002, S. 117-134.

4 1762-1765 hielten sich die polnischen Grafen Joseph und Michael Georg Mniszech,
Verwandte von Katharina IL, in Bern zur Erziehung auf. 1764-1769 wurden die Grafen Peter
Friedrich Ludwig und Wilhelm August von Holstein-Gottorp in Bern unterrichtet.

5 Den Rahmen dazu bildet die Korrespondenz mit Sophie La Roche, die Freundschaft mit
dem Berner Aufklärer und Schulreformer Samuel Anton Wilhelmi sowie vor allem der
Austausch mit Leonhard Usteri, dem Gründer der Zürcher Töchterschule. Zur Schulrefom:
Johann Rudolf von Sinner: Essai sur l'education publique (Bern 1765); Leonhard Usteri:
Nachrichten von den neuen Schul-Anstalten in Zürich (1773).

6 Dazu gehören: Louise Florence-Petronille Lalive d'Epinay, Les conversations d'Emilie
(1774); Marie-Felicite du Crest, Comtesse de Genlis, Adele et Theodore, ou Lettres sur
l'education (1782); dies., Discours Sur la suppression des couvents et Veducation publique des femmes

(1790); Catharine Macaulay, Letters on education (1787, 1790) und Mary Wollstonecraft,

Thoughts on the Education ofDaughters (1787).
7 Caroline Rudolphi (1754-1811) - Gemälde weiblicher Erziehung (1807), Amalia Holst

(1758-1829) - Bemerkungen über die Fehler unserer modernen Erziehung von einer praktischen

Erzieherin (1791); Über die Bestimmung des Weibes zur höhren Geistesbildung (1802)
- sowie Therese Huber - Ideen zu einem Töchterinstitut (1817/1818) - gehören bereits zur
nächsten Generation von Pädagoginnen. Vgl. dazu: Elke Kleinau: «Pädagoginnen der
Aufklärung und ihre Bildungstheorien», in: Claudia Opitz, Ulrike Weckel, Elke Kleinau (Hg.):
Tugend, Vernunft und Gefühl. Der Geschlechterdiskurs und weibliche Lebenswelten, Münster

u.a. 2000, S. 309-339.

400



des Menschengeschlechts unterstellt. Die folgenden Ausführungen
umfassen diese beiden Bereiche: erstens Bondelis kritische Auseinandersetzung

mit den anthropologischen Grundlagen von Rousseaus
Pädagogik, zweitens zum einen ihre Kritik an Basedows «System» der
Pädagogik, zum andern, in Anknüpfung an die aufgeklärten
Bildungsreformen, ihre Vorschläge zur Mädchenbildung.

Gefühl, Genie und Geschlecht - die Kritik an Rousseau

Julie Bondeli besass eine privilegierte Bildung, sie beherrschte die deutsche,

französische und englische Sprache und hatte sich seit ihrer Jugend
mit Mathematik und Philosophie beschäftigt8. Bereits als Mädchen gab
sie dem Wissen vor den weiblichen Beschäftigungen den unbedingten
Vorzug: «Je n'ai point oublie qu'a 11 ans je jouais alternativement avec

1'arithmetique et ma Poupee, et qu'a 15 ans j'etais au desespoir de ne

comprendre ni le Coment ni le pourquoi de la formation d'un bas.»9

Obwohl ihr Geist an Leibniz und Wolff geschult war, beschreibt sie ihre
intellektuelle Entwicklung als freie Entfaltung der Gemüts- und
Verstandeskräfte10. Bondeli weist denn auch das Bildungsideal der
Gelehrsamkeit zurück. Ihr Lebensentwurf, den sie programmatisch mit der

Forderung «il faut lire, vivre et observer» umreisst, hat sein Fundament
in Temperament, Konstitution und einem Hang zur Einsamkeit11. «Raison»

und «bei' esprit» können nicht Selbstzweck sein, sondern sollen
dem «bons sens» untergeordnet werden: «Je vous parais eultiver les Lettres

sans interret possitif. Sans amour propre, et seulement par une
activite, qui agit sans que je m'en mele beaueoup [...] cela tient a mon carac-
terre morale, et aux modifications que le temperament fait sur lui et sur
le tour de l'esprit. [...] Je ne donerais pas un sou marque pour l'esprit et
les conaissances les plus etendues, si elles ne concourent a perfectioner
le caractere moral.»1.12

8 Vgl. Angelica Baum: Julie Bondeli. Weibliche Gelehrsamkeit im 18. Jahrhundert in Bern,
unveröffentlichte Seminararbeit, Bern 1984. Bondelis Lehrer waren Samuel Henzi, der 1749 als

Anführer einer anti-patrizischen Verschwörung hingerichtet wurde, und der Burgdorfer
Pfarrer Johann Rudolf Samuel Grüner.

9 Im Brief vom 16. Mai 1771 an Leonhard Usteri.
10 Zur intellektuellen Biographie Bondelis vgl. Angelica Baum, Brigitte Schnegg: «Julie Bondeli

- eine Citoyenne der Republique des lettres», in: E. Ryter u.a. (Hg.): Und schrieb und
schrieb [...] Über Schriftstellerinnen in der deutschsprachigen Schweiz, Zürich 1994, S. 30-51;
dies.: «Julie Bondeli, eine Berner Aufklärerin», Einleitung zum Briefbändchen: Julie Bondeli.

Ein Porträt in Briefen, Bern 1998, S. 7-26.
11 Dazu Angelica Baum, Brigitte Schnegg: «Cette faiblesse originale de nos nerfs. Intellektuali-

tät und weibliche Konstitution - Julie Bondelis Krankheitsberichte», in Urs Böschung, Helmut

Holzhey (Hg.): Gesundheit und Krankheit im 18. Jahrhundert, Amsterdam 1994, S. 5-17.
12 Im Brief vom 13. August 1761 an Suzanne Curchod.

401



Diese Wertschätzung gelebter Intellektualität vor gelehrtem Wissen
zeigt sich exemplarisch in ihrer Rezeption zweier Aufklärerinnen, der
Mathematikerin Gabrielle Emilie du Chatelet und der Schriftstellerin
Elizabeth Montagu. Chatelet verkörpert das Ideal weiblicher
Gelehrsamkeit, während Montagu in eigener Sprache, unabhängig von den
Normen der Gelehrsamkeit und der Schöngeistigkeit, an die Öffentlichkeit

zu treten wagt13. Den philosophischen Geist und literarischen Stil
der Autorin rühmend, schreibt sie über deren Shakespeare-Studie:
«C'est l'ouvrage d'une ferne, et le seul (je demande pardon a mon sexe!)
et le seul que je suis fachee de n'avoir pas fait, je n'en excepte pas meme
les Principes de Mathematique de Mdme du Chatelet quoi qu'elle ait eu
l'honeur de mourir en faisant des eforts pour se [faire] comprendre.
Mdme Montaigu n'est point morte en ecrivant c'est que son Erudition
est sans aucun melange de Pedanterie et c'est celle la qui vous tue.»14 Sie
beschliesst ihre Rezension damit, dass Montagu das weibliche Genie
verkörpere, das Rousseau den Frauen in seinem Erziehungsroman
Emile, ou de l'education abspreche.

Die begeisterte Rezension von Rousseaus Nouvelle Heloise von 1761
begründet Bondelis literarischen Ruhm. Rousseaus Emile aber
rezipiert sie in kritischer Distanz, als Schrift eines zu Unrecht Verfolgten15:
«Si le sort d'Emile n'eut pas eu des consequences aussi funestes pour son
Auteur, j'aurais souvent etee tentee de rire des jugemens que j'en enten-
dais porter, mais la force unie au deraisonement m'en ont otee l'envie.
La defense de ce Livre lui a valu (come de raison) un plus grand nombres

de Lecteurs qu'il n'aurait eu sans cela; si quelqu'un recueillait tout
ce qu'on en entend dire, on pourait fournir au Siecle futur de singuliers
memoires sur l'Esprit general de celui-ci.»16 Abrisse und Entwürfe zu
Rousseaus Emile werden im Vorfeld der Veröffentlichung in der
aufgeklärten Schweiz herumgereicht. Auch Bondeli kommentiert im Dezem-

13 Gabrielle, Emilie [Le Tonnelier de Breteuil], Marquise du Chatelet (1706-1749), Mathematikerin

und Physikerin, verfasste 1740 die Institutions de physique. Ihre Übersetzung der
Principia mathematica von Newton erschien postum 1759 in Paris. Elizabeth Montagu, geb.
Robinson, (1720-1800) unterhielt einen Salon, der einen Mittelpunkt des gesellschaftlichen
Lebens in London bildete. Ihr Essay on the Writtings and Genius of Shakespeare erschien
1769.

14 Im Brief vom 15. Mai 1771 an Elie-Salomon Reverdü.
15 Im Brief vom 7. Juli 1762 an Johann Georg Zimmermann. Rousseaus Emile, ou de l'educa¬

tion erschien im Mai 1762. Am 9. Juni 1762 verurteilte und verbrannte das Pariser Parlament
die Schrift. Rousseau entzog sich der Verhaftung durch Flucht in die Schweiz und kam am
14. Juni 1762 in Yverdon an. Am 19. Juni wurde sein Emile, zusammen mit dem Contrat
social, auch in Genf konfisziert und verbrannt. Am 8. Juli beschloss der Rat von Bern, Rousseau

aus dem Berner Gebiet auszuweisen. Nachdem Friedrich II. ihm in dem zu Preussen
gehörenden Fürstentum Neuchätel Asyl gewährt hatte, zog sich Rousseau noch im Juli 1762
nach Mötiers im Val-de-Travers zurück.

16 Im Brief vom 12. August 1762 an Leonhard Usteri.

402



ber 1761 eine kleine Abhandlung - Esquisse du Traite sur l'Education
par Rousseau17. Die Skizze umreisst den Grundgedanken des Emile: den
Versuch einer Genese des menschlichen Geistes auf der Grundlage von
Erfahrung und Beobachtung sowie das darauf bauende Experiment
einer «education naturelle», deren Voraussetzung es ist, dass nicht nur
die körperliche und intellektuelle, sondern auch die emotionale und
moralische Entwicklung der Kinder nach natürlichen Gesetzmässigkeiten
verläuft. Zwei Grundsätze leiten die negative Erziehung: Das Kind soll
unmittelbar und ohne willentliche Einwirkung von aussen aus seinen
Handlungen und Fehlern lernen, dabei sollen sich die Regeln der
Gesellschaft und der Moral dem kindlichen Gemüt einzig über die Erfahrung

und Imagination einprägen.
Dabei wendet sie sich vor allem gegen Rousseaus These, dass Gefühle

und moralische Grundsätze ohne weiteres Zutun im Menschen entstehen.

Rousseau belasse denn auch die Entwicklung des kleinen Emile
vom Säuglings- bis zum Knabenalter im Dunklen:

«J'y ai vu des idees neuves et vräies, et surtout des observations sur l'Enfance
come jamais aucun Ecrivain sur l'Education n'en a fait. Mais il me parait qu'il y
a un defaut d'ordre [...] Les details de la premiere Education sont circonstan-
cees, puis des Tage de 2 ans a peu pres on perd le marmot et on le retrouve a 7,8
ou 9. Vous et Rousseau me dires que c'est parce que selon ses principes on n'a
rien fait entre-deux. Fort bien! Mais encore falait-il dire coment on a fait pour
ne rien faire, et coment il est arive qu'a 7-8-9 ans Emile s'est trouve l'ouvrage
de la nature et non celui des homes. Pour dire a cet age la a des gens faches:
Pauvres gens vous etes malades, je vous plains.»18

Den religionskritischen Implikationen des Emile stimmt Bondeli dagegen,

wenn auch mit gebotener Vorsicht, zu:

«J'aimerais mieux recevoir un souflet que d'etre obligee de parier d'Emile
parmi le plus grand nombres de gens. Menth n'est pas mon fait, et parier vrai on
ne l'ose; j'ai cru me tirer d'afaire en prenant un ton froid, un air indiferent, et en
parlant avec beaueoup de prudence; mais malgre toutes ces sages precautions
mon instinet feminin m'a egalement fait apercevoir qu'on me soubsonait d'He-

19resie.»

Über Emiles künftige Lebensgefährtin, die tugendhafte Sophie,
schweigt Bondeli sich aus. Wenn sie, die Rousseaus Discours sur l'inegalite

(1755) und Du contrat social (1672) freimütig verteidigt, über Rousseaus

Entwurf zur weiblichen Bildung hinwegsieht, so kommt diese
Ambivalenz zwischen Verehrung und Unverständnis in einer Verteidi-

17 Die Skizze war dem Brief an Zimmermann vom 1. Dezember 1761 beigelegt. Es bleibt unsi¬
cher, ob sie von Suzanne Curchod oder von Bondeli selbst verfasst war.

18 Im Brief vom 7. Juli 1762 an Johann Georg Zimmermann.
19 Im Brief vom 7. August 1762 an Johann Georg Zimmermann.

403



gung des Autors gegen ihn selbst zum Ausdruck: «L'excellent home que
ce Pretre helvetique! Et le digne mortel que ce petit vaurien de Rousseau!

Ah que de bon coeur, je lui pardone d'avoir dit que les filles Let-
trees ne devroient point trouver de Maris parmi les homes tels qu'il
devroient etre.»20 Kritischer äussert sie sich zu Rousseaus Abwertung
der weiblichen Intellektualität - «sur l'article du Genie il n'a jamais ete

dispose a en acorder aux fernes.»21 Dabei spielt sie auf Rousseaus Verdikt

gegen das weibliche Genie in der berühmten Fussnote seiner Lettre
ä d'Alembert (1748) an:

«Die Frau liebt im allgemeinen die Künste nicht, versteht sich auf keine einzige,
und an Genie fehlt es ihr ganz und gar. Sie kann in kleinen Werken glücklich
sein, die nichts als leichten Witz, nichts als Geschmack, nichts als Anmut, höchstens

Gründlichkeit und Philosophie verlangen. Sie kann sich Wissenschaft,
Gelehrsamkeit und alle Talente erwerben, die sich durch Mühe und Arbeit
erwerben lassen. Aber jenes himmlische Feuer, welches die Seele erhitzt und
entflammt, jenes um sich greifende, verzehrende Genie, jene brennende
Beredsamkeit, jene erhabene Begeisterung, die ihr Entzücken dem Innersten unseres
Herzens mitteilt, wird stets in den Schriften der Frauen fehlen. [...] Man lasse sie

auch noch so geistvoll geschrieben sein, es ist doch keine Seele und kein Leben
darin zu finden.»22

Dazu bemerkt sie lakonisch: «Si Rousseau en dit des verites aux fernes, il
faut convenir aussi qu'il est un peu trop prevenu contre-elles.»23 Es wird
nicht zufällig die Verteidigung eines weiblichen Genies gegen die An-
massungen männlicher Genialität sein, die sie von Rousseaus Emile
(1762) bis hin zu ihrer Rezension von Goethes Werther (1774) beschäftigen

wird.
Aufschlussreicher als ihre zurückhaltenden Kommentare zu Rousseaus

Erziehungsroman sind Bondelis ironische Kommentare zu den
Versuchen einer Erziehung ä la Emile unter seinen Anhängern in der
Schweiz. Dabei entwirft sie Rokoko-Szenarien kultivierter Robinsonaden

und Sauvagerien, die, obwohl auf Argumente weitgehend verzichtend,

den Angelpunkt ihrer Kritik an Rousseau offenlegen24: Der Prinz

20 Im Brief vom 20. Juli 1762 an Johann Georg Zimmermann. Die entsprechende Passage im
fünften Buch des Emile lautet: «II ne convient donc pas ä un homme qui a de l'education de

prendre une femme qui n'en ait point [...]. Mais j'aimerois encore cent fois mieux une fille
simple et grossierement elevee qu'une fille savante et bel-esprit qui viendroit etablir dans ma
maison un tribunal de litterature dont eile se feroit la presidente. Une femme bel-esprit est le
fleau de son mari, de ses enfans, de ses amis, de ses valets, de tout le monde. [...] Toute fille
lettree restera fille toute sa vie, quand il n'y aura que des hommes senses sur la terre.» Jean-
Jacques Rousseau: CEuvres completes IV (1965), S. 768.

21 Im Brief vom 7. August 1762 an Johann Georg Zimmermann.
22 Zit. Henning Ritter (Hg.): Rousseau. Schriften, Frankfurt a.M. 1988,1, S. 439.
23 Im Brief vom 7. August 1762 an Johann Georg Zimmermann.
24 In einem Brief an Sophie La Roche vom Mai 1764. Sophie La Roche: Mein Schreibetisch,

Bd. 2, Leipzig 1799, S. 218-222.

404



von Württemberg, sonst ein philosophischer Kopf, erziehe seine Tochter
nach den rigorosesten Prinzipien Rousseaus25. Ein russischer Adliger
tue ihm das nach26, indem er seinen Sohn in einem grossen Korb, der ihm
als Hütte diene, aufwachsen lasse, und er den aufrechten Gang und die
Sprache über Bedürfnisse und Begierden lerne. Ihr Freund Kirchberger
tue ihnen das nach27 wenn er seine Tochter ohne Wiege, ohne gekochte
Nahrung und ohne Unterhemd aufziehe und sie ihre Freiheit mit blossen

Fäustchen verteidigen lasse. Sie alle aber übertreffe Tscharner, den
man, verfolgt von seinen vier Kindern28, durch die Gänge und Salons seines

Landsitzes eilen sehe, abwechslungsweise über Möbel hüpfend und
sich auf den Boden werfend, um seinen Verfolgern zu entkommen29.
Bondeli hält diesen Experimenten ironisch entgegen, dass schon die
Entwicklung geistig-seelischer Fähigkeiten - das Spiel - letztlich an
andere und damit an die Gesellschaft gebunden bleibe. Gefühl und Gewissen,

die Grundlagen der Moral und des sozialen Lebens seien nicht ein
Werk der Natur. Ihre Kätzchen aber, die keine sozialen und moralischen
Wesen sind, erziehe sie ganz nach den Prinzipien Rousseaus: «Jetzt habe
ich nichts zu erziehen, als etwa ein paar Kätzchen, denen ich ihren Willen

lasse, um zu sehen wie weit eine gänzliche Freiheit ihren Verbund
bringen wird.»30

Erziehung steht für Bondeli im Dienst der moralischen Entwicklung
des Menschen. Sie lässt sich jedoch nicht von der Beseitigung
gesellschaftlicher und politischer Missstände ablösen. In diesem Zusammenhang

kritisiert sie gleichermassen Montesquieu, der Ungleichheit als

Folge natürlicher Unterschiede erklärt, wie auch Rousseau, der, von der
ursprünglich guten Natur des Menschen ausgehend, die Ungleichheit
als Folge der Vergesellschaftung deutet31. Mit Helvetius geht sie davon
aus, dass moralische Erziehung und die Verbesserung der Sitten nicht

25 Die Tochter von Ludwig Eugen von Württemberg und seiner Gattin, Sophie Albertine, geb.
Reichgräfin von Beichlingen, Sophie Antoinette.

26 Der Sohn von Alexander Alexandrovitsch Golowkin und seiner Frau Wilhelmina, geb von
Mosheim, Georg.

27 Die Tochter von Niklaus Anton Kirchberger und Johanna Margarithe, geb. von Diesbach,
Johanna Margaritha Elisabeth.

28 Von den sieben Kindern von Vincenz Bernhard von Tscharner und Marie Salome, geb. von
Bonstetten, lebten um 1764: Maria, Salome, Bernhard Emanuel, Albrecht Emanuel, Anna
Maria.

29 Die Erziehung ä la Emile in der Schweiz ist Thema der Briefe an Christoph Martin Wieland
vom 30. Dezember 1763, an Johann Georg Zimmermann vom 6. Januar 1764, an Sophie La
Roche vom 20. Februar und Mai 1764 sowie an Leonhard Usteri vom 15. März 1764.

30 Im Brief an Sophie La Roche vom 13. April 1771. Abschrift und Übersetzung von Göckingk,
NL La Roche SWK/GSAW 56/1,6,111, siebzehnter Brief, S. 18-20, Auszug.

31 Das ist ein Leitgedanke von Helvetius' De l'homme. Mit Helvetius verbindet Bondeli die
Kritik am mechanischen Materialismus und an der Anthropologie Rousseaus. Von Helvetius

handeln die Briefe an Leonhard Usteri vom 21. April und 5. August 1774.

405



von gesellschaftlichen Prozessen ablösbar sei, und dass eine Voraussetzung

dazu die Verbesserung der Gesetze sei. Bondeli kommentiert in
dieser Weise einen Sittenprozess gegen drei wegen Ehebruchs verurteilte

Frauen. Die harte Bestrafung dieser Frauen erregt ihren Unwillen:
«Croies vous bien serieusement que les grands coups de Massue de la
Legislation soient le moyen le plus propre pour reparer le defaut des

moeurs et de l'Education?» Bondeli deutet den Ehebruch dieser Frauen
denn auch nicht als Verbrechen, sondern als Folge mangelnder Erziehung

und einer falschen Gesetzgebung: «Quest-ce donc que les grands
coups de Massue de la Legislation aprendront a nos fernes, c'est qu'il ne
faut point s'enfuir, s'aranger et combiner la prudence du crime avec la
faiblesse. II n'y a qu'une meilleure Education qui puisse a la longue
changer le mal.»32 Aufklärung und Bildung, nicht Bestrafung, bilden den
Grundstein zur Verbesserung der Gesetze und zum Fortschritt der
Menschheit: «II n'y a qu'une Education mieux dirigee qui puisse imper-
ceptiblement creer une nouvelle race de gens, et il n'y a qu'une nouvelle
race de gens qui puissent perfectioner les Loix, et il n'y a que des Loix
perfectionee qui puisse mieux faire jouer la Machine si grande et si

simple du Bien general.»33 Auf die moralische Verbesserung des weiblichen

Geschlechts bezogen, bedeutet dies aber, dass Frauen sich in einer
doppelt prekären Situation befinden, da sie von Wissen und Bildung wie
auch von Politik und Recht ausgeschlossen sind.

Einfühlung und individuelle Entwicklung -
die Kritik an Basedows «System»

Bondelis Beschäftigung mit Erziehungsfragen führt weiter in ihren
Bemerkungen zu Basedows Schriften, die sie durchwegs kritisch kommentiert.

Dabei konfrontiert sie Basedows pädagogisches «System» mit
ihren Beobachtungen an Kindern und mit eigenen Erfahrungen: «J'ai
beaueoup observe les Enfants je Tai ete moi-meme et je ne sais pas
coment il est arive que j'ai garde des idees nettes et distinetes de la marche
de celles que j'avais dans chaque Epoque de mon Enfance.»34 Der Geist
der Kinder funktioniere aber ganz anders als der der Erwachsenen: «Ce
n'est pas la marche des muets, ce n'est pas celles des imbecilles, ni des ni-
gauds, ni des gens faits et intelligents.» Mit einem Bild: Kinder seien im
vollen Besitz ihrer Geistesvermögen. Dabei gleiche ihr Geist einem run-

32 Im Brief vom 14. Dezember 1771 an Leonhard Usteri.
33 Im Brief vom 12. Januar 1775 an Leonhard Usteri.
34 Im Brief vom 16. Mai 1771 an Leonhard Usteri, dem auch die folgenden Zitate entnommen

sind.

406



den Saal mit vielen Türen, von denen die einen geschlossen, die anderen
weit offen seien. Der Zeitpunkt der Öffnung dieser Türen lasse sich
jedoch selbst in den Richtungen, die scheinbar eine systematische
Erschliessung erfordern, keineswegs voraussagen. So öffne sich unvermutet

eine der Türen, die noch lange verschlossen bleiben sollte, während
eine andere, die scheinbar nur einen leichten Anstoss brauche, sich nicht
öffnen lasse.

Basedow und den Pädagogen wirft Bondeli vor, die Eigenart kindlichen

Denkens und Fühlens nicht zu verstehen. Ihren starren «Systemen»

stellt sie, ganz im Sinne ihres Bildungsideals, die Maximen der
Einfühlung und Förderung der individuellen Entwicklung entgegen:
Erzieher sollen sich in die Bedürfnisse und Eigenarten von Kindern
hineinversetzen, ja versuchen, wie die Kinder zu denken und zu fühlen.
Denn Bildung kann nicht Konstituierung einer Ordnung von oben sein,
sondern bedeutet die freie Entfaltung aller Gemütsvermögen:

«Überdiess bin ich so ziemlich gewiss, dass man noch kein vollständiges
Erziehungs-System hat; an einem wesentlichen Punkte mangelt es allemal; die, welche

dergleichen schreiben, sind ausgebildete Männer, und diese haben den
natürlichen Gang des Lebens der Kinder vergessen. Dieser Gang ist keinem anderen

bekannten ähnlich; selbst bey den scharfsinnigsten Kindern ist es doch nicht
der Gang einer verständigen gebildeten Person; und wenn sie etwas nicht
begreifen, so ist diess nicht der Mangel an Begreifungs-Vermögen, den wir durch
das Wort Dummkopf oder Einfaltspinsel bezeichnen. Bey ihnen hat nichts
Zusammenhang, nichts folgt bey ihnen auf einander; eine klare Idee über einen
Gegenstand ist bei ihnen keine Folgerung, um dadurch unmittelbar auf eine
andre zu kommen; die Zwischensätze fehlen gänzlich. Wie will man über alles
dieses Regeln geben?»35

Über ihre eigene intellektuelle Entwicklung stellt Bondeli in diesem
Zusammenhang fest:

«In meinem eilften Jahre konnte ich die eine Species der Arithmetik und die
Regel de Tri, allein in meinem sechzehnten war ich nicht im Stande, das wie und
warum der Grundgriffe, einen Strumpf zu stricken, zu begreifen. Im zehnten
Jahre hielt ich, zum Zeitvertreib nach Herzens Lust, katholische und protestantische

Kathechisationen. In dieser Stunden glaubte ich an zwey, und in der
folgenden an sieben Sacramente, und doch glaubte ich kein Wort von der
Geschichte des alten Testaments, die man mich zu gleicher Zeit lesen liess. Wie
lässt sich alles dieses mit einander vereinigen? Und etwas ähnliches findet sich
doch in den Köpfen aller Kinder. Wie kann man diess verfolgen, und wie soll
man über die beste Art, ihnen Ideen beyzubringen, entscheiden? Sich den
Kindern gleich stellen, und sie nur auf eine momentane Art belehren, scheint mir
die einzig ihrem Wesen angemessene Methode zu seyn.»36

35 Im Brief an Sophie La Roche vom 13. April 1771.
36 Im Brief an Sophie La Roche vom 13. April 1771.

407



Damit bekennt sich Bondeli zu einer zwanglosen Erziehung, die sich

nicht an «Systemen» orientiert, sondern die Eigenheiten kindlichen
Fühlens und Denkens ernst nimmt, die nicht den Erwerb von Fertigkeiten

und die Realisierung eines am pädagogischen Reissbrett entworfenen

Menschenbildes, sondern die individuelle Entwicklung der
Gemütsvermögen und Fähigkeiten zum Ziel hat.

Nach 1770 beschäftigt sich Bondeli mit Fragen der Bildungsreform
und verfolgt die Erneuerung der öffentlichen Schulen und Landschulen
in Zürich und in Bern. Sie begrüsst die Abschaffung des mechanischen
und geistlosen Lernens, vor allem aber die religiöse Indoktrinierung der
Kinder:

«Je vous sais bien bon gre a Zuric d'avoir aussi songe a reformer les Ecoles de la
Campagne, le maitre d'Ecole qui enseigne l'amour de Dieu a tours de bras, sera
s'il plait au Ciel congedie. Je vis l'autre jour une scene plaisante du Regent de
Montricher qui endoctrine deux Enfants que ma Soeur eleve dans la maison, le
Garcon fut mis au billot pour n'avoir pas seu reciter de suite une Kirielle de
29 passages, dont il n'y avait que l'indication des Chifres, et la petite fille fut en-
voiee sans misericorde a Mr un tel de la bas parce que depuis 3 mois eile recitait
constament la meme section de son cathechisme au Regent qui ne s'en aperce-
vait pas.»37

Bondeli kritisiert in diesem Zusammenhang aber auch die Erziehung
höherer Töchter, die vorgebe, Anmut und Grazie zu bilden, indes aber
einzig die Eitelkeit und Dummheit befördere: «Quand je parle d'une
meilleure education je n'entends pas celle qui defend aujourdhuy aux
Dames de porter des noeuds de rubans sur les manches, contre lesquels
on sevit avec une ardeur extreme.»38 Bondelis besonderes Interesse gilt
dabei der Gründung der ersten öffentlichen Töchterschule in der
Schweiz durch Leonhard Usteri (1774), dessen Programmschrift
Vorschlag zu einem öffentlichen Unterrichte für die Töchter (1773) sie
ausgiebig kommentiert39.

37 Im Brief vom 21. Oktober 1771 an Leonhard Usteri. In Montricher lebte die Schwester Char¬
lotte Pöllnitz, geb. Bondeli.

38 Im Brief vom 9. März 1772 an Leonhard Usteri.
39 Dazu die Briefe an Leonhard Usteri vom 28. Januar, 3. Februar und 10. März 1776 sowie vom

16. Januar 1777. Usteris Schriften zur Mädchenbildung Bericht Herren Professor Usteri's
wegen Einführung einer Schule zum Unterricht der Töchteren [Manuskript] vom Februar 1774
und Usteris Bericht An die edeldenkenden Gönner der Töchterschule. Nachricht von dem
Erfolg dieser Anstalt, nach Verfluss der ersten drey Jahre von 1777. Heiner Peter: Leonhard
Usteri (1741-1789). Freund Rousseaus und Gründer der Zürcher Töchterschule, Zürich 1965,
erwähnt diese Schriften nur beiläufig. Usteris Vorschlag zu einem öffentlichen Unterricht für
die Töchter ist kommentiert in: Brigitte Schnegg: «Die zweyte Seite auf dem Blatte der
Menschheit». Geschlechterdiskurse und Geschlechterverhältnisse in der Schweizer Aufklärung,

erscheint 2002 in Zürich [Typoskript S. 269-278].

408



Erziehung zur Unabhängigkeit - Vorschläge für eine Töchterschule

Erziehung ist für Usteri - und das betrifft ausdrücklich beide Geschlechter

- primär Erziehung zur Unabhängigkeit. Sie soll die dazu erforderlichen

Fähigkeiten ausbilden und den Verstandesgebrauch in praktischen
Dingen fördern. Anliegen des öffentlichen Unterrichts kann es also
nicht sein, «galante und vornehme Frauenzimmer heranzuziehen»,
sondern er soll «brave und verständige Hausmütter» bilden, die «als
Eheweiber die Angelegenheiten ihrer Männer verständig besorgen» und als
«wohlunterrichtete Mütter» ihre Kinder vernünftig erziehen40. Die
Grunddisziplinen: Lesen, Schreiben und Rechnen werden in der Weise
unterrichtet, dass sie eine verständige Lektüre von Prosa und Versen -
keineswegs nur der Bibel -, das Verfassen der im Alltag erforderlichen
Schriften, sowie eine selbstständige Buchführung erlauben.
«Frauenzimmerarbeiten» und die religiöse Unterweisung fehlen dagegen ganz
im Lehrplan. Usteri verbindet mit den drei Grundkompetenzen der
«verständigen Hausmutter» -Vorsteherin des Hauses, Gehilfin des Gatten

und Erzieherin der Kinder - die Bestimmung der Frau in der Gesellschaft,

verteidigt aber, im Rahmen des Möglichen, auch die Unabhängigkeit

und Würde der Frauen in Familie und Gesellschaft.
Bondeli stimmt Usteris Richtlinien zur Mädchenbildung beinahe

bedingungslos zu. Dabei lobt sie das einfache Konzept und ihre Ausrichtung

auf das Gemeinwohl:

«L'interret de l'humanite en general, celle de mon Sexe en particulier devait
vous assurer de ma reconaissance. II etait etonant que bien lire, bien ecrire et
chifrer n'aient pas fait depuis plus long-tems une partie essentielle de l'education

comune pour les fernes, parce qu'a compter depuis la belle Dame, jusqu'ä la
Bourgoise destinee a tenir boutique ou a devenir tailleuse, Putilite etait
generale.»41

Mit Leonhard Usteri beharrt sie auf dem praktischen Nutzen der Erziehung

und lehnt nutzlose Beschäftigungen wie auch unnütze Kenntnisse
ab. Alles an diesem neuen Plan habe ihr Interesse gefunden und ihre
kleinen Einwände seien unbedeutend angesichts dessen, dass man die
Traditionen nicht sofort abschaffen könne - «lorsqu'on veut sagement
coriger avec douceur les anciens abus, et ne pas risquer de les etablir
mieux que jamais en voulant les renverser brusquement». Bondeli lobt
insbesondere, dass Usteri den Standesunterschieden Rechnung trage -
«la diference des classes Chapitre si dificile a traiter en Suisse ou cepen-
dent elles existent aussi bien qu'ailleurs» -, dass er aber zugleich Sorge

40 Vgl. Usteri: Vorschlag (1773), S. 4-7.
41 In den Briefen vom 28 Januar und 3. Februar 1774 an Leonhard Usteri.

409



dazu trage, dass die Bildung der Töchter niederer und höherer Stände
sich nicht grundsätzlich unterscheide, dass auch Dienstbotinnen
elementare Kenntnisse besitzen und die Hausvorsteherinnen sich in praktischen

Fragen der Hauswirtschaft auskennen sollten. Schliesslich stimmt
sie mit Usteri darin überein, dass es notwendig sei, durch Ausbildung
des Verstandes die Unabhängigkeit der Mädchen zu fördern.

Bondelis eigener Beitrag zur Töchterschule besteht in der Abstüt-
zung von Usteris These, dass Mädchenbildung die äussere und innere
Unabhängigkeit der Frauen zum Ziel haben solle. Dieses Ziel
veranschaulicht sie mit der Situation lediger Frauen, in ihren Worten, am
Problem der «Altjungferei», das sie unter einem allgemeinen und unter
einem biographischen Gesichtspunkt reflektiert:

«J'en viens a un article plus sublime, dabord celui des talents, je crois qu'avec
des dispositions il est non seulement Convenable mais meme necessaire de les
eultiver chez mon Sexe, ne fut-ce que pr parer a l'inconveniance de la Vielle fil-
lerie (pardones cette phrase ridicule) les fernes, et les Meres de famille en ont un
moins grand besoin, leur tems est mieux rempli par la diference des Circonstance.

Mais enfin on peut pas savoir quie restera fille, et toujours est il necessaire

d'oecuper dans la jeunesse.»42

In besonderem Masse interessiert sie sich dabei für die psychologischen
und existenziellen Aspekte des Ledigenstandes. Ihre Diagnose: Gefühle
von Einsamkeit und Langeweile, die ihre Wurzeln im Fehlen einer
Lebensaufgabe, der Sorge für die Familie, haben, verursachen Spannungen
zwischen den Gemütskräften, die zu körperlichen und seelischen Leiden

führen, die wiederum das gesellschaftliche und soziale Leben belasten.

So neigen die Frauen, welche die Lust an geselligen Vergnügen
verloren haben oder von ihnen ausgeschlossen sind, zu mannigfaltigen Launen

und Grillen. Die Leiden ihres unbeschäftigten Herzens bestehen
darin, dass sie einer überbordenden Aktivität des Gemüts bei gleichzeitiger

Leere und erzwungener Einsamkeit unterworfen sind. Den Leiden
des unbeschäftigten Herzens entspringen aber die zwei weiblichen
Laster, die Neigung zur religiösen Schwärmerei und der blinde Wunsch,
Gutes zu tun. Dieser gereicht indessen, da sich Wohltätigkeit nur allzu
oft mit religiösem Eifer verbinde, selten zum Wohl und oft genug zum
Übel der Menschheit:

«Je ne ris pas au moins en parlant des inconveniants de la veille fillerie. J'en suis

meme si penetree que je suis prete a ecrire un Livre pour les excuser. II est tems
ou les plaisirs vifs, et meme le gout qu'on a pour eux quitent egalement les fernes
et les filles, les dernieres sans afaires, sans mari, sans menage, sans enfants

42 Im Brief vom 16. Mai 1776 an Leonhard Usteri.

410



Voient l'interret journallier de la vie reduit pour eux a bien peu des choses.
L'activite reste, qu'en faut il faire? Du bien. Vraiment oui c'est bientöt dit, mais il
n'est pas toujours a notre portee come chaqun sait, et rien n'est plus dangereux
que de courir apres, come si c'etait un metier qu'on est oblige de pratiquer. J'en
ai vu plus d'une Courant apres le bien a faire come des forcenees, mais renver-
sant brisant tout ce qui ce rencontrait sur leur route. Je trouve donc tres utile
qu'on ait des oecupations de remplissages qui ne soient n'y bien ni mal pour la
Societe. Et qui serve d'aliment a une activite laissee sans objet par la Nature et
l'Institut.»43

Der Nutzen der für die Gesellschaft weder zuträglichen noch schädlichen

Beschäftigungen des Lesens und Schreibens besteht für Bondeli
darin, dass sie die Leiden des unbeschäftigten Herzens mildern und
seinen Lastern vorbeugen, indem sie den Gemütskräften Beschäftigung
verschaffen und die Unabhängigkeit der Frauen stützen. In diesem
Zusammenhang kritisiert sie jedoch die Vielleserlinnen und gelehrten
Pedantinnen und behauptet den Ausnahmestatus der Femme de Lettres.
Sie begründet dies damit, dass Wissen und Bildung, die sich nicht der
Lächerlichkeit preisgeben wolle, sich am Massstab der Begabung messen
müsse und Bildung daher nur wenigen Frauen zustehe:

«Cette objeetion de ma part doit vous surprendre. Mais eile est tres serieuse. Ne
me trahisses pas aupres de mes semblables, mais qu'il me soit permis aumoins
detre franche avec vous. Eh bien c'est que je crois qu'il y a peu, bien peu de
fernes, qui aient recu de la Nature l'organisation et Faptitude requise pr les co-
naissances d'un certain genre. Et outre cet inconveniant la j'en conais un autre
bien plus facheux a mon Avis, c'est la creation d'une multitude de Pedantes, de
Pimbeches, qui sonts toutes fieres de savoir qui etait Numa, qu'il y a des Antipodes,

et une phisique [...] Peut-etre suis-je aussi trop severe sur ce chapitre, mais
j'en ai ete tant de fois incomodee qu'il faut me le pardoner.»44

Schliesslich formuliert Bondeli einen kleinen Einwand. Er betrifft den
puritanischen Geist von Usteris Töchterschule und schliesst in einer
Verteidigung der weiblichen Selbstliebe. Sie zeigt sich aber befriedigt
darüber, dass «Mlle la Professeuse» - Susanna Gossweiler - ihren
Vorschlägen zur grosszügigen Behandlung der weiblichen Lust an Schmuck
und Kleidung folge. Mit Helvetius hält sie also am Grundsatz fest, dass

es auch in der Erziehung sinnlos sei, sich dem Streben nach individuellem

Glück zu widersetzen, dass es vielmehr ihre Aufgabe sein müsse,
dieses mit dem Gemeinwohl zu verbinden. Zuletzt solle man in der
Erziehung, wie in den anderen Dingen des Lebens, nicht gegen den Lauf
der Natur und den Strom des eigenen Jahrhunderts ankämpfen: «II ne

43 Im Brief vom 16. Mai 1776 an Leonhard Usteri.
44 Im Brief vom 16. Mai 1776 an Leonhard Usteri.

411



faut jamais lutter contre la premiere impulsion de la nature et le torent
rapide du siecle dans le quel on vit.»

Verrät Bondeli ihr eigenes Bildungsideal? Beugt sie, die ihren
Lebensentwurf einer durch Wissen und Bildung unabhängigen Existenz
konsequent verfolgte, sich dem von Bodmer entworfenen
patriotischrepublikanischen Ideal weiblicher Existenz als Hausfrau, Gattin und
Mutter?45 Ihre Kritik an der Vielleserei gründet in der Ablehnung des
Gelehrtentums und der Schöngeistigkeit. Sie ist aber auch Konsequenz
ihrer eigenen Maxime, die Gelassenheit und Unabhängigkeit von Autorität

und Vorurteil allem Systemzwang und Ehrgeiz vorzieht, und die
Frauen ein würdevolles Leben ohne den Sonderstatus der Gelehrten
zuspricht. Das wiederum hat zur Folge, dass die Erziehung zum Ledigen-
status keinen Sonderweg beanspruchen kann. Vielmehr beharrt Bondeli

im Anschluss an ihre Kritik der Gelehrsamkeit und Schöngeistigkeit

darauf, dass weibliche Bildung ebensowenig Erziehung zur Hausfrau,

Gattin und Mutter sein könne. Denn ihr Lebensweg sei den Frauen
zwar von der Gesellschaft vorgezeichnet, sie könnten diese Bestimmung

jedoch keineswegs immer erfüllen: «J'ai ete bien aise de vous
avoir amuse avec ma plaisanterie sur la vielle fillerie! [...] Mais cela ne
m'empeche pas d'y penser aussi tres serieusement. On ecrit tant pour les
jeunes Dames qui doivent se marier, et persone ne songe aux jeunes
Dames qui risquent de ne pas se marier.»46 Wenn aber die gesellschaftliche

Bestimmung der Frau - Heirat und Mutterschaft - nicht von allen
Frauen erfüllt werden kann und der Lebensweg der einzelnen Frau
nicht vorgezeichnet ist, so ist Bondelis Einwand grundsätzlich. Den
Widerstreit zwischen gesellschaftlicher Erwartung und individueller
Biographie bedenkend, kann die Erziehung zu verständigen Hausmüttern
kein Modell der Mädchenerziehung sein47.

Was Bondeli am Problem der «Altjungferei» beschäftigt, sind dabei
weniger die sozialen Defizite als die geistigen und seelischen Folgen, die
einem Leben ohne umrissene Aufgaben und in Abhängigkeit entwachsen.

Sie führen ihr das Scheitern des Bildungsanspruchs von Frauen,
aber auch die Grenzen ihres eigenen Lebensentwurfs vor Augen. Denn
Bildung, die nicht an gesellschaftliche Wertschätzung gebunden ist und
die nicht aus der Abhängigkeit führt, läuft in Gefahr, ins Leere zu gehen.
Das aber ist die Überzeugung, auf der Bondelis Anteilnahme am Projekt

der Erziehung des weiblichen Geschlechts baut. So sind ihre Vor-

45 Dazu Annemarie Stalder: Die Erziehung zur «Hausfrau, Gattin und Mutter». Mädchenbil¬
dung in der Schweiz im 18. Jahrhundert, unveröffentlichte Seminararbeit, Bern 1986.

46 Im Brief vom 16. Januar 1777 an Leonhard Usteri.
47 Im Brief vom 16. Mai 1776 an Leonhard Usteri.

412



schlage zur Mädchenbildung letztlich Ausdruck einer Lebenshaltung,
für die Wissen und Bildung nicht Selbstzweck sind, sondern dazu
dienen, sich selbst und die anderen, die Welt und die Dinge besser zu
verstehen und sich damit in den menschlichen Angelegenheiten zurechtzufinden.

413


	"L'intérêt de l'humanité en général, celui de mon sexe en particulier" : Julie Bondelis Briefe zur Erziehung und weiblichen Bildung

