
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 52 (2002)

Heft: 4: Geschlechterverhältnisse im 18. Jahrhundert = Relations des sexes
au XVIIIe siècle

Artikel: Geschlechterkonstellation in der Geselligkeit der Aufklärung

Autor: Schnegg, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschlechterkonstellationen in der Geselligkeit
der Aufklärung

Brigitte Schnegg

Resume

Que la sociabilite fut une dimension centrale de la culture des Lumieres
est aujourd'hui un fait largement admis qui se fonde notamment sur la
creation massive d 'associations et de societes au ZXVIIE siecle. Pourtant
cette perspective etroite sous-estime de nombreuses voies plus informelles
de sociabilite evacuant non seulement la place des femmes dans la culture
des Lumieres, mais Ignorant plus generalement l'importance des genres
dans les differents milieux des Lumieres. Hormis quelques exceptions en
Suisse romande, les femmes etaient generalement exclues des associations,

mais, de maniere informelle, elles y etaient non seulement souvent
presentes mais egalement influentes, ä l'exemple de la Bernoise Julie Bondeli.

Par ailleurs, les milieux ouvertement republicains des Lumieres,
comme le cercle zurichois autour de Jakob Bodmer, demeuraient
sceptiques ä l'egard de la mixite et defendaient aussi informellement la composition

exclusivement masculine des societes.

Als «geselliges Jahrhundert» hat Ulrich Im Hof das 18. Jahrhundert
bezeichnet und damit ein grundlegendes sozio-kulturelles Muster der
Aufklärung benannt1. Die Aufklärung konstituierte sich, wie die klassischen
Arbeiten von Reinhard Koselleck und Jürgen Habermas gezeigt haben,
als eine räsonierende und debattierende Kultur im Kontext des
halböffentlichen Raumes der Geselligkeit2. Die Pflege von Freundschaft und
Geselligkeit war den Aufklärern ein wichtiges Anliegen. In der aufklä-

1 Ulrich Im Hof: Das gesellige Jahrhundert. Gesellschaft und Gesellschaften im Zeitalter der
Aufklärung, München 1982.

2 Reinhard Koselleck: Kritik und Krise. Ein Beitrag zur Pathogenese der bürgerlichen Welt,
Freiburg/München 1959; Jürgen Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen

zu einer Kategorie der bürgerlichen Öffentlichkeit, 1. Aufl. Neuwied/Berlin 1962,
Neuauflage mit einem Vorwort Frankfurt a.M. 1990.

386



rerischen Geselligkeit konnten sie sich - noch innerhalb der ständischen

Gesellschaft, aber diese bereits partiell transgredierend - als freie, gleiche

und auf die Gesellschaft bezogene Menschen empfinden und
darstellen3.

Fragt man, wie ich es im Folgenden tun werde, nach den
Geschlechterkonstellationen in dieser aufgeklärten Geselligkeit, dann scheint die
Sache zunächst klar: Mit Blick auf die Sozietätenbewegung konstatierte
die Aufklärungsforschung, dass die Aufklärung im wesentlichen eine

Angelegenheit der Männer war. Frauen, so der Befund, gehörten im
Allgemeinen nicht zur «Gesellschaft der Aufklärer»4.

Tatsächlich, von den institutionalisierten Formen aufklärerischer
Geselligkeit, etwa von den Akademien, den literarischen, patriotischen
oder naturforschenden Gesellschaften oder gar von den Freimaurerlogen

waren Frauen mehrheitlich explizit oder implizit ausgeschlossen.
«In der Regel waren aber für Frauen die Sozietäten verschlossen», stellt
auch Ulrich Im Hof mit Blick auf die europäische Sozietäten-Land-
schaft fest5. In der Schweiz, die eine besonders vielfältige Sozietätenkul-
tur kannte, gab es unter den rund 150 namentlich bekannten und in der
Übersicht von Emil Erne6 aufgeführten Sozietäten des 18. Jahrhunderts

nur gerade deren elf, bei denen sich Hinweise auf irgend eine, selbst

marginale weibliche Beteiligung finden. Bemerkenswert ist dabei, dass

sich sechs dieser elf Gesellschaften in der französischsprachigen
Schweiz befanden: Die 1761 gegründete «Societe economique» von
Lausanne, eine Zweiggesellschaft der Berner Ökonomischen Gesellschaft,

hatte in der Person von Catherine-Elisabeth Vicat-Curtat eine
naturwissenschaftlich gebildete und als Kapazität auf dem Gebiet der

Zur Bedeutung der Geselligkeit für das Selbstverständnis der Aufklärer vgl. neben den
bereits zitierten Werken u.a. Wolfram Mauser: «Geselligkeit. Zu Chance und Scheitern einer
sozialethischen Utopie um 1750», Aufklärung All (1989), S. 5-36; Emanuel Peter: Geselligkeiten.

Literatur, Gruppenbildung und kultureller Wandel im 18. Jahrhundert, Tübingen
1999; Friedrich Vollhardt: Selbstliebe und Geselligkeit. Untersuchungen zum Verhältnis von
naturrechtlichem Denken und moraldidaktischer Literatur im 17. und 18. Jahrhundert, Tübingen

2001.
Der Begriff stammt von Richard van Dülmen: Die Gesellschaft der Aufklärer: Zur bürgerlichen

Emanzipation und aufklärerischen Kultur in Deutschland, Frankfurt a.M. 1986, zum
Ausschluss der Frauen aus den Aufklärungsozietäten siehe S. 121.
Im Hof: Das gesellige Jahrhundert, S. 224. Einzelne Ausnahmen sind durchaus zu vermerken.

So erwähnt Im Hof selbst neben anderen die literarische Gesellschaft in Stockholm, die
während der ganzen Zeit ihrer Existenz von der Dichterin Hedwig Charlotte von Norden-
flycht präsidiert wurde. Zur Präsenz von Frauen in den Aufklärungsgesellschaften vgl.
Ulrike Weckel: «Der 'mächtige Geist der Assoziation'. Ein- und Ausgrenzungen bei der
Geselligkeit der Geschlechter im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert», Archiv für Sozialgeschiehte

38 (1998), S. 57-77.
Emil Erne: Die schweizerischen Sozietäten: Lexikalische Darstellung der Reformgesellschaften

des 18. Jahrhunderts in der Schweiz, Zürich 1988.

387



Bienenzucht anerkannte Frau unter ihren Mitgliedern7. In einer weiteren

Zweiggesellschaft der Berner Ökonomischen Gesellschaft, jener
von Vevey, gab es in der Person von Madame de Loys d'Orsens geborene

de Cerjat ebenfalls ein weibliches Mitglied8. Etiennette Clavel de
Brenles, eine Freundin von Suzanne Curchod, war ordentliches
Mitglied in der «Societe morale» von Lausanne und Marie de Rapin-Thoy-
ras verheiratete Blaquiere arbeitete an der von dieser Gesellschaft
herausgegebenen moralischen Wochenschrift «Aristide ou le Citoyen»
mit9. Auch einige der Genfer Sozietäten hatten vereinzelt Frauen in
ihren Reihen. 1787 forderte die grösste unter ihnen, die «Societe des
Arts», die Frauen sogar auf, an ihren Hauptversammlungen teilzunehmen10

und die «Societe de Physique et d'Histoire naturelle» stand den
Frauen ebenfalls prinzipiell offen. Unter den zahlreichen Genfer
Lesegesellschaften gab es offenbar mehrere, die Frauen aufnahmen11.
Frauen waren schliesslich auch in informelleren Zirkeln wie etwa der
Lausanner «Academie des Eaux» um den Engländer Edward Gibbon
präsent. Während also in der französischen Schweiz einige Beispiele
weiblicher Präsenz in den Aufklärungsgesellschaften zu beobachten
sind, ist die Marginalität der Frauen in den deutschschweizerischen
Gesellschaften nicht zu übersehen. Sie waren von den ordentlichen
Gesellschaftsaktivitäten so gut wie vollständig ausgeschlossen. Immerhin eine
Ehrenmitgliedschaft wurde der bereits erwähnten Catherine-Elisabeth
Vicat-Curtat durch die bernische Ökonomische Gesellschaft zuerkannt.
Die Helvetische Gesellschaft lud zwanzig Jahre nach ihrer Gründung
erstmals Frauen - Gattinnen und Töchter zumal - zu ihren geselligen
Aktivitäten in Schinznach ein, ohne ihnen allerdings Zugang zu den
Verhandlungen zu gewähren12. Zwei Gesellschaften aus dem späten
18. Jahrhundert kannten zudem eine ordentliche weibliche Mitgliedschaft,

zum einen die pietistisch geprägte Basler Christentumsgesellschaft,
die von ihrer inhaltlichen Zielsetzung allerdings nicht zu den

eigentlichen Aufklärungsgesellschaften zu rechnen ist13, zum anderen die
1790 gegründete Lesegesellschaft Wädenswil, die als geschlechterge-

7 Erne: Sozietäten, S. 231.
8 Erne: Sozietäten, S. 239f.
9 Erne: Sozietäten, S. 234f.

10 Erne: Sozietäten, S. 324 und 308.
11 Erne: Sozietäten, S. 324.
12 Dazu Ulrich Im Hof: Das Entstehen einer politischen Öffentlichkeit in der Schweiz, und Francois

de Capitani: Die Gesellschaft im Wandel. Mitglieder und Gäste der Helvetischen Gesellschaft

(Die Helvetische Gesellschaft. Spätaufklärung und Vorrevolution in der Schweiz
Bd. 1 und 2), Frauenfeld/Stuttgart 1983.

13 Erne: Sozietäten, S. 250-252.

388



mischte Sozietät mehrere weibliche Mitglieder hatte14. Einen anderen
Weg wählte schliesslich die Zürcher «Gesellschaft zur Aufnahme des

Guten», die 1786 die «Lese-Commun für Frauenzimmer» ins Leben rief,
eine eigentliche Frauensozietät, die, unter männlicher Leitung stehend,
ein lesepädagogisches Ziel gegenüber den Frauen Zürichs verfolgte,
indem sie sie von der Lektüre schlechter Romane abhalten und ihnen

angemessenen Lesestoff zugänglich machen wollte15. Anders als in den
anderen Beispielen wurde damit hier - übrigens mit beachtlichem
Erfolg, fanden sich doch zu den Veranstaltungen der Gesellschaft bisweilen

über 140 Frauen ein - eine geschlechtersegregierte Form der Sozie-

tätsgeselligkeit gewählt.
Die Beispiele, die in diesem kurzen Überblick über die weibliche

Präsenz in der Schweizer Sozietätsbewegung zur Sprache kamen, mussten
ohne Zweifel genauer analysiert werden. Insbesondere der Unterschied
zwischen der französischen und der deutschsprachigen Schweiz wirft
einige Fragen auf. An dieser Stelle muss diese Analyse allerdings
unterbleiben, geht es doch hier lediglich darum, die marginale Präsenz der
Frauen in den Aufklärungsgesellschaften zu illustrieren.

Diese magere Bilanz liesse sich zwar möglicherweise noch etwa
aufbessern. Es ist anzunehmen, dass sich bei genaueren Nachforschungen
einige zusätzliche Namen von Frauen finden liessen, die in die Aktivitäten

einer der vielen Gesellschaften und Vereine involviert waren.
Frauen haben zudem vermutlich bisweilen an Zusammenkünften von
Gesellschaften und Sozietäten teilgenommen, ohne dass ihre Anwesenheit

schriftlich festgehalten wurde und ohne dass sie auf den Mitgliederlisten

aufgeführt wurden.
Doch selbst wenn man solche mögliche Verzerrungen der Zahlen

berücksichtigt, lässt sich nicht übersehen, dass die aufgeklärten
Reformgesellschaften des 18. Jahrhunderts im Wesentlichen männlich geprägte
Institutionen waren. Ist damit also der Befund verifiziert, dass die

Aufklärungsgeselligkeit eine Angelegenheit der Männer war? Präsentiert
sich die gesellige Aufklärung tatsächlich als «Gruppenbild ohne
Damen»?

14 Erne: Sozietäten, S. 160. Obwohl Im Hof und van Dülmen beide betonen, die Lesegesell¬
schaften seien zusammen mit den Freimaurerlogen für Frauen besonders unzugänglich
gewesen, gibt es verschiedene Hinweise darauf, dass Frauen auch in Deutschland in
Lesegesellschaften immer wieder anzutreffen waren. Das war für diese insofern von Vorteil, als sie

dadurch ihre Finanzkraft erhöhen und so mehr Bücher anschaffen konnten. Vgl. dazu auch
Weckel: Geist der Assoziation.

15 Erne: Sozietäten, S. 118, sowie Leo Weisz (Hg.): Über den Zürcherischen Luxus. Vorträge des

alt-Ammann Joh. Heinrich Heidegger, Zürich 1933, S. 9ff.

389



Ich möchte dieses Bild im Folgenden am Beispiel der schweizerischen
Aufklärungsbewegung relativieren und differenzieren. Dabei kann es
nach den bisherigen Ausführungen nicht darum gehen, die männliche
Dominanz in der Sozietätsbewegung zu widerlegen. Hinterfragen
möchte ich vielmehr die einseitige Ausrichtung der Forschung auf
institutionelle Formen der Geselligkeit. Die Vorstellung einer rein männlichen

Aufklärung ist nämlich nur dann zutreffend, wenn man, wie dies
namentlich in der deutschsprachigen Aufklärungsforschung häufig
getan wird, aufklärerische Geselligkeit mit den Aufklärungssozietäten
gleichsetzt. Doch neben den vereinsartig verfassten geselligen Strukturen

existierte in den aufgeklärten Eliten des 18. Jahrhunderts auch eine
ausgedehnte und quantitativ ebenso bedeutende informelle Geselligkeit,

die in ihrer Bedeutung bisher unterschätzt worden ist16. Mit der
Verengung der Forschungsperspektive auf formalisierte Formen war
auch eine systematische Vernachlässigung des weiblichen Anteils an der
Aufklärungsgeselligkeit verbunden17.

Die Aufklärung als soziales Milieu konstituierte sich primär im
gesellschaftlichen Nahbereich der «privaten», informellen Beziehungs- und
Freundschaftsnetze. Hier entstanden die Voraussetzungen für die
Bildung von formalisierten geselligen Strukturen, von Gesellschaften und
Vereinen. In einem namhaften Teil dieser «privaten» Netze waren nun
freilich die Männer nicht unter sich. Neben den exklusiv männlichen
Institutionen der Räte, der Universitäten und der Zünfte waren die
informellen Verkehrskreise der aufgeklärten Eliten häufig geschlechtergemischt18.

Die weibliche Präsenz war im informellen Kontext ebenso

16 Einige neuere Arbeiten, die sich aus einer alltags- und geschlechtergeschichtlichen Perspek¬
tive mit Geselligkeit befassen, bestätigen die Bedeutung der informellen Geselligkeit, so
etwa Anne-Charlott Trepp: Sanfte Männlichkeit und selbständige Weiblichkeit. Frauen und
Männer im Hamburger Bürgertum zwischen 1770 und 1840, Göttingen 1996, oder Rebekka
Habermas: Frauen und Männer des Bürgertums. Eine Familiengeschichte (1750-1850),
Göttingen 2000, vgl. auch Ulrike Weckel: «Frauen und Geselligkeit im späten 18. Jahrhundert.
Das offene Haus der Sophie von La Roche in Ehrenbreitenstein», Koblenzer Beiträge zur
Geschichte und Kultur, Neue Folge 4 (1994), S. 41-60, und Brigitte Tolkemitt: «Knotenpunkte

im Beziehungsnetz der Gebildeten: Die gemischte Geselligkeit in den offenen Häusern
der Hamburger Familien Reimarus und Sieveking», in: Ulrike Weckel et al. (Hg.): Ordnung,
Politik und Geselligkeit der Geschlechter im 18. Jahrhundert, Göttingen 1998, S. 167-202.

17 Während die wichtige Rolle der Frauen für die Konstituierung der Republique des Lettres
der Aufklärung in Frankreich kaum bestritten ist - dazu u.a. Dena Goodmann: The Republic
of Letters. A culturäl history of the French Enlightenment, Ithaca/London 1994 -, ist im
deutschsprachigen Raum bislang eher von der literaturhistorischen Forschung auf die
Bedeutung der informellen Geselligkeit hingewiesen worden, die sich mit den jüdischen Berliner

Salons der Frühromantik und mit Schleiermachers Theorien zu Geselligkeit befassten,
so etwa von Peter Seibert: Der literarische Salon. Literatur und Geselligkeit zwischen Aufklärung

und Vormärz, Stuttgart/Weimar 1993, oder von Detlef Gaus: Geselligkeit und Gesellige.
Bildung, Bürgertum und bildungsbürgerliche Kultur um 1800, Stuttgart 1998.

18 Dazu Trepp: Sanfte Männlichkeit; Habermas: Frauen und Männer, Weckel: «Frauen und
Geselligkeit», sowie Tolkemitt: «Knotenpunkte».

390



verbreitet wie selbstverständlich. Frauen traten als Gastgeberinnen auf,
sie partizipierten an gesellschaftlichen Anlässen, an Vorlese-, Theater-
und Diskussionsabenden; sie waren Gesprächspartnerinnen und
Freundinnen und beteiligten sich als Briefeschreiberinnen an der Kommunikation

innerhalb der aufgeklärten Öffentlichkeit19. Die Anwesenheit
der Frauen in der informellen Geselligkeit war einerseits eine Folge des

privaten und im Alltag verorteten Charakters dieser Begegnungen.
Zum andern war sie aber oft auch eine bewusste Option zugunsten einer
Gemeinsamkeit der Geschlechter. Die spezifische Atmosphäre eines

aufgeklärten geselligen Umgangs unter Männern und Frauen stellte
eine Alternative sowohl zur Konventionalität ständischer Gesellschaften

als auch zu den männerbündischen Strukturen der Aufklärungssozietäten

dar20.

Weitet man also die Forschungsperspektive auf die Sphäre der
informellen, «privaten» Geselligkeit aus, so geraten Frauen wieder in den
Blick. Dabei ist es freilich nicht so, dass informelle Geselligkeitszirkel in
jedem Fall mit geschlechtergemischter Soziabilität, formalisierte Strukturen

dagegen stets mit exklusiv-männlicher Geselligkeit gleichzusetzen

sind. Frauen waren auch in den informellen Formationen nicht
immer anwesend und umgekehrt waren sie auch nicht von allen Sozietäten

ausgeschlossen. Unterschiedliche Kreise und unterschiedliche
soziopolitische und soziokulturelle Milieus innerhalb der Aufklärungsbewegung

unterschieden sich oft auch in der geschlechtsspezifischen
Zusammensetzung ihrer Geselligkeitsformen und in den Rollenkonstellationen,

in denen sich Männer und Frauen in diesen Milieus begegneten.

Die Geschlechterkonstellationen müssen deshalb jeweils differenziert

je nach Geselligkeitstypus und sozialen Milieus analysiert und
erklärt werden. Dies möchte ich in der Folge an zwei Beispielen aus der
Schweizer Aufklärung exemplarisch tun.

Geselligkeit war keine Erfindung der Aufklärer. Für die von Arbeit
freigestellten ständischen Eliten der frühen Neuzeit spielte die Pflege sozialer

Beziehungen im Rahmen eines ausgedehnten geselligen Lebens eine
wichtige Rolle21. In den republikanisch verfassten schweizerischen

19 Ein deutsches Beispiel für eine Frau, die als Mittelpunkt eines geselligen Netzes agierte, ist
die Schriftstellerin Sophie La Roche, vgl. dazu Weckel: «Frauen und Geselligkeit».

20 Vgl. dazu Brigitte Schnegg: «Gleichgestimmte Seelen. Empfindsame Inszenierung und intel¬
lektueller Wettstreit von Männern und Frauen in der Freundschaftskultur der Aufklärung»,
Werkstatt Geschichte 28 (2001), S. 23-42.

21 Dazu Paul Münch: Lebensformen in der Frühen Neuzeit, Frankfurt a.M./Berlin 1992, S. 273-
313; Wolfgang Adam (Hg.): Geselligkeit und Gesellschaft im Barockzeitalter, 2 Bde, Wiesbaden

1997 (Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockforschung 28).

391



Orten dominierten traditionell Geselligkeitsformen, die eng mit den
alten republikanischen Institutionen verbunden waren und den
politisch berechtigten Männern vorbehalten blieben, wie Zunftversammlungen,

Schützenfeste oder ähnliche Anlässe. Hier wurden Loyalitäten
hergestellt und bekräftigt, hier wurden die Einheit und der Zusammenhalt

der Republik demonstriert und eine prekär gewordene republikanische

Gleichheit wurde nach aussen hin zelebriert. Daneben entwickelte
sich im Zuge der oligarchischen Abschliessung der patrizischen
Führungsschichten seit dem 17. Jahrhundert eine neuartige «private»
Geselligkeit. Die Eliten gingen dazu über, ihre ständische Position und ihren
Reichtum durch die Entfaltung eines aufwändigen sozialen Lebens zur
Schau zu stellen. Die Angehörigen des Patriziats luden sich gegenseitig
zu grossen Empfängen in ihre vornehmen Häuser ein, empfingen einander

zu regelmässigen Nachmittags- oder Abendeinladungen und trafen
sich an den repräsentativen Veranstaltungen der guten Gesellschaft, an
Konzerten, Bällen oder - sofern es die strengen reformierten Sittengerichte

zuliessen - an Theatervorführungen. Während des Sommers hielt
man sich bei Verwandten oder Freunden auf deren Landgütern auf, man
traf sich zu Jagd- oder Landpartien oder man fuhr zur Kur in die Bäder,
die zu eigentlichen Treffpunkten der vornehmen Gesellschaft wurden.
Diese neuen Formen der Geselligkeit, die sich an der höfischen Geselligkeit

des tonangebenden französischen Adels orientierten und den
Angehörigen der patrizischen Eliten vorbehalten blieben, waren im
Unterschied zu den traditionellen republikanisch-zünftischen Formen in
der Regel geschlechtergemischt. Ein differenziertes informelles
Regelsystem, das auf den feinen Abstufungen in der sozialen Hierarchie
beruhte, regelte den Zugang zu dieser exklusiven patrizischen Geselligkeit.

Die ausschliesslich männlichen Geselligkeitsformen im Umfeld
der republikanischen Institutionen verloren damit tendenziell an
Gewicht und Einfluss, wobei dieser soziale Strukturwandel an den
verschiedenen Orten der Schweiz unterschiedlich rasch und unterschiedlich

intensiv verlief. In den patrizischen Städten Bern, Luzern oder
Solothurn war die Abwertung der zünftischen Strukturen und die Entfaltung
einer einflussreichen, exklusiven patrizischen Soziabilität weiter
fortgeschritten als in den Zunftstädten Basel oder Zürich22.

22 Brigitte Schnegg: «Von der Zunftstube zur Salongesellschaft. Der Wandel der Geselligkeits¬
formen in den schweizerischen Stadtrepubliken an der Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert»,

in: Wolfgang Adam (Hg.): Geselligkeit und Gesellschaft im Barockzeitalter, S. 353-
364, und dies.: «Soireen, Salons, Sozietäten. Geschlechtsspezifische Aspekte des Wandels
städtischer Öffentlichkeit im Ancien Regime am Beispiel Berns», in: Anne-Lise Head-König,

Albert Tanner (Hg.): Frauen in der Stadt, Zürich 1993, S. 163-183.

392



Die Geselligkeit der Aufklärer unterschied sich von den geselligen
Formen der traditionellen ständischen Eliten des Patriziats nicht prinzipiell.

Die aufklärerischen Zirkel waren zwar - zumindest in ihrem
Selbstverständnis - nicht mehr nach ständischen Kriterien zusammengesetzt,

sondern aufgrund gemeinsamer Interessen, Anliegen und
Überzeugungen. Dennoch rekrutierten sie sich weitgehend aus den
gleichen sozialen Milieus wie die traditionelle, ständisch geprägte Soziabilität23.

Auch die äusseren Formen des geselligen Lebens waren häufig die
gleichen. Man traf sich ebenfalls zu gegenseitigen Besuchen, Empfängen,

Theater-, Vorlese- oder Debattierabenden im privaten Rahmen.
Selbst auf einer terminologischen Ebene manifestiert sich die Kontinuität

von traditioneller und aufklärerischer Geselligkeit: die regelmässigen

Abendeinladungen der ständischen Eliten wurden genau so als
«Sozietäten» bezeichnet wie die aufklärerischen Reformgesellschaften.
Ebenso wie in den traditionellen Oberschichten nahm Geselligkeit auch
in den aufgeklärten Eliten einen zentralen Platz ein, obwohl oft über
den Zeitverlust und die Zerstreuung geklagt wurde, die durch die geselligen

Verpflichtungen verursacht würden. Die intellektuellen
Auseinandersetzungen der Aufklärer, ihre Zeit- und Gesellschaftskritik und ihr
Raisonnement waren aber zentral auf Kommunikation hin angelegt und
auf Geselligkeit angewiesen. Die Gesellschaft der Aufklärer formierte
sich nicht ausserhalb der ständischen Geselligkeit, sondern - bei allen
Unterschieden - als Teil von ihr.

Die Nähe von traditioneller und aufklärerischer Geselligkeit hatte
zur Folge, dass die sozio-kulturellen Strukturen, welche die traditionelle
Soziabilität prägten, sich auch auf die Geselligkeitsformen der Aufklärer

auswirkten. Diese unterschieden sich in ihrem Habitus ebenso wie in
ihrem ästhetischen Urteil und ihrer moralisch-politischen Bewertung
von Lebensstil und geselligen Umgangsformen, je nachdem, ob sie aus
einem eher bürgerlich-republikanischen oder aus einem patrizisch-ari-
stokratischen Kontext stammten. Ein Vergleich der beiden Schweizer
Städte Bern und Zürich macht dies deutlich.

Bern und Zürich waren neben Genf die zwei wichtigsten Zentren der
Aufklärung in der Schweiz. Obwohl beide als Republiken verfasst
waren, unterschieden sie sich, wie bereits erwähnt, in ihrer sozio-politi-
schen Verfassung deutlich voneinander24. In Bern, wo die aristokrati-

23 Für Zürich vgl. dazu Rolf Graber: Bürgerliche Öffentlichkeit und spätabsolutistischer Staat.
Sozietätenbewegung und Konfliktkultur in Zürich 1746-1780, Zürich 1993.

24 Zu den unterschiedlichen soziopolitischen und sozioökonomischen Strukturen Berns und
Zürichs vgl. Rudolf Braun: Das ausgehende Ancien Regime in der Schweiz. Aufriss einer
Sozial- und Wirtschaftsgeschichte des 18. Jahrhunderts, Göttingen/Zürich 1984.

393



sehen, französisch geprägten Lebensformen am weitesten entwickelt
waren, zeichnete sich auch die Geselligkeit der Aufklärer durch einen
patrizischen Habitus aus. In der von den Zünften geprägten Handwerker-

und Kaufmannsstadt Zürich dagegen orientierten sich die Aufklärer

stark an der Zunftgeselligkeit, die hier noch bis weit in die zweite
Hälfte des 18. Jahrhunderts hinein ihre Bedeutung als einflussreiche
gesellschaftliche Sphäre bewahrt hatte. Dieser Unterschied wirkte sich
auch auf die geschlechtsspezifische Zusammensetzung der jeweiligen
geselligen Zirkel der Aufklärer und auf ihre Einschätzung der weiblichen

Präsenz aus.
Das Berner Aufklärungsmilieu der Mitte des 18. Jahrhunderts

gruppierte sich zentral um die Femme de Lettres und Salonniere Julie Bondeli

und die eng mit ihr befreundeten Brüder Bernhard Vinzenz und
Niklaus Emmanuel von Tscharner. Die Repräsentanten der Berner
Aufklärung trafen sich bald im Tscharner'schen Haus, bald bei Julie
Bondeli. Neben den bekannten Männern verkehrten hier auch einige
sehr gebildete Frauen. Ausser Julie Bondeli, die mit ihrer Bildung,
ihrem Geist und ihrer Ausstrahlung den gefeierten Mittelpunkt bildete25,

gehörten auch Charlotte Bondeli, Julies Schwester, ihre Freundin
Marianne Fels, die Gattinnen der Brüder Tscharner, Maria Salome und
Anna Katharina, die Töchter Albrecht von Hallers und andere dazu.
Die weibliche Präsenz und der weibliche Einfluss waren in diesem Kreis
grösser als in andern vergleichbaren Zirkeln der Schweizer Aufklärung,
abgesehen vielleicht von den entsprechenden Milieus in Genf und
Lausanne26. Diese besondere Situation hat zum einen sicher mit der Persönlichkeit

von Julie Bondeli zu tun. Sie war mehr als eine geistreiche und
charmante Gastgeberin. Sie stand im Zentrum einer breitgespannten
intellektuellen Kommunikation, die weit über die Grenzen ihrer Heimatstadt

hinausging. Wer immer in den späten fünfziger oder frühen sechziger

Jahren Bern besuchte, wurde zu Julie Bondeli geführt. Christoph
Martin Wieland beispielsweise drängte man nach seiner Ankunft in
Bern geradezu, die Bondeli kennenzulernen, ein Hinweis auf das hohe
Ansehen, das sie genoss und das umso erstaunlicher ist, als sie die Rolle
sprengte, die den Frauen auch in den aufgeklärten Kreisen normalerweise

zugestanden wurde. Sie beanspruchte ihren männlichen Freunden

25 Zu Julie Bondeli vgl. Angelica Baum, Brigitte Schnegg (Hg.): Julie Bondeli. Ein Portrait in
Briefen, Bern/Göttingen 1998.

26 Auch in Bern gab es neben dem Bondeli-Tscharner-Kreis andere Zirkel, in denen die Frau¬
en weit weniger präsent waren, beispielweise im Umkreis von Albrecht von Haller, wie etwa
das kürzlich erschienene Repertorium zu Albrecht von Hallers Korrespondenz 1724-1777,
hg. von Urs Böschung et al., Basel 2002, belegt.

394



gegenüber den Part einer gleichberechtigten Freundin und intellektuellen

Gesprächspartnerin und löste damit bei manchem ihrer Zeitgenossen

Irritationen aus, so etwa bei Wieland, der sich nach seiner ersten
Begegnung sehr abschätzig darüber äusserte, dass Julie ihre Bildung und
ihre intellektuelle Brillanz unverhüllt zeigte. Dass sich Julie Bondeli in
Bern trotz solcher Vorbehalte als Femme de Lettres etablieren konnte,
dürfte indes auch mit den Voraussetzungen zusammenhängen, welche
die patrizischen Traditionen einer geschlechtergemischten Geselligkeit
und die Ausrichtung an der französischen Geselligkeitskultur (in der die
Frauen bekanntlich eine wichtige Rolle spielten) in Bern geschaffen
hatten.

Dies verdeutlicht der Vergleich mit Zürich, wo sich die aufgeklärte
Geselligkeit stärker an den exklusiv männlichen Traditionen der zünftischen

Geselligkeit orientierte. Man sah in den Zünften, in denen Männer

aus verschiedenen Stufen der sozialen und ökonomischen Hierarchie

zusammentrafen, vorbildliche patriotische Institutionen, welche
die republikanische Gleichheit und Brüderlichkeit förderten. Der Zürcher

Stadtarzt und Aufklärer Johann Caspar Hirzel etwa schilderte die
positiven Folgen zünftischer Geselligkeit für seine Heimatstadt
folgendermassen:

«Ein vertraulicher Umgang zwischen obrigkeitlichen Personen und den Bürgern

ist eine [...] natürliche Folge der Verfassung. Eine Magistratsperson legt
mit den Geschäften ihr Ansehen weg, und redet in Gesellschaften mit dem
geringsten Bürger in der Vertraulichkeit eines Bruders, sie ist sicher dadurch an
ihrem Ansehen nicht nur nicht zu leiden, sondern sie vermehrt dasselbige durch
den Ruhm der Freundlichkeit. Man siehet demnach in allen gesellschaftlichen
Zirkeln, welche meistens aus Gliedern von verschiedenem Rang und Character
bestehen, obrigkeitliche Personen ihren Mitbürgern von ihren Verrichtungen
mit brüderlicher Offenherzigkeit Rechenschaft geben, und bey Ungleichheit
der Gedanken die Gespräche oft bis zu der grössten Lebhaftigkeit sich erhizen.
Hier herrschet uneingeschränkte Freymüthigkeit, kein Laster, keine Ungerechtigkeit,

kein Fehler, kein Irrtum kann sich hier durch Gewalt oder Ansehen
oder erhaltnen Ruhm schützen. Alle Handlungen werden mit vollkommener
Freyheit beurtheilt, und dem Spott oder der Verachtung, oder dem Abscheu
Preis gegeben»27.

Die geschlechtergemischte Geselligkeit galt dagegen nicht nur als eine
Gefahr für die Tugend der Republik, sondern auch als Mittel zur sozialen

Distinktion der Oberschichten und als Gefahr für die republikanische

Gleichheit. Entsprechend selten waren die gesellschaftlichen
Anlässe, bei denen Männer mit Frauen zusammentrafen. Fremde Reisende

27 Johann Caspar Hirzel: Das Bild der wahren Patrioten in einem Denkmal Herrn Hans Blaa-
rers von Wartensee, Zürich 1767, S. 70f.

395



wunderten sich immer wieder über die weitgehende Segregation der
Geschlechter in Zürichs Öffentlichkeit. Es gab zwar auch hier Zirkel,
die sich um einflussreiche Frauen gruppierten. So etwa empfing
Wielands Zürcher Gastgeberin Elisabeth Grebel-Lochmann um 1750
regelmässig junge Intellektuelle zu Diskussionen in ihrem Haus. Jahrzehnte
später bildete die Wohnstube der Lavater-Freundin Barbara (Bäbe)
Schulthess eine Art Zentrum des literarischen und kulturellen Lebens
in Zürich, das auch von ausländischen Gästen gerne besucht wurde. Im
Unterschied zur Bernerin Julie Bondeli aber verstand Barbara Schulthess

ihre Rolle als die einer bürgerlichen Gastgeberin und nicht als die
einer patrizischen Salonniere mit eigenem intellektuellem Ehrgeiz.

Das Gravitationszentrum der Zürcher Aufklärung bildeten freilich
nicht diese Frauen. Der unangefochtene Mittelpunkt war vielmehr
Johann Jakob Bodmer, Professor der vaterländischen Geschichte, Spiritus
Rector einer Vielzahl von Aufklärungsgesellschaften und «Vater der
Jünglinge» mit prägendem Einfluss auf die männliche Jugend seiner
Stadt und einer weit über Zürich hinaus reichenden Ausstrahlung. Als
Aufklärerfigur von europäischem Rang verkehrte er mit den führenden
Vertretern der europäischen Aufklärung und wurde von ihnen auch
häufig besucht. Doch so zahlreich die aufgeklärten Männer in Bodmers
Umkreis waren, so rar waren die Frauen. Wie sein von ihm verehrter
Landsmann Jean-Jacques Rousseau betrachtete Bodmer die gesellige
Durchmischung der Geschlechter mit grosser Skepsis. Wie dieser sah er
die Ernsthaftigkeit des männlichen Raisonnements durch die weibliche
Präsenz gefährdet. Die weiblichen Zärtlichkeiten, so beklagte er in
einem Brief an den deutschen Dichterkollegen Gleim, seien an die
Stelle der männlichen Tugenden getreten, «wie nothwendig geschehen
musste, nachdem die Weibspersonen in den Umgang der Mannsleute
alltäglich zugelassen, und ihnen eine solche Macht, zu reden und zu
thun, gegeben worden»28. In diesen Zeilen klingt der gleiche Vorwurf
an, den auch Rousseau in seiner Lettre ä d'Alembert der geschlechtergemischten

Geselligkeit gemacht hatte: sie führe zu einer Effeminie-
rung der Männer und damit zu einer Schwächung der virilen republikanischen

Tugenden.
Bodmer zog denn auch in seinen informellen Freundschaftsbeziehungen

den Umgang mit Männern vor. Im geselligen Zusammensein mit
Gleichgesinnten realisierte sich in seinen Augen ein Stück jener Gesell-

28 Johann Jakob Bodmer an Johann Wilhelm Ludwig Gleim im Februar 1759, in: Wilhelm Kör¬
te (Hg.): Briefe der Schweizer Bodmer, Sulzer, Gessner. Aus Gleims literarischem Nachlasse,
Zürich 1804, S. 312f.

396



Schaftsutopie der Gleichheit und Brüderlichkeit, der er sich als
aufgeklärter Republikaner verpflichtet fühlte. So liebte er die Aufenthalte bei
seinem Freund Laurenz Zellweger im ländlichen Appenzell, wo er mit
Zürcher Freunden durch die alpine Bergwelt wanderte oder in Zellwegers

Haus zusammensass, um im Gespräch jenen Wettstreit der
Argumente und jenes kritische Raisonnement zu entfalten, welche die
idealtypische Aufklärungsgeselligkeit charakterisieren29. Diese gesellige
Begegnung unter Männern, geprägt von einer asketisch-virilen Kultur
der ländlichen Genügsamkeit war für Bodmer und seine Freunde die
Gegenwelt zur urbanen, im Patriziat verankerten und französisch
geprägten Soziabilität, welche sie ablehnten30. Die vom Geist der Freiheit
durchwehte Naturkulisse des Appenzell und die Einfachheit der dortigen

Lebensverhältnisse bildeten das affektbeladene Ambiente dieser
Männerrunden. Die evozierten Affekte waren sowohl anti-aristokratisch

in der Betonung der Einfachheit und Frugalität wie anti-urban
durch die enge Verbindung von Natur und Freiheit und schliesslich auch
anti-weiblich in ihrer männerbündischen Exklusivität. Hier finden wir
jenes «Gruppenbild ohne Damen» wieder, das sich auch beim Blick auf
die formalisierte Geselligkeit der Aufklärungsgesellschaften gezeigt
hatte, und dies ist sicher kein Zufall. Der gleiche Geist, der die informellen

Beziehungen im Umkreis von Bodmer prägte, dominierte auch die
vielen Sozietäten, an deren Gründung dieser beteiligt war.

Dem Zürcher Milieu um Bodmer soll abschliessend nochmals kurz
der Bondeli-Kreis aus Bern entgegengehalten werden: Die ausgewählte
Gruppe, die an festgelegten Tagen zum freundschaftlichen Stelldichein
zusammenfand, umfasste Personen unterschiedlicher Herkunft,
unterschiedlichen Standes und - anders als bei Bodmer - auch unterschiedlichen

Geschlechts. In einem Brief an ihren abwesenden Freund, den
Badener Arzt und Aufklärer Johann Georg Zimmermann, schilderte Julie
Bondeli im Juli 1764 die geschlechtergemischte Geselligkeit ihres Kreises:

«Je ne crois pas qu'il y ait de coterie en Suisse oü il regne autant de gaiete,
d'union, d'aisance, de simplicite et de decence. Tour ä tour et dans la meme jour-

29 Siehe dazu Peter Faessler: «Die Zürcher in Arkadien. Der Kreis um J. J. Bodmer und der
Appenzeller Laurenz Zellweger», Appenzellische Jahrbücher 107 (1979), S. 1-48, sowie
Andreas Würgler: «Verfassungstourismus. Der reisende Republikaner Johann Michael Af-
sprung aus Ulm im Appenzellerland (1782)», in: Peter Blickle, Peter Witschi (Hg.): Appenzell

- Oberschwaben: Begegnungen zweier Regionen in sieben Jahrhunderten, Konstanz 1997,
S. 201-230.

30 Dazu Brigitte Schnegg: «Die Fahrt auf dem Zürichsee. Eine geschlechtergeschichtliche Deutung

des Zerwürfnisses zwischen Bodmer und Klopstock im Jahre 1750», in: Weckel:
Ordnung, Politik und Geselligkeit, S. 119-142.

397



nee nous avons l'esprit dans la tete, dans les pieds ou dans les oreilles, rien n'est
prevu, rien n'est arrange que le choix des gens et les jours oü l'on se voit, tout le
reste succede par l'impulsion du moment, dissertation serieuse, plaisanterie, co-
lin-maillard, vaut rien, allemande, menuet, concerto de belle musique et con-
certo de Simeliberg et compagnie, [...] et il fait fort beau voir courir pele-mele
comme des fous, Bernois et Zurichois, gens de Lettres, magistrats, secretaire
d'Ambassade danoise, Erudito, femme lettree, gens d'affaires, femme du
monde et haus muterli [...], nous les tenons quit ä notre tour de pruderie et de
pretentions telles qu'elles soient. Que n'etes vous avec nous, tout Seneque ne
vaut pas une journee de Belle-vue, du Sand-rein ou de Koenitz!»31

Diese Gesellschaft hatte also den Anspruch, neben ständischen auch
Geschlechtergrenzen zu überwinden und stellte damit ein Stück weit ein
Gegenmodell zur Sozietätsbewegung dar, deren Anliegen wohl die
Überwindung der Standes-, nicht aber jene der Geschlechtergrenzen
war. Wenn wir mit Jürgen Habermas davon ausgehen, dass in der
Aufklärungsgeselligkeit die bürgerliche Gleichheit antizipiert wurde, dann
ist dieser Unterschied bedeutsam. Er zeigt auf, dass in der Aufklärungsgeselligkeit

zwei unterschiedliche Gleichheitskonzepte angelegt waren,
von denen sich das eine in der bürgerlichen Gesellschaft realisieren
sollte, während sich das andere im Laufe der weiteren Entwicklung
nicht durchsetzen konnte. Die an französischen Vorbildern orientierte
geschlechtergemischte Geselligkeit war im Gegensatz zur männlichen
Geselligkeit der Aufklärungsgesellschaften nicht an ein gesellschaftspolitisches

Programm geknüpft. Dadurch fehlte ihr die soziale und politische

Durchschlagskraft. Sozial war sie im patrizischen Milieu verankert,
das in dieser Form mit dem Ancien Regime verschwand. Demgegenüber

konnte die männlich dominierte Geselligkeit der Sozietäten und
der informellen Männerfreundeskreise nicht nur an historische
Traditionen anknüpfen, sondern sie war auch Teil der aufstrebenden
bürgerlich-republikanischen Gesellschaft, die gerade auch mit ihrer
geschlechterdifferenzierten Ordnung das 19. Jahrhundert prägen sollte.

31 Julie Bondeli an Johann Georg Zimmermann, 25. Juli 1764; Staatsbibliothek Hannover.
Zimmermann-Archiv.

398


	Geschlechterkonstellation in der Geselligkeit der Aufklärung

