
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 52 (2002)

Heft: 3: Osmanische Diaspora = Diaspora ottomane

Artikel: Die türkische Nationalbewegung in der Schweiz 1911-1923

Autor: Kieser, Hans-Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die türkische Nationalbewegung in der Schweiz
1911-1923

Hans-Lukas Kieser

Resume

Les Jeunes Turcs de lafin du siecle avaient pose febrilement et vainement
la question de la preservation de l'empire. A l'inverse, les membres des

Foyers turcs, qui dependaient du Comite Union et Progres etparvenaient
ä dominer la diaspora estudiantine turque avant la Premiere Guerre mondiale,

revendiquaient un nationalisme ethnique secularise. Geneve et
Lausanne constituaient leurs points d'ancrage europeens. De l'Europe
entiere, ils cultivaient leur nouvel ideal turquiste dans des reunions
regulieres etpar des Communications, publications et congres. Pendant la
Premiere Guerre mondiale, la Suisse fut un lieu d'exilpour differents cercles
ottomans dont l'opposition liberale au regime de parti unique de /'Union
et Progres. L'infiltration des Foyers turcs par les agents du regime contribua

cependant ä renforcer les aspirations nationalistes dans la diaspora.
Lausanne fut apres la Premiere Guerre un centre europeen de propagande

contre les negociations de paix ä Paris et, lors de la Conference de

1922-1923, le theätre du triomphe diplomatique des kemalistes.

Die Jungtürken des Fin de Siecle, auch diejenigen im Genfer Exilzentrum,

hatte die Frage, wie denn das Osmanische Reich gerettet werden
könne, in rastloser Suche umhergetrieben. Im Gegensatz zu ihnen
erweckt die akademische türkische Diaspora am Vorabend des Ersten
Weltkriegs den Eindruck einer Gruppe, die glaubt, gefunden zu haben,
was sie brauchte. Dieses Heureka-Ex\ebms schon ein Jahrzehnt vor dem
«Nationalen Unabhängigkeitskrieg» bildet einen Schlüssel zum
Verständnis des tiefliegenden türkischen Nationalismus. Die Foyers turcs,
welche 1911 in Lausanne und Genf, danach in weiteren Universitätsstädten

Europas gegründet wurden, verschrieben sich einem türkischen
Ethnonationalismus. Ihr neues «Ideal» (mefküre) pflegten sie in regel-

321



massigen Sitzungen, Vorträgen, Publikationen und in Kongressen für
Teilnehmer aus ganz Europa. So übten diese Eliten Jahre vor der
Republikgründung und der Abschaffung des Kalifates einen säkularen
Nationalismus mit stark türkistischem Einschlag ein1.

Zwar wurde die Schweiz im Ersten Weltkrieg zur Zuflucht verschiedenster

osmanischer Kreise und Persönlichkeiten, so auch der liberalen,
antinationalistischen Opposition des Einparteienregimes von Union et

Progres. Aber die geschickte Agitation von Agenten des Regimes im
Milieu der Foyers trug bei Kriegsende zu einem breiten nationalistischen

Konsens in der Diaspora bei. «Brüder, der Nationalismus übt von
Tag zu Tag einen stärkeren Einfluss auf die türkische Welt aus. Während
wir gestern auf die Frage 'Was ist deine Nationalität?' geantwortet
haben: 'Ich bin Muslim', zögern wir heute nicht, mit geschwellter Brust
'Ich bin Türke' zu antworten.» So steht es im Protokoll der 72. Sitzung
des Lausanner Foyer turc vom 15. Juni 19182. Im selben Protokoll stellte
der Verein mit Genugtuung fest, dass er seiner Aufgabe, die türkische
Jugend in Europa für den Türkismus (türkqülük) zu gewinnen, bereits
mit Erfolg nachgegangen sei3.

Die hohe Zeit des Lausanner Foyer turc und seines Umkreises waren
die Jahre 1919-23, als es das europäische Propagandazentrum der
türkischen Nationalbewegung gegen die Pariser Friedensverträge bildete.
Ihren diplomatischen Triumph erreichte sie 1923 an der Nahostkonferenz

in Lausanne, die den türkischen Anspruch auf ganz Kleinasien
anerkannte, ohne Rücksicht auf minderheitliche Autonomieansprüche
und ohne Ahndung der inneren Ausrottungspolitik im Ersten
Weltkrieg. Im selben Jahr konnte sich daher mit der Gründung der «Republik

Türkei» die von den Türkisten verbreitete völkisch gefärbte Vision
nationaler Wiedergeburt erfüllen - wenn auch nicht in ihrer bis Zentralasien

reichenden, das mythische «Turan» umfassenden Maximalvariante.

Der enthusiastische, aber nie voll akzeptierte türkische Nationalist
jüdischer Herkunft Moiz Kohen Tekinalp schrieb anfangs des Ersten
Weltkriegs:

1 Ich gebrauche «Türkismus» hier als Synonym für türkischen Ethnonationalismus. Pantürkis-
mus bzw. Panturanismus stellen dessen irredentistische Maximalvariante dar.

2 Protokollbuch des Lausanner Türk Yurdu (Lozan Türk Yurdu Cemiyeti'nin Muharrerat ve
Zabt-i Sabik Defteri). Es befindet sich heute im Archiv des Türk Tarih Kurumu in Ankara
(Signatur: Y 653).

3 Türkqülük war in diesem Kontext quasi Synonym von yurdquluk. Yurd kann Foyer, Heim,
Heimat oder Vaterland heissen, yurdcu Foyermitglied. Türkist, Patriot oder Nationalist.
Yurdculuk kann mit «Foyerbewegung», «Patriotismus» oder «völkischem Nationalismus»
wiedergegeben werden. Türk Yurdu übersetze ich entsprechend zeitgenössischem Usus mit
Foyer turc.

322



«

'WSMzäMfv
zi v

Abbildung 1. Mitglieder des Genfer Foyer turc um 1912 (aus Cenevre'de Tahsil, Istanbul, 1328
[1912/13]).

«Im Ausland haben die türkischen Studenten in Frankreich, Deutschland, der
Schweiz usw. eine Vereinigung unter dem Namen 'Türk Jurdu' (türkisches
Heim) gegründet. Diese Vereinigung hat zwar keine grosse Wirkung auf die
Masse, aber sie bereitet die Zukunft vor. Sie macht aus Hunderten türkischer
Studenten in Europa, die zweifellos in einigen Jahren die Elite der türkischen
Geisteswelt bilden werden, überzeugte Nationalisten. Diese Erfolge werden
sich wohl schon in sehr naher Zukunft feststellen und fühlen lassen.»4

Tekinalp behielt Recht. Rund zwei Dutzend Mitglieder der
Welschschweizer Foyers turcs waren nach 1923 auf Spitzenposten der jungen
Republik anzutreffen, so Mahmud Esad Bozkurt, der Präsident des
Lausanner Türk Yurdu, der in Fribourg in Jura doktoriert hatte, als
Wirtschafts- (1923) sowie Justizminister (1924-30), und §ükrü Saraco-
glu, der Präsident des Genfer Türk Yurdu, der in Genf ein Lizentiat in
Politischen Wissenschaften erlangt hatte, als Finanzminister (1927-30
und 1933-38) sowie als Ministerpräsident (1942-46).

4 Tekin Alp (Moiz Kohen Tekinalp): Türkismus und Pantürkismus, Weimar, Gustav Kiepenheuer,

1915, S. 31.

323



Bildungsdiaspora und Foyers turcs

Vom Ende des 19. Jahrhunderts an stieg die zuvor sehr geringe Zahl
osmanischer Studierender in der Schweiz stetig an. Medizin, Naturwissenschaften

und Recht waren und blieben deren bevorzugte Fächer5. Die
Zahl erreichte vor und im Ersten Weltkrieg einen Höhepunkt mit
geschätzten rund 250 Studierenden an Hochschulen in der ganzen
Schweiz, Hörerinnen und Hörer eingeschlossen - eine Zahl, die erst
nach der Mitte des 20. Jahrhunderts wieder übertroffen wurde. Von den
rund 250 Studierenden waren 31 Staatsstipendiaten, davon immerhin
4 Frauen. Der Anteil osmanischer Studentinnen war insgesamt aber
bedeutend geringer, als aus dieser Proportion hervorgeht, die ein staatliches

Bemühen um Frauenförderung verrät6. Rund viermal so hoch als
die Zahl der Studierenden war in den 1910er Jahren die Zahl der übrigen

sich in Genf aufhaltenden Personen aus dem Osmanischen Reich7.

Muslime betrugen nur einen Bruchteil der osmanischen Studierenden.

Von den im Wintersemester 1915/16 in Lausanne aufgeführten 77

Studierenden inklusive Hörerinnen und Hörer aus der «Türkei»
(europäische Türkei, Kleinasien, Syrien, Palästina) waren 55 armenische und
griechische Christen, 21 türkischsprachige Muslime8 und 6 Israeliten.
Einzige Frau darunter war die Rechtsstudentin Beroura Epstein aus
dem Yishuv in Saffed, Palästina. Einen weit höheren Frauenanteil hatte
die Bildungsdiaspora aus dem Balkan und vor allem aus Russland. Die
nationalistischen Foyers turcs der 1910er Jahre in Genf und Lausanne
eigneten sich mit gutem Grund das moderne Postulat der Frauenbildung

an und trugen es bis in die junge Republik hinein. Ähnliche
Zahlenverhältnisse wie in Lausanne galten für Genf, wo es aber mehr
arabischsprachige osmanische Studierende gab.

Ein wichtiger Auslöser türkistischer Mobilisierung war die italienische

Besetzung des osmanischen Tripolis in Nordafrika im Herbst 1911.
Sie führte unter der internationalen Studentenschaft in Europa zu einer

5 Siehe u.a. Universite de Geneve: Liste des autorites, professeurs, etudiants et auditeurs,
semesterweise; Liste des etudiants de l'Universite de Lausanne, semesterweise.

6 Klaus Kreiser: «Türkische Studenten in Europa», in: Gerhard Höpp (Hg.): Fremde
Erfahrungen. Asiaten und Afrikaner in Deutschland, Österreich und in der Schweiz bis 1945, Berlin,

Das Arabische Buch, 1996, S. 394. Erst ab Wintersemester 1909/10 führte die Universität
Genf die Studentinnen in der Statistik auf. Die erste im Sommersemester 1911 als Türkin
aufgeführte Medizinstudentin hiess Milena Djurachkovitch und war, der Name ist eindeutig,
keine Muslimin (1913/14 wurde sie, als Folge der Balkankriege, als Montenegrinerin
registriert). Die erste in der Statistik ersichtliche türkische Studentin studierte im Wintersemester

1909/10 phil. I (Lettres). Sie hiess Fanie Merzenska und stammte aus Mazedonien. Eine
der ersten, vielleicht die erste osmanische Auditorin (in Lettres) war 1897 die Jüdin Anna
Schalit.

7 Siehe jährliche Rapports sur la gestion du Conseil d'Etat du Canton de Geneve.
8 Von diesen 14 aus Istanbul, auch einige wenige Kurden zählten dazu.

324



Tabelle 1. Studierende aus der osmanischen und republikanischen Türkei in Genf und
Lausanne 1892-1938"

Bis 1918 wurden alle Osmaninnen und Osmanen, Nichtmuslime eingeschlossen, als «Turcs»
registriert. Nur die bis 1914 formell osmanischen Ägypter wurden separat aufgeführt. Allerdings

gab es bisweilen Konfusionen, vor allem bei der armenischen Studentenschaft, die
teilweise aus dem Russischen, teilweise dem Osmanischen Reich stammte. Die Universität von
Genf gibt die Zahl der Studentinnen ab 1909/10 an (Lausanne nicht); die untenstehende
Tabelle führt sie jeweils in Klammern neben der Gesamtzahl auf. Zuvor gibt nur der Name
einen Hinweis auf das Geschlecht; meist gibt er übrigens auch Aufschluss über Religion und
Herkunft der Studierenden. Hörerinnen und Hörer werden in der Tabelle in eckigen Klammern

angegeben und sind in der Gesamtzahl enthalten. Es handelt sich um die Zahlen des
Wintersemesters der geraden Jahrzahlen (1902 zum Beispiel gibt die Zahlen des Wintersemesters

1902/03 wieder).

lahr G/L" Lausanne Genf

Total Total Sciences Lettres et
Sciences
soc.

Sciences
ec. et soc.

Droit Mede¬
cine

1892 4 2 2 _ 2b

1894 10 6 4(i)pr 1 [1]
'

2(1)
1896 13 5 8 [2]" 2[1] - 1 5[1]
1898 23 12 [1] 11 (1) [3] 1 2 2 6
1900 21 18 [1] 3 1 2

1902 26 12 [2] 14 [1] 4 3[1] 4 3
1904 37 21 [3] 16 [4] 2[1] 3 [2] 6 5[1]
1906 58 38 [9] 20 [4] 2[1] 9 9 [3]
1908 90 52 [12] 38 [8] 4 6 [4] 21 7 [4]
1910 125 72 [16] 53 (1) [5 (1)] 15 [1] 6 [2] 12 20 [2] (1)
1912 132 70 [26] 62 (5) [5 (3)] 11 [1] 5 (1) [3 (3)] 9 37(1)[1]
1914 133° 64 [13] 69 (3) [9] 15 (1) [5] 12 [3] (2) 12 39 [1]
1916 175 101 [24] 74 (9) [13 (3)] 23 (2) [4(1)] 7 [4(1)1 10 [4 (1)] 9[1] 25(4)
1918 102 55 [2] 47 (10) [7 (4)] 13(1) [3 (3)] 6(1) [3(1)] 10 (1) [1] 4 14(3)
1920 35 17 [1] 18 (4)' 3(1) 1 3 3 8(3)
1922 5 3 2 1 1

1924 7 1 6(4) 1(1) 1(1) 1 3(2)
1926 7 4 3 1 1 1

1928 9 7 2 2
1930 42 32 (2) [1] 10(2) 1(1) 3(1) 5 1

1932 32 26(2) 6 1 4 1

1934 21 6(1) 13(2) 1(1) 3(1) 4 3 2
1936 37 13(1) 24(2) 3(1) 5(1) 14 2
1938 52 27(1) 25 6 2 16 1

* Genf / Lausanne
a Gemäss Universite de Geneve, Liste des autorites, professeurs, assistants et etudiants, sowie

Universite de Lausanne, Catalogue des etudiants (semesterweise).
b Pantche Hadji-Mischef und Sadik Mehemet (Droit).
c Sciences: Moise Schalit; Lettres et Sciences soc: Joseph Kakabadze (Hörer, ebenfalls Nicht-

muslim); Medecine: Lubitza Koucheva und Arthur Miglievich (Nichtmuslime).
d Sciences: Georges Coleff, Habile Boustani (Hörer); Droit: Paul-H. Funduklian; Medecine:

Ahmed Nouri, Akil Mouhktar, Moise Schalit, Ahmed Seradjeddin, Hassan Arif (Hörer).
Mit Ausnahme von Moise Schalit handelte es sich bei diesen Medizinstudenten um Muslime

und Jungtürken.
e Dies die Zahlen für das Sommersemester 1914. Die Zahlen für das Wintersemester 1914-

15, d.h. nach Kriegsausbruch, lauten so: Total: 101; Lausanne: 55 [17]; Genf: 46 (1) [8];
davon Sciences: 8 [2J; Lettres et Sciences sociales: 10 (1) [5]; Droit: 9; Medecine: 19 [1].

f Fortan macht die Übersicht keine Angaben mehr über die Zahl der Hörerinnen und
Hörer.

325



Polarisierung zwischen Christentum und Islam, West und Ost, Türken
und osmanischen Christen. Die friedliche jungtürkische Revolution von
1908 hatte Besseres verheissen. Die antiarmenischen Pogrome in
Adana 1909, der Tripoliskrieg, die Balkankriege 1912/13, der Weltkrieg
und seine Folgen vertieften indes den religiösen Graben. Der Traum
von einer modernen, den Nahosten überspannenden demokratischen
osmanischen Föderation verschwand Ende 1911 endgültig aus dem
Diskurs der Politiker. Das utopische Ziel der Vielvölkerversöhnung wich
der Zwangsvorstellung vom bevorstehenden nationalen Entscheidungskampf.

Auf diesen rüsteten sich die jungen Balkanstaaten wie auch das

jungtürkische Comite Union et Progres (CUP), das seit 1908 teilweise
und seit anfangs 1913 als Einparteiendiktatur das osmanische Reich
beherrschte. Auch im zeitgenössischen Europa sehnte sich eine alldeutsch
oder französisch-revanchistisch inspirierte Generation nach einem
«luftreinigenden Waffengang».

In dieser weit- und reichspolitischen Lage gründeten türkische
Studenten Ende 1911 in Genfund Lausanne, 1912 in Neuchätel und 1913 in
Paris, Berlin, Montpellier und Gent nationalistische Foyers turcs (Türk
Yurdu). Sie waren das Pendant zu gleichzeitigen türkistischen Gründungen

in den osmanischen Städten9. Die Clubs ottomans beziehungsweise
Bibliotheques ottomanes, die es seit 1909 in Lausanne und Genf gab, hatten

als - zumindest dem Namen nach - gemeinosmanische Studententreffs

ausgedient, interethnische Beziehungen wurden immer weniger
gepflegt. Osmanische oder russländische Armenier, Griechen, Bulgaren,

Serben und Juden in der Schweiz besassen schon seit einem oder
mehreren Jahrzehnten ihre eigenen nationalen Vereine, meist in Genf.
Araber und Albaner waren ihnen gefolgt. Patriotische Studierende,
darunter solche aus der Familie des reichen kurdischen Paschas Djemil aus

Diyarbakir, gründeten 1913 in Lausanne den kurdischen Studentenverein

Hevi («Hoffnung»), im Anschluss an die gleichnamige Gründung in
Istanbul10.

Mit den Foyers turcs riefen die - nationalismusgeschichtlich gesprochen

- spätgekommenen türkischsprachigen Muslime eine einflussreiche

ideelle Organisation ins Leben, die dem CUP nahestand, sich
jedoch statutengemäss nicht in die Politik einmischte, sondern sich für die

9 Sogenannte Türk Ocaklari (was ebenfalls als Foyers turcs übersetzt werden kann). Vgl. Tank

Zafer Tunaya: Türkiye'de SiyasalPartiler, Bd. 1: Ikinci Me^rutiyet Dönemi, Istanbul, Ile-
ti?im, 1998, S. 520.

10 EkremCemilPa§a: MuhtasarHayatim. Kemalizme kar$i Kürt aydin hareketinden bir yaprak,
Ankara, Beybun, 1992, S. 18-22; Kadri Cemil Pa§a: Doza Kurdistan, Ankara, Özge, 1991

(Erstausgabe 1969), S. 34f. Dank an Jordi Tejel, Neuchätel, für die Zusendung von Kopien
dieser Seiten.

326



Verbreitung türkistischen Gedankenguts zuständig sah. Die sich am
Vorabend des Ersten Weltkrieges mit Macht organisierende
Nationalbewegung schöpfte im mythenreichen Fundus turkvölkischer Vergangenheit

und begeisterte zahlreiche Gebildete von Zentralasien über
Kleinasien bis in die europäische Diaspora hinein. Zwar stand bei dieser
säkularen Bildungselite das Türkische und Türkistische im Vordergrund,

dennoch blieb Rückbindung an den Islam ihr wesentliches
Differenzierungsmerkmal gegenüber Europa. Das Hauptziel der Foyer-Bewegung

lag nicht mehr darin, als Osmanisches Reich staatlich wieder zu
erstarken, sondern sie wollte mittels «sozialer Revolution» - so lautete
einer ihrer Schlüsselbegriffe - eine neue Gesellschaft auf der Basis des

Türkentums aufbauen. Zu diesem Zweck war sie willens, als fortschrittlich

geltende wissenschaftliche und gesellschaftliche Prinzipien aus

Europa in ihr rechtsmodernistisches Weltbild zu übernehmen.
Das Lausanner Foyer turc war das erste seiner Art in Europa und

hatte zusammen mit demjenigen in Genf die kontinentale Vorreiterschaft

inne. Trotz der völkischen Strömung, der es angehörte, bildete es

ein relativ offenes Forum für Zeitfragen, das auch von osmanischen
Studierenden vergleichsweise liberaler Gesinnung frequentiert wurde.

Artikulation des türkischen Nationalismus

Die Formulierung und Mobilisierung des türkischen Nationalismus in
der akademischen Diaspora mit Rückwirkung auf die Heimat ging
massgeblich von den Foyers turcs in der Welschschweiz aus. In regelmässigen,

protokollierten Sitzungen, vereinsinternen Vorträgen, in
Kongressen für Teilnehmer aus ganz Europa und Buchveröffentlichungen
oder Texten in osmanischen Zeitschriften kultivierten sie türkische
Themen. Mit Disziplin und Engagement widmeten sie sich zudem ihren
Anliegen als Studierende im Ausland.

Der Aufruf zur Mitgliedschaft des Lausanner Foyer turc vom Februar
1912 an die türkische Studentenschaft nannte als Zweck des Vereins die
kulturelle und gesellschaftliche Förderung des Türkentums (Türklük).
Die Mitgliedschaft stand nur Türken offen, das heisst jenen, die entweder

einen türkischen Vater hatten oder deren «Türkesein auf Grund
ihrer Gefühle, Meinungen, Überzeugungen und Hoffnungen erwiesen
war»11. Der Aufruf des Foyers sei nichts anderes «als ein Hilfeschrei des

Türkentums, nämlich einer riesengrossen Nationalität, die dem Ab-

11 Yurdcular Yasasi. tsvicre'de Cenevre §ehrine yakin Petit-Lancy Köyünde Pension Racine'de
kurulan tkinci Yurdcular Dernegi'nin muzakerat ve mukerrerati, Istanbul, Yeni Turan
Matbaasi, o.D. [1914], S. 5.

327



grund entgegenpurzelt»12. Verwurzelt in der jahrzehntelangen Reichskrise

und der Frustration durch die russische Expansion, war die
endzeitliche Stimmung bei den osmanischen und russländischen Türken
tiefgründiger als die säkular-apokalyptischen Strömungen in Europa
am Vorabend des Ersten Weltkriegs.

Beim Eintritt in den Verein musste das künftige Foyermitglied schwören,

sich für die Verwirklichung «aller heiligen Hoffnungen des Türkentums»

einzusetzen, die Beschlüsse des Vereins zu befolgen und, im Falle
einer Disziplinarstrafe, «gegenüber dem Verein und dem Türkentum
keinerlei Hader zu hegen». Die jungen Mitglieder versprachen, nur
unter Türken zu heiraten13. Mischehen verwarfen die nationalistischen
Foyers turcs explizit - ganz im Gegensatz zu den Jungtürken im Fin de
Siecle14. Eine Broschüre des Genfer Foyer turc, die 1912/13 für den
Studienaufenthalt in Genf warb, wandte sich mit diesen Worten an ihr
Publikum: «Wir segnen Euch, Türkensöhne, falls euer Blut noch unver-
mischt ist. Kommt nach Europa!»15 Die Foyers turcs beklagten die
geringe Zahl ethnischer Türken unter den osmanischen Studierenden in
der Welschschweiz.

Endzeitliche Stimmung sowie ein quasireligiöses Denken, welche
«Natur» als Allgewalt und völkische Nation als höchste Verbindlichkeit
setzten, prägten die Artikulation der Foyermitglieder. Anlässlich eines
Kongresses in Petit-Lancy bei Genf im März 1913 sprach Dr. Djevdet
Nasuhoglu, damals Präsident des Genfer Foyer turc, von der «Religion
des türkischen Patriotismus», die nun bei einer Handvoll türkischer
Studenten in Europa geboren sei. Er nannte die Foyerbewegung eine
«soziale und nationale Religion»16. Unter dem Einfluss von aussen
«bekehrten sich die Rassengeschwister [soy karde^leri] in der Schweiz zum
Türkentum»17. Mit den Einwirkungen von aussen waren einerseits
europäische Zivilisation und Wissenschaft, andererseits die zeitgenössischen
Ereignisse, namentlich der Tripoliskrieg, die Balkankriege und die Na-

12 Türk Yurdu, Jg. 1, Nr. 7, 22. 2. 1912, transkribierte Ausgabe Ankara, Tutibay, 1998, Bd. 1,
S. 120.

13 «Gott sei dein Helfer auf diesem Weg.» Bezeichnenderweise wurde bei diesem Eintrittsritu¬
al das alttürkische Tann und nicht das übliche, aus dem Arabischen stammende Wort Allah
verwendet.

14 Vgl. auch Yusuf Kemal Tengirsek: Vatan Hizmetinde, Istanbul, Bahar Matbaasi, 1967,
S. 124. Von den Jungtürken im Genf der Jahrhundertwende verlobte bzw. verheiratete sich
neben Ali Kemali auch Tunah Hilmi mit einer Schweizerin. Mustafa Refik verheiratete sich
am 1. 10. 1898 in Genf mit Marie Römer (BAr E 21 14248).

15 Cenevre'de Tahsil, Istanbul, Meziyet-i iktisädiye Matbaasi, 1328, S. 7. Ich danke Prof. Klaus
Kreiser, Bamberg, für die freundliche Zusendung dieser Broschüre inklusive einer fotografischen

Reproduktion.
16 Yurdcular Yasasi, S. 16.
17 Yurdcular Yasasi, S. 18f. Der Ausdruck ihtida etmek im osmanischen Originaltext ist der

Standardausdruck für die Bekehrung zum Islam.

328



tionalbewegungen bei den nichttürkischen Osmanen gemeint. Im
Gegensatz zum osmanischen, auf Balkan, Kleinasien, Arabien und
Mittelmeerraum orientierten Verständnis wurde nun «Turan» zum «ewigen»,
sich von Kleinasien bis nach Turkestan erstreckenden Vaterland der
Patrioten (yurdcu).

Bezeichnenderweise diente der Hinweis auf äussere Gründe immer
wieder als Rechtfertigung für den Übergang vom gemeinosmanischen
zum radikal rassischen, nationalen und sozialdarwinistischen Denken,
dessen Aneignung und Umsetzung für die eigene Rettung unumgänglich

sei. Eine Publikation des Genfer Foyers klagte am Vorabend des
Ersten Weltkriegs das Machtgebaren Europas an, eignete sich aber
zugleich die mitleidslosen Prinzipien der «Natur» (tabiat) an, nach denen
der erfolgreiche Westen sich orientiere:

«Brüder, heute gibt es eine repressive, blutrünstige und gefühlstote Macht, welche

die Schwachen nicht als lebenswert anerkennt und sie nicht der Gerechtigkeit
und des Erbarmens für wert hält: der Westen, Europa! [...] Die Natur spricht

demjenigen, der nicht kämpft, das Lebensrecht ab. [...] Die Natur besitzt kein
Parlament, das von Zeit zu Zeit tagen könnte, um ihre Gesetze unseren Wünschen

und Schwächen entsprechend abzumildern. Sie ist ein Alleinherrscher,
der jenen nie verzeiht, die ihr nicht gehorchen, ein souveräner Richter. [...] Wir
müssen wissen, dass wir, falls wir leben wollen, die harten und grausamen
Gesetze der Natur akzeptieren müssen. Es gibt sonst keine Macht und keinen Ausweg

für unsere Rettung.»18

Die Hinwendung zum Sozialdarwinismus geschah mit Berufung auf
Europa.

Die Version, welche die Foyermitglieder in Petit-Lancy im März 1913

von der Geburt des türkischen Nationalbewusstseins entwarfen,
verband eine zeitgenössische Untergangsvision mit der Selbstsicht, Opfer
zu sein. Schuld am Übel der Gegenwart wurde dem reaktionären Islam,
den osmanischen Nichttürken und Europa zugewiesen. Licht ins Dunkel

brachte hingegen die türkistische Frohbotschaft. Dr. Cevdet Nasu-
hoglu führte in seiner Rede aus, dass das religiöse Bewusstsein mit
seinen «fanatischen, unaufgeklärten Formen uns [Türken] und die mit uns
Zusammenlebenden immer wieder ruiniert» und die Muslime gegenüber

den Nichtmuslimen in die Rückständigkeit geführt habe. Mit der
Wiederinkraftsetzung der Verfassung sei 1908 die Verbreitung vaterländischen

Bewusstseins wie auch die Partizipation jedes Individuums und
jeder religiösen Gemeinschaft am Aufbau des gemeinsamen Vaterlandes

beabsichtigt gewesen. «O weh! Nichts vom Erhofften trat ein, es und
konnte eigentlich gar nicht eintreten.» Denn bei den nichtmuslimischen

18 Cenevre'de Tahsil, S. 4—6.

329



und nichttürkischen Teilen der Gesellschaft sei es angesichts grosser
mentaler, sozialer und ökonomischer Gegensätze unmöglich gewesen,
den dafür notwendigen gleichen patriotischen «Gefühlszustand» zu
schaffen19.

Erst «am Vorabend der Katastrophe», als «unsere türkische Identität
schmerzliche, blutende Wunden» (aus dem 1. Balkankrieg) davontrug,
hätten die türkischen «Brüder» - dies die übliche Anrede unter den
Patrioten auch im Schweizer Exil - endlich wahrgenommen, wie finster
ihre Zukunft aussehe. In dieser Situation habe die Geburt des Nationalismus

im Herzen der jugendlichen Bildungselite stattgefunden.

«Das in der türkischen Jugend aufkeimende [...] Nationalbewusstsein war mit
schwarzen, ja rabenschwarzen, finstersten Trauertagen konfrontiert. Aber von
nun an hegt die Jugend für die Tage, Jahre und Jahrhunderte nach der Katastrophe

ein hoffnungsvolles Glaubensanliegen. Kurzum, unter dem Einfluss der
wachsenden völkischen Wahrnehmung entsprang bei unserer aufgeklärten,
gebildeten Jugend in Europa aus dem türkischen Geist eine 'Religion des Türkis-

7 20
mus .»

Ein kleiner Schritt führte von der Selbstsicht, Opfer zu sein, zu Rache,
und vom völkischen Ideal zu Gewaltakten gegen dessen Feinde. Nasu-
hoglu vollzog diesen Schritt noch nicht. Zwar sprach er von der patriotischen

Aufgabe, Rache zu nehmen für die der türkischen Nation
zugefügten Wunden und das vergossene «turanische Blut», unterstrich aber
zum Schluss seiner Rede die zivilisatorische Mission der Patrioten, die
sich als Retter der Nation verstanden:

«Revolutionäre Brüder, wollen wir Bombenleger sein? Lassen wir die Bombe
der Bildung und des Glaubens platzen oder die alles überwältigenden höllischen
Bomben der Rache? [...] Ein Türkist ist in erster Linie damit beauftragt, unsere
berühmte [turanische] Vergangenheit in moderner Gestalt auferstehen zu
lassen, und dazu entsandt, die verheissene glänzende Zukunft der Verwirklichung
näher zu bringen. Das 'grosse nationale Anliegen' wird mit Bildung und Glauben

eingeimpft.»21

19 Nationalbewusstsein: milli §uur; religiöses Bewusstsein: dini §uur; vaterländisches Bewusst¬
sein: vatani^uur, «Gefühls-» bzw. «Gewissenszustand»: «vicdaniyet hali». Yurdcular Yasasi,
S. 17.

20 Religion des Türkismus: Yurdculuk mezhebi (Yurdcular Yasasi, S. 18).
21 Yurdcular Yasasi, S. 21. Vgl. zuvor (S. 19) bereits seinen beschwörenden Satz: «Der von uns

betriebene Nationalismus [milletcilik] wird nicht mit feindseligen Gefühlen gegen die mit
uns auf demselben Boden zusammenlebenden Völker [millet] erfüllt sein.»

330



Europäisches Zentrum der osmanischen Diaspora
während des Ersten Weltkriegs

Die Schweiz bildete im Ersten Weltkrieg einen neutralen Ort der
Zuflucht und eine Drehscheibe politischer Agitation und Bespitzelung.
Ein interessanter, wenn auch weitgehend vergessener Teil der vielfältigen

ausländischen Diaspora waren die «Orientalen», wie Menschen aus
arabischen Ländern und vom Nahen, Mittleren und Fernen Osten gern
pauschal genannt wurden. Rund 1100 Osmaninnen und Osmanen,
davon gut 200 Studierende, hatten in der zweiten Kriegshälfte regelmässigen

Aufenthalt in Genfund der Waadt22. Der Anteil derjenigen, die als

«echte Türken» Mitglied der Foyers werden konnten, betrug allerdings
kaum einen Sechstel von ihnen. Allein für Genf müssen wir rund
tausend kurzfristig oder provisorisch sich aufhaltende Osmanen hinzurechnen,

wenn wir von der Zahl der in Hotels absteigenden Personen ausgehen23.

1918 betrug die Anzahl der regulären Aufenthalter in Genf fast
das Doppelte derjenigen von 1913 (816 zu 439). Überwacht wurden die
«Orientalen in der Schweiz» von der eigenen osmanischen Gesandtschaft,

den deutschen und britischen Geheimdiensten sowie von den
schweizerischen Bundesbehörden24.

Der Zuwachs seit Kriegsbeginn erklärt sich einerseits aus der Flucht
zahlreicher in Europa lebender Osmanen in die neutrale Schweiz,
andererseits daher, dass zahlreiche Staaten, darunter der osmanische, eine
intensive Agententätigkeit, Informationsbeschaffung und Propaganda
von diesem Land aus ausübten. Entsprechend bildete die Schweiz eine

kleine, aber komplexe Arena von Spionen und Kriegshetzern, aber
auch von Friedensstiftern und Internationalisten. Der Waadtländer in
osmanischen Diensten Louis Rambert gibt uns in seinen unveröffentlichten

Tagebüchern interessante Einblicke. Rambert war damals (und
bis zu seinem Tod 1919) Direktor der Regie des Tabacs, welche die
Einnahmen aus dem Tabakanbau verwaltete. Für kurze Zeit zurück in seiner

Heimat, war er 1915 ganz erstaunt, viele Bekannte aus der osmanischen

Hauptstadt in den Strassen Lausannes anzutreffen. Manche
besuchten ihn, wie Abbas Hilmi Pascha, der Vizekönig von Ägypten, Izzet

22 Siehe jährliche Rapports sur la gestion du Conseil d'Etat du Canton de Geneve und Archives
Cantonales Vaudoises, handschriftliche «Liste des ressortissant ottomans residants dans le
Canton de Vaud», mit Stempel des Departement de Justice et Police du Canton de Vaud
vom 15. 8.1917.

23 Die entsprechende Liste in den Rapports sur la gestion du Conseil d'Etat du Canton de
Geneve führt Personen aus dem Balkan, Griechenland und dem Osmanischen Reich in der
gleichen Rubrik auf.

24 Siehe BAr E 21 und E 2001 (B) und Politisches Archiv des Auswärtigen Amtes PAAA)
R 21263-21282.

331



Holo Pascha, Abdulhamids ehemaliger Sekretär, oder Cavid Bey, der
CUP-Finanzminister. Letzterer war zwar formell mangels Einverständnis

mit dem osmanischen Kriegseintritt zurückgetreten, übernahm aber
dennoch weiterhin für das CUP-Zentralkomitee wichtige Aufgaben.
Von Berlin nach Genf kommend erzählte er Rambert am 4. April 1915,
dass trotz der erwarteten alliierten Landung bei Gallipoli keine Panik in
Istanbul herrschte. Weitere Besucher und die Protokolle des Lausanner
Foyer turc bestätigen den Eindruck, dass die osmanischen Eliten,
namentlich auch in der Diaspora, lange Zeit Vertrauen in den militärischen

Ausgang, den nihai zafer (Endsieg) hegten. Einzig die liberale
Opposition thematisierte von Beginn an die Schattenseiten des Krieges
und bemühte sich um einen Separatfrieden, aber ohne den nötigen
Rückhalt in der Heimat.

Der Hauptunterschied in der heterogenen osmanischen Diaspora
betraf die Stellung zum CUP und zum Krieg. Klar dagegen waren die
Liberalen, deren meisten Führer sich in der Schweiz aufhielten, so Prinz
Sabahaddin, der ehemalige Innenminister Ahmed Reschid Pascha, der
Abgeordnete Lütfi Fikri, der ehemalige Gouverneur von Bagdad Süley-
man Nazif und Kemal Midhat, der Grosssohn von Midhat Pascha (dem
Schöpfer der ersten osmanischen Verfassung). Aber auch Männer des
«alten Regimes» (vor 1908) wie Salih Münir Pascha, der ehemalige
Botschafter in Paris, agitierten in der Schweiz gegen das CUP. Im Gegensatz
zu diesen betätigten sich mehrere Journalisten und Diplomaten als
Agenten des Regimes. So pries der glühende Türkist Mehmed Ali
Tevfik, der sich als Chefredaktor der Zeitung Hilal (Halbmond) ausgab,
aber zugleich im Dienste des Aussenministeriums stand, in Vorträgen
und einem in Bern publizierten Buch die Kriegsanstrengung und
insbesondere die Erfolge bei der wirtschaftlichen «Nationalisierung» in der
«Neuen Türkei», welche die Einparteienregierung schaffen wollte25. Mit
«Nationalisierung» war die Ausschaltung der Christen aus dem
Wirtschaftsleben zugunsten muslimischer Firmengründungen gemeint. Wir
finden Ali Tevfik auch auf einem Gruppenfoto26 des Genfer Foyer turc -
einer unter zahlreichen Belegen für die intakte Verbindung zwischen
diesem akademischen Klub und dem Staat. Die Tatsache, dass zahlreiche

Foyermitglieder Staatsstipendiaten waren, erleichterte dem
Regime deren Kontrolle27.

25 Mehmed Ali Tewfik: La Turquie et Les Turcs: Trois Conferences sur le passe et sur l'etat actuel
du peuple turc, Bern, Stämpfli & Cie, 1918. Zur Person vgl. Alp: Türkismus, S. 17, Ahmed
Bedevi Kuran: I/ikdap Tarihimiz veJön Türkler, Istanbul, Kaynak, 2000, S. 449, und PAAA
R 21281, S. 150.

26 Ahmed Bedevi Kuran: Osmanh Ipiparatorlugunda Inkiläp Hareketleri ve MUH Mücadele,
Istanbul, Celtüt Matbaasi, 1959, S. 679.

332



Die Foyers turcs in der Schweiz trugen die ittihadistische28 Gewaltpolitik
im Innern und gegen aussen kritiklos mit und verklärten sie als

patriotische Leistung im Dienst am Türkentum. Das Lausanner Foyer turc
veröffentlichte im Juli 1918 auf osmanisch ein Manifest, das zuerst die
Opferrolle der Türken in der nahen Geschichte herausstrich und dann
die Rettung der Nation dank der gegenwärtigen Regierung in Aussicht
stellte. Es sandte nach dem Vetrag von Brest-Litowsk (3. März 1918)
Talat Pascha ein Glückwunschtelegramm für, wie es schrieb, «die Dienste

Ihrer Regierung zugunsten des Türkismus»29. Zutreffend schrieb die
deutsche Überwachung auch vom Präsidenten des Foyer turc in Genf,
dass er «die Interessen der jungtürkischen Regierung und der Mitglieder

der Vereinigung Union et Progres vertritt, ohne dass er dies offen
zeigt.»30

Es gab mannigfache Interaktionen zwischen den verschiedenartigen
Teilen der Diaspora. Interessanterweise pflegte die jüngere, meist
studentische Generation, zu der fast alle Foyermitglieder gehörten,
Kontakte sowohl mit CUP-Leuten als auch mit Gegnern der Kriegspartei.
Diese jüngere Generation gründete auch verschiedene gemeinschafts-
fördende, nationalistisch ausgerichtete Organisationen in der Diaspora,
wie den Verein junger Türken in der Schweiz, den Studentenverein Tur-
quia und, nach Kriegsende, den Verein für die Verteidigung türkischer
Interessen sowie, mit ähnlicher Ausrichtung, das Bureau Permanent du
Congres Turc de Lausanne, dem Harun Alice (Alitche), ein Mitglied des
Lausanner Foyer turc, vorstand31. Diese Generation bildete die Basis für
den breiten nationalistischen Konsens, der sich gegen und nach Ende
des Ersten Weltkriegs in der Diaspora herausbildete32. Sie war
ausschliesslich mit der politischen Zukunft der Türken befasst, negierte die

Ansprüche der Nichttürken in Kleinasien und verdrängte das Problem
der Kriegsverbrechen des CUP-Regimes. Die deutsche Botschaft in
Bern meldete dem Reichskanzler bereits im Mai 1918, «die Türken aller
Parteischattierungen» seien «sich darüber einig, dass das Ziel aller ihrer

27 Vgl. Mitgliederheft des Lausanner Foyer turc (Türk Yurtlan Üye Kayit Defteri), Archiv des
Türk Tarih Kurumu, Ankara, Signatur: Y. 654. Vgl. auch PAAA R 21281, S. 61.

28 «Ittihadist» ist die vom osmanischen Ittihad ve Terakki Union et Progres) abgeleitete
Bezeichnung für Parteigänger des CUP.

29 Manifest teilweise abgedruckt in Türk Yurdu, Jg. 4, Nr. 113,13. 7.1916. Telegramm an Talat
Pascha erwähnt im Protokollbuch des Lausanner Foyer turc.

30 Schreiben vom 11. 5.1918 an den Reichskanzler, PAAA R 21280, S. 127f.
31 Kuran: Jon Türkler (wie Anm. 25), S. 441 und 447; Archives cantonales vaudoises, Rapport

Confidentiel de l'inspecteur Pousaz vom 12.7.1922. S 112/88/5: 320 sowie S 112/88/2: 92.
32 Ahmed Bedevi [Kuran] (1884-1966), ein enger Vertrauter und Bewunderer von Prinz Sa¬

bahaddin, aber zugleich Mitglied des Genfer Foyer turc, ist ein gutes Beispiel für diese
Generation.

333



Bestrebungen darauf hinausgeht, in ihrem Reiche die unbestrittene
Herrschaft der türkischen Race zur Tatsache zu machen.»33

Vom Konsens ausgeschlossen blieben nur einige ältere Liberale, die
nicht bereit waren, ihre Prinzipien zu opfern. Ahmed Reschid [Rey]
zum Beispiel, der letzte osmanische Innenminister vor der Einparteiendiktatur,

der 1914 nach Genf geflüchtet war, plädierte in seinem 1918
veröffentlichten Appel ä la justice durchaus patriotisch für ein Gleichgewicht

zwischen Nationalismus, Antiimperialismus und universalen Werten,

blieb aber, wie der Prinz Sabahaddin, ohne tragfähige Resonanz34.

Dabei sah die Sache der Oppositionellen 1918 nicht schlecht aus. Wegen
Korruptionsskandalen bei der Versorgung von Bevölkerung und
Armee war das CUP-Regime äusserst unpopulär geworden; die Opposition

erhielt daher mehr Gehör. Der deutsche Geheimdienst stellte mit
Besorgnis eine zunehmende Aktivität Entente-freundlicher Persönlichkeiten

in der Schweiz fest, die auf einen Separatfrieden und Machtwechsel

hinarbeiteten. Die Welschschweizer Presse berichtete mit Vorliebe
über solche Bemühungen35. Nicht ganz zu unrecht vermutete indes die
deutsche Überwachung, dass sich das CUP selbst teilweise oppositioneller

Personen zu bedienen suchte, um Kontakte zur Entente zu knüpfen
und opportunistisch aus dem Bündnis auszuscheren36.

Aber anders als manche erwarteten, verlieh die verheerende Kriegsbilanz

des Osmanischen Reiches den kriegskritischen liberalen Kräften
nur vorübergehend Auftrieb. Es kam zu einer breiten Kanalisierung
aller nationalistischen Kräfte, auch und ganz besonders in der Elitediaspora,

und dies nicht erst auf Grund der von den Alliierten unterstützten

Besetzung Izmirs durch die Griechen am 15. Mai 1919. Sie empörte
die osmanischen Muslime noch weit mehr als die italienische Invasion in
Libyen knapp acht Jahr zuvor, legitimierte den Ruf zu den Waffen mit
dem Argument, das Vaterland sei in höchster Gefahr, und stärkte die
antialliierten Nationalisten (die wie ihr Führer Mustafa Kemal [Ata-
türk] meist der CUP angehört hatten). Dadurch entscheidend
geschwächt hingegen wurden die mit den Alliierten zusammenarbeitenden

Liberalen.

33 6. 5. 1918, PAAA R 21280, S. 116f.
34 Ahmed Rechid: Appel ä la justice, Geneve, Imprimerie du Journal de Geneve, 1918.
35 Vgl. z.B. Tribune de Geneve vom 3.1.1918, 6.1.1918,13./14.1.1918,14.1.1919,17.1.1919,

18. 1. 1919, 7. 2. 1919, 8. 2. 1919, 273. 3. 1919.
36 Vgl. PAAA R 21280f.

334



Der Kampf um die neue Nahostordnung im Exil (1918-1923)

Die Schweiz wurde ab 1918 zur Hauptplattform der türkischen
Nationalbewegung ausserhalb der Türkei. Parallel zum heutzutage mythen-
umrankten «nationalen Befreiungskampf» in Kleinasien betrieb sie hier
mit grossem Aufwand und schliesslichem Erfolg eine Kampagne gegen
die Pariser Friedenskonferenz und die in ihren Augen unrechtmässigen
Ansprüche der Armenier, Griechen und Kurden. Der Altmeister der
türkischen Parteiengeschichte Tank Zafer Tunaya hat die Bewegung
der Foyers turcs im Ausland so charakterisiert:

«Die türkischen Foyers haben im Ausland das Gedankengut des türkischen
Nationalismus wachgehalten und die in der Diaspora lebenden jungen Leute um
ein seelisches Feuer [mihrak] herum vereinigt. Ihre Aktivitäten intensivierten
sich in den Jahren 1918-1923, indem sie in Opposition zum ungerechten
Waffenstillstand von Mudros im Bauchnabel Europas in beschränktem Umfang eine
Bewegung zur Verteidigung der [nationalen] Ansprüche lancierten.»37

Die gleichnamigen (müdafaa-i hukuk), 1919 in Kleinasien gegründeten
Vereine zur Verteidigung der türkischen und muslimischen Ansprüche
bildeten die Basis der Aufstandsbewegung des Generals Mustafa Kemal
[Atatürk] gegen die alliierte Nahostordnung.

Was Tunaya unerwähnt lässt, ist die entscheidende Rolle erfahrener
Agenten für die Mobilisierung rund um die Foyers im Ausland.
Abgesandte aus dem Umkreis des CUP organisierten die Meinungsbildung
der jungen akademischen Diaspora schon während, aber vor allem auch

gegen und nach Ende des Ersten Weltkrieges, als hochrangige Mitglieder
der Kriegspartei in Deutschland und der Schweiz untertauchten.

Die breite nationalistische Bewegung wurde von den osmanischen
Gesandten in der Schweiz unterstützt, mit einem kurzen Unterbruch unter
der anti-ittihadistischen Regierung des Grosswesirs Ferid Pascha
(4. März bis 1. Oktober 1919), als Reschad Halis Gesandter in Bern war.
Weder die Armenier und Griechen noch die Kurden, Syrer und Ägypter
hatten bei ihrer nationalistischen Agitation in der Schweiz im Kontext
der Pariser Konferenz vergleichbare diplomatische und finanzielle Mittel

zur Verfügung38.

37 Türkiye'de Siyasi Partiler 1859-1952, Istanbul, 1952, S. 377, zitiert nach Mehmet ijahingöz:
«Lozan Türk Yurdu», Atatürk Arastirma Merkezi Dergisi, Bd. 13 (1997), S. 31-73, hier S. 70.
Dank an Sinan Kuneralp, Istanbul, der mir Kopien davon verschafft hat.

38 Vgl. Marc Trefzger: Die nationale Bewegung Ägyptens vor 1928 im Spiegel der schweizeri¬
schen Öffentlichkeit, Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1970; Pierre-John Buet: «Le Conseil
federal et la presse suisse face au probleme de la reconnaissance de l'Armenie (1919-1923)»,
in: H.-L. Kieser (Hg.): Die armenische Frage und die Schweiz (1896-1923), Zürich, Chronos,
1999, S. 273-278.

335



Zu den einflussreichen Agenten gehörte der schon erwähnte Mehmed

Ali Tevfik sowie Ahmed Cevdet [Oran], der Eigentümer der
Zeitung ikdam. Nach einem Zerwürfnis mit dem CUP hatte sich Ahmed
Cevdet in Lausanne niedergelassen. Dieser ehemalige Deputierte im
osmanischen Parlament gehörte zur Kategorie jener «Oppositionellen»,

die, ähnlich manchen Jungtürken um die Jahrhundertwende, rasch
wieder im Sold der Regierenden standen39. Gemäss einem Bericht der
Genfer Polizei vom 16. Januar 1919 traf er damals in der Stadt ein, trug
100000 Schweizer Franken auf sich und hatte die Mission, die
türkischen Studierenden zu mobilisieren. In der Tat veröffentlichten die
Foyers turcs von Genfund Lausanne 1919/20 mehrere aus staatlichen
Informationsquellen gespeiste Propagandaschriften40. Die Bundespolizei
schätzte Ahmed Cevdet zutreffend als jemanden ein, der nach aussen so

tat, als möge er das CUP nicht, aber im Grunde für es arbeitete41.

Für die aus dem CUP hervorgegangene Nationalbewegung brachten
Akteure wie Mehmed Ali Tevfik, Ahmed Cevdet oder Reschid Safvet in
der kritischen Zeit gegen Ende des verlorenen Krieges den grossen Vorteil

mit, als relativ Entente-freundlich zu gelten. Als in dieser Zeit
wichtigster, ebenfalls in die Propaganda unter den Studierenden verwickelte
Publizist ist Reschid Safvet [Atabinen] hervorzuheben, ein Vertrauter
Talat Paschas und Mitarbeiter Cavids während des Weltkriegs. Dieser
weltgewandte Diplomat weilte vom Herbst 1918 bis Frühjahr 1919 in
der Schweiz und liess nichts unversucht, um bei der schweizerischen
classe politique Eindruck zu machen42. Er veröffentlichte in jenen Monaten

unter dem Namen Kara Schemsi mindestend sechs Bücher und
Broschüren in tadellosem Französisch43. Dieser aus Konstantinopel stam-

39 Am 6. Mai 1915 meldete das Journal de Geneve entrüstet, dass Ahmed Cevdet in Istanbul
Artikel gegen die schweizerische Presse, die ihm zu kritisch gegenüber der jungtürkischen
Politik eingestellt war, veröffentlichen liess, worin er zur Ausweisung der in der Türkei
lebenden Schweizer und zum Boykott schweizerischer Handelsgüter aufrief.

40 So Turc Yourdou de Geneve: Memoire sur les nationalites etablies en Asie-Mineure, Geneve,
Impr. du Commerce, 1919; id.: La Turquie moderne: Reponse ä nos calomniateurs, Geneve,
Impr. du Commerce, 1919; Turc-Yourdou de Lausanne: La civilisation Turque en Asie-Mineure:

Pour la defense des droits legitimes de la nationalite turque, Lausanne, A. Bovard-Gid-
dey, 1919; id.: L'Asie Mineure et ses populations: Pour la defense des droits legitimes de la
Nationalite Turque. Dedie ä M. Wilson, Lausanne, A. Bovard-Giddey, 1919; id.: Les minorites en
Turquie: Leurs privileges - Leurs droits politiques - Protection de l'Europe - La loyaute de la
Turquie ä l'egard des sujets allies. Pour la defense des droits legitimes de la nationalite turque,
Lausanne, A. Bovard-Giddey, 1920; id.: Smyrne au point de vue geographique, economique,
de l'instruction publique, ethnographique, historique, politique: Pour la defense des droits
legitimes de la nationalite turque, Lausanne, A. Bovard-Giddey, 1919.

41 BAr E 21,10557, vgl. auch E 2001 (B), Bd. 5a, A.43.8, und PAAA R 21281, S. 150.
42 Vgl. Archives d'Etat de Geneve, Justice et Police 1919, Dossier 6814, und seine handschriftli¬

che Widmung an den Bundespräsidenten Gustave Ador im Exemplar der Nationalbibliothek
seines Büchleins Les Turcs et la Question d'Armenie, Genf 1918.

43 Der Informant der deutschen Überwachung meldete am 16. 10. 1918 Reschid Safvets
Ankunft in Genf, siehe PAAA R 21281, S. 222. Sechs Publikationen von «Kara Schemsi» finden

336



mende Grossbürger, Türkist und Liebhaber von Luxusautos hatte keine
Hemmung, im Februar 1919 als Vertreter des türkischen Volkes am
Internationalen Sozialistenkongress in Bern und im März im Namen der
muslimischen Welt an der Internationalen Konferenz für den Völkerbund,

ebenfalls in Bern, aufzutreten44.
Reschid Safvet war ein Meister der Viktimisierungsrhetorik. In seiner

im Januar 1919 vollendeten Broschüre mit dem Titel L'extermination
des Turcs erklärte er pathetisch, die Siegermächte seien daran, mit ihrer
Politik zehn Millionen Türken auszurotten. In dieser in Genf veröffentlichten

Schrift treffen wir eine kalkulierte Vermengung historischer
Kategorien und eine Inflation von Begriffen wie «Ausrottung», «Vernichtung»,

«Mord» und «Kreuzzug» an, die bezweckten, die einzigartige
Opferrolle der Türken in der modernen Geschichte herauszustellen.
Verglichen mit dem Leiden der Türken seit Beginn der zaristischen
Expansionspolitik im 18. Jahrhundert und ganz besonders während der
Balkankriege 1912/13 seien die Armeniermassaker, welche die westliche
Öffentlichkeit beschäftigten, «ein Scherz» (des plaisanteries)45. Hand-
kehrum negierte der Publizist keineswegs die «von unseren Autoritäten
begangenen Verbrechen» am armenischen Volk, suchte die Verantwortlichkeit

indes auf wenige «radikale Ittihadisten», deren «terroristische
Agenten» und insbesondere -wie dies die reichsinterne Propaganda seit
1915 tat-aufDeutschland abzuwälzen46. Reschid Safvets und die übrigen
von der türkische Diaspora produzierten Schriften belegen die zentrale
Rolle der Geschichtsdeutung und des Skandalon der Armeniervernichtung

im Legitimierungskampf um die neue Nahostordnung47.
Mustafa Kemal kannte Safvet persönlich und ernannte ihn 1922 zum

Generalsekretär der türkischen Delegation an der Lausanner
Nahostkonferenz. Es war kein Zufall, dass der türkische Nationalismus seine
diplomatische Weihe in dieser Stadt erhielt. Das Fundament dafür war

sich in der Schweizerischen Nationalbibliothek in Bern. Zur Person vgl. Ali Cankaya: Mal-
kiye ve Mülkiyeler, Ankara, Mars Matbaasi, 1968-1969, Bd. 2, S. 1064-1065, und Celik Gü-
lersoy: «Ölümün 29. Yihnda Re§id Safvet Atabinen», Tarih ve Toplum, Nr. 122 (Februar
1994), S. 4-9.

44 Vgl. Kara-Schemsi: Le Proletariat Turc au Congres socialiste International de Berne, 1919,
Bern 1919; idem: L'islam, les Turcs et la Societe des Nations, Geneve, Imprimerie Nationale,
1919; vgl. auch «A la Conference de Berne», Tribune de Geneve, 9. 2. 1919.

45 Kara-Schemsi: L'extermination des Turcs, Geneve, 1919, S. 2. Vgl. Aly el Ghaiaty's Reaktion
auf diese Broschüre: «La propagande jeune-turque en Suisse», Tribune de Geneve, 30. 1.
1919. Vgl. auch die deutsche Selbstwahrnehmung als Opfer, von der die Tribune de Geneve
am 15.2.1919 schrieb: «Par la presse, par la parole, par la propagande [...] on tenta d'apitoyer
les neutres sur le sort de l'infortunee Germania, victime conduite ä l'holocauste.»

46 Kara-Schemsi: Les Turcs et la question d'Armenie, Geneve 1918, S. 4, 8, lOf.
47 Vgl. meinen Artikel «La Guerre mondiale vue par la diaspora turque en Suisse (1914-

1923)», Akten des internationalen Symposiums The First World War as Remembered in the
Countries ofthe Eastern Mediterranean, Beirut 27. 4.-1. 5. 2001, im Druck.

337



in den Jahren zuvor gelegt worden. An der Lausanner Friedenskonferenz

für den Nahen Osten (1922/23) ging die türkische Nationalbewegung

rundum als Siegerin der Auseinandersetzung um Kleinasien hervor.

Die Konferenz segnete das türkistische Modell ab und liess die Kurden

unerwähnt. Sie besiegelte Kleinasiens Entchristianisierung auf
Grund von Völkermord (1915/16), ethnischen Säuberungen (1914-
1923) und organisiertem Bevölkerungsaustausch (1922/23).

Nachwirkung

Nach Abschluss der Konferenz wurde auch das Lausanner Foyer turc

am 30. Juli 1923 aufgehoben. Es hatte seine politische Mission erfüllt,
die aller anfänglich anderslautenden Absichtserklärungen zum Trotz
einen Hauptbestandteil seiner Tätigkeit gebildet hatte. Der quasireligiöse

Kult um das Türkentum wie auch die Wissenschaftsgläubigkeit
der Foyers waren fragwürdige Elemente dieser Bewegung gewesen.
Gesamthaft positiv kann hingegen - trotz aller ideologischen Vereinnahmung

- deren Bildungsbegeisterung, auch zugunsten der Frauen, beurteilt

werden.
Bei der türkistischen Frauenförderung jener Jahre ging es bei aller

Sprengkraft im muslimischen Kontext48 weniger um individuelle
Emanzipation als um die Befähigung der Frauen und Mütter, wirkungsvolle
Übermittler «nationaler Kultur» und produktive Glieder der nationalen
Gesellschaft zu sein. Dies ermöglichte es erstmals einigen Frauen,
glänzende Karrieren im Sinne und in der Abhängigkeit von ihren maskulinen

Architekten zu machen. Das deutlichste Beispiel dafür war Mustafa
Kemals Adoptivtochter Ayse Afetinan, die mit Unterbrüchen von 1925

bis 1939 einen grossen Teil ihrer Mittel- und Hochschulausbildung,
inklusive Doktorat, in Lausanne und Genf erhielt. Als Mitglied des Türkischen

Instituts für Geschichte und Generalsekretärin des Staatsoberhauptes,

ihres Adoptivvaters, war sie das Sprachrohr der anfangs der
1930er Jahre konstruierten türkischen Geschichtsthese, welche Kleinasien

als urtürkisch und das Türkentum zur Wiege der Weltzivilisation
erklärte. Ihre an der Universität Genf bei Eugene Pittard absolvierte
anthropologische Doktorarbeit entsprang diesem Geist49.

48 Vgl. Cenevre'de tahsil (wie Anm. 15), S. 11.
49 Ay§e Afetinan: L 'Anatolie, le pays de la race turque: recherches sur les caracteres anthropolo-

giques des populations de la Turquie, enquete sur 64 000 individus, preface d'Eugene Pittard,
Genf 1941; Vgl. id.: Atatürk'ten Mektuplar, Ankara, TTK, 1989, S. 6-23; Büp Ersanh: «Tur-
kish History Thesis' and its Aftermath. A Story of Modus Operandi», in: H.-L. Kieser,
S. Naef, C. Windler (Hg.): Konstruktion nationaler Identität und der Umgang mit Geschichte,
Themenheft von Asien, Afrika, Lateinamerika, Bd. 29 (2001), S. 7-29.

338



Von den 87 im Mitgliederheft des Lausanner Foyer turc aufgeführten
Personen waren sechs Frauen. Das war wenig, aber zugleich viel verglichen

mit der rein maskulinen jungtürkischen Organisation der
Jahrhundertwende. Es kam vor, was zwanzig Jahre zuvor undenkbar gewesen
wäre, dass Türkinnen in der Männerrunde einen Vortrag hielten. Ihrer
Verbundenheit mit dem Ideal der Frauenförderung gab das Genfer
Foyer schon 1912 mit der Verleihung des Ehrentitels «erhabene Mutter
der Türken» an Halide Edib [Adivar] Ausdruck, der weiblichen Ga-
lionsfigur der jungtürkischen Ära, die am Vorabend und während des
Weltkrieges zwar auch Turan-Verherrlichung betrieben hatte, sich
insgesamt jedoch weniger umfassend ideologisch einbinden liess als Afetinan

und weitere arrivierte Frauen der kemalistischen Ära50.

Besonders deutlich wurde die Nachwirkung des in den Foyers turcs
von Genf und Lausanne eingeübten Denkens bei deren Präsidenten
während des Weltkriegs, Mahmut Esat [Bozkurt] und §ükrü [Saraco-
glu], die später im kemalistischen Staat hohe Ämter bekleideten. Beide
reisten nach der griechischen Besetzung Izmirs in die Heimat, um bei
den Freischärlern mitzukämpfen. Im Gegensatz zum «muslimischen
Nationalismus», dessen Rhetorik von der Rettung des Kalifats vor dem
Zugriff der Christen und Imperialisten den ganzen türkischen
Unabhängigkeitskampf prägte, hatte sich der Diskurs der Elitediaspora
bereits vollumfänglich in den Kategorien von Säkularismus, Fortschritt
und Rasse bewegt. Sie verstand indes - wie nach ihr die Republik -
unter Laizismus nicht, dass Religion und Staat getrennt, sondern dass
erstere letzterem vollumfänglich unterstellt und ihm, in der sunnitischen

Mehrheitsversion, integriert wurde. Wie das Lausanner Foyer in
einer seiner Sitzungen festhielt: «In geistlichen Angelegenheiten hat
nicht das Türkentum der Religion, sondern die Religion dem Türkentum

zu dienen.»51 Frei von religiösen Konnotationen strich die Elitediaspora

in ihren Publikationen von 1919/20 die demographische Majorität
und das daraus abzuleitende politische Vorrecht der race turque her-

52vor
Der bedeutendste säkulare Akt der Elite, das Kernstück der «türkischen

Revolution», bestand in der von Justizminister Mahmut Esat Bey,
dem ehemaligen Foyer-Präsidenten, initiierten Übernahme des als
fortschrittlich bewunderten Schweizerischen Zivilgesetzbuches im Jahre

50 Yurdcular Yasasi, S. 12. Vgl. ihr Buch Das neue Turan: ein türkisches Frauenschicksal, Weimar,

Kiepenheuer, 1916. Vgl. auch Ay§e Durakba^a: Halide Edib. Türk Modernle^mesi ve
Feminizm, Istanbul, Iletisim, 2000.

51 Protokollbuch des Lausanner Foyer turc, 10. Mai 1919 (siehe Fussnote 2).
52 Bisweilen auch race turco-kurde. Siehe z.B. Kara-Schemsi: Turcs et Armeniens devant l'His¬

toire, 1919. Vgl. Kieser, «Guerre» (wie Fussnote 47).

339



1926. Was hätte dessen Verfasser Eugen Huber, zu dessen Grab Mahmut

Esat 1936 pilgerte und einen Kranz niederlegte53, wohl zur
«revolutionären» Art der Einführung gemeint? Esat Bey stellte sie 1925 so in
Aussicht: «Es ist der Entschluss der Türkischen Revolution, die Zivilisation

des Westens uneingeschränkt und bedingungslos sich anzueignen.
[...] Diejenigen, die sich dagegen auflehnen wollen, sind dazu verurteilt,
mit Eisen und Feuer vernichtet zu werden.»54

Mahmut Esat Bozkurt war ein eindrücklicher Vertreter einer im Fin
de Siecle geborenen Generation, deren Sehnsucht nach zeitgemässer
Neuordnung in den Strudel gewaltbejahenden, völkisch-etatistischen
Denkens geriet55. Seine Zwiespältigkeit war die der ganzen Foyer- und

Türkismus-Bewegung. Im Begehren, zu den als zivilisatorisch und
politisch stark geltenden westlichen Nationen aufzuschliessen, assimilierten
ihre Vertreter im Schweizer Exil selektiv «fortschrittliche» egalitäre und
rechtsstaatliche Elemente, die aber in unlösbarer Spannung zum ethno-
nationalistischen Credo standen.

53 Tank Ziya I^itman: Mahmut Esat Bozkurt. Hayati ve hatiralan 1892-1943, Izmir, Güne§,
1944, S. 81.

54 Zitiert nach Hakki Uyar: «Solmilliyetgi» bir Türk aydini Mahmut Esat Bozkurt (1892-1943),
Ankara, Büke, 2000, S. 73.

55 Der aus einer Familie muslimischer Grossgrundbesitzer in Kusadasi, südlich von Izmir, ent¬
stammende Bozkurt war zu rassistisch, als dass er ein «linker Nationalist», wie neulich Hakki
Uyar suggerierte, genannt werden könnte. Er war in mancher Hinsicht «National-Sozialist».
Nach dem kurdischen Aufstand vom Ararat sprach er von einem «Kampf zwischen zwei
Rassen» und tat den berüchtigten Ausspruch: «Alle, Freunde, Feinde und die Berge, sollen
wissen, dass der Türke Herr dieses Landes ist. Jene, die nicht reine Türken sind, haben nur
ein Recht im türkischen Vaterland; das Recht, Knecht zu sein, das Recht, Sklave zu sein»

(Milliyet 19. 9.1930). Vgl. zur Thematik FikretAdanir: «Kemalist Authoritarianism and Fas-
cist Trends in Turkey During the Inter-War Period», in: Stein Ugelvik Larsen (Hg.): Fascism
Outside Europe. The European Impulse Against Domestic Conditions in the Diffusion of
Global Fascism, Boulder (CO), 2001, S. 313-361. Der Autor unterstreicht den bisher stark
unterschätzten faschistischen Charakter des kemalistischen Regimes.

340


	Die türkische Nationalbewegung in der Schweiz 1911-1923

