Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =

Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 52 (2002)

Heft: 3: Osmanische Diaspora = Diaspora ottomane

Artikel: Die turkische Nationalbewegung in der Schweiz 1911-1923
Autor: Kieser, Hans-Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81318

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die tiirkische Nationalbewegung in der Schweiz
1911-1923

Hans-Lukas Kieser

Reésumeé

Les Jeunes Turcs de la fin du siécle avaient posé fébrilement et vainement
la question de la préservation de I'empire. A U'inverse, les membres des
Foyers turcs, qui dépendaient du Comité Union et Progres et parvenaient
a dominer la diaspora estudiantine turque avant la Premiére Guerre mon-
diale, revendiquaient un nationalisme ethnique sécularisé. Genéve et Lau-
sanne constituaient leurs points d’ancrage européens. De I’Europe en-
tiere, ils cultivaient leur nouvel idéal turquiste dans des réunions régu-
lieres et par des communications, publications et congrés. Pendant la Pre-
miére Guerre mondiale, la Suisse fut un lieu d’exil pour différents cercles
ottomans dont l'opposition libérale au régime de parti unique de I’"Union
et Progres. L'infiltration des Foyers turcs par les agents du régime contri-
bua cependant a renforcer les aspirations nationalistes dans la diaspora.
Lausanne fut aprés la Premiére Guerre un centre européen de propa-
gande contre les négociations de paix a Paris et, lors de la Conférence de
1922-1923, le thédtre du triomphe diplomatique des kémalistes.

Die Jungtiirken des Fin de Siecle, auch diejenigen im Genfer Exilzen-
trum, hatte die Frage, wie denn das Osmanische Reich gerettet werden
konne, in rastloser Suche umhergetrieben. Im Gegensatz zu ihnen er-
weckt die akademische tiirkische Diaspora am Vorabend des Ersten
Weltkriegs den Eindruck einer Gruppe, die glaubt, gefunden zu haben,
was sie brauchte. Dieses Heureka-Erlebnis schon ein Jahrzehnt vor dem
«Nationalen Unabhingigkeitskrieg» bildet einen Schliissel zum Ver-
standnis des tiefliegenden tiirkischen Nationalismus. Die Foyers turcs,
welche 1911 in Lausanne und Genf, danach in weiteren Universitits-
stidten Europas gegriindet wurden, verschrieben sich einem tiirkischen
Ethnonationalismus. Ihr neues «Ideal» (mefkiire) pflegten sie in regel-

321



missigen Sitzungen, Vortrdgen, Publikationen und in Kongressen fiir
Teilnehmer aus ganz Europa. So iibten diese Eliten Jahre vor der Repu-
blikgriindung und der Abschaffung des Kalifates einen sdkularen Natio-
nalismus mit stark tiirkistischem Einschlag ein'.

Zwar wurde die Schweiz im Ersten Weltkrieg zur Zuflucht verschie-
denster osmanischer Kreise und Personlichkeiten, so auch der liberalen,
antinationalistischen Opposition des Einparteienregimes von Union et
Progreés. Aber die geschickte Agitation von Agenten des Regimes im
Milieu der Foyers trug bei Kriegsende zu einem breiten nationalisti-
schen Konsens in der Diaspora bei. «Briider, der Nationalismus {ibt von
Tag zu Tag einen stirkeren Einfluss auf die tiirkische Welt aus. Wéhrend
wir gestern auf die Frage ‘Was ist deine Nationalitidt?’ geantwortet
haben: ‘Ich bin Muslim’, z6gern wir heute nicht, mit geschwellter Brust
‘Ich bin Tiirke’ zu antworten.» So steht es im Protokoll der 72. Sitzung
des Lausanner Foyer turc vom 15. Juni 1918, Im selben Protokoll stellte
der Verein mit Genugtuung fest, dass er seiner Aufgabe, die tiirkische
Jugend in Europa fiir den Tiirkismus (tiirkgiiliik) zu gewinnen, bereits
mit Erfolg nachgegangen sei’.

Die hohe Zeit des Lausanner Foyer turc und seines Umkreises waren
die Jahre 1919-23, als es das europiische Propagandazentrum der tiirki-
schen Nationalbewegung gegen die Pariser Friedensvertrige bildete.
Ihren diplomatischen Triumph erreichte sie 1923 an der Nahostkonfe-
renz in Lausanne, die den tiirkischen Anspruch auf ganz Kleinasien
anerkannte, ohne Riicksicht auf minderheitliche Autonomieanspriiche
und ohne Ahndung der inneren Ausrottungspolitik im Ersten Welt-
krieg. Im selben Jahr konnte sich daher mit der Griindung der «Repu-
blik Tiirkei» die von den Tiirkisten verbreitete volkisch gefiarbte Vision
nationaler Wiedergeburt erfiillen — wenn auch nicht in ihrer bis Zentral-
asien reichenden, das mythische «Turan» umfassenden Maximalva-
riante.

Der enthusiastische, aber nie voll akzeptierte tiirkische Nationalist jii-
discher Herkunft Moiz Kohen Tekinalp schrieb anfangs des Ersten
Weltkriegs:

1 Ich gebrauche «Tirkismus» hier als Synonym fiir tiirkischen Ethnonationalismus. Pantiirkis-
mus bzw. Panturanismus stellen dessen irredentistische Maximalvariante dar.

2 Protokollbuch des Lausanner Tiirk Yurdu (Lozan Tiirk Yurdu Cemiyeti’nin Muharrerat ve
Zabt-1 Sabik Defteri). Es befindet sich heute im Archiv des Tiirk Tarih Kurumu in Ankara
(Signatur: Y 653).

3 Tiirkgiilitk war in diesem Kontext quasi Synonym von yurd¢uluk. Yurd kann Foyer, Heim,
Heimat oder Vaterland heissen, yurdcu Foyermitglied, Tiirkist, Patriot oder Nationalist.
Yurdeuluk kann mit «Foyerbewegung», «Patriotismus» oder «volkischem Nationalismus»
wiedergegeben werden. Tiirk Yurdu iibersetze ich entsprechend zeitgenossischem Usus mit
Foyer turc.

322



Abbildung 1. Mitglieder des Genfer Foyer turc um 1912 (aus Cenevre’'de Tahsil, Istanbul, 1328
[1912/13]).

«Im Ausland haben die tiirkischen Studenten in Frankreich, Deutschland, der
Schweiz usw. eine Vereinigung unter dem Namen ‘Tiirk Jurdu’ (tiirkisches
Heim) gegriindet. Diese Vereinigung hat zwar keine grosse Wirkung auf die
Masse, aber sie bereitet die Zukunft vor. Sie macht aus Hunderten tiirkischer
Studenten in Europa, die zweifellos in einigen Jahren die Elite der tiirkischen
Geisteswelt bilden werden, liberzeugte Nationalisten. Diese Erfolge werden
sich wohl schon in sehr naher Zukunft feststellen und fiihlen lassen.»*

Tekinalp behielt Recht. Rund zwei Dutzend Mitglieder der Welsch-
schweizer Foyers turcs waren nach 1923 auf Spitzenposten der jungen
Republik anzutreffen, so Mahmud Esad Bozkurt, der Prisident des
Lausanner Tiirk Yurdu, der in Fribourg in Jura doktoriert hatte, als
- Wirtschafts- (1923) sowie Justizminister (1924-30), und Siikrii Saraco-
glu, der Prisident des Genfer Tiirk Yurdu, der in Genf ein Lizentiat in
Politischen Wissenschaften erlangt hatte, als Finanzminister (1927-30
und 1933-38) sowie als Ministerprisident (1942-46).

4 Tekin Alp (Moiz Kohen Tekinalp): Tiirkismus und Pantiirkismus, Weimar, Gustav Kiepen-
heuer, 1915, S. 31.

323



Bildungsdiaspora und Foyers turcs

Vom Ende des 19. Jahrhunderts an stieg die zuvor sehr geringe Zahl os-
manischer Studierender in der Schweiz stetig an. Medizin, Naturwissen-
schaften und Recht waren und blieben deren bevorzugte Ficher’. Die
Zahl erreichte vor und im Ersten Weltkrieg einen Hohepunkt mit
geschitzten rund 250 Studierenden an Hochschulen in der ganzen
Schweiz, Horerinnen und Horer eingeschlossen — eine Zahl, die erst
nach der Mitte des 20. Jahrhunderts wieder iibertroffen wurde. Von den
rund 250 Studierenden waren 31 Staatsstipendiaten, davon immerhin
4 Frauen. Der Anteil osmanischer Studentinnen war insgesamt aber be-
deutend geringer, als aus dieser Proportion hervorgeht, die ein staatli-
ches Bemiihen um Frauenforderung verrit’. Rund viermal so hoch als
die Zahl der Studierenden war in den 1910er Jahren die Zahl der iibri-
gen sich in Genf aufhaltenden Personen aus dem Osmanischen Reich’.

Muslime betrugen nur einen Bruchteil der osmanischen Studieren-
den. Von den im Wintersemester 1915/16 in Lausanne aufgefiihrten 77
Studierenden inklusive Horerinnen und Hérer aus der «Tiirkei» (euro-
péische Tiirkei, Kleinasien, Syrien, Paldstina) waren 55 armenische und
griechische Christen, 21 tiirkischsprachige Muslime® und 6 Israeliten.
Einzige Frau darunter war die Rechtsstudentin Béroura Epstein aus
dem Yishuv in Saffed, Paldstina. Einen weit hoheren Frauenanteil hatte
die Bildungsdiaspora aus dem Balkan und vor allem aus Russland. Die
nationalistischen Foyers turcs der 1910er Jahre in Genf und Lausanne
eigneten sich mit gutem Grund das moderne Postulat der Frauenbil-
dung an und trugen es bis in die junge Republik hinein. Ahnliche Zah-
lenverhiltnisse wie in Lausanne galten fiir Genf, wo es aber mehr ara-
bischsprachige osmanische Studierende gab.

Ein wichtiger Ausléser tiirkistischer Mobilisierung war die italieni-
sche Besetzung des osmanischen Tripolis in Nordafrika im Herbst 1911.
Sie fiihrte unter der internationalen Studentenschaft in Europa zu einer

5 Siehe u.a. Université de Geneéve: Liste des autorités, professeurs, étudiants et auditeurs, seme-
sterweise; Liste des étudiants de I’Université de Lausanne, semesterweise.

6 Klaus Kreiser: «Tirkische Studenten in Europa», in: Gerhard Hopp (Hg.): Fremde Erfah-
rungen. Asiaten und Afrikaner in Deutschland, Osterreich und in der Schweiz bis 1945, Ber-
lin, Das Arabische Buch, 1996, S. 394. Erst ab Wintersemester 1909/10 fiihrte die Universitdt
Gentf die Studentinnen in der Statistik auf. Die erste im Sommersemester 1911 als Tiirkin
aufgefiihrte Medizinstudentin hiess Miléna Djurachkovitch und war, der Name ist eindeutig,
keine Muslimin (1913/14 wurde sie, als Folge der Balkankriege, als Montenegrinerin regi-
striert). Die erste in der Statistik ersichtliche tiirkische Studentin studierte im Winterseme-
ster 1909/10 phil. I (Leztres). Sie hiess Fanie Merzenska und stammte aus Mazedonien. Eine
der ersten, vielleicht die erste osmanische Auditorin (in Lettres) war 1897 die Jiidin Anna
Schalit.

7 Siehe jahrliche Rapports sur la gestion du Conseil d’Etat du Canton de Genéve.

8 Von diesen 14 aus Istanbul, auch einige wenige Kurden zihlten dazu.

324



Tabelle 1. Studierende aus der osmanischen und republikanischen Tiirkei in Genf und Lau-
sanne 1892-1938"

Bis 1918 wurden alle Osmaninnen und Osmanen, Nichtmuslime eingeschlossen, als «Turcs»
registriert. Nur die bis 1914 formell osmanischen Agypter wurden separat aufgefiihrt. Aller-
dings gab es bisweilen Konfusionen, vor allem bei der armenischen Studentenschaft, die teil-
weise aus dem Russischen, teilweise dem Osmanischen Reich stammte. Die Universitit von
Genf gibt die Zahl der Studentinnen ab 1909/10 an (Lausanne nicht); die untenstehende Ta-
belle fiihrt sie jeweils in Klammern neben der Gesamtzahl auf. Zuvor gibt nur der Name
einen Hinweis auf das Geschlecht; meist gibt er iibrigens auch Aufschluss iiber Religion und
Herkunft der Studierenden. Horerinnen und Horer werden in der Tabelle in eckigen Klam-
mern angegeben und sind in der Gesamtzahl enthalten. Es handelt sich um die Zahlen des
Wintersemesters der geraden Jahrzahlen (1902 zum Beispiel gibt die Zahlen des Winterse-
mesters 1902/03 wieder).

Jahr G/L" Lausanne  Genf

Total Total Sciences Lettres et Sciences  Droit Méde-
Sciences éc. et soc. cine
soc.
1892 4 2 2 - - 2, -
1894 10 6 41 1 [1] 2(1)
1896 13 5 8 [2]* 2[1] - i 5[1]
1898 23 12[1] 11(1) [3] 1 2 2 6
1900 21 18[1] '3 1 ;;
1902 26  12]2] 14[1] 4 3[1] 4 3
1904 37 21[3] 16 [4] 2[1] 3[2] 6 5[1]
1906 58  38][9] 20 [4] 2[1] 9 9[3]
1908 90  52[12] 38 [8] 4 6 [4] 21 7[4]
1910 125  72[16] s3()[51)]  15[1] 6[2] 12 20 [2] (1)
1912 132 70[26] 62(5)[5(3)] 11[1] 5()[33)] 9 37 (1) [1]
1914 133°  64[13] 69 (3) [9] 15 (1) [5] 1231 (2) 12 39 [1]
1916 175 101 [24] 749 [13(3)] 23@Q)[4(1)] 7[4Q)] 0@4@]  9[1] 254
1918 102  55[2] 47000[7(@)] 1B3M[BE)] 6M[BO] 101)[1] 4 14 (3)
1920 35 17[1] 18 (4) 3(1) 1 3 3 8(3)
1922 5 3 2 1 1
1924 7 1 6 (4) 1(1) 1(1) 1 3(2)
1926 27 4 3 1 1 1
1928 9 T 2 2
1930 42 32Q2)[1] 10(2) 1(1) 3(1) 5 1
1932 32 26(2) 6 1 4 1
1934 21 6 (1) 13 (2) 1(1) 3(1) 4 3 2
1936 37  13(1) 24 (2) 3(1) 5(1) 14 2
1938 52 27 (1) 25 6 2 16 1

* (Genf / Lausanne

a Gemiss Université de Geneve, Liste des autorités, professeurs, assistants et étudiants, sowie
Université de Lausanne, Catalogue des étudiants (semesterweise).

b Pantché Hadji-Mischef und Sadik Méhémet (Droir).

¢ Sciences: Moise Schalit; Lettres et Sciences soc.: Joseph Kakabadzé (Horer, ebenfalls Nicht-
muslim); Médecine: Lubitza Koucheva und Arthur Miglievich (Nichtmuslime).

d Sciences: Georges Coleff, Habile Boustani (Horer); Droit: Paul-H. Funduklian; Médecine:
Ahmed Nouri, Akil Mouhktar, Moise Schalit, Ahmed Seradjeddin, Hassan Arif (Horer).
Mit Ausnahme von Moise Schalit handelte es sich bei diesen Medizinstudenten um Mus-
lime und Jungtiirken.

e Dies die Zahlen fiir das Sommersemester 1914. Die Zahlen fiir das Wintersemester 1914—
15, d.h. nach Kriegsausbruch, lauten so: Total: 101; Lausanne: 55 [17]; Genf: 46 (1) [8];
davon Sciences: 8 [2]; Lettres et Sciences sociales: 10 (1) [3]; Droit: 9; Médecine: 19 [1].

f Fortan macht die Ubersicht keine Angaben mehr iiber die Zahl der Horerinnen und
Horer.

325



Polarisierung zwischen Christentum und Islam, West und Ost, Tiirken
und osmanischen Christen. Die friedliche jungtiirkische Revolution von
1908 hatte Besseres verheissen. Die antiarmenischen Pogrome in
Adana 1909, der Tripoliskrieg, die Balkankriege 1912/13, der Weltkrieg
und seine Folgen vertieften indes den religiosen Graben. Der Traum
von einer modernen, den Nahosten iiberspannenden demokratischen
osmanischen Foderation verschwand Ende 1911 endgiiltig aus dem Dis-
kurs der Politiker. Das utopische Ziel der Vielvolkerversohnung wich
der Zwangsvorstellung vom bevorstehenden nationalen Entscheidungs-
kampf. Auf diesen riisteten sich die jungen Balkanstaaten wie auch das
jungtiirkische Comité Union et Progrés (CUP), das seit 1908 teilweise
und seit anfangs 1913 als Einparteiendiktatur das osmanische Reich be-
herrschte. Auch im zeitgendssischen Europa sehnte sich eine alldeutsch
oder franzosisch-revanchistisch inspirierte Generation nach einem
«luftreinigenden Waffengang».

In dieser welt- und reichspolitischen Lage griindeten tiirkische Stu-
denten Ende 1911 in Genf und Lausanne, 1912 in Neuchétel und 1913 in
Paris, Berlin, Montpellier und Gent nationalistische Foyers turcs ( Tiirk
Yurdu). Sie waren das Pendant zu gleichzeitigen tiirkistischen Griindun-
gen in den osmanischen Stidten’. Die Clubs ottomans beziehungsweise
Bibliothéques ottomanes, die es seit 1909 in Lausanne und Genf gab, hat-
ten als — zumindest dem Namen nach — gemeinosmanische Studenten-
treffs ausgedient, interethnische Beziehungen wurden immer weniger
gepflegt. Osmanische oder russldndische Armenier, Griechen, Bulga-
ren, Serben und Juden in der Schweiz besassen schon seit einem oder
mehreren Jahrzehnten ihre eigenen nationalen Vereine, meist in Genf.
Araber und Albaner waren ihnen gefolgt. Patriotische Studierende, dar-
unter solche aus der Familie des reichen kurdischen Paschas Djemil aus
Diyarbakir, griindeten 1913 in Lausanne den kurdischen Studentenver-
ein Hévi («<Hoffnung»), im Anschluss an die gleichnamige Griindung in
Istanbul®.

Mit den Foyers turcs riefen die — nationalismusgeschichtlich gespro-
chen - spitgekommenen tiirkischsprachigen Muslime eine einflussrei-
che ideelle Organisation ins Leben, die dem CUP nahestand, sich je-
doch statutengemdss nicht in die Politik einmischte, sondern sich fiir die

9 Sogenannte Tiirk Ocaklar: (was ebenfalls als Foyers turcs iibersetzt werden kann). Vgl. Ta-
rik Zafer Tunaya: Tiirkiye'de Siyasal Partiler, Bd. 1: Ikinci Megrutiyet Donemi, Istanbul, Ile-
tisim, 1998, S. 520.

10 Ekrem Cemil Pasa: Muhtasar Hayatim. Kemalizme kars: Kiirt aydin hareketinden bir yaprak,
Ankara, Beybun, 1992, S. 18-22; Kadri Cemil Pasa: Doza Kurdistan, Ankara, Ozge, 1991
(Erstausgabe 1969), S. 34f. Dank an Jordi Tejel, Neuchatel, fiir die Zusendung von Kopien
dieser Seiten.

326



Verbreitung tiirkistischen Gedankenguts zustindig sah. Die sich am
Vorabend des Ersten Weltkrieges mit Macht organisierende National-
bewegung schopfte im mythenreichen Fundus turkvolkischer Vergan-
genheit und begeisterte zahlreiche Gebildete von Zentralasien iiber
Kleinasien bis in die europiische Diaspora hinein. Zwar stand bei dieser
sdkularen Bildungselite das Tiirkische und Tiirkistische im Vorder-
grund, dennoch blieb Riickbindung an den Islam ihr wesentliches Diffe-
renzierungsmerkmal gegeniiber Europa. Das Hauptziel der Foyer-Be-
wegung lag nicht mehr darin, als Osmanisches Reich staatlich wieder zu
erstarken, sondern sie wollte mittels «sozialer Revolution» — so lautete
einer ihrer Schliisselbegriffe — eine neue Gesellschaft auf der Basis des
Tiirkentums aufbauen. Zu diesem Zweck war sie willens, als fortschritt-
lich geltende wissenschaftliche und gesellschaftliche Prinzipien aus Eu-
ropa in ihr rechtsmodernistisches Weltbild zu iibernehmen.

Das Lausanner Foyer turc war das erste seiner Art in Europa und
hatte zusammen mit demjenigen in Genf die kontinentale Vorreiter-
schaft inne. Trotz der volkischen Stromung, der es angehorte, bildete es
ein relativ offenes Forum fiir Zeitfragen, das auch von osmanischen Stu-
dierenden vergleichsweise liberaler Gesinnung frequentiert wurde.

Artikulation des tiirkischen Nationalismus

Die Formulierung und Mobilisierung des tiirkischen Nationalismus in
der akademischen Diaspora mit Riickwirkung auf die Heimat ging
massgeblich von den Foyers turcs in der Welschschweiz aus. In regelmaés-
sigen, protokollierten Sitzungen, vereinsinternen Vortrdgen, in Kon-
gressen fiir Teilnehmer aus ganz Europa und Buchverdffentlichungen
oder Texten in osmanischen Zeitschriften kultivierten sie tiirkische The-
men. Mit Disziplin und Engagement widmeten sie sich zudem ihren An-
liegen als Studierende im Ausland.

Der Aufruf zur Mitgliedschaft des Lausanner Foyer furc vom Februar
1912 an die tiirkische Studentenschaft nannte als Zweck des Vereins die
kulturelle und gesellschaftliche Férderung des Tiirkentums (Tiirkliik).
Die Mitgliedschaft stand nur Tiirken offen, das heisst jenen, die entwe-
der einen tiirkischen Vater hatten oder deren «Tiirkesein auf Grund
ihrer Gefiihle, Meinungen, Uberzeugungen und Hoffnungen erwiesen
war»'"'. Der Aufruf des Foyers sei nichts anderes «als ein Hilfeschrei des
Tiirkentums, namlich einer riesengrossen Nationalitit, die dem Ab-

11 Yurdcular Yasast. Isvicre’de Cenevre sehrine yakin Petit-Lancy Koyiinde Pension Racine’de
kurulan Ikinci Yurdcular Dernegi’nin muzakerat ve mukerrerat, Istanbul, Yeni Turan Mat-
baasi, 0.D. [1914], S. 5.

327



grund entgegenpurzelt»". Verwurzelt in der jahrzehntelangen Reichs-
krise und der Frustration durch die russische Expansion, war die end-
zeitliche Stimmung bei den osmanischen und russldndischen Tiirken
tiefgriindiger als die sékular-apokalyptischen Stromungen in Europa
am Vorabend des Ersten Weltkriegs.

Beim Eintritt in den Verein musste das kiinftige Foyermitglied schwo-
ren, sich fiir die Verwirklichung «aller heiligen Hoffnungen des Tiirken-
tums» einzusetzen, die Beschliisse des Vereins zu befolgen und, im Falle
einer Disziplinarstrafe, «gegeniiber dem Verein und dem Tiirkentum
keinerlei Hader zu hegen». Die jungen Mitglieder versprachen, nur
unter Tiirken zu heiraten”. Mischehen verwarfen die nationalistischen
Foyers turcs explizit — ganz im Gegensatz zu den Jungtiirken im Fin de
Siecle". Eine Broschiire des Genfer Foyer turc, die 1912/13 fiir den Stu-
dienaufenthalt in Genf warb, wandte sich mit diesen Worten an ihr Pu-
blikum: «Wir segnen Euch, Tiirkensohne, falls euer Blut noch unver-
mischt ist. Kommt nach Europa!»" Die Foyers turcs beklagten die ge-
ringe Zahl ethnischer Tiirken unter den osmanischen Studierenden in
der Welschschweiz.

Endzeitliche Stimmung sowie ein quasireligioses Denken, welche
«Natur» als Allgewalt und voélkische Nation als hochste Verbindlichkeit
setzten, priagten die Artikulation der Foyermitglieder. Anlisslich eines
Kongresses in Petit-Lancy bei Genf im Mérz 1913 sprach Dr. Djevdet
Nasuhoglu, damals Président des Genfer Foyer turc, von der «Religion
des tiirkischen Patriotismus», die nun bei einer Handvoll tiirkischer Stu-
denten in Europa geboren sei. Er nannte die Foyerbewegung eine «so-
ziale und nationale Religion»". Unter dem Einfluss von aussen «be-
kehrten sich die Rassengeschwister [soy kardesleri] in der Schweiz zum
Tiirkentum»'’. Mit den Einwirkungen von aussen waren einerseits euro-
paische Zivilisation und Wissenschaft, andererseits die zeitgenossischen
Ereignisse, namentlich der Tripoliskrieg, die Balkankriege und die Na-

12 Tiirk Yurdu, Jg. 1, Nr. 7,22, 2. 1912, transkribierte Ausgabe Ankara, Tutibay, 1998, Bd. 1,
S. 120.

13 «Gott sei dein Helfer auf diesem Weg.» Bezeichnenderweise wurde bei diesem Eintrittsritu-
al das alttiirkische Tanrr und nicht das iibliche, aus dem Arabischen stammende Wort Allah
verwendet.

14 Vgl. auch Yusuf Kemal Tengirsek: Vatan Hizmetinde, Istanbul, Bahar Matbaasi, 1967,
S.124. Von den Jungtiirken im Genf der Jahrhundertwende verlobte bzw. verheiratete sich
neben Ali Kemali auch Tunali Hilmi mit einer Schweizerin. Mustafa Refik verheiratete sich
am 1. 10. 1898 in Genf mit Marie Rémer (BAr E 21 14248).

15 Cenevre’de Tahsil, Istanbul, Meziyet-i iktisddiye Matbaasi, 1328, S. 7. Ich danke Prof. Klaus
Kreiser, Bamberg, fiir die freundliche Zusendung dieser Broschiire inklusive einer fotografi-
schen Reproduktion.

16 Yurdcular Yasast, S. 16,

17 Yurdcular Yasasi, S. 18f. Der Ausdruck ihtida etmek im osmanischen Originaltext ist der
Standardausdruck fiir die Bekehrung zum Islam.

328



tionalbewegungen bei den nichttiirkischen Osmanen gemeint. Im Ge-
gensatz zum osmanischen, auf Balkan, Kleinasien, Arabien und Mittel-
meerraum orientierten Verstindnis wurde nun «Turan» zum «ewigen»,
sich von Kleinasien bis nach Turkestan erstreckenden Vaterland der Pa-
trioten (yurdcu).

Bezeichnenderweise diente der Hinweis auf dussere Griinde immer
wieder als Rechtfertigung fiir den Ubergang vom gemeinosmanischen
zum radikal rassischen, nationalen und sozialdarwinistischen Denken,
dessen Aneignung und Umsetzung fiir die eigene Rettung unumging-
lich sei. Eine Publikation des Genfer Foyers klagte am Vorabend des Er-
~sten Weltkriegs das Machtgebaren Europas an, eignete sich aber zu-
gleich die mitleidslosen Prinzipien der «Natur» (tabiat) an, nach denen
der erfolgreiche Westen sich orientiere:

«Briider, heute gibt es eine repressive, blutriinstige und gefiihlstote Macht, wel-
che die Schwachen nicht als lebenswert anerkennt und sie nicht der Gerechtig-
keit und des Erbarmens fiir wert hilt: der Westen, Europa! [...] Die Natur spricht
demjenigen, der nicht kdmpft, das Lebensrecht ab. [...] Die Natur besitzt kein
Parlament, das von Zeit zu Zeit tagen konnte, um ihre Gesetze unseren Wiin-
schen und Schwichen entsprechend abzumildern. Sie ist ein Alleinherrscher,
der jenen nie verzeiht, die ihr nicht gehorchen, ein souveridner Richter. [...] Wir
miissen wissen, dass wir, falls wir leben wollen, die harten und grausamen Ge-
setze der Natur akzeptieren miissen. Es gibt sonst keine Macht und keinen Aus-
weg fiir unsere Rettung.»'® :

Die Hinwendung zum Sozialdarwinismus geschah mit Berufung auf Eu-
ropa.

Die Version, welche die Foyermitglieder in Petit-Lancy im Mérz 1913
von der Geburt des tiirkischen Nationalbewusstseins entwarfen, ver-
band eine zeitgenossische Untergangsvision mit der Selbstsicht, Opfer
zu sein. Schuld am Ubel der Gegenwart wurde dem reaktioniren Islam,
den osmanischen Nichttiirken und Europa zugewiesen. Licht ins Dun-
kel brachte hingegen die tiirkistische Frohbotschaft. Dr. Cevdet Nasu-
hoglu fiihrte in seiner Rede aus, dass das religiose Bewusstsein mit sei-
nen «fanatischen, unaufgekliarten Formen uns [Tiirken] und die mit uns
Zusammenlebenden immer wieder ruiniert» und die Muslime gegen-
iiber den Nichtmuslimen in die Riickstindigkeit gefiihrt habe. Mit der
Wiederinkraftsetzung der Verfassung sei 1908 die Verbreitung vaterlén-
dischen Bewusstseins wie auch die Partizipation jedes Individuums und
jeder religiosen Gemeinschaft am Aufbau des gemeinsamen Vaterlan-
des beabsichtigt gewesen. «O weh! Nichts vom Erhofften trat ein, es und
konnte eigentlich gar nicht eintreten.» Denn bei den nichtmuslimischen

18 Cenevre’de Tahsil, S. 4-6.

329



und nichttiirkischen Teilen der Gesellschaft sei es angesichts grosser
mentaler, sozialer und 6konomischer Gegensitze unmdoglich gewesen,
den dafiir notwendigen gleichen patriotischen «Gefiihlszustand» zu
schaffen".

Erst «<am Vorabend der Katastrophe», als «unsere tiirkische Identitit
schmerzliche, blutende Wunden» (aus dem 1. Balkankrieg) davontrug,
hétten die tiirkischen «Briider» — dies die iibliche Anrede unter den Pa-
trioten auch im Schweizer Exil — endlich wahrgenommen, wie finster
ihre Zukunft aussehe. In dieser Situation habe die Geburt des Nationa-
lismus im Herzen der jugendlichen Bildungselite stattgefunden.

«Das in der tiirkischen Jugend aufkeimende [...] Nationalbewusstsein war mit
schwarzen, ja rabenschwarzen, finstersten Trauertagen konfrontiert. Aber von
nun an hegt die Jugend fiir die Tage, Jahre und Jahrhunderte nach der Katastro-
phe ein hoffnungsvolles Glaubensanliegen. Kurzum, unter dem Einfluss der
wachsenden volkischen Wahrnehmung entsprang bei unserer aufgeklirten, ge-
bildeten Jugend in Europa aus dem tiirkischen Geist eine ‘Religion des Tiirkis-
mus’ . »*

Ein kleiner Schritt fithrte von der Selbstsicht, Opfer zu sein, zu Rache,
und vom volkischen Ideal zu Gewaltakten gegen dessen Feinde. Nasu-
hoglu vollzog diesen Schritt noch nicht. Zwar sprach er von der patrioti-
schen Aufgabe, Rache zu nehmen fiir die der tiirkischen Nation zuge-
fiigten Wunden und das vergossene «turanische Blut», unterstrich aber
zum Schluss seiner Rede die zivilisatorische Mission der Patrioten, die
sich als Retter der Nation verstanden:

«Revolutiondre Briider, wollen wir Bombenleger sein? Lassen wir die Bombe
der Bildung und des Glaubens platzen oder die alles iiberwiltigenden hollischen
Bomben der Rache? [...] Ein Tiirkist ist in erster Linie damit beauftragt, unsere
berithmte [turanische] Vergangenheit in moderner Gestalt auferstehen zu las-
sen, und dazu entsandt, die verheissene glinzende Zukunft der Verwirklichung
ndher zu bringen. Das ‘grosse nationale Anliegen’ wird mit Bildung und Glau-
ben eingeimpft.»*'

19 Nationalbewusstsein: milli suur; religioses Bewusstsein: dini suur; vaterlindisches Bewusst-
sein: vatani suur, «Gefiihls-» bzw. «Gewissenszustand»: «vicdaniyet hali». Yurdcular Yasast,
S, 17.

20 Religion des Tiirkismus: Yurdculuk mezhebi (Yurdcular Yasast, S. 18).

21 Yurdcular Yasast, S. 21. Vgl. zuvor (8. 19) bereits seinen beschwérenden Satz: «Der von uns
betriebene Nationalismus [milletcilik] wird nicht mit feindseligen Gefiihlen gegen die mit
uns auf demselben Boden zusammenlebenden Volker [millet] erfiillt sein.»

330



Europiisches Zentrum der osmanischen Diaspora
wahrend des Ersten Weltkriegs

Die Schweiz bildete im Ersten Weltkrieg einen neutralen Ort der Zu-
flucht und eine Drehscheibe politischer Agitation und Bespitzelung.
Ein interessanter, wenn auch weitgehend vergessener Teil der vielfalti-
gen auslandischen Diaspora waren die «Orientalen», wie Menschen aus
arabischen Lindern und vom Nahen, Mittleren und Fernen Osten gern
pauschal genannt wurden. Rund 1100 Osmaninnen und Osmanen,
davon gut 200 Studierende, hatten in der zweiten Kriegshilfte regelmés-
sigen Aufenthalt in Genf und der Waadt™. Der Anteil derjenigen, die als
«echte Tiirken» Mitglied der Foyers werden konnten, betrug allerdings
kaum einen Sechstel von ihnen. Allein fiir Genf miissen wir rund tau-
send kurzfristig oder provisorisch sich aufhaltende Osmanen hinzurech-
nen, wenn wir von der Zahl der in Hotels absteigenden Personen ausge-
hen”. 1918 betrug die Anzahl der reguldren Aufenthalter in Genf fast
das Doppelte derjenigen von 1913 (816 zu 439). Uberwacht wurden die
«Orientalen in der Schweiz» von der eigenen osmanischen Gesandt-
schaft, den deutschen und britischen Geheimdiensten sowie von den
schweizerischen Bundesbehdrden™,

Der Zuwachs seit Kriegsbeginn erklirt sich einerseits aus der Flucht
zahlreicher in Europa lebender Osmanen in die neutrale Schweiz, ande-
rerseits daher, dass zahlreiche Staaten, darunter der osmanische, eine
intensive Agententitigkeit, Informationsbeschaffung und Propaganda
von diesem Land aus ausiibten. Entsprechend bildete die Schweiz eine
kleine, aber komplexe Arena von Spionen und Kriegshetzern, aber
auch von Friedensstiftern und Internationalisten. Der Waadtlénder in
osmanischen Diensten Louis Rambert gibt uns in seinen unverdffent-
lichten Tagebiichern interessante Einblicke. Rambert war damals (und
bis zu seinem Tod 1919) Direktor der Régie des Tabacs, welche die Ein-
nahmen aus dem Tabakanbau verwaltete. Fiir kurze Zeit zuriick in sei-
ner Heimat, war er 1915 ganz erstaunt, viele Bekannte aus der osmani-
schen Hauptstadt in den Strassen Lausannes anzutreffen. Manche be-
suchten ihn, wie Abbas Hilmi Pascha, der Vizekonig von Agypten, lzzet

22 Siehe jédhrliche Rapports sur la gestion du Conseil d’Etat du Canton de Genéve und Archives
Cantonales Vaudoises, handschriftliche «Liste des ressortissant ottomans résidants dans le
Canton de Vaud», mit Stempel des Département de Justice et Police du Canton de Vaud
vom 15. 8. 1917.

23 Die entsprechende Liste in den Rapporis sur la gestion du Conseil d’Etat du Canton de Ge-
néve fiihrt Personen aus dem Balkan, Griechenland und dem Osmanischen Reich in der glei-
chen Rubrik auf.

24 Siehe BAr E 21 und E 2001 (B) und Politisches Archiv des Auswirtigen Amtes (= PAAA)
R 21263-21282.

331



Holo Pascha, Abdulhamids ehemaliger Sekretir, oder Cavid Bey, der
CUP-Finanzminister. Letzterer war zwar formell mangels Einverstind-
nis mit dem osmanischen Kriegseintritt zuriickgetreten, iibernahm aber
dennoch weiterhin fiir das CUP-Zentralkomitee wichtige Aufgaben.
Von Berlin nach Genf kommend erzihlte er Rambert am 4. April 1915,
dass trotz der erwarteten alliierten Landung bei Gallipoli keine Panik in
Istanbul herrschte. Weitere Besucher und die Protokolle des Lausanner
Foyer turc bestitigen den Eindruck, dass die osmanischen Eliten, na-
mentlich auch in der Diaspora, lange Zeit Vertrauen in den militéri-
schen Ausgang, den nihai zafer (Endsieg) hegten. Einzig die liberale
Opposition thematisierte von Beginn an die Schattenseiten des Krieges
und bemiihte sich um einen Separatfrieden, aber ohne den notigen
Riickhalt in der Heimat.

Der Hauptunterschied in der heterogenen osmanischen Diaspora be-
traf die Stellung zum CUP und zum Krieg. Klar dagegen waren die Libe-
ralen, deren meisten Fiihrer sich in der Schweiz aufhielten, so Prinz Sa-
bahaddin, der ehemalige Innenminister Ahmed Reschid Pascha, der
Abgeordnete Liitfi Fikri, der ehemalige Gouverneur von Bagdad Siiley-
man Nazif und Kemal Midhat, der Grosssohn von Midhat Pascha (dem
Schopfer der ersten osmanischen Verfassung). Aber auch Minner des
«alten Regimes» (vor 1908) wie Salih Miinir Pascha, der ehemalige Bot-
schafter in Paris, agitierten in der Schweiz gegen das CUP. Im Gegensatz
zu diesen betidtigten sich mehrere Journalisten und Diplomaten als
Agenten des Regimes. So pries der glithende Tiirkist Mehmed Ali
Tevfik, der sich als Chefredaktor der Zeitung Hilal (Halbmond) ausgab,
aber zugleich im Dienste des Aussenministeriums stand, in Vortriigen
und einem in Bern publizierten Buch die Kriegsanstrengung und insbe-
sondere die Erfolge bei der wirtschaftlichen «Nationalisierung» in der
«Neuen Tiirkei», welche die Einparteienregierung schaffen wollte®. Mit
«Nationalisierung» war die Ausschaltung der Christen aus dem Wirt-
schaftsleben zugunsten muslimischer Firmengriindungen gemeint. Wir
finden Ali Tevfik auch auf einem Gruppenfoto® des Genfer Foyer turc —
einer unter zahlreichen Belegen fiir die intakte Verbindung zwischen
diesem akademischen Klub und dem Staat. Die Tatsache, dass zahlrei-
che Foyermitglieder Staatsstipendiaten waren, erleichterte dem Re-
gime deren Kontrolle”.

25 Mehmed Ali Tewfik: La Turquie et Les Turcs: Trois conférences sur le passé et sur I'état actuel
du peuple turc, Bern, Stimpfli & Cie, 1918. Zur Person vgl. Alp: Tiirkismus, S. 17, Ahmed
Bedevi Kuran: [nkilap Tarihimiz ve Jon Tiirkler, Istanbul, Kaynak, 2000, S. 449, und PAAA
R 21281, S. 150.

26 Ahmed Bedevi Kuran: Osmanl Imparatorlugunda Inkilip Hareketleri ve Milli Miicadele,
Istanbul, Celtiit Matbaasi, 1959, S. 679.

332



Die Foyers turcs in der Schweiz trugen die ittihadistische® Gewaltpo-
litik im Innern und gegen aussen kritiklos mit und verklérten sie als pa-
triotische Leistung im Dienst am Tiirkentum. Das Lausanner Foyer turc
veroffentlichte im Juli 1918 auf osmanisch ein Manifest, das zuerst die
Opferrolle der Tiirken in der nahen Geschichte herausstrich und dann
die Rettung der Nation dank der gegenwirtigen Regierung in Aussicht
stellte. Es sandte nach dem Vetrag von Brest-Litowsk (3. Mirz 1918)
Talat Pascha ein Gliickwunschtelegramm fiir, wie es schrieb, «die Dien-
ste [hrer Regierung zugunsten des Tiirkismus»”. Zutreffend schrieb die
deutsche Uberwachung auch vom Prisidenten des Foyer furc in Genf,
dass er «die Interessen der jungtiirkischen Regierung und der Mitglie-
der der Vereinigung Union et Progres vertritt, ohne dass er dies offen
zeigt.»”

Es gab mannigfache Interaktionen zwischen den verschiedenartigen
Teilen der Diaspora. Interessanterweise pflegte die jiingere, meist stu-
dentische Generation, zu der fast alle Foyermitglieder gehorten, Kon-
takte sowohl mit CUP-Leuten als auch mit Gegnern der Kriegspartei.
Diese jiingere Generation griindete auch verschiedene gemeinschafts-
fordende, nationalistisch ausgerichtete Organisationen in der Diaspora,
wie den Verein junger Tiirken in der Schweiz, den Studentenverein Tur-
quiaund, nach Kriegsende, den Verein fiir die Verteidigung tiirkischer In-
teressen sowie, mit dhnlicher Ausrichtung, das Bureau Permanent du
Congreés Turc de Lausanne, dem Harun Alice (Alitché), ein Mitglied des
Lausanner Foyer turc, vorstand®. Diese Generation bildete die Basis fiir
den breiten nationalistischen Konsens, der sich gegen und nach Ende
des Ersten Weltkriegs in der Diaspora herausbildete®. Sie war aus-
schliesslich mit der politischen Zukunft der Tiirken befasst, negierte die
Anspriiche der Nichttiirken in Kleinasien und verdridngte das Problem
der Kriegsverbrechen des CUP-Regimes. Die deutsche Botschaft in
Bern meldete dem Reichskanzler bereits im Mai 1918, «die Tiirken aller
Parteischattierungen» seien «sich dariiber einig, dass das Ziel aller ihrer

27 Vgl. Mitgliederheft des Lausanner Foyer turc (Tiirk Yurtlart Uye Kayit Defteri), Archiv des
Tiirk Tarih Kurumu, Ankara, Signatur: Y. 654. Vgl. auch PAAA R 21281, S. 61.

28 «lttihadist» ist die vom osmanischen Ittihad ve Terakki (= Union et Progrés) abgeleitete Be-
zeichnung fiir Parteigianger des CUP.

29 Manifest teilweise abgedruckt in Ttirk Yurdu, Jg. 4, Nr. 113,13.7.1916. Telegramm an Talat
Pascha erwihnt im Protokollbuch des Lausanner Foyer turc.

30 Schreiben vom 11. 5. 1918 an den Reichskanzler, PAAA R 21280, S. 1271.

31 Kuran: Jon Tiirkler (wie Anm. 25), S. 441 und 447; Archives cantonales vaudoises, Rapport
Confidentiel de I'inspecteur Pousaz vom 12.7.1922. S 112/88/5: 320 sowie S 112/88/2: 92.

32 Ahmed Bedevi [Kuran] (1884-1966), ein enger Vertrauter und Bewunderer von Prinz Sa-
bahaddin, aber zugleich Mitglied des Genfer Foyer turc, ist ein gutes Beispiel fiir diese Gene-
ration.

535



Bestrebungen darauf hinausgeht, in ihrem Reiche die unbestrittene
Herrschaft der tiirkischen Race zur Tatsache zu machen.»”

Vom Konsens ausgeschlossen blieben nur einige éltere Liberale, die
nicht bereit waren, ihre Prinzipien zu opfern. Ahmed Reschid [Rey]
zum Beispiel, der letzte osmanische Innenminister vor der Einparteien-
diktatur, der 1914 nach Genf gefliichtet war, plddierte in seinem 1918
veroffentlichten Appel a la justice durchaus patriotisch fiir ein Gleichge-
wicht zwischen Nationalismus, Antiimperialismus und universalen Wer-
ten, blieb aber, wie der Prinz Sabahaddin, ohne tragfihige Resonanz™.
Dabei sah die Sache der Oppositionellen 1918 nicht schlecht aus. Wegen
Korruptionsskandalen bei der Versorgung von Bevolkerung und
Armee war das CUP-Regime dusserst unpopulidr geworden; die Oppo-
sition erhielt daher mehr Gehor. Der deutsche Geheimdienst stellte mit
Besorgnis eine zunehmende Aktivitdt Entente-freundlicher Personlich-
keiten in der Schweiz fest, die auf einen Separatfrieden und Machtwech-
sel hinarbeiteten. Die Welschschweizer Presse berichtete mit Vorliebe
tiber solche Bemiithungen®. Nicht ganz zu unrecht vermutete indes die
deutsche Uberwachung, dass sich das CUP selbst teilweise oppositionel-
ler Personen zu bedienen suchte, um Kontakte zur Entente zu kniipfen
und opportunistisch aus dem Biindnis auszuscheren™.

Aber anders als manche erwarteten, verlieh die verheerende Kriegs-
bilanz des Osmanischen Reiches den kriegskritischen liberalen Kriften
nur voriibergehend Auftrieb. Es kam zu einer breiten Kanalisierung
aller nationalistischen Kréfte, auch und ganz besonders in der Elitedia-
spora, und dies nicht erst auf Grund der von den Alliierten unterstiitz-
ten Besetzung Izmirs durch die Griechen am 15. Mai 1919. Sie empoérte
die osmanischen Muslime noch weit mehr als die italienische Invasion in
Libyen knapp acht Jahr zuvor, legitimierte den Ruf zu den Waffen mit
dem Argument, das Vaterland sei in hochster Gefahr, und stiarkte die
antialliierten Nationalisten (die wie ihr Fiihrer Mustafa Kemal [Ata-
tirk] meist der CUP angehort hatten). Dadurch entscheidend ge-
schwicht hingegen wurden die mit den Alliierten zusammenarbeiten-
den Liberalen.

33 6.5.1918, PAAA R 21280, S. 116f.

34 Ahmed Réchid: Appel a la justice, Genéve, Imprimerie du Journal de Genéve, 1918.

35 Vgl. z.B. Tribune de Genéve vom 3. 1. 1918, 6. 1. 1918, 13./14. 1. 1918, 14. 1. 1919, 17. 1. 1919,
18.1.1919, 7.2. 1919, 8. 2.1919, 2./3.3. 1919.

36 Vgl. PAAA R 21280f.

334



Der Kampf um die neue Nahostordnung im Exil (1918-1923)

Die Schweiz wurde ab 1918 zur Hauptplattform der tiirkischen Natio-
nalbewegung ausserhalb der Tiirkei. Parallel zum heutzutage mythen-
umrankten «nationalen Befreiungskampf» in Kleinasien betrieb sie hier
mit grossem Aufwand und schliesslichem Erfolg eine Kampagne gegen
die Pariser Friedenskonferenz und die in ihren Augen unrechtmassigen
Anspriiche der Armenier, Griechen und Kurden. Der Altmeister der
tiirkischen Parteiengeschichte Tarik Zafer Tunaya hat die Bewegung
der Foyers turcs im Ausland so charakterisiert:

«Die tiirkischen Foyers haben im Ausland das Gedankengut des tiirkischen Na-
tionalismus wachgehalten und die in der Diaspora lebenden jungen Leute um
ein seelisches Feuer [mihrak] herum vereinigt. Ihre Aktivitdten intensivierten
sich in den Jahren 1918-1923, indem sie in Opposition zum ungerechten Waffen-
stillstand von Mudros im Bauchnabel Europas in beschrinktem Umfang eine
Bewegung zur Verteidigung der [nationalen] Anspriiche lancierten.»”

Die gleichnamigen (miidafaa-t hukuk), 1919 in Kleinasien gegriindeten
Vereine zur Verteidigung der tiirkischen und muslimischen Anspriiche
bildeten die Basis der Aufstandsbewegung des Generals Mustafa Kemal
[Atatiirk] gegen die alliierte Nahostordnung.

Was Tunaya unerwéhnt ldsst, ist die entscheidende Rolle erfahrener
Agenten fiir die Mobilisierung rund um die Foyers im Ausland. Abge-
sandte aus dem Umkreis des CUP organisierten die Meinungsbildung
der jungen akademischen Diaspora schon wihrend, aber vor allem auch
gegen und nach Ende des Ersten Weltkrieges, als hochrangige Mitglie-
der der Kriegspartei in Deutschland und der Schweiz untertauchten.
Die breite nationalistische Bewegung wurde von den osmanischen Ge-
sandten in der Schweiz unterstiitzt, mit einem kurzen Unterbruch unter
der anti-ittihadistischen Regierung des Grosswesirs Ferid Pascha
(4. Mirz bis 1. Oktober 1919), als Reschad Halis Gesandter in Bern war.
Weder die Armenier und Griechen noch die Kurden, Syrer und Agypter
hatten bei ihrer nationalistischen Agitation in der Schweiz im Kontext
der Pariser Konferenz vergleichbare diplomatische und finanzielle Mit-
tel zur Verfiigung™.

37 Tiirkiye'de Siyasi Partiler 1859-1952, Istanbul, 1952, S. 377, zitiert nach Mehmet Sahingéz:
«Lozan Tiirk Yurdu», Atatiirk Arastirma Merkezi Dergisi, Bd. 13 (1997), S. 31-73, hier S. 70.
Dank an Sinan Kuneralp, Istanbul, der mir Kopien davon verschafft hat.

38 Vgl. Marc Trefzger: Die nationale Bewegung Agyptens vor 1928 im Spiegel der schweizeri-
schen Offentlichkeit, Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1970; Pierre-John Buet: «Le Conseil fé-
déral et la presse suisse face au probléeme de la reconnaissance de I’Arménie (1919-1923)»,
in: H.-L. Kieser (Hg.): Die armenische Frage und die Schweiz (1896-1923), Ziirich, Chronos,
1999, S. 273-278.

335



Zu den einflussreichen Agenten gehorte der schon erwidhnte Meh-
med Ali Tevfik sowie Ahmed Cevdet [Oran], der Eigentiimer der Zei-
tung fkdam. Nach einem Zerwiirfnis mit dem CUP hatte sich Ahmed
Cevdet in Lausanne niedergelassen. Dieser ehemalige Deputierte im
osmanischen Parlament gehorte zur Kategorie jener «Oppositionel-
len», die, dhnlich manchen Jungtiirken um die Jahrhundertwende, rasch
wieder im Sold der Regierenden standen”. Gemiiss einem Bericht der
Genfer Polizei vom 16. Januar 1919 traf er damals in der Stadt ein, trug
100000 Schweizer Franken auf sich und hatte die Mission, die tiirki-
schen Studierenden zu mobilisieren. In der Tat veré6ffentlichten die
Foyers turcs von Genf und Lausanne 1919/20 mehrere aus staatlichen In-
formationsquellen gespeiste Propagandaschriften®. Die Bundespolizei
schédtzte Ahmed Cevdet zutreffend als jemanden ein, der nach aussen so
tat, als moge er das CUP nicht, aber im Grunde fiir es arbeitete™.

Fiir die aus dem CUP hervorgegangene Nationalbewegung brachten
Akteure wie Mehmed Ali Tevfik, Ahmed Cevdet oder Reschid Safvet in
der kritischen Zeit gegen Ende des verlorenen Krieges den grossen Vor-
teil mit, als relativ Entente-freundlich zu gelten. Als in dieser Zeit wich-
tigster, ebenfalls in die Propaganda unter den Studierenden verwickelte
Publizist ist Reschid Safvet [Atabinen] hervorzuheben, ein Vertrauter
Talat Paschas und Mitarbeiter Cavids wihrend des Weltkriegs. Dieser
weltgewandte Diplomat weilte vom Herbst 1918 bis Friihjahr 1919 in
der Schweiz und liess nichts unversucht, um bei der schweizerischen
classe politique Eindruck zu machen®. Er veroffentlichte in jenen Mona-
ten unter dem Namen Kara Schemsi mindestend sechs Biicher und Bro-
schiiren in tadellosem Franzosisch®. Dieser aus Konstantinopel stam-

39 Am 6. Mai 1915 meldete das Journal de Genéve entriistet, dass Ahmed Cevdet in Istanbul
Artikel gegen die schweizerische Presse, die ihm zu kritisch gegeniiber der jungtiirkischen
Politik eingestellt war, veroffentlichen liess, worin er zur Ausweisung der in der Tiirkei le-
benden Schweizer und zum Boykott schweizerischer Handelsgiiter aufrief.

40 So Turc Yourdou de Geneve: Mémoire sur les nationalités établies en Asie-Mineure, Geneéve,
Impr. du Commerce, 1919; id.: La Turquie moderne: Réponse a nos calomniateurs, Genéve,
Impr. du Commerce, 1919; Turc-Yourdou de Lausanne: La civilisation Turque en Asie-Mi-
neure: Pour la défense des droits légitimes de la nationalité turque, Lausanne, A. Bovard-Gid-
dey, 1919;1id.: L’Asie Mineure et ses populations: Pour la défense des droits légitimes de la Na-
tionalité Turque. Dédié a M. Wilson, Lausanne, A. Bovard-Giddey, 1919;id.: Les minorités en
Turquie: Leurs priviléges — Leurs droits politiques — Protection de I’ Europe — La loyauté de la
Turquie a I'égard des sujets alliés. Pour la défense des droits légitimes de la nationalité turque,
Lausanne, A. Bovard-Giddey, 1920; id.: Smyrne au point de vue géographique, économique,
de linstruction publique, ethnographique, historique, politique: Pour la défense des droits lé-
gitimes de la nationalité turque, Lausanne, A. Bovard-Giddey, 1919.

41 BAr E 21, 10557, vgl. auch E 2001 (B), Bd. 5a, A.43.8, und PAAA R 21281, S. 150.

42 Vgl. Archives d’Etat de Genéve, Justice et Police 1919, Dossier 6814, und seine handschriftli-
che Widmung an den Bundesprisidenten Gustave Ador im Exemplar der Nationalbiblio-
thek seines Biichleins Les Turcs et la Question d’Arménie, Genf 1918,

43 Der Informant der deutschen Uberwachung meldete am 16. 10. 1918 Reschid Safvets An-
kunftin Genf, siche PAAA R 21281, S. 222. Sechs Publikationen von «Kara Schemsi» finden

336



mende Grossbiirger, Tiirkist und Liebhaber von Luxusautos hatte keine
Hemmung, im Februar 1919 als Vertreter des tiirkischen Volkes am In-
ternationalen Sozialistenkongress in Bern und im Mirz im Namen der
muslimischen Welt an der Internationalen Konferenz fiir den Vélker-
bund, ebenfalls in Bern, aufzutreten®.

Reschid Safvet war ein Meister der Viktimisierungsrhetorik. In seiner
im Januar 1919 vollendeten Broschiire mit dem Titel L’extermination
des Turcs erklirte er pathetisch, die Siegerméichte seien daran, mit ihrer
Politik zehn Millionen Tiirken auszurotten. In dieser in Genf veroffent-
lichten Schrift treffen wir eine kalkulierte Vermengung historischer Ka-
tegorien und eine Inflation von Begriffen wie «Ausrottung», «Vernich-
tung», «<Mord» und «Kreuzzug» an, die bezweckten, die einzigartige Op-
ferrolle der Tiirken in der modernen Geschichte herauszustellen. Ver-
glichen mit dem Leiden der Tiirken seit Beginn der zaristischen Expan-
sionspolitik im 18. Jahrhundert und ganz besonders wihrend der Bal-
kankriege 1912/13 seien die Armeniermassaker, welche die westliche
Offentlichkeit beschaftigten, «ein Scherz» (des plaisanteries)®”. Hand-
kehrum negierte der Publizist keineswegs die «von unseren Autorititen
begangenen Verbrechen» am armenischen Volk, suchte die Verantwort-
lichkeit indes auf wenige «radikale Ittihadisten», deren «terroristische
Agenten» und insbesondere — wie dies die reichsinterne Propaganda seit
1915 tat—auf Deutschland abzuwilzen*. Reschid Safvets und die iibrigen
von der tiirkische Diaspora produzierten Schriften belegen die zentrale
Rolle der Geschichtsdeutung und des Skandalon der Armeniervernich-
tung im Legitimierungskampf um die neue Nahostordnung®.

Mustafa Kemal kannte Safvet personlich und ernannte ihn 1922 zum
Generalsekretidr der tiirkischen Delegation an der Lausanner Nahost-
konferenz. Es war kein Zufall, dass der tiirkische Nationalismus seine
diplomatische Weihe in dieser Stadt erhielt. Das Fundament dafiir war

sich in der Schweizerischen Nationalbibliothek in Bern. Zur Person vgl. Ali Cankaya: Miil-
kiye ve Miilkiyeler, Ankara, Mars Matbaasi, 1968-1969, Bd. 2, S. 1064-1065, und Celik Gii-
lersoy: «Oliimiin 29. Yilinda Regid Safvet Atabinen», Tarih ve Toplum, Nr. 122 (Februar
1994), S. 4-9.

44 Vgl. Kara-Schemsi: Le prolétariat Turc au Congrés socialiste International de Berne, 1919,
Bern 1919;idem: L’islam, les Turcs et la Société des Nations, Genéve, Imprimerie Nationale,
1919; vgl. auch «A la conférence de Berne», Tribune de Genéve, 9. 2. 1919,

45 Kara-Schemsi: L extermination des Turcs, Genéve, 1919, S.2. Vgl. Aly el Ghaiaty’s Reaktion
auf diese Broschiire: «La propagande jeune-turque en Suisse», Tribune de Genéve, 30. 1.
1919. Vgl. auch die deutsche Selbstwahrnehmung als Opfer, von der die Tribune de Genéve
am 15.2.1919 schrieb: «Par la presse, par la parole, par la propagande [...] on tenta d’apitoyer
les neutres sur le sort de 'infortunée Germania, victime conduite & I’holocauste.»

46 Kara-Schemsi: Les Turcs et la question d "Arménie, Genéve 1918, S. 4, 8, 101,

47 Vgl. meinen Artikel «La Guerre mondiale vue par la diaspora turque en Suisse (1914—
1923)», Akten des internationalen Symposiums The First World War as Remembered in the
Countries of the Eastern Mediterranean, Beirut 27. 4.-1. 5. 2001, im Druck.

337



in den Jahren zuvor gelegt worden. An der Lausanner Friedenskonfe-
renz fiir den Nahen Osten (1922/23) ging die tiirkische Nationalbewe-
gung rundum als Siegerin der Auseinandersetzung um Kleinasien her-
vor. Die Konferenz segnete das tiirkistische Modell ab und liess die Kur-
den unerwihnt. Sie besiegelte Kleinasiens Entchristianisierung auf
Grund von Volkermord (1915/16), ethnischen Sduberungen (1914
1923) und organisiertem Bevolkerungsaustausch (1922/23).

Nachwirkung

Nach Abschluss der Konferenz wurde auch das Lausanner Foyer turc
am 30. Juli 1923 aufgehoben. Es hatte seine politische Mission erfiillt,
die aller anfinglich anderslautenden Absichtserkldrungen zum ‘Trotz
einen Hauptbestandteil seiner Tatigkeit gebildet hatte. Der quasireli-
giose Kult um das Tiirkentum wie auch die Wissenschaftsglaubigkeit
der Foyers waren fragwiirdige Elemente dieser Bewegung gewesen. Ge-
samthaft positiv kann hingegen — trotz aller ideologischen Vereinnah-
mung — deren Bildungsbegeisterung, auch zugunsten der Frauen, beur-
teilt werden.

Bei der tiirkistischen Frauenforderung jener Jahre ging es bei aller
Sprengkraft im muslimischen Kontext* weniger um individuelle Eman-
zipation als um die Befahigung der Frauen und Miitter, wirkungsvolle
Ubermittler «nationaler Kultur» und produktive Glieder der nationalen
Gesellschaft zu sein. Dies ermoglichte es erstmals einigen Frauen, glin-
zende Karrieren im Sinne und in der Abhéngigkeit von ihren maskuli-
nen Architekten zu machen. Das deutlichste Beispiel dafiir war Mustafa
Kemals Adoptivtochter Ayse Afetinan, die mit Unterbriichen von 1925
bis 1939 einen grossen Teil ihrer Mittel- und Hochschulausbildung, in-
klusive Doktorat, in Lausanne und Genf erhielt. Als Mitglied des Tiirki-
schen Instituts fiir Geschichte und Generalsekretirin des Staatsober-
hauptes, ihres Adoptivvaters, war sie das Sprachrohr der anfangs der
1930er Jahre konstruierten tiirkischen Geschichtsthese, welche Klein-
asien als urtiirkisch und das Tiirkentum zur Wiege der Weltzivilisation
erklirte. Thre an der Universitidt Genf bei Eugéne Pittard absolvierte an-
thropologische Doktorarbeit entsprang diesem Geist®.

48 Vgl. Cenevre’de tahsil (wie Anm. 15), S. 11.

49 Ayse Afetinan: L.’ Anatolie, le pays de la race turque: recherches sur les caractéres anthropolo-
giques des populations de la Turquie, enquéte sur 64000 individus, préface d’Eugéne Pittard,
Genf 1941; Vgl. id.: Atatiirk’ten Mektuplar, Ankara, TTK, 1989, S. 6-23; Biigra Ersanl: «Tur-
kish History Thesis’ and its Aftermath. A Story of Modus Operandi», in: H.-L. Kieser,
S. Naef, C. Windler (Hg.): Konstruktion nationaler Identitit und der Umgang mit Geschichie,
Themenheft von Asien, Afrika, Lateinamerika, Bd. 29 (2001), S. 7-29.

338




Von den 87 im Mitgliederheft des Lausanner Foyer turc aufgefiihrten
Personen waren sechs Frauen. Das war wenig, aber zugleich viel vergli-
chen mit der rein maskulinen jungtiirkischen Organisation der Jahrhun-
dertwende. Es kam vor, was zwanzig Jahre zuvor undenkbar gewesen
wire, dass Tiirkinnen in der Ménnerrunde einen Vortrag hielten. Threr
Verbundenheit mit dem Ideal der Frauenférderung gab das Genfer
Foyer schon 1912 mit der Verleihung des Ehrentitels «<erhabene Mutter
der Tiirken» an Halide Edib [Adivar] Ausdruck, der weiblichen Ga-
lionsfigur der jungtiirkischen Ara, die am Vorabend und wihrend des
Weltkrieges zwar auch Turan-Verherrlichung betrieben hatte, sich ins-
gesamt jedoch weniger umfassend ideologisch einbinden liess als Afeti-
nan und weitere arrivierte Frauen der kemalistischen Ara™.

Besonders deutlich wurde die Nachwirkung des in den Foyers turcs
von Genf und Lausanne eingeiibten Denkens bei deren Prisidenten
wihrend des Weltkriegs, Mahmut Esat [Bozkurt] und Siikrii [Sarago-
glu], die spater im kemalistischen Staat hohe Amter bekleideten. Beide
reisten nach der griechischen Besetzung Izmirs in die Heimat, um bei
den Freischirlern mitzukdmpfen. Im Gegensatz zum «muslimischen
Nationalismus», dessen Rhetorik von der Rettung des Kalifats vor dem
Zugriff der Christen und Imperialisten den ganzen tiirkischen Unab-
hangigkeitskampf prégte, hatte sich der Diskurs der Elitediaspora be-
reits vollumfinglich in den Kategorien von Sikularismus, Fortschritt
und Rasse bewegt. Sie verstand indes — wie nach ihr die Republik —
unter Laizismus nicht, dass Religion und Staat getrennt, sondern dass
erstere letzterem vollumfinglich unterstellt und ihm, in der sunniti-
schen Mehrheitsversion, integriert wurde. Wie das Lausanner Foyer in
einer seiner Sitzungen festhielt: «In geistlichen Angelegenheiten hat
nicht das Tiirkentum der Religion, sondern die Religion dem Tiirken-
tum zu dienen.»”' Frei von religisen Konnotationen strich die Elitedia-
spora in ihren Publikationen von 1919/20 die demographische Majoritit
und das daraus abzuleitende politische Vorrecht der race turque her-
vor™.

Der bedeutendste sikulare Akt der Elite, das Kernstiick der «tiirki-
schen Revolution», bestand in der von Justizminister Mahmut Esat Bey,
dem ehemaligen Foyer-Prisidenten, initiierten Ubernahme des als fort-
schrittlich bewunderten Schweizerischen Zivilgesetzbuches im Jahre

50 Yurdcular Yasast, S. 12. Vgl. ihr Buch Das neue Turan: ein tiirkisches Frauenschicksal, Wei-
mar, Kiepenheuer, 1916. Vgl. auch Ayse Durakbasa: Halide Edib. Tiirk Modernlesmesi ve
Feminizm, Istanbul, Iletisim, 2000.

51 Protokollbuch des Lausanner Foyer turc, 10. Mai 1919 (siche Fussnote 2).

52 Bisweilen auch race turco-kurde. Siehe z.B. Kara-Schemsi: Turcs et Arméniens devant I’His-
toire, 1919. Vgl. Kieser, «Guerre» (wie Fussnote 47).

339



1926. Was hitte dessen Verfasser Eugen Huber, zu dessen Grab Mah-
mut Esat 1936 pilgerte und einen Kranz niederlegte™, wohl zur «revolu-
tiondren» Art der Einfithrung gemeint? Esat Bey stellte sie 1925 so in
Aussicht: «Esist der Entschluss der Tiirkischen Revolution, die Zivilisa-
tion des Westens uneingeschriankt und bedingungslos sich anzueignen.
[...] Diejenigen, die sich dagegen auflehnen wollen, sind dazu verurteilt,
mit Eisen und Feuer vernichtet zu werden.»™

Mahmut Esat Bozkurt war ein eindriicklicher Vertreter einer im Fin
de Siécle geborenen Generation, deren Sehnsucht nach zeitgemésser
Neuordnung in den Strudel gewaltbejahenden, volkisch-etatistischen
Denkens geriet”. Seine Zwiespiiltigkeit war die der ganzen Foyer- und
Tiirkismus-Bewegung. Im Begehren, zu den als zivilisatorisch und poli-
tisch stark geltenden westlichen Nationen aufzuschliessen, assimilierten
ihre Vertreter im Schweizer Exil selektiv «fortschrittliche» egalitdre und
rechtsstaatliche Elemente, die aber in unlosbarer Spannung zum ethno-
nationalistischen Credo standen.
53 r{;ﬂk SZigid Isttman: Mahmut Esat Bozkurt. Hayat ve hatiralart 1892-1943, Izmir, Giines,

54 Zitiert nach Hakki Uyar: «Sol milliyetci» bir Tiirk aydint Mahmut Esat Bozkurt (1892-1943),
Ankara, Biike, 2000, S. 73.

55 Der aus einer Familie muslimischer Grossgrundbesitzer in Kusadast, siidlich von Izmir, ent-
stammende Bozkurt war zu rassistisch, als dass er ein «linker Nationalist», wie neulich Hakk:
Uvyar suggerierte, genannt werden konnte. Er war in mancher Hinsicht «National-Sozialist».
Nach dem kurdischen Aufstand vom Ararat sprach er von einem «Kampf zwischen zwei
Rassen» und tat den beriichtigten Ausspruch: «Alle, Freunde, Feinde und die Berge, sollen
wissen, dass der Tiirke Herr dieses Landes ist. Jene, die nicht reine Tiirken sind, haben nur
ein Recht im tiirkischen Vaterland; das Recht, Knecht zu sein, das Recht, Sklave zu sein»
(Milliyet 19.9.1930). Vgl. zur Thematik FikretAdanir: «Kemalist Authoritarianism and Fas-
cist Trends in Turkey During the Inter-War Period», in: Stein Ugelvik Larsen (Hg.): Fascism
Outside Europe. The European Impulse Against Domestic Conditions in the Diffusion of
Global Fascism, Boulder (CO), 2001, S. 313-361. Der Autor unterstreicht den bisher stark
unterschitzten faschistischen Charakter des kemalistischen Regimes.

340



	Die türkische Nationalbewegung in der Schweiz 1911-1923

