Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =

Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 52 (2002)

Heft: 3: Osmanische Diaspora = Diaspora ottomane
Artikel: Le Prince Sabahaddin (1879-1948)

Autor: Bozarslan, Hamit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le Prince Sabahaddin (1879-1948)

Hamit Bozarslan

Zusammenfassung

Prinz Sabahaddin, Neffe des Sultans Abdul Hamid I1., gilt als Griin-
dungsvater des ottomanischen Liberalismus. Wihrend der ersten Phase
seiner Karriere als politischer Oppositioneller (1900-1908) versuchte er
die Einheit zwischen Muslimen und Christen zu verwirklichen und die
Unterstiitzung der «zivilisierten Welt» fiir die Sache der Jungtiirken zu
erhalten. In dieser Zeit begegnete er Edmond Demolins und wurde
Anhiinger der Schule der sogenannten Sozialwissenschaften. Nachdem
er 1906/07 in den Ostprovinzen die urbane Mobilisation gegen den
Palast angeleitet hatte, kehrte Sabahaddin nach der «Proklamation der
Freiheit» nach Istanbul zuriick. Seine Bewegung wurde aber durch das
Komiitee «Einheit und Fortschritt» schnell marginalisiert. Wiederum
wurde er ins Exil gezwungen, zuniichst 1913, dann von 1924 bis zu
seinem Tod im Jahr 1948. Die Beziehungen zwischen dem Prinzen und
der Schweiz, seinem Gastland wihrend den 25 letzten Jahren seines
Lebens, waren unkompliziert und friedlich. Er dusserte sich selten
iiber «dieses ganz kleine freundliche Land, das Respekt verdient». Das
Land, das dem miiden und von Jahrzehnten der erfolglosen Kimpfe
erschipften Manne ein friedlicher Hafen war und das zwar im Zentrum
Europas, aber am Rande der zerfleischenden Zeitgeschichte lag, diente
dem Prinzen weder als Modell noch als Gegenmodell, auf dem er hiitte
sein Programm fiir das Otiomanische Reich oder fiir die Tiirkei auf-
bauen konnen.

L histoire ne s’intéresse que rarement aux vaincus. Le Prince Sabahad-
din qui a mis le doigt sur «certains de nos ‘tabous’ sociaux’»' ne fait pas

1 S. Mardin: Jon-Tiirklerin Siyasi Fikirleri, 1895-1908, Ankara, Tiirkiye Is Bankasi, 1964,
p. 215.

287



exception a la régle’. Plus de 50 ans aprés sa mort, aucune biographie ne
lui est consacrée et seule une partie de ses textes est accessible.

Neveu du Sultan Abdiil Hamid I1, fils de Damat Mahmud Celaleddin
Pacha et de Seniha Sultan, le Prince Sabahaddin naquit en 1879. 11 recut
une éducation particuliére dans le palais de son pere ot il était de fait as-
signé a résidence. Dés son enfance il apprit le francais et se familiarisa
avecles classiques européens. Ses enseignants de francais n’étaient d’ail-
leurs pas des Francais, mais deux Suisses, Barchille Bertratod et
M. Charlier. Sa formation incluait également la peinture, enseignée par
deux maitres italiens, ainsi que les sciences exactes et expérimentales (ce
qui explique ses rencontres avec Camille Flammarion et son extase,
dans les années 1920, devant la théorie de la relativité d’Einstein)’.

En 1900, il fuit, aidé de Jacques Charlier, la capitale ottomane avec
son pere et son frere, Lutfullah. Durant les neuf années passées en exil, il
eut, selon ses propres dires, trois objectifs: créer des centres de résis-
tance contre le régime d’ Abdiil Hamid II, réaliser ’'unité des musulmans
et des chrétiens, et obtenir I'appui du «monde civilisé»* pour la cause des
Jeunes Turcs. Ses rencontres avec Edmond Demolins le menérent vers
’Ecole dite de Science sociale. En 1902, il réunit le Premier Congres
jeune turc’. L’échec de ce congrés, qui ne permit pas de résoudre les
conflits internes des opposants au régime de Sultan Hamid II, le poussa
a fonder, en 1906, son propre groupe: Initiative Privée et Décentralisa-
tion (Tesebbiis-i sahsi ve ademi Merkeziyet). De méme, il lanca, depuis la
Suisse, son journal, Terakki (Progrés). Son mouvement visait des ré-
formes radicales dans ’'Empire, la décentralisation et I'intégration des
«différentes races» ottomanes®. Il joua également un role décisif dans le
Deuxieme Congres des Jeunes Turcs, réuni en 1907, sans davantage par-
venir a aplanir les différends au sein de I'opposition.

Inspirateur des mobilisations urbaines contre le Palais dans les pro-
vinces de Est (1906-1907), Sabahaddin retourna a Istanbul apres «la
proclamation de la Liberté». Mais sa mouvance fut rapidement margi-

2 Cf. cependant, C. O. Tiitengil: Prince Sabahaddin, Istanbul, Istanbul Matbaasi, 1954; A. Er-
kul, «Prens Sabahaddin», in E. Kongar: Tirk Toplumbilimcileri, Istanbul, Remzi Kitabevi,
1982, v* 1, pp. 79-150; C. Reyhan: «Prens Sabahaddin», in Modern Tiirkiye’de Siyasi Diisiin-
ce, Istanbul, Iletisim, v° 1, 2001, pp. 146-151 et les introductions de N. S. Kosemihal et
M. Sencer a I’édition moderne de Prens Sabahattin: Tiirkiye Nasil Kurtarilabilir?, Istanbul,
Elif Yayinlari, 1965.

3 C.-O. Tiitengil et V. Giinyol: Prens Liitfullah Dosyasi, Istanbul, Can Yayinlari, 1977, p- 16.

4 Prince Sabahaddin, «Tesebbiis-i Sahsi ve Tevsi-i mezuniyet hakkinda bir izah» (1908), in
N. N. Ege: Prince Sabahaddin. Hayati ve Ilmi Miidafaalari, Istanbul, Fakiilteler Matbaasi,
1977, p. 159.

5 Le Prince avait lui-méme financé le Congreés qui se réunit chez le sénateur francais M. Pierre
Pontalis le 4 février 1902.

6 Ibid, p. 70.

288



nalisé€e par le Comité Union et Progres. Il entreprit alors un vaste travail
pédagogique pour expliquer ses idées et se défendre contre les accusa-
tions dont il était la cible (anglophilie, collaboration avec les anarchistes,
encouragement au s€paratisme arménien, ascendance géorgienne...). Il
dénonga le systéme autoritaire mis en place par Union et Progreés’ et fut
tenté par un rapprochement avec les militaires hostiles au pouvoir en
1909, mais ne parvint pas a freiner la transformation d’Union et Progres
en un Parti-Etat. Le Parti libéral (Ahrar) qui le soutenait fut interdit
apres I'insurrection de 1909. Accusé, de méme que les autres libéraux ot-
tomans, et en absence de toute preuve, de complicité dans I’assassinat de
Mahmud Sevket Pacha, il fut condamné 4 mort par contumace. L’En-
tente libérale (Hiirriyet ve Itilaf Partisi), qui défendait ses idées sans étre
sa propre formation, fut également interdite en 1913.

Contraint de nouveau a I’exil, il mit, depuis la France et la Suisse, le
"Triumvirat unioniste en garde contre la participation a la guerre dans le
camp allemand. Pour lui «la guerre se terminera inévitablement par
I’échec de I’Allemagne et de I’Autriche-Hongrie, si vous y participez
aux cOtés de ces Etats, cela ne se fera qu’au prix de la perte de I’ Asie ot-
tomane et ’'Empire ottoman sera effacé de la carte mondiale»®. Il ac-
cueillit la nouvelle de I’entrée en guerre de 'Empire comme «un coup
moral»’. Ses efforts pour aboutir & une paix unilatérale entre I'Empire et
les pays de I’Entente s’avérérent vains.

Estimant que le vent lui était enfin favorable, il réunit, en 1919, avec
Ahmed Resid Bey et Serif Pacha, son ancien compagnon libéral, un
Congres libéral turc en Suisse. Le congrés nomma a 'unanimité Serif
Pacha «délégué a Paris, avec pleins pouvoirs d’agir aupres de la Con-
férence de paix et des milieux politiques de I’Entente»'. Durant cette
période, il semble avoir caressé le projet, rapidement abandonné, de
constituer un nouveau gouvernement ottoman", chargé selon lui, de re-
connaitre la séparation des Arméniens, accorder une place importante
aux Grecs, instaurer le principe d’autonomie locale des vilayets, donner
la priorité aux «self made men», et enfin, se débarrasser du Khalifat qui
serait revenu aux Arabes".

C’est aussi durant cette période qu’il republia son ouvrage program-
matique: Comment la Turquie peut-elle étre sauvée? (Tiirkiye Nasil Kur-

7 Ibid, p. 267.
8 Ibid, p. 299, Cf. aussi, ibid., p. 314.
9 C.-O. Tiitengil et V. Giinyol, op. cit., p. 15.
10 Tribune de Genéve, 18. 1. 1919.
11 A. El-Ghayati: «Chez le Prince Sabaheddine», Tribune de Genéve,2.-3. 3. 1919. Je remercie
H.-L. Kieser de m’avoir fourni une photocopie de cette interview.
12 Ibid.

289



tarilabilir? , premiere édition: 1913). Bien que succes de librairie, ce livre
paraissait a la fois trop anachronique et trop prématuré dans la période
d’interrégne. Anachronique, car fruit de ses combats contre les Unio-
nistes, il appartenait & un monde désormais disparu. Prématuré aussi,
car la Turquie kémaliste en gestation, rapidement lancée dans une
construction autoritaire, ne pouvait faire place a un courant libéral, fon-
cierement antiautoritaire et pronant ouvertement la décentralisation.
En 1924, comme les autres membres de la dynastie, les deux freres fu-
rent d’ailleurs exclus de la Turquie. Liitfullah choisit la France comme
terre d’exil, alors que Sabahaddin partit en Suisse o il vécut, dans un
grand isolement et des conditions matérielles tres difficiles, jusqu’a sa
mort en 1948.

On connait peu de choses sur ces décennies passées en Suisse. On sait
cependant qu’il resta, jusqu’a la fin de sa vie, un adepte inconditionnel
de I’Ecole de la Science sociale. Banni de son pays, il lui restait quelques
amis et disciples, vivant comme lui un exil ou, en «exil intérieur» en Tur-
quie (dans la deuxieéme moitié des années 1940, il se réjouit de ’appari-
tion de quelques nouveaux disciples dans les cercles sociologiques
turcs).

Les rapports du Prince avec la Suisse, sa terre d’accueil durant les
25 derniéres années de sa vie, semblent avoir été simplement paisibles. Il
ne fit que rarement allusion a «ce tout petit pays charmant, digne de res-
pect»". Havre de paix pour un homme fatigué par des décennies de com-
bats perdus, au ceeur de I’Europe mais a la marge de I’histoire déchirante
de ’'Europe contemporaine™, la Suisse ne représentait en effet pas un
modele ou un contre-modeéle conflictuel sur lequel le Prince aurait pu
batir son programme pour I’Empire ottoman ou pour la Turquie.

«Un jour j’ai lu un livre et ma vie a changé»

«Un jour j’ai lu un livre, et ma vie a changé.» Cette toute premiere
phrase du roman La vie nouvelle d’Orhan Pamuk résume parfaitement
la trajectoire du Prince Sabahaddin. Sa découverte, «alors que je me
promenais, trés fatigué physiquement et moralement, dans 1’'une des fa-
meuses rues de Paris» d’A quoi tient la supériorité des Anglo-Saxons de

13 Ibid., p. 454.

14 C’est depuis la Suisse que Sabahaddin observait les événements dramatiques des années 20—
40. Comme son frere duquel il était trés proche, il fut trés probablement horrifié par le nazis-
me et par la Deuxi¢dme Guerre mondiale. Mais aprés la guerre, il condamna également
I"Union soviétique et défendit le Pacte de I’ Atlantique «démocratique et libéral» contre ce
systéme d’«espionnage et de haine» que constituait le bolchevisme. N. N. Ege, op. cit., p. 453.

290



Demolins changea en effet son itinéraire intellectuel, ou mieux, lui en
offrit un®.

Pour les opposants ottomans, le Livre, souvent trouvé i la faveur
d’une rencontre ou d’une promenade, était un «chemin». Celui de Saba-
haddin allait le conduire a I’'Ecole de la Science sociale. La tradition de
Le Play (1806-1882) et de Demolins (1852-1907) permit en effet au
Prince de se situer en dehors du positivisme en vogue et du darwinisme
social qui influencait la majorité des opposants Jeunes Turcs, pour consi-
dérer I'individu comme I’élément décisif de la vie sociale.

Certes, on a pu, partant de cette place accordée a I'individu, définir le
Prince comme «un révolutionnaire de droite». Ainsi, son programme
d’initiative privée et de décentralisation n’aurait été qu’une simple
adaptation des idées réactionnaires de Demolins, lui-méme accusé de
vouloir former une élite aristocratique frangaise chargée de la gestion de
I'empire colonial®. Cette critique me parait cependant totalement in-
fondée. En premier lieu, une telle lecture de Demolins est extrémement
réductrice car les catégories «individualisme» (en tant qu opposé au
«collectivisme» ), ou «réactionnaire» (en tant qu’opposé au «révolution-
naire») ne sont pas pertinentes pour expliquer son modele. Elle omet
simplement le fait qu’en mettant I’accent sur les structures sociales et sur
I'individu — fut-il aristocratique —, I’'Ecole de la Science sociale s’inscri-
vait a porte-a-faux avec les idées pré-totalitaires en vogue au tournant
du siecle. Certes conservateur, Demolins ne s’opposait pas moins a la
conception du social comme corps organique, devant a ce titre étre ren-
forcé pour s’engager dans la lutte avec les autres corps organiques. En
deuxieme licu, cette critique oublie que la découverte d’un «livre» et
d’une doctrine par les membres d’une intelligentsia non européenne
succede souvent a un malaise, a une quéte durable. Le «livre» en I’occur-
rence ne joue que le role d’«annonciateur» au sens de Jeanne Favret-
Saada du terme, permettant de reformuler, a la lumiére de la réponse
trouvée dans ses pages, une question qui est déja la et pour la doter
d’une 1égitimité et d’un sens universels. Enfin, comme le montre aussi
bien la trajectoire des militants unionistes que celle du Prince Sabahad-
din, les idées «importées» ne restent pas dépendantes de leurs fonde-
ments et prémisses européennes. Elles se transforment par leur circula-
tion méme". «Receveur passif» des courants d’idées occidentaux qui
15 Ibid., p. 36.

16 Ci. A. Kansu: «Prens Sabahaddin’in Diisiinsel Kaynaklari ve Asiri Muhafazakér Diisiince-

nin Ithali» in Modern Tiirkiye’de Siyasi Diisiince, Istanbul, Tletisim, v° 1, 2001, pp. 156-165.

17 L. Dumont: L’idéologie allemande. France—Allemagne et retour, Homo Aequalis 11, Paris,
NRF, 1991,

201



vont faire rage chez lui, l'intellectuel ottoman n’en reste pas moins un
«usager actif»'®, donnant sens aux idées occidentales dans sa propre
praxis politique.

Comme la plupart des Unionistes qui trouvaient dans le positivisme une
religion — car porteur du salut — ef une science, Sabahaddin concevait la
«science sociale» comme le chemin du salut ef une science aussi positive
que la physique et la chimie'. Les penseurs marquants du tournant du
siecle, Spencer, Lefourreau, Tarde, Durkheim et Le Bon, étaient «sté-
riles», et la sociologie, d’'une maniere générale, n’arrivait pas a dépasser
la période de la biologie d’avant Cuvier”. En revanche, tout comme «la
science naturelle commence a résoudre, par les méthodes d’observation
et d’expérimentation, les mystéres de la vie qui nous étaient complete-
ment inconnus encore hier, la Science sociale résout progressivement,
mais avec la méme force et la méme clarté, ceux d’une des expressions
les plus compliquées et les plus sublimes de la vie: la vie sociale»”,
Comme les autres intellectuels ottomans de ’époque, Sabahaddin était
éclectique, puisant dans divers systemes de pensée scientistes. Ainsi, il
fut influencé par le darwinisme social et suggéra que les sociétés hu-
maines étaient gérées par la «sélection sociale»™. Mais pour lui cette sé-
lection n’était pas irréversible, car imposée par la nature, elle pouvait
étre modifiée grace a la science. Par I'initiative individuelle et la décen-
tralisation, chaque société pouvait disposer des moyens de changer ses
structures, de passer d’'une forme communautariste a une forme particu-
lariste®.

Enfin, Sabahaddin sublimait également Frederic le Play, maitre fon-
dateur de I’Ecole de Science sociale®, mais comme Edmond Demolins,
il s’en séparait également sur plusieurs points. Il détestait, comme Le
Play, les capitales et les grandes métropoles. De méme, il estimait que la
réforme sociale devait étre menée par une élite connaissant «les condi-
tions du pays» et capable de «prendre les mesures» exigées. Mais,
contrairement a Le Play, il était révolutionnaire et surtout, tout comme
E. Demolins il condamnait la haine du maitre a I’égard des Etats-Unis
dont il avait prédit la «destruction rapide»™.

18 K. Thomson: Beliefs and Ideology, Londres, The Open Press, 1986, p. 29.

19 Prince Sabahaddin: Tiirkiye Nasil Kurtarilabilir?, Istanbul, Elif Kitabevi, 1965, p. 33.
20 Ibid., p. 34.

21 Prince Sabahaddin: «Besinci Mektup», reproduit in N. N. Ege, op. cit., p. 209.

22 Prince Sabahaddin: «Sekizinci Mektup», in ibid., p. 241.

23 Pour quelques titres de son journal, cf. C. O. Tiitengil, op. cit., p. 26.

24 Prince Sabahaddin: «Altinci Mektup» in N. N. Ege, op. cit., p. 209.

25 Ibid., p. 36.

292



Réforme comme transformation des structures sociales

Sabahaddin est généralement considéré comme le fondateur du libéra-
lisme ottoman. Sans étre fausse, cette affirmation gagnerait 4 &étre nuan-
cée. Force est de constater que le Prince ne disposait pas de programmes
économique ou politique clairs. A I'instar de Demolins, son projet
n’était libéral que par défaut, dans le sens ot la réalisation des prémisses
de I’Ecole de la Science sociale exigeait un cadre libéral. Ce n’est qu’en
réduisant le poids économique et politique du centre que le «self inter-
est», ce garde-fou sensé pousser les individus et les collectivités locales
vers le bien-€tre, aurait pu voir le jour.

Or la société turque était composée selon lui de deux grandes classes:
les oppresseurs, dont le but était de continuer d’opprimer, et les oppri-
més, dont le but était, non pas de renverser les oppresseurs, mais d’en
faire partie. Ce concept ne se fondait pas sur une définition économique.
La «classe» des oppresseurs était celle des fonctionnaires et des officiers,
'autre, des opprimés, celle de la paysannerie et de la reaya. Malgré I’ab-
sence d’une aristocratie dans I’Empire ottoman, par le passé ces deux
classes étaient distinctes et cloisonnées. Mais depuis les Tanzimat et la
fin des corps classiques de bureaucrates (civils et militaires), le passage
de I'une a l’autre était possible, poussant des lors Popprimé a ne réver
que de faire partie des oppresseurs. La société turque se trouvait donc
engagée dans un cercle vicieux qui perpétuait son malheur, puisque les
opprimés, plutdt que de vouloir changer leurs conditions ou s’émanci-
per, ne faisaient que reproduire I"oppression®.

Selon Sabahaddin les Turcs avaient connu trois phases dans leur his-
toire, la premiére, déterminée par la psychologie des steppes, était celle
de I’ Asie centrale; la deuxieéme, due a I'influence iranienne, celle du des-
potisme absolu; et la troisieme résultait des contacts avec 1'Occident.
Cependant, ces contacts n’avaient pas entrainé de changements dans les
structures sociales de ’'Empire, dans la mesure ot la civilisation occiden-
tale elle-méme ne se résumait pas a un seul type de structure sociale. Au
contraire, on en dénombrait plusieurs formes. Sabahaddin définissait les
structures sociales de I’Empire, des Turcs notamment, comme commu-
nautaires (tesekkiil-i tecemmiimi)”. La Turquie avait des fonctionnaires,
donc des consommateurs, mais manquait de classe productive. Le fac-
teur qui €tait a la base du déclin ottoman n’était donc pas, comme on I’af-
firmait souvent, I'Islam. Pas plus que le droit, ’économie, la morale, etc.,
la religion ne faisait partie des structures sociales «unitaires», elle en

26 Prince Sabahaddin: «Besinci Mektup», in N. N. Ege, op. cit., p. 203.
27 Sabahaddin: Tiirkiye Nasil Kurturarilabilir?, op. cit., p. 37.

293



était seulement I’émanation®. De méme, rendre I’ignorance ou la cor-
ruption du gouvernement ottoman responsables du déclin ou espérer
que des mesures comme le changement d’alphabet amélioreraient les
choses n’avait «aucun sens»”. Enfin, imaginer que I’armée pouvait ga-
rantir 'ordre et devenir le guide de la vie politique, constituait une
preuve supplémentaire de I’attachement des Turcs aux structures so-
ciales communautaires qui avaient provoqué leur déclin. Le programme
de Sabahaddin visait la transformation de ces structures car «quel que
soit le nom du régime — absolutisme, monarchie constitutionnelle, répu-
blique — tant que la structure de la société n’est pas changée, le résultat
demeurera le méme: la tyrannie politique et la misére sociale»™.

Les recettes de 'opposition jeune turque prévoyant essentiellement
un retour a la Constitution et des réformes administratives ne permet-
taient pas de briser ce cercle vicieux. Sabahaddin récusait également le
scénario de la délivrance de la tyrannie par le régicide: «en le [Sultan
Hamid II] tuant nous ne pourrions pas obtenir le salut. Il serait remplacé
par un autre»’'. Pour lui, un gouvernement ne pouvait «rendre ni heu-
reuse, ni malheureuse une société composée de trente millions d’indivi-
dus». La priorité devait donc étre donnée a la réforme des «moeeurs et de
la nature de la société» car I’'oppression du centre «n’était que le fruit de
notre éducation»™.

Or, les fonctionnaires n’étaient pas a la hauteur de la tache de prépa-
rer les nouvelles générations a ’esprit de I'initiative privée, les intellec-
tuels, qui constituaient la classe des gentlemen, devaient par conséquent
en prendre la releve®,

Probleme des modeles

Pour bien souligner que ce n’est ni I'appartenance géographique ou cul-
turelle & une civilisation ni méme la forme politique et administrative
d’un pays qui déterminent la vie sociale, Sabahaddin se référait a divers
exemples tirés d’Europe et d’Amérique. L’ Angleterre et ’Espagne,
deux pays européens, étaient dirigées par des monarchies constitution-
nelles alors que la République était la forme en vigueur a la fois en Amé-

28 Ibid., p. 41.

29 Ibid., p. 46.

30 C. Reyhan, art. cit., p. 150.

31 Lettre de Sabahaddin a A. B. Kuran, in A. B. Kuran: Osmanli Imparatorlugu’nda Inkilip
Hareketleri ve Milli Miicadele, Istanbul, Baha Matbaasi, 1956, p. 445.

32 Ibid., pp. 279-280.

33 Sabahaddin: «Yedinci Mektup»,in N. N. Ege, op. cit., p. 218. Remarquons cependant que cet
élitisme contrastait avec I'ingé€nierie sociale des Unionistes, qui de surcroit, substituait les hé-
ros et les génies aux élites.

294



rique du Nord et en Amérique du Sud. Mais I’Angleterre et I’ Amérique
du Nord, soumises a des formes gouvernementales différentes, étaient
prosperes et vivaient dans la liberté, alors que ’Espagne et les pays
d’Amérique du Sud gémissaient sous le joug des tyrannies et connais-
saient une grande pauvreté™,

L’Amérique latine constituait en effet une référence constante,
presque obsessionnelle, chez Sabahaddin. Il s’y référait pour expliquer
I'importance des structures communautaires, mais au-dela de cette
legon plutdt sociologique, ce sous-continent présentait les syndromes de
ce qui attendait la Turquie constitutionnelle. Sabahaddin saisissait que
méme la proclamation d’une république, autrement dit la mise en ceuvre
du modele politique sensé étre le plus démocratique, ne suffirait pas a
marquer le passage a une vie politique fondée sur la pluralité. En Amé-
rique du Sud expliquait-il, il y a des républiques, «mais elles sont dirigées
par des bandits»; la liberté de presse y est théoriquement reconnue, mais
cela n’empéche pas «de tuer celui qui parle»”. Le ministére des Travaux
publics fonctionne régulierement, mais «ce sont des étrangers qui en
profitent»*. En 1913, date de la fin du pluralisme politique dans I’'Em-
pire ottoman, il revenait sur cet exemple pour souligner que dans les
pays d’Amérique latine, il n’y avait pratiquement pas de choix entre la
dictature et I’anarchie”.

Sabahaddin réprouvait les «formations communautaires» pour leur
opposer les «formations particulieres» dont I’Angleterre était I’exemple
type®. Les Anglais sortaient de I’école presqu’ignorants en comparaison
de leurs camarades francais, mais ils disposaient d’infiniment plus de
connaissances pratiques. Ce fait ne s’expliquait nullement par des diffé-
rences confessionnelles car, tout comme le catholicisme, «le protestan-
tisme est oppressif dans des milieux communautaires, et respectueux
des libertés dans des milieux particularistes. Ainsi, dans une structure
communautariste, les religions se dégradent au point de devenir un ins-
trument d’oppression, et provoquent des réactions a la mesure [de I'op-
pression]. Dans des structures particularistes, elles répondent a un be-
soin social par leur respect de I'indépendance de I'individu et parce
qu’elles se développent au rythme de ces structures, si bien qu’elles ga-
gnent le respect du public»”.

34 Sabahaddin: Tiirkiye Nasil Kurtarilabilir?, op. cit., p. 37.

35 Sabahaddin: «Tesebbiisi Sahsi ve Tevsil i Mezuniyet Hakkinda Bir Izah», in N. N. Ege, op.
cit., p. 164.

36 Sabahaddin: «Besinci Mektup», in N. N. Ege, op. cit., pp. 206-207.

37 «Prince Sabahaddin Bey’in Milli Vicdana Hitabi», in N. N. Ege, op. cit., p. 412.

38 Sabahaddin: «Altinci Mektup», in N. N. Ege, op. cit., p. 209.

39 Sabahaddin: Tiirkiye Nasil Kurtarilabilir?, op. cit., p. 39.

295



SiI’Angleterre était le modele idéal de la décentralisation, la France
€tait le pays par excellence du centralisme, un centralisme qui dotait I’in-
dividu d’une grande responsabilité vis-a-vis du centre (et de ses valeurs),
mais lui enlevait, par 12 méme, I’autorité sur sa vie de tous les jours ainsi
que le véritable sens des responsabilités. C’est pour cette raison que la
monarchie en Angleterre était fondée sur des bases bien plus solides que
la République en France®. Sabahaddin critiquait aussi la Turquie
d’avoir choisi, depuis les Tanzimat, la France comme source de son droit
et comme modele, «comme si le fait que nos lois soient des copies
exactes de celles de la France ne suffisait pas, voila que maintenant nous
prenons également son modéle de gouvernement»*.

Décentralisation et anti-nationalisme

Le projet de Sabahaddin a souvent été associé a I'idée de décentralisa-
tion par la constitution des «gouvernements locaux»* et des conseils de
réformes (Heyer-i Tanzimiye)*®. Mais, fait rare parmi les Jeunes Turcs, le
Prince fut également un anti-nationaliste convaincu.

Certes, comme les Unionistes en exil, il rejetait les accusations répan-
dues en Europe contre I’Empire ottoman depuis des décennies. Si les
chrétiens avaient été par le passé cible de la répression ottomane comme
ces critiques I'affirmaient, ils auraient disparu*. C’était au contraire a la
Justice, fondement de ’expansion territoriale des Turcs ottomans, que
les divers éléments de ’Empire devaient la préservation de leur lan-
gue®. D’aprés le Prince, la dichotomie opposant les Turcs dominants et
les chrétiens dominés était également erronée. Sans occulter la condi-
tion peu enviable des non-musulmans en terre d’Islam, il constatait que
les chrétiens de 'Empire étaient néanmoins plus avancés que les musul-
mans: «alors que les chrétiens se développent par la décentralisation,
nous reculons par la centralisation». Les Grecs, les Arméniens, les Bul-
gares €taient plus libres que les Turcs, car «ils peuvent choisir leurs pa-
triarches»*. De méme, les chrétiens développaient plus d’initiative pri-
vée, dont ’absence paralysait les musulmans. Ils ne pensaient pas,
comme les musulmans, les Turcs plus particulierement, a la rétribution
par un poste de fonctionnaire mais a leurs intéréts individuels. Ainsi, pa-

40 Ibid., pp. 55-56.

41 Sabahaddin: «Bir Tavsiye», in N. N. Ege, op. cit., p. 118.

42 Ibid., p. 365.

43 Ibid., p. 62.

44 Ibid.

45 Proclamation de Sabahaddin et de son frére en 1901, citée par O. C. Tiitengil, op. cit., p. 23.
46 Reproduit de Terakki, in N .N. Ege, op. cit., p. 80.

296




radoxalement, «la nation dominante» devenait la nation qui régressait
le plus¥, alors que les «dominés» progressaient précisément parce qu’ils
rejetaient tout ce qui caractérisait les Turcs. Le probleéme se posait alors
dans les termes suivants: pourquoi les chrétiens qui, pourtant réussissent
mieux que les musulmans «ne pensent-ils qu’a nous quitter» ou pour-
quoi sont-ils «préts a sacrifier leur vie» pour devenir indépendants*?

Sabahaddin s’opposait, bien entendu, aux tendances sécessionnistes
qui travaillaient les communautés chrétiennes de 'Empire. Dans 'un
des rares textes ol il y faisait directement allusion, il donnait la Suisse
pour exemple: a condition de constituer une armée, des finances, une
douane... unifiées et d’accepter un certain degré de centralisme, les po-
pulations ottomanes pouvaient, comme les Suisses, coexister au sein
d’un méme Etat®. Il ajoutait également que c’étaient les équilibres de
I’Empire (et aussi sa faiblesse) qui permettaient a de petites entités chré-
tiennes de se maintenir. Il eut été par conséquent souhaitable pour elles
de vivre «dans une justice égalitaire» avec les Turcs plutdt que de «dé-
penser une grande partie de leurs revenus dans le service militaire» des
Etats qu’ils projetaient de fonder™.

Toutefois, Sabahaddin constatait qu’on ne pouvait nier que le mécon-
tentement régnait parmi les non-Turcs, un mécontentement dii a la fois &
I'incapacité de I’opposition jeune turque a rassurer ces communautés et
a la mauvaise gestion des autorités ottomanes. Les uns et les autres ou-
bliaient trop souvent la responsabilité historique des Turcs a ’égard des
communautés chrétiennes, arménienne notamment:

«S1 les minorités avaient pu constater une force réelle chez les opposants, elles
auraient changé d’avis. Mais elles voient dans le régime un effet maléfique no-
toire, et dans I'opposition un vide concernant I’avenir. Dé&s lors, il n’est pas éton-
nant de les voir chercher une solution séparatiste. Nous devons aussi nous rappe-
ler que nous avons considéré les privileges des chrétiens, et ce des siecles durant,
non pas comme des droits, mais comme des dons octroyés. Nous avons vécu sé-
parément des minorités. Nous avons pensé séparément. Rien n’a pu rapprocher
nos perspectives sociales respectives. Puisque c’est nous qui avons marché pour
conquérir leur pays, c’est a nous d’aller maintenant adoucir leurs coeurs. Notre
devoir ainsi que nos intéréts nous le commandent.»™

I1 était donc nécessaire d’envisager une union sincere entre musulmans
et chrétiens. Le Prince soulignait aussi que «rien de ce qui est demandé
[par 'opposition jeune turque] n’est demandé exclusivement pour les

47 Ibid., p. 83.

48 Ibid., p. 84.

49 A. Erkul, art. cit., pp. 142-143.

50 Sabahaddin: «Kendimizi Asra Tanitalim», in N. N. Ege, op. cit., p. 182.

51 InP.Fesch (secrétaire de Sabahaddin): Constantinople aux derniers jours d’Abdulhamid, Pa-
ris 1907, p. 50.

297



musulmans»> et qu’aucun Turc sensé ne peut nier la 1égitimité des re-
vendications des Arméniens™. Les massacres des Arméniens de 1894—
1896 étaient imputables, d’apres lui, au régime d’ Abdiil Hamid II et non
au fanatisme des Turcs™. Le probleme dépassait méme les décisions du
Palais, car la question arménienne faisait partic d’'un ensemble plus
vaste qui était la Question d’Orient, ol se trouvaient impliqués d’autres
€léments qui «ne sont pas préts a I'indépendance politique», notamment
les Kurdes, les Albanais et les Arabes™.

Selon Sabahaddin cette question devait étre résolue par le principal
protagoniste impliqué: ’Empire ottoman. Les Arméniens, dont la fai-
blesse numérique ne permettait pas la construction d’un Etat, ce qui dé-
légitimait leur projet scissionniste™, devaient utiliser les idéaux au lieu
des armes”. La solution consistait donc 4 former une patrie commune,
dans laquelle les Arméniens auraient les mémes droits que les Turcs™.
Ce faisant, ils allaient en outre définitivement bloquer le chemin vers
I'unification des peuples turciques, unité qui condamnerait les «minori-
tés» a n’étre que des gouttes d’eau dans un océan”™.

Sabahaddin resta fidele a ses idées apres 1908, a cette différence pres
qu’il admettait désormais que la séparation de certaines communautés,
y compris musulmanes, pouvait devenir inévitable. La décentralisation
administrative qu’il proposait pourrait tout au plus, diminuer les risques
d’éclatement violent et empécher I’effusion de sang. Le cas albanais lui
permettait de s’exprimer sur ce sujet:

«Les Albanais nous ont aidés a renverser le Sultan Hamid. Et aujourd’hui? Au
lieu de les noyer dans le sang et dans la haine, ne serait-il pas plus correct d’acce-
pter leurs revendications dans le cadre de certaines limites et de les réaliser par
la voie de la raison? Car vous allez voir, ils arriveront de toute fagon a leur but.
Les conditions actuelles I'imposent. Continuer avec obstination sur les chemins
du passé ne releve plus de I'ignorance mais du crime.»®

52 Ibid., p. 3%4.

53 Idem.

54 Les partisans du Prince expliquaient aussi que les Arabes, les Turcs, Arméniens, Lazes,
Grecs, etc. avaient souffert d’une tyrannie de 30 ans et qu’ils n’avaient qu’une solution: «(1)
initiative privée et (le) travail commun». Ainsi, Sabri, qui appelait les soldats a se joindre au
«peuple», saluait les mobilisations de 1’Anatolie de I’Est: «Arméniens! Les Turcs attaque-
ront le bourreau avec vous». Sabri: «Compatriotes Ottomans» (trad. K. J. Pasmadjian), Re-
vue du monde musulman, n° 5, 1908, p. 742.

55 Times, 2 janvier 1907.

56 Times, 2 janvier 1907. Cf. aussi, Y. H. Bayur, op. cit., p. 275.

57 P. Fesch, op. cit., p. 379.

58 P. Fesch, op. cit., p. 367.

59 Y. H. Bayur, op. cit., pp. 129-130.

60 Cité par C. Kutay: Fethi Okyar. U¢ Devirde Bir Adam, Istanbul, Kervan Yayinlari, 1982,
p. 129.

298



La révolution pour la réforme

Enfin, aussi bien le projet de réforme sociale que la quéte de la «civilisa-
tion occidentale», exprimée des 1905, menaient Sabahaddin a la pen-
sée et l’action révolutionnaires. Pronée dans les années de ’exil I’action
révolutionnaire est mise en ceuvre dés 1906-1907 a travers I’organisa-
tion Canveren, principal acteur des manifestations urbaines dans la ré-
gion de I’Est de I’ Anatolie®.

Comment expliquer cet engagement révolutionnaire, venant surtout
d’un disciple d’une doctrine réputée pour son élitisme et son conserva-
tisme? La réponse se trouve dans le fait que les idées a priori non révolu-
tionnaires, voire franchement réactionnaires dans leur terre d’émer-
gence, peuvent donner naissance a4 un courant révolutionnaire ailleurs.
Ainsi, le positivisme en France était une doctrine ouvertement contre-
révolutionnaire, de méme, il abhorrait la «classe militaire». Mais comme
en Amérique latine, dans ’'Empire ottoman qui manquait de «classe in-
dustrielle», il devint une doctrine révolutionnaire au service d’une classe
militaire. Il en va de méme de la «science sociale», qui émergea comme
une réponse contre-révolutionnaire a ’expérience révolutionnaire en
France. La méme doctrine, avec les mémes prémisses produisit, dans le
contexte ottoman, un programme révolutionnaire.

Mais la vision révolutionnaire de Sabahaddin se distinguait de la
conception de la révolution comme «technique de prise de pouvoir»
comme c’était le cas pour le Comité Union et Progres. La révolution
obéissait & «la loi du progrés» qui elle-méme signifiait «une évolution
graduelle». Car, ajoutait le Prince, «chaque acte qui ne se fonde pas sur
la science, la philosophie, sur un idéal — comme les mouvements des Bul-
gares, des Arméniens, ou [les tentatives] d’assassinat d’Abdiil Hamid —
sont non seulement du banditisme», mais se trouvent aussi dépourvus
d’objectif®. La révolution ne pouvait dés lors étre qu’un radicalisme qui
récuserait I'idée de la tabula rasa®™, qui s’inscrirait dans une continuité

61 N. N. Ege, op. cit., p. 79.

62 Cf.Y. A. Petrosyan: Sovyet Goziiyle Jon-Tiirkler, Ankara, Bilgi Yayinevi, 1974; H. Z. Kars:
Belgelerle 1908 Devrimi Oncesinde Anadolu, Ankara, Kaynak Yayinlari, 1984.

63 «Ihtilal», Sura-i Ummet, n° 55, 15 juillet 1904, p. 3.

64 Cette idée de révolution dans la continuité était d’ailleurs largement partagée par I’ensemble
des libéraux. Ainsi, Riza Tevfik disait qu’au nom du centre «(nous) avons tenté de reconqué-
rir chaque nahiye (canton) de notre pays alors que nos ancétres les avaient déja conquis et
nous avaient 1égué uniquement la tiche de les protéger et de les mettre en valeur». R. Tevfik,
texte du 3. 2. 1327, publié dans Teminat, repris dans A. Birinci: Hiirriyet ve Itiladf. II. Mesru-
tiyet Devrinde Ittihat ve Terakkiye Karsi Cikanlar, Istanbul, Dergéh Yayinlari, 1990, p. 59. Le
trone (et non pas la personne du Sultan Hamid) constituait, avec I’Islam, I'une des deux bases
justificatives de cette continuité sur laquelle s’appuyaient les libéraux, comme Liitfi Fikri ou
Serif Pasa. Cf. Serif: «Lettre ouverte 4 Sa Majesté Impériale le Sultan», Mecheroutiette, n® 43,
1913, p. 12.

299



avec le passé pour se projeter comme un autre type de société dans le
futur.

Le passage a I’action révolutionnaire de Sabahaddin, synonyme de la
mobilisation des populations urbaines, s’expliquait par ’'urgence d’agir
pour mettre fin a I'exil et a la passivité, marquer I’«an zéro» de «la ré-
forme des hommes et des femmes»*, mais pas pour un changement d’or-
dre eschatologique. D’ol1 le paradoxe, car bien que s’inscrivant expli-
citement dans la continuité ottomane, la mouvance de Sabahaddin fut
aussi celle qui opta, avant le Comité Union et Progres et d’'une maniére
plus radicale, pour I'insurrection. De méme, si pour Sabahaddin les pro-
blemes qui affectaient 'Empire ottoman avaient des racines bien plus
profondes que la personne d’Abdiil Hamid, cela n’interdisait pas, théo-
riquement du moins, la possibilité d’une violence ciblée, dirigée contre
la présence méme du Sultan. Ainsi, le trés scientifique Sabahaddin,
¢levé dans le Sérail, précisait que «la tache [par laquelle] ce dernier
membre de la dynastie ottomane» avait déshonoré [son rang] est si
grande qu’au besoin, «les dignitaires doivent effacer cette tache de ma-
lédiction par son sang»®.

Conclusion

Importées, éclectiques, combinant scientificité et conviction quasi reli-
gieuse, les idées développées par Sabahaddin avant et apres 1908 de-
vaient leur originalité & I’«acclimatation» de la doctrine de la Science so-
ciale au contexte ottoman. Mais comme le souligne Serif Mardin, dans
I’environnement trouble de I’exil et de la révolution de 1908, Sabahad-
din «€tait contraint de présenter ses analyses sociologiques comme un
programme politique»*. Ce besoin le poussa a simplifier, et donc & ap-
pauvrir sa pensé€e pour la rendre intelligible pour ses contemporains.

65 Sabahaddin: «Yedinci Mektup», in N. N. Ege, op. cit., p. 234.

66 Déclaration de Sabahaddin, éditée par Taha Toros in Milliyet, 18 février 1978. Les libéraux
ressentirent trés lourdement la mainmise unioniste sur la vie politique au lendemain de la
«Proclamation de la Liberté». Plusieurs signes indiquent que Sabahaddin tenta de mettre a
son profit la révolte du 31 mars 1909, ou du moins qu’il était prét a utiliser des moyens révolu-
tionnaires pour mettre fin a cette domination. Méme si son réle dans cette insurrection «ré-
actionnaire» du 31 mars n’est en effet pas trés clair, les accusations unionistes portées contre
lui restent peu convaincantes, tout comme l'indignation qu’elles suscitérent chez le Prince,
d’ailleurs. Force est cependant de constater qu’il ne nia pas son implication dans I'insurrec-
tion mais précisa seulement qu’il tenta d’empécher la révolte de prendre un caractére hami-
dien. Apres cette révolte rapidement écrasée, qui mit en évidence les dangers qu’une insur-
rection militaire courait dans la capitale ottomane, il prit ses distances par rapport aux
moyens violents. L’exemple de I’ Amérique latine, une fois de plus, montrait selon lui les dan-
gers auxquels une pareille voie pouvait aboutir, méme dans I’hypothése de la victoire. C. Ku-
tay, op. cit., Istanbul, 1978, pp. 142-143.

67 S. Mardin, op. cit., p. 223.

300



Méme sous une forme simplifiée, cependant, ces analyses, en pleine
contradiction avec les projets nationalistes d’Union et Progres, demeu-
raient politiquement intraduisibles. Elles étaient dés lors condamnées a
demeurer ce qu’elles refusaient d’étre: un acte de témoignage.

Comme d’autres actes de témoignage, cependant, elles montraient
que les problemes de I'Empire étaient d’'une grande complexité. Elles
n’apportaient certes pas des solutions pratiques, mais elles n’avaient pas
moins le mérite de montrer que celles-ci exigeaient bien plus qu’une
simple prise du pouvoir par un comité révolutionnaire.

301



	Le Prince Sabahaddin (1879-1948)

