
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 52 (2002)

Heft: 3: Osmanische Diaspora = Diaspora ottomane

Artikel: Osmanische Oppositionelle in Genf (1868-1908)

Autor: Kieser, Hans-Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Osmanische Oppositionelle in Genf (1868-1908)

Hans-Lukas Kieser

Resume

Geneve fut un des plus importants lieux d'exil de l'opposition ottomane
au sultan. Le groupe le plus actif de cette Opposition, les Jeunes Turcs,
formes selon les criteres europeens - la plupart dans les ecoles d'officiers
ou l'ecole de medecine de Constantinople - etaient destines ä devenir les

futurs cadres de l'Etat. Leurpatrie, l'empire du calife, se trouvait alors en

grave crise. Leurs ecrits etpublications d'exil exprimaient leur desarroi et
leur crainte d'un avenir qui menaqait la place traditionnelle des musulmans

au centre du pouvoir imperial au Proche-Orient. Malgre leurs liens
avec d'autres groupes ainsi qu'avec des personnalites suisses, ils n'etaient
pas en mesure de se mobiliser autour d'un projet commun constructif. La
lutte contre le sultan Abdul-Hamid demeurait le point de ralliement le
plus important d'une Opposition tres dispersee.

Dieser Artikel versucht der Opposition gegen den Sultan, die in Genf
eines ihrer wichtigsten Exilzentren hatte, ein Gesicht zu geben. Die
Jungtürken des Fin de Siecle, die stärkste Gruppe dieser Opposition,
waren politisch, sozial und religiös desorientierte junge Menschen mit
grosser Offenheit für zeitgenössische Ideologien. Anders als ihre
europäischen oder russischen Kommilitoninnen und Kommilitonen, mit
denen sie das Genfer Exil- und Universitätsleben teilten, befand sich ihr
Heimatstaat - das Kalifenreich, das den ganzen Nahen Osten umfasste -
in einer akuten Krise. Somit sahen sie ihre eigene Identität als staatstragende

muslimische Osmanen bedroht.
Ihr fieberhaftes Schreiben und Publizieren im Exil war ein Alarmruf

im Namen der «osmanischen Nation». Er zeugt von der Angst um die
Zukunft, sowohl der eigenen persönlichen als auch der des ganzen
Nahen Ostens, der vor grossen Veränderungen stand. Alle teilten sie
dieses Gefühl, von dem ihre Umgebung relativ wenig verstand. Aber es

264



war schwierig für sie, sich über die einzuschlagende Richtung klar zu
werden. So blieb als wichtigste Gemeinsamkeit der zersplitterten Opposition

der gemeinsame Kult des Feindbildes Sultan Abdulhamid. Von
einem durchdachten und konstruktiven gemeinsamen Projekt blieb
man weit entfernt.

Die jungosmanische Opposition nach 1865

Die jungosmanische Bewegung stammt aus letzten Jahrzehnt der Tanzi-
mat, der osmanischen Reformära (1839-76). Sie richtete sich ebenso

gegen restaurative Tendenzen im Reich wie gegen die «levantinischen
Profiteure» der europäisierenden Reformen, aber ohne ein
nationalrevolutionäres Gedankengut zu verinnerlichen wie später die Jungtürken
mit ihrer immer noch elitären, aber doch breiteren Bewegung. Der
Begriff «Jungtürken» bezeichnet die Gesamtheit der türkischsprachigen
Opposition gegen den Sultan Abdulhamid IL, der 1876-1909 im Amt
war. Oft wird er im engen Sinn für die Ittihadisten, die Mitglieder der
1889 als Geheimklub gegründeten Partei Einheit und Fortschritt, französisch

Comite Union et Progres (CUP), gebraucht, welche 1908 teilweise
und 1913 als Einparteiendiktatur die Macht im Reich übernahmen1.

Die osmanische Reform richtete sich politisch, administrativ und edu-
kativ nach dem französischen Modell. Französisch war jahrzehntelang
Unterrichtssprache an den im 19. Jahrhundert neu errichteten
Eliteschulen in der Reichshauptstadt Istanbul. Paris war der Ort, wo osmanische

Staatsstipendiaten hingesandt wurden. Diese Ausrichtung nach
Frankreich ist der Grund, weshalb von den 1860er Jahren an sowohl die
jungosmanische als auch die jungtürkische Opposition Zuflucht im
französischsprachigen Raum suchten, mit den Hauptzentren Paris und
Genf. Französisch blieb bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts die wichtigste
Fremdsprache in der Türkei.

Prominente Jungosmanen wie Ziya Pascha, Namik Kemal, Hüseyin
Vasfi Pascha und Ali Suavi suchten zeitweilig in der Schweiz Zuflucht
vor dem langen Arm ihrer Regierung, die sie als Publizisten kritisiert
hatten. 1868 wurde die jungosmanische Zeitschrift Inkiläp («Umwandlung»

oder «Revolution»)2 in Genf herausgegeben, das erste Glied einer

1 Diese auf osmanisch tttihad ve Terakki genannte konspirative Organisation, die wichtigste
innerhalb der jungtürkischen Bewegung, hiess anfänglich Bund für Osmanische Einheit
(Ittihad-i Osmani Cemiyeti) und variierte später vorübergehend ihren Namen. In diesem
Artikel wird sie immer mit dem Kürzel CUP bezeichnet.

2 Bei den Jungtürken wird inkiläp im Sinne von «Revolution» verwendet, aber erst in türkistischen

Kreisen ab 1911 ist damit nicht in erster Linie ein Putsch, sondern eine türkisch-nationalistische

«soziale Revolution» (igtimäi inkiläp) gemeint.

265



langen Reihe oppositioneller osmanischer Publikationen in der
Welschschweiz3. Inkiläp wurde später im Sinne von «Revolution» zu einem
Schlüsselbegriff sowohl der Jungtürken als auch der türkischen
Nationalisten.

Ziya Pascha veröffentlichte 1870 in Genf die Zeitschrift Hürriyet
(«Freiheit»), wo er in einem Gedicht seiner Geistesverfassung beredten
Ausdruck verleiht. «Ich reiste durch die Länder der Ungläubigen und
sah Länder im Wohlstand / Ich durchquerte das Reich des Islams und
sah überall Ruinen / [...] Sie nennen es Staat, was ich sah, waren
Schlachthäuser.»4 Diese Gedichtzeilen enthalten zwei durchgängige
Grundthemen osmanischer Opposition: die vernichtende Kritik an der
eigenen repressiven Regierung und den Schmerz über die Misere des
islamischen Reiches verglichen mit Europa. Ziya Pascha hat sich, wie
zahlreiche Oppositionelle im Exil nach ihm, wenig später (1871) wieder
mit dem Staat arrangiert und hohe Ämter bekleidet5.

Als Beispiel einer frühen Auseinandersetzung mit der Schweiz sei auf
den aus Istanbul stammenden Publizisten, Jungosmanen und gläubigen
Muslim Ali Suavi (1839-78) hingewiesen. Er gab seine Zeitschrift Ulüm
(«Wissenschaften») teilweise ebenfalls in Genf heraus. Er nennt darin in
einem Artikel aus dem Jahre 1870 die Schweiz die grösste und am besten
funktionierende Demokratie in Europa. Er bezeichnet sie als Gesellschaft

mit starker christlicher Frömmigkeit und hoher sexueller Sittlichkeit

(dies namentlich in der Absetzung von Frankreich, wo Ali Suavi
1867-70 weilte). Doch sei die demokratische Idealform der Regierung,
welche eigentlich auch dem heiligen islamischen Gesetz am besten
entspreche, wegen der grossen Ausdehnung, des Vielvölkercharakters
sowie der verdorbenen Sitten in den osmanischen Städten nicht auf das
Osmanische Reich übertragbar. Hier sei eine starke monarchische
Hand nötig. Ali Suavi strich speziell auch den Unterschied heraus, der
darin bestehe, dass es in der Schweiz zwar eine multikonfessionelle, aber
im Gegensatz zum Nahen Osten, mit Ausnahme weniger Juden,
monoreligiös christliche Gesellschaft gebe6. Damit schnitt er das zentrale
Problem seines Heimatstaates an, nämlich Herrschaft in einem nicht nur
multiethnischen, sondern auch multreligiösen Raum modern zu begründen.

3 Vgl. dazu die Monographie Muammer Göcmen: Isvicre'de Jöntürk Basini ve Türk Siyasal
Hayatina Etkileri (1889-1902) [Jungtürkische Presse in der Schweiz und ihre Wirkung auf
das politische Leben in der Türkei], Istanbul 1995.

4 Zitiert in Göcmen: Jöntürk, S. 56. Übersetzung HLK.
5 Osmanldar Ansiklopedisi, Istanbul 1999, Bd. 2, S. 702.
6 «Demokrasi, Hükümet-i Halk, Müsavat», Ulüm Gazetesi, Bd. 2, Nr. 18, Mai 1870, S. 1083-

1107. Für die Übersendung dieses Artikels danke ich Mehmed §ükrü Hanioglu.

266



^ =;. .«;!ts«;j«« .„««
PZPiZVyyy. vPvZvZ^-'yVVpppPV.:
"V Vyyyyyy, ••««;««««%¦¦¦, «=« ¦.*:•.£.¦:¦¦¦ yyyy««

'¦WVZVy vzzv- -pzzvvp vypyyyppypf. %yy0,'' " PZVVvy .ypyZiPP
Vy yyPPPypvv m^vy
'-Zjiy^m-PZvMzZP

'%*&¦
vypvvpypim
pvyppmPP

*':
•«

&p

¦yyyIIII0ä> vvyyyyy

pfpvvzm yyy.y
vvyPpv

:VZVk

P
v - :, -

¦yyyyy-m vy'yyv r .pmpfsmyiwysy
»s y

VZ i'W?

v«; «

^zpZy—'-^>i?v**pi0ßi'>'

VZVp:¦ VVPyyy

yy... .-..
•Z,,,Z,^y

¦# fSI&#**~~ m
'¦ .pp

Abbildung 1. Selbstsicht der jungtürkischen Opposition des Fin de Siecle angesichts der apo-
retischen «Orientalischen Frage»: Der Sultan Abdulhamid rücklings auf einem Esel, während

die europäischen Mächte den Esel (Osmanisches Reich) in alle Richtungen zerren und
der Hund (Presse) kläfft. Nur die Jungtürken gehen entschlossenen Schrittes vorwärts (Bebe-
ruhi, Nr. 4, Genf, 1898).

Ali Suavi blieb dem ihn faszinierenden Gedanken einer direkten
Demokratie treu, verband ihn aber mit dem Postulat einer paternalisti-
schen Sultansherrschaft. An der Schweiz faszinierte ihn das, was er als
Puritanismus wahrnahm und für seine Heimat als gesellschaftliches
Heilmittel betrachtete7. Der in Suavis Text ausgedrückte Respekt für
die Institutionen der schweizerischen Demokratie, die Hochschätzung
ihrer Bildungseinrichtungen, die Rede von der im Vergleich zum übrigen

Europa höheren Moralität (später Argument für den Bildungsaufenthalt

von Musliminnen in der Schweiz), und die Bewunderung der
Natur sind Konstanten des türkischen Schweizbildes bis weit ins
20. Jahrhundert geblieben8.

7 Vgl. §erif Mardin: «Super Westernization in Urban Life in the Ottoman Empire in the Last
Quarter of the Nineteenth Century», in Peter Benedict et al. (Hg.): Turkey: Geographie and
Social Perspectives, Leiden 1974, S. 426 und 430.

8 Unter dem Titel «Charme, Wohlstand und Fortschritt der Schweiz» idealisierte 41 Jahre später

ein Korrespondent des in Istanbul herausgegebenen wichtigsten islamischen Blattes die
Schweiz mit den Worten: «Jeder Winkel dieses Landes ist ein Bild lieblichster Anmut. [...]
Die Schweiz ist überall ein Muster der Zivilisation und des Fortschrittes. Sie ist kein Land,
sie ist ein Blumengarten, besser gesagt eine Blume.» Ferid Dervisoglu: «Mekatib: Avrupa
Mektuplan: Isvicre'nin Letafeti, Umran ve Terakkisi», in: Sebilürre§ad, Bd. 10, Nr. 260,
S. 416^4-18, Shaban 1329. Den Höhepunkt der Bewunderung für die Schweiz bildete schliesslich

wohl das allgemeinbildende Buch von A. T. Yazman: lsvcicre Cenneti [Das Paradies
Schweiz], Istanbul 1962.

267



Die Begegnung der Jungosmanen mit der Schweiz war sporadischer
Natur. Im Gegensatz zu den 1890er Jahren entstand hier noch kein
dauerhaftes und selbständiges Exilzentrum. Geistesverwandt mit den
kultivierten, liberalen Jungosmanen waren einzelne spätere Flüchtlinge, die
ebenfalls in Genf publizistisch aktiv wurden, so Hakki Bey, der um 1880
in Genf eine Zeitschrift unter dem Titel Gencine-i Hayal («Schatztruhe
der Phantasie») veröffentlichte9.

Ali Schefkati provozierte mit seiner 1880/81 in Genf publizierten
Zeitschrift tstikbal («Zukunft») türkisch-schweizerische Probleme auf
diplomatischer Ebene, die zwanzig Jahre später wegen der jungtürkischen

Opposition in Genf notorisch wurden. Er war Mitglied der vom
osmanischen Griechen Cleanthi Scalieri geleiteten Freimaurerloge in
Konstantinopel. Ganz im Gegensatz zu Abdulhamids Politik der
muslimischen Einheit («Panislamismus») verfolgte Scalieri die Idee eines
neobyzantinischen Staates, der unter dem Szepter eines aufgeklärten
Sultans Christen und Muslime, Türken und Griechen vereinigen sollte.
Mehrere Exponenten der Tanzimat waren Freimaurer gewesen. So
überrascht es nicht, in der Oppostion gegen Abdulhamid von Beginn an
Freimaurer anzutreffen10.

Ali Schefkatis produktivste Zeit war in Genf, wo er von August 1880
bis Februar 1881 die Nummern 10-26 von insgesamt 31 Nummern seiner

Zeitschrift herausgab. Dies führte im Frühjahr 1881 zu Interventionen
des osmanischen Botschafters in Paris, Essad, beim Bundesrat. Eine

der zahlreichen beanstandeten Stellen des tstikbal lautete so:

«[...] la haine et la repugnance que je ressens contre radministration tyrannique
ne fönt qu'augmenter. [...] helas, cent fois helas! La nation n'abandonne point le
lourd sommeil de l'insouciance, eile ne jette aucun regard attentif sur Constantinople,

je veux dire sur ce foyer de debauche de Yildiz Kiosk, origine de tant de
maux et d'ignominies, source de l'injustice et du despotisme. [...] eile contemple
l'aneantissement de la patrie [...] si nous gardons encore quelque temps le
silence, notre Etat, nos personnes, notre nom et notre religion seront ä jamais ane-
antis! Marchons en avant et, s'il le faut, sacrifions notre vie pour conquerir notre
liberte et notre bonheur.»"

istikbal nahm jungtürkische Hauptthemen wie Hass auf Abdulhamid,
Verabscheuung der Palastregierung, Angst vor politisch-religiösem
Untergang und Aufruf zum «Freiheitskampf» vorweg. Der vom osmanischen

Botschafter Essad angeheuerte französische Advokat, dessen

9 Mehmed §ükrü Hanioglu: The Young Turks in Opposition, Oxford University Press, 1995,
S. 68f.

10 §erif Mardin: Jon Türklerin siyasi fikirleri 1895-1908, Istanbul: Üeti^im, 1994, S. 32-34; Ali
Birinci: «Ali §efkati», Osmanh Ansiklopedisi, Bd. 1, S. 237f. Hanioglu: Opposition, S. 34f.

11 Übersetzung vom Osmanischen (wohl durch osmanische Botschaft) bei den Bundesakten,
tstikbal, Nr. 18,11. 11. 1880, BAr E 21 13887.

268



Auftrag es war, das Verbot der Zeitschrift zu erwirken, kam zum
Schluss, dass nur eine Ehrverletzungsklage oder eine Ausweisung
erstrebt werden könne. «Quant ä la suppression du Journal: eile est
absolument impossible sur tout le territoire suisse. Aueune loi cantonale ne
pourrait porter une aussi grave atteinte ä la liberte de la Presse edictee

par la Constitution federale.»12 Die Schweizer Behörden hatten es mit
der Anfrage des Botschafters Zeit nicht eilig gehabt und konnten ihm
im Sommer 1881 gelassen mitteilen, dass der Betreffende seine Tätigkeit

nicht mehr auf helvetischem Boden ausübte. Dank seines
Beziehungsnetzes konnte Ali Schefkati sich je nach Bedarf in verschiedenen
europäischen Städten aufhalten13.

Ali Schefkati wurde ab Ende der 1880er Jahre zu einer Ikone der
Jungtürken. Die Studenten der Hochschulen in der Reichshauptstadt,
darunter die CUP-Gründer, verschlangen heimlich seine Zeitschrift14.

Osmanische Bildungsdiaspora und jungtürkische Opposition

Die jungtürkische Generation der 1890er Jahre, mit dem CUP als
organisatorischem Kern, unterschied sich von den Jungosmanen in mehrfacher

Hinsicht. Sie war in der Regel von bescheidenerer Herkunft. Sie

bejahte Revolution und Gewalt als Mittel zur «Rettung des Reiches»
und zur Erlangung des «Fortschrittes», dem sie sich verschrieb. Ein tiefer

Generationenbruch, der mit dem Zusammenbruch des islamischen
Weltbildes und muslimischer Gläubigkeit einherging, kennzeichnete
sie. In ihrer Kindheit hatte sie den traumatischen russisch-türkischen
Krieg erlebt, der 1878 den Staat beinahe hatte zusammenbrechen
lassen. Sie hasste den Sultan, weil sie sein Palastregime als reaktionär
betrachtete und ihn verantwortlich machte für die demütigenden
Rückschläge in der Aussenpolitik. Sie verachtete seine, wie sie monierte,
bigotte Haltung, während sie ihr eigenes Weltbild auf die «ehernen
Gesetze der Natur», wie sie wiederholt betonte, abstützte. Sie prangerte
ihn dafür an, dass er Midhat Pascha, den Staatsmann der Tanzimat und
Autor der ersten osmanischen Verfassung von 1876 hatte ermorden
lassen. Dieser politische Mord von 1884 tauchte in ihren osmanischen
Publikationen weit mehr auf als die Massenmorde an den Armeniern
1894-96, wenn gleich sie diese bisweilen auch als Untat des Despoten
geisselten.

12 Bericht von Martin du Gard, avocat (1881), BAr E 21 13887.
13 Vgl. Hanioglu: Opposition, S. 37f.
14 Ibrahim Temo: Ittihad ve Terakki Cemiyeti'nin kurueusu ve 1/1 no'lu Ibrahim Temo'nun Itti-

had ve Terakki Anilari, Istanbul: Arba yay., 1987 (Erstausgabe 1939), S. 59.

269



Sowohl Jungtürken als auch Jungosmanen entstammten zu einem
grossen Teil jener mittleren und höheren Bourgeoisie Istanbuls in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, welche der Pionier der Forschung
über jungtürkische Ideengeschichte Scherif Mardin zutreffend «über-
verwestlicht» genannt hatte15. Denn sie machte sich in einem durch den
«endzeitlichen» Reichskontext bedingten, nirgendwo sonst anzutreffenden

Ausmass zukunftsträchtige westliche Wissenschaft, namentlich
materialistische und biologistische Lehrsätze damaliger europäischer
Koryphäen wie Ernst Haeckel, Ludwig Büchner und Auguste Comte in
popularisierter Form zu eigen. Ein besonderes Faszinosum ging für
viele, namentlich Ärzte, von Haeckels Idee aus, die westliche, auf wie er
meinte religiöse Illusionen gebaute universalistische Zivilisation zu
überwinden, während anderen, wie dem Prinzen Sabahaddin, genau
dieser Universalismus am Herzen lag.

Das gebührenfreie Studium an osmanischen Eliteschulen war im letzten

Viertel des 19. Jahrhunderts ein wichtiges Sprungbrett für den sozialen

Aufstieg von Söhnen muslimischer Familien aus mittelständischem
Milieu. Eine spezielle Bedeutung hatte dabei die militärische
Ärzteschule. Ihr Abschluss verlieh den prestigeträchtigen Offiziersrang und
war Garantie für eine Staatsstelle. Im Internat der militärischen Ärzteschule

in Istanbul, die seit den 1870er Jahren Türkisch, nicht mehr
Französisch als Unterrichtssprache verwendete, wurde 1889 das CUP
gegründet16.

Je mehr Mitglieder das CUP unter der Studentenschaft der Hauptstadt

gewann, umso stärker wurde die Repression. Entsprechend
verschlechterten sich die Studienbedingungen. Zudem herrschte eine sich
verschärfende Wirtschaftskrise. Die Polizei verhaftete zahlreiche CUP-
Mitglieder und löste Ende 1895 das Komitee in der Hauptstadt auf. Die
Flucht junger Oppositioneller nach Europa erreichte damals einen
Höhepunkt. Der 19jährige Medizinstudent Akil Muhtar schrieb im Oktober

1896 vor seiner Flucht nach Genf in einem Abschiedsbrief an seine
Familie, was ihn zum Gang nach Europa motivierte:

«Der Besuch der Hochschule brachte mir nichts als Mühsal und Unannehmlichkeiten

und lehrte mich die Verderbtheit der Sitten. [...] Der traurige Zustand,
dem meine Nation verfallen ist, machte mich irrsinnig. Gratis Brot essen [als
Staatsstipendiat], wie die Konstantinopler [Bourgeoisie] bequem herumsitzen,
während die muslimische Nation stöhnt und die Türken leiden - dies vereinbart

15 Mardin: «Super Westernization».
16 Vgl. Mardin: Jon Türkler, S. 60-72; Hans-Lukas Kieser: «Dr Mehmed Reshid (1873-1919):

A Political Doctor», in: ders. und Dominik Schaller: The Armenian Genocide and the Shoah /
Der Völkermord an den Armeniern und die Shoah im historischen Raum 1895-1945, Zürich
2002, im Druck.

270



;«M:^^:.:^:;;:^:'; ^;'"«-;::-i:-«-- •;::^-';j- r'?-;':.::;: .r^im^-; ¦;¦ ::; :;^M!^;::;;::aUi:y]IH:|ii; -v ¦¦'¦pMv 'ZP .::¦¦:,£,:.¦;.
yyyyyy.yyy-yyyyy ¦¦•--.•¦>. i- y ¦¦¦iVVyVyymvypPsm.. ppfv. päy. ¦::;$%.'

et*xcv^(„
.v,.,vp0Mvv
-««=«-« «s«si«:-p!3*:«:--«««--««s:-««;:««««

«««. v:|f: ¦:«««:««:««:. ;?•

¦ ZVV ^V ; ;p- 'r : y^ : ..p^MVViim gk /- Z VtVvy

VP i VI¦.¦¦¦'¦ ;

: rZZ.:- PrZ
^^^¦^^^^/¦'i^.,* y.yv

;;f;; fp-y-" 'yZVZPpp
¦

.sfr;-::. vyuv.,ypßpyxpyy,yyyyy, ¦¦:-¦¦¦ ¦pi^^^s^^^:ppiyp-:i:.:pi..:^.,^^)^::.y.i

': :«::«lilvr:s«: :«^Ssl-
•..«''¦;.-:. «:«.-«?-:-«:««««s
& WppzVVZVV

¦ ¦vspyy yy yy-y «;««.-¦

fVZZVv V.'
ZzZVZvVZiVvVyZZyVVZzV V

N
Z'vZZzVZZVV: zVZV Z. v pZyZZZf. VyZZVVZZZyZzVfZZyVzzZZZvyzZyZvZpzzy

VmVZVVVvPyvVZi
yyvyvyyyVpyy.yy:/vpyyyVVVVy
VVVZvZZVZVVvyZZKZVVZZVyMfZZVV

i^S^^^SM^^^KS v «- « «yy «««««« vy
WVZVVvVVfVvVWVz

Abbildung 2. Die erste kurdischsprachige Zeitschrift (Kurdistan) und ihre Genfer Adresse.

sich nicht mit dem Gewissen des noch jungen Türken, der ich bin. Ich bin von
einigen Seiten dazu ermuntert wurden, nach Genf zu gehen, wo man mit drei
Liren im Monat leben kann.»17

Genf hatte unter osmanischen Studenten offensichtlich den Ruf einer
Stadt, wo junge Leute billig leben und studieren konnten.

Ali Kemali war einer der ersten Türken, die 1887 primär aus Studiengründen

nach Genf gekommen waren, obwohl er wenig später auch eine
politische Rolle zu spielen begann (siehe den Artikel von Sinan Kuneralp).

Die ersten muslimischen Osmanen traten erst anfangs der 1890er
Jahre in Schweizer Universitäten ein, während ihre christlichen Landsleute

oder ex-Landsleute schon auf Jahrzehnte einer Bildungsrenaissance

zu Hause wie auch in Europa zurückblickten. Viele osmanische
Christen erwarben sich zudem ihre Hochschulausbildungen an den von

17 Abgedruckt in Göcmen: Jöntürk, S. 283f.

271



Missionaren gegründeten Universitäten in Konstantinopel oder Beirut.
Muslime aus dem Osmanischen Reich, die vor 1890 nach Europa studieren

kamen, waren fast ausnahmslos Staatsstipendiaten in Paris. Von den
1860er und 1870er Jahren an immatrikulierten sich auf eigene Initiative
hin viele Griechen, Serben, Armenier, Bulgaren und Rumänen vorzugsweise

an den Universitäten Zürich und Genf. Der Aufbau der jungen
Nationalstaaten auf dem Balkan, denen die meisten nach 1878 angehörten,

verstärkte deren Aufbruchsstimmung18. Es gab auch einige Frauen
in dieser Bildungsdisapora, aber längst nicht so viele wie aus Russland.
Zum Übergewicht der Nichtmuslime in der Bildungsdiaspora aus dem
Südosten trugen zudem die Armenier und Armenierinnen aus dem
Kaukasus bei, die Jahrzehnte vor ihren Glaubensgeschwistern im
Osmanischen Reich in grösserer Zahl in Europa zu studieren begannen.

Die Jungtürken im Genf der Jahrhundertwende

Im Sommersemester 1892 waren von insgesamt 684 Studierenden an
der Universität Genf 439 ausländischer Herkunft, davon 89 Bulgaren
(davon 7 Frauen), 9 Armenier (vermutlich alle aus Russisch-Armenien,
davon 3 Frauen), 6 Rumänen, 5 Serben, 10 Griechen, aber nur ein
Türke19. Von diesen ausländischen Studierenden wählten 48 Jus und 42

Medizin - die beiden mit Abstand beliebtesten Fächer. 1897 waren
bereits 9 muslimisch-türkische Studierende eingeschrieben, davon 7
aktive Jungtürken20. Vom Ende des 19. Jahrhunderts an stieg die Zahl
osmanischer Studierender in der Schweiz stetig an. Medizin, Recht und
Naturwissenschaften waren deren bevorzugte Fächer.

Ein Blick auf das Genfer Presseregister der Jahre 1895 bis 1905 gibt
einen Eindruck von der fiebrigen Agitations- und Publikationstätigkeit
nicht nur russischer, sondern eben auch südosteuropäischer, kaukasischer

und osmanischer Kreise im Genf der Jahrhundertwende. Neben je
einem armenischen, mazedonischen und serbischen finden sich 14
osmanische Titel, darunter militante wie Intikam («Rache», 1900) oder
Tokmak («Hammer», 1901). Nicht alle Zeitschriften wurden offiziell
registriert. Die Liste zeugt zudem von der Bereitschaft mehrerer Schwei-

18 Serbien, Bulgarien und Rumänien hatten am Berliner Kongress 1878 faktische oder nominelle

Unabhängigkeit erlangt.
19 Der muslimische Jus-Student Sadik Mehmed. Im Jahr danach figurierte er bereits nicht

mehr auf der Studentenliste, 1891 noch nicht.
20 Mustafa Ragip (Faculte des Sciences), Tunah Hilmi (Facultes des Lettres et des Sciences So¬

ciales), Halil Muvaffak (Faculte de Droit), Nuri Ahmed, Akil Muhtar, Ahmed Seraceddin
und Abdullah Cevdet (letztere vier Faculte de Medecine). Siehe Liste des Autorites, Professeurs,

Etudiants et Auditeurs, semesterweise publiziert.

272



zer, sich als Verantwortliche dieser von der osmanischen Geheimpolizei
wachsam verfolgten Zeitschriften eintragen zu lassen.

Im November 1896 wurde die CUP-Filiale Genf gegründet. Sie
bildete die Avantgarde der ganzen jungtürkischen Bewegung, nachdem
die französische Regierung auf Druck des Sultans hin Massnahmen
gegen die Jungtürken in Paris um den Positivisten Ahmed Riza
unternommen hatte. Ahmed Rizas Blatt Meieret («Rat») wurde mit Eintrag
im Presseregister vom 29. April 1896 in Genf publiziert. Da Ahmed Riza
revolutionärer Gewalt gegenüber skeptisch eingestellt war und sich
offen als Atheist bezeichnete, genoss er nur beschränkt die Sympathien
der jungen Exilanten21. Diese sahen sich berufen, das Reich und die
«hilflose osmanische Nation» (bigare millet-i Osmaniye), womit vor
allem die Muslime gemeint waren, zu retten. Sie identifizierten sich mit
Schillers Wilhelm Teil, dem Freiheitshelden und Tyrannenmörder.
Wilhelm Teils Übersetzung aus der französischen Version ins Osmanische
hatte der CUP-Mitbegründer Abdullah Djevdet noch 1896 in Istanbul
vollendet, bevor er 1897 nach Genf floh22.

Zum Kopf der Bewegung in Genf wurde anfangs 1897 Mizanci
Murad, ein renommierter Journalist und Hochschullehrer für Geographie

und Geschichte aus Istanbul, der ein Jahr zuvor nach Paris geflohen
war. In Genf gab er seine Zeitschrift Mizan («Waage») heraus23. Mizanci
Murad entsprang dem jungosmanischen Milieu, das reformerisch
dachte und sich uneingeschränkt zum osmanischen Vielvölkerstaat
islamischer Prägung bekannte. Sowohl für Meieret als auch Mizan zeichnete

Albert Karlen, Berner und Genfer Bürger, verantwortlich, wie
dem Presseregister im Genfer Staatsarchiv zu ersehen ist. Es war der
«bekannte socialistische Grossrath Karlen»24.

Anfangs 1897 befanden sich mindestens 25 aktive Jungtürken in
Genf, darunter, neben Mizanci Murad, die beiden CUP-Gründer ishak
Süküti und Abdullah Cevdet, der spätere CUP-Generalsekretär (1916-
18) Midhat §ükrü [Bleda]25 sowie Tunah Hilmi, der nach 1909 und während

des Ersten Weltkriegs hohe Ämter bekleidete und Deputierter
sowohl im osmanischen als auch im republikanischen Parlament wurde.
Nur 5 der 25 Aktivisten, von denen die Mehrzahl wegen der Flucht ihr
Studium in Istanbul abgebrochen hatten, frequentierten Ende 1897
21 Vgl. Göcmen: Jöntürk, S. 118-123.
22 fo?! 5Üssheim: <<DJevdet> Abdullah», Enzyklopädie des Islam, Ergänzungsband, Leiden

23 Daher sein Übername «Mizanci».
24 «Johann Albert Karlen, geb. 1850, von Boltigen (Bern), Graveur in Genf». Bundesanwalt anBundesrat EJPD, Bemerkungen über das bisherige Treiben der Jungtürken in Genf 30 10

1899, BAr E 21 14249, Bd. 1.
25 Der 1934 angenommene Familienname ist in eckigen Klammern aufgeführt.

273



Kurse an der Universität. Der akademisch erfolgreichste unter ihnen

war Akil Muhtar [Özden], der Karikaturist der Gruppe, der 1903 zum

Assistenten am Kantonsspital, 1907 zum Dozenten an der Universität
avancierte. In der Republik Türkei war er Medizinprofessor und

schliesslich Deputierter. Akil Muhtar und Tunali Hilmi spielten beide in

der 1911 in Istanbul einsetzenden türkistischen Bewegung eine wichtige
Rolle26.

Heterogene Opposition

1896/97 bestanden offene Meinungsverschiedenheiten zwischen dem

«konservativen» Murat Bey, dem CUP-Mitbegründer Ishak Süküti und

radikaleren Kräften in Genf. Tunah Hilmi führte diesen Flügel an, der

sich den Namen Osmanische Revolutionspartei zulegte und auf ihrem

Siegel den Wahlspruch «Gerechtigkeit oder Tod» aufführte. Wie sich

der gemässigte Jungtürke Süleyman Nazif in einem Brief ausdrückte,

betrachteten es diese Aktivisten als «unumstössliches Naturgesetz»,
dass «jeder Fortschritt auf der Welt die Folge von Revolution und der

Preis der Freiheit das Blutvergiessen» sei27. In ihren heimlich nach Istanbul

gesandten Traktaten bediente sich die Revolutionspartei einer
islamistischen Rhetorik, um zur Gewalt gegen den «ungläubigen Sultan»

aufzurufen. Das Blatt, das sie in Genf herausgab, hiess Ezan («Gebetsruf

vom Minarett»). Hilmi selbst publizierte elf agitatorische Broschüren,

die alle den Titel Hutbe («Predigt vor dem Freitagsgebet») trugen.
Die Revolutionspartei plante auch Bombenanschläge, unter anderem

auf den Sultanspalast. Sie wollte zu diesem Zweck mit mazedonischen

und armenischen Revolutionären kooperieren, deren Mut und
Professionalität sie ebenso bewunderte, wie sie deren Infragestellung des

islamischen Staates entrüstet ablehnte. Diese jedoch winkten ab28.

Der fundamentale Unterschied zwischen der jungtürkischen und der

nichtmuslimischen, namentlich armenischen Opposition gegen den Sultan

bestand darin, dass erstere, wie atheistisch, positivistisch oder kon-

stitutionalistisch sie sich auch äussern mochte, in erster Linie das Reich

als einen Staat auf implizit oder explizit muslimischer Basis retten
wollte29. Letztere hingegen verlangte aus bitterer Pogromerfahrung her-

26 Siehe Catalogue d'Etudiants; Göcmen: Jöntürk, S. 124; Osmanh Ansiklopedisi.
27 4.1. 1897. Zitiert in Hanioglu: Opposition, S. 91.

28 Hanioglu: Opposition, S. 92.
29 Im Mizan, Nr. 162, 6.12.1896, beispielsweise rief sie kurz nach den schweren Pogromen die

«armenischen Mitbürger» dazu auf, alle «Anstrengungen auf die Zukunft hin zu richten, die

Vergangenheit zu vergessen, um vereint das Vaterland zu retten». Zitiert in Hanioglu:
Opposition, S. 280.

274



VVzVZ'&zVpZZVZVVzVVZvzZvVZvpvv

v'^-^Sv1- ¦)'¦ -vr
zzzvvvmzmvzypzvzyvvzv

M**«

v^fe

W3Q&fi?~P
V

Vvy

mWäf- '\& w£- PZp^>P

''m&

'£&&=- '¦¦

vZZZvyyZPyZv
wezmvzmvzzvzizsimvpiy
i^r^vi£Vyrui^^PPP;V}p.-^mPy^iPZCVp yp

Abbildung 3. «Das Ende der Regierung von Abdulhamid: Ein Täter wird sich finden!» Bebe-
ruhi, Genf, 1.4.1898. In der Mitte des Bildes, in Stücke gerissen, der Sultan Abdulhamid. Der
jungturkische Wunsch nach Tabula rasa und Tyrannenmord drückte sich in zahlreichen
Karikaturen mit Bombenexplosionen und Attentaten aus.

aus existentielle Sicherheit in den Ostprovinzen, politische Partizipation
und garantierte Minderheitenrechte.

Der Sultan war sich sehr wohl bewusst, dass die politisch unerfahrenen
Jungtürken im Grunde das gleiche Ziel verfolgten wie er und dass

manche von ihnen Mitläufer einer auch modischen Protestbewegung
waren. Er liess daher nichts unversucht, möglichst viele «verlorene
Schafe» mit sanften Mitteln wieder in den Schoss des Staates zurückzuführen.

So paradox es klingt, ist festzuhalten, dass die Palastkasse indirekt

den überwiegenden Teil der CUP-Tätigkeiten im Ausland
finanzierte. Im Unterschied zu nichtmuslimischen Oppositionsbewegungen
in Europa oder im Nahen Osten waren fast alle Träger der jungtürkischen

Bewegung Staatsangestellte. Ihr Ziel war ein starker Staat, der
ihnen - den «Jungeliten» - Sicherheit und Zukunft bot30.

30 Es ist aus diesen und weiteren Gründen wohl zutreffend, von der jungtürkischen Bewegung,die nahtlos in die türkisch-nationalistische überging, als der erfolgreichsten rechtsmodernistischen
Bewegung des 20. Jahrhunderts zu sprechen. Vgl. Kieser: «Reshid»; Hanioglu-

Opposition, S. 214f. ' & r

275



Ganz anders verhielt es sich in den Augen der Palastregierung mit
oppositionellen Nichtmuslimen, die durch ihre offenen Proteste den Pakt

muslimischer Ordnung zwischen «Schutzbefohlenen» und Obrigkeit
gebrochen hatten. Derselbe theokratisch bedingte Unterschied war auch

in anderen zeitgenössischen Beispielen sichtbar. Christliche Bauernrevolten

liess die Regierung im Blut ersticken, während sie rebellische

sunnitische Kurdenführer derselben Region mit Geschenken und
Privilegien beschwichtigte.

Dem Sultan ging es in erster Linie darum, «schädliche», die
bestehende Autorität des Staates in Zweifel ziehende Veröffentlichung zu

unterbinden. Mittels Bargeld und dem Angebot von Stipendien und

guten Posten gelang es seinen Agenten in Frankreich und der Schweiz,

führende CUP-Leute wie auch materiell darbende Mitläufer zu

beschwichtigen oder umzustimmen. Solche «Kuhhändel» hatten Tradition.

Pseudo-Oppositionelle hatten bereits in den Jahren vor 1895

Abdulhamids Angst vor negativer Publizität dadurch ausgenutzt, dass sie,

meist vom Ausland aus, dem Palast mit oppositionellen Veröffentlichungen

drohten. Sie waren aber gerne bereit, mit Agenten in Verhandlungen

zu treten und nach Zahlung hoher Summen oder der Erteilung
vorteilhafter Posten auf das angekündigte Vorhaben zu verzichten31.

Die für das Genfer CUP-Zentrum entscheidende Verhandlung führte
der Palastemissär Ahmed Djelaleddin Pascha in Contrexeville, auf halber

Distanz zwischen Genf und Paris. Gemäss dem dortigen Abkommen

vom 20. Juli 1897 stellte die Genfer CUP das Erscheinen ihres

Organs Mizan ein. Murad Bey willigte ein, in die osmanische Hauptstadt
zurückzukehren. Dafür bedingte er sich eine Generalamnestie für die

jungtürkischen Gefangenen und Exilierten sowie die Verwirklichung
weitreichender Reformen aus - vergeblich, wie bald klar wurde. Nicht
in erster Linie Opportunismus, sondern der Glaube, das bestehende

System von innen her reformieren zu können, wie auch die Ernüchterung
über die zerspaltenen, teils extremistischen Exilkreise hatten Murad zu

diesem umstrittenen Schritt geführt. Eine wichtige Rolle spielte auch

der sich abzeichnende Sieg im griechisch-türkischen Krieg, den viele

Oppositionelle, darunter Murad, mit patriotischem Enthusiasmus feierten32.

Ahmed Djelaleddin Pascha hatte im übrigen auch die Druckeinrichtung

für Osmanisch sowie die Genfer Druckerei, die Meieret produzierte,

aufkaufen lassen. Dennoch konstituierte sich Ende 1897 eine

31 Hanioglu: Opposition, S. 69.
32 Ahmed Bedevi Kuran: Inkiläp Tarihimiz ve Jon Türkler, Istanbul 2000 (1. Aufl. 1948), S. 61-

81; Göcmen: Jöntürk, S. 126f. Hanioglu: Opposition, S. llf.

276



neue CUP-Gruppe in Genf, in der Tunali Hilmi und ishak Süküti, das
heisst Radikalere, den Ton angaben. Sie publizierten ein neues Zentralorgan

namens Osmanh («Der Osmane»). Ein wichtiger Mitarbeiter von
ihnen war Mustafa Refik Bey, der - wahrscheinlich mit dem sprachlichen

Beistand seiner Frau Marie Römer - auf deutsch die Broschüre
Ein kleines Sündenregister Abdul Hamid II. herausgab33. Die französische

Ausgabe des Osmanh wurde an rund 130 Adressen in der Schweiz
gesandt, vor allem an Zeitungsredaktionen, aber auch an Privatpersonen,

darunter den einflussreichen Marxisten Georgi W Plechanoff in
Genf34.

Zum zusätzlichen Ärger des Palastes erschien ab 1898 unter der
Leitung Abdurrahman Bedirhans, der aus einer kurdischen Fürstenfamilie
stammte, die Zeitschrift Kurdistan, in der auch CUP-Kader wie Abdullah

Djevdet und ishak Süküti, beide kurdischer Herkunft, Artikel
publizierten. Genf blieb weiterhin das bestimmende Zentrum, zum Nachteil
der Jungtürken in Paris um Ahmed Riza35.

«La petite Russie»36, la Rue de Carouge in Genf, war auch «la petite
Turquie». Viele von den Türken, Armeniern und Kurden wohnten dort.
Das jungtürkische Komitee hatte seinen Sitz an der Rue de Carouge 7,
in einem von Dr. Abdullah Djevdet gemieteten Lokal. Hier trafen sich
die knapp 15 Aktivisten meist wöchentlich an Nachmittagen. Frau
Derniere, die das Lokal an Abdullah Djevdet vermietete, versicherte dem
Brigadier Kohlenberger, Chef der Genfer Sicherheitspolizei (Sürete),
dass die Versammlungen der Jungtürken «nie laut waren, sondern eher
Zusammenkünften von Freunden glichen». Die von Genf nach Bern
gesandten Berichte wiesen mehrmals darauf hin, dass sie vom Inhalt der
osmanischen und armenischen Publikationen keine Ahnung hätten, da
niemand im Justiz- und Polizeidepartement diese Sprachen verstünde.
Dasselbe traf auf die Bundesanwaltschaft zu, deren Kenntnis osmanischer

Publikationen sich vor 1900 auf die von den osmanischen Diplomaten

zugesandten Übersetzungen von beanstandeten Passagen
beschränkte37.

33 Vgl. Schreiben der Bundesanwaltschaft vom 7. 4.1899, wo es auch heisst: «Refik ist zur Zeit
einer der hervorragenden Führer der Partei der Jung-Türken, er ist auch der Verfasser der
letzten Nummern der in Genf erscheinenden türkischen Zeitung 'Osmanli'. Die Genferpoli-
zei gibt ihm das Zeugnis eines ruhigen und anständigen Menschen, der den Einrichtungen
unseres Landes sehr zugetan sei.» Bar E 21,14248.

34 Adressliste in BAr E 21, 14249.
35 Siehe Hanioglu: Opposition, S. 115-117; «Bedirhan» und «Djevdet» im Historischen Lexi¬

kon der Schweiz (http://www.snl.ch).
36 Vgl. Mysyrowicz: «Universite», S. 522.
37 Schreiben vom Genfer Polizei- und Justizdepartement, 10. 4. und 30. 5. 1899, BAr E 21,

14248 und E 21,14250.

277



Die räumliche Nähe zum revolutionären «kleinen Russland» führte
im übrigen zu keiner anhaltenden Interaktion mit Sozialrevolutionären
oder gar einer ideologischen Nähe zum Marxismus. Politische Theorie
interessierte die Jungtürken kaum, marxistischer Internationalismus
war ihnen fremd. Positivistische und organizistische Denker tendenziell
von rechts, darunter auch der Genfer Professor Carl Vogt, sprachen sie

an. Vogt und nach ihm sein Schüler Emile Yung lehrten in den 1890er
Jahren Zoologie, Anatomie und Darwins Evolutionslehre an der Genfer

Universität38.

Dr. Edmond Lardys Verbindungen

Unterstützt wurden die Jungtürken in Genf damals auch vom Schweizer
Arzt Edmond Lardy, der 1889-1897 Chefchirurg des französischen Spitals

in Istanbul und zugleich ab 1893 Vizepräsident der osmanischen
Ärztegesellschaft gewesen war. Im Auftrag der Banque Ottomane hatte
er im griechisch-türkischen Krieg 1897 eine Sanitätsmission geleitet. Er
kehrte ungern, wegen der Krisensituation in der Reichshauptstadt und
vermutlich, weil er sich seiner jungtürkischen Sympathien wegen
kompromittiert hatte, in die Schweiz zurück39.

Edmond Lardy eröffnete 1898 in Genf eine Praxis und sensibilisierte
in Zeitungsartikeln die Schweizer Öffentlichkeit für die Anliegen der
Jungtürken. Nach Angabe der Genfer Polizei vom 10. Juni 1899 an die
Bundesanwaltschaft war Lardy der wichtigste französischsprachige
Mitarbeiter von Osmanh, der auch die Übersetzung von Artikeln für die
französische Ausgabe des Blattes besorgte40. Seine Empörung gegenüber

dem Regime Abdulhamids, das ihn zwar mit hohen Auszeichungen
bedacht hatte, war wie bei seinem Landsmann Louis Rambert (ab 1897

Leiter der Banque Ottomane in Istanbul) eng mit dem Erleben des grossen

antiarmenischen Pogroms in der Reichshauptstadt im September
1896 verknüpft41.

38 Vgl. Hanioglu: Opposition, S. 303-305; Programme des Cours de l'Universite de Geneve, jah¬
resweise.

39 Vgl. Brief von Edmond Lardy an seinen Bruder Charles Edouard Lardy, 25. 2.1893. Seiner
Mutter kommentierte er seinen Rückkehrentscheid u.a. mit diesen Worten (Brief aus
Konstantinopel vom 17. 11. 1896): «Actuellement je suis bien encore deprime de voir qu'il me
faut lächer une belle position ici pour aller me fixer ä Geneve, oü je ne trouverai que ce que la
chance me donnera, mais toutefois decide ä le faire au printemps. [...] Vaut mieux manger du
pain sec en Suisse que de continuer ä passer par ces terribles crises. Ce sont des secousses qui
vieillissent. Je ne me fais pas d'illusions qu'en allant ä Geneve sans höpital je risque de mener
la vie de petit medecin de quartier, mais qu'y faire.» BAr I. 139,1974/77, Bd. 55.

40 BAr E 21 14249, Bd. 1.
41 Kuran: Inküap, S. 119; Louis Rambert: Notes et impressions de Turquie. L'empire ottoman

sous Abdul-Hamid, Genf 1926, S. 12f. und 22f. Zu Lardy vgl. Georges Terrier: «Histoire d'un
Chirurgien: Edmond Lardy (1859-1935)», Revue medicale de la Suisse romande, Bd. 121,

278



(^*»W)*^&ji\2fi 'd\ *Ji

71

^

J\&

s>-
Kf

* •

Adresse: 4/0>l
TOKMAK

Case Montblanc

N?4515
Geneve

(Suisse)

^!^^*£#

Abbildung 4. «Alle zwei Wochen fällt der Hammer, und der Sultan erhält einen Schlag.» Tok-
mak, Genf, 20. 4.1901. Diese Karikatur entstammt offenbar der Feder eines Schweizer Helfers

(A. Gautschi). Dasselbe Heft enthielt ein Gedicht voller typischer Gewaltphantasien:
«Je martele le traitre / Je le saisis ä la gorge avec force / Si je l'attaque je le dechire avec mes
ongles / Je le saisis ä la gorge avec force // Regarde quel terrible cochon il est / II vit encore
neanmoins / Si le marteau et la massue ne suffisent pas / Je te saisis ä la gorge avec force. //
Finalement le sang sera verse / que le marteau ne cesse de frapper / Creve traitre, plaie pestilen-
tielle / Va donc croupir dans ton tombeau [...]» Übersetzung aus den Akten der Bundesanwaltschaft,

BAr E 21 14251.

Offiziell zur Betreuung der osmanischen Studierenden, primär aber

zur Überwachung der Diaspora liess die osmanische Regierung 1898 ein
Konsulat in Genf einrichten. Sie fürchtete nicht ganz zu Unrecht, dass

hier ein Attentat gegen den Sultan vorbereitet werden könnte. Für die

Bespitzelung wurden osmanische und europäische Hilfskräfte
engagiert42. Eine Ironie der Geschichte lag darin, dass der einflussreiche os-

2001, S. 401^106. Zu Rambert vgl. David Thomas: «Louis Rambert (1839-1919): un Vaudois
au service de rimperialisme frangais dans l'Empire ottoman», Les annuelles: histoire et societe

contemporaines, Nr. 5, 1994, S. 105-146.
42 Gemäss Abdurrahman Bedirhan, der in guter Beziehung mit den Genfer Behörden stand,

hiess einer der Geheimdienstmänner Rouhi Khalidi und war ein direkter Gesandter des
Sultans. Er sollte nicht allein die Jungtürken, sondern auch den neu eingesetzten Konsul Atif
überwachen (Brief vom Departement de Justice et Police in Genf an Bundesanwaltschaft,
31. 5.1899, BAr E 2114248). Ein weiterer Spion war gemäss J. L. Charlier (s.u.) der einstige
Hntschakist Diran Kelekian, «un Armenien que j'ai connu ä Constantinople alors qu'il etait
Kapou Kehaya [kapi kahyäsi, representant] du Patriarcat armenien gregorien. Ce bonhom-
me etait alors un des plus farouches allies du parti hintchakiste... puis s'en fut ä Geneve oü

[Ahmed] Djelaleddine n'eut pas de peine ä se l'attacher. Or la conversion est aujourd'hui
complete et Kelekian est l'homme le plus humblement devoue au Sultan.» Brief von J. L.
Charlier an Edmond Lardy, Genf, o.D. (1900). Ich danke Prof. Georges Terrier, Le Cret-du-
Locle, der mir Kopien einiger Briefe des im übrigen verschollenen Nachlasses von Dr.
Edmond Lardy vermittelt hat.

279



manische Botschafter Sälih Münir in Paris, der sich mit der Eindämmung

der jungtürkischen Opposition auch in Genf zu befassen hatte,
sich mit seinen Anliegen an Edmonds Bruder Charles Edouard Lardy
(1847-1923), den schweizerischen Gesandten in Paris, zu wenden hatte.
Dieser äusserte sich schliesslich in einem Brief an seinen Vorgesetzten
gereizt und abfällig über seinen Kollegen43.

Am 13. April 1899 schrieb Münir Pascha an seinen «cher Collegue» in
Paris:

«Je trouve inutile de repeter que Fobjectif exclusif des individus engages dans
ces menees est l'argent et les places. Tout le reste n'est que pretexte et appa-
rence, car de leurs propres aveux, ils auraient renonce ä toute Opposition et ä
leur soi-disant principe, si l'on avait accueili favorablement leur double proposition.

Ils n'ont pas craint en outre d'employer, dans un pays de haute civilisation
comme la Suisse, des formes obscenes et de se livrer, dans certains de leurs ecrits
ä des allusions attentataires ä la pudeur publique.»44

Es war die Strategie der Palastregierung, die ganze jungtürkische Opposition

zu verunglimpfen, indem sie sie pauschal als prinzipienlose,
immoralische Erpresser oder aber als Anarchisten darstellte. Der Bundesanwalt

verhielt sich reserviert und meinte, die von Münir beanstandeten
Passagen hätten «mehr den Charakter von revolutionären Phrasen und
Beschimpfungen als den einer ernstlichen Aufforderung zum Mord», es
bestehe deshalb «keine Veranlassung zu weitern Massregeln»45.

Eine spektakuläre, ganz kontraproduktive Aktion lancierte der
osmanische Geheimdienst, indem er Ende September 1899 zwei europäische

Agenten in Lardys Praxis sandte, die ihn unter Drohungen zur
Preisgabe von Auskünften über die Genfer CUP-Zentrale bewegen
sollten. Aber der Arzt zückte seine Pistole und führte die beiden
Eindringlinge der Polizei zu. Da die peinliche Geschichte in Presse und
Diplomatie die Runde machte, resultierte ein Prestigegewinn für die
Jungtürken in Europa.

Edmond Lardy betrachtete seine jungtürkischen Freunde als «refugies

pour cause de liberalisme». In seinem Verhör durch die Genfer Polizei

betonte er, ganz jungtürkischer Selbstdarstellung und Ahmed Rizas
Ausrichtung entsprechend die gewaltfreie und legalistische Strategie

43 «Vous aves bien raison de m'ecrire le 4 mai qu'il me serait bien difficile d'empecher Munir
Bey de venir 'de temps en temps epancher son cceur' chez moi. Cela n'est pas plus amüsant
pour cela, mais ces conversations me montrent qu'il n'est pas tres difficile de faire reculer peu
ä peu Munir qui maquignonne aussi effrontement que dans un bazar de Const. ou de
Venise.» 9. 5. 1901, E 21 14251.

44 BAr E 21,14248.
45 Schreiben vom 24.4.1899. Siehe auch Dossier von Ministre Lardy, Paris, vom 11.4.1899 mit

Dokumenten über Gelderpressungsversuche der Jungtürken, namentlich von Süküti und
Refik. BAr E 21,14248.

280



der Jungtürken in Europa, ohne auf ihre Tyrannenmordphantasien
einzugehen. Er beschränkte allerdings die Gültigkeit seiner Aussage auf
das eine Jahr, in welchem er mit ihnen in Genf zusammengearbeitet
hatte. Zu Recht wehrte er sich gegen die geheimdienstlichen «Agitationen,

die dazu dienten, seine freundschaftlichen Beziehungen mit den
Jungtürken in subversive und anarchistische Tätigkeit umzuwandeln».
Auch den Schweizer Arzt suchte der Sultan auf die sanfte Weise zu
gewinnen, indem er ihm wiederholt vorschlug, nach Konstantinopel
zurückzukehren und seinen eigenen Schwiegersohn zu behandeln46.

Resul Bey, der erst im Mai 1899 für den zu wenig tüchtigen Atif Bey
eingesetzte osmanische Konsul in Genf, wurde kurz nach dieser Affäre
abberufen. Im Einklang mit fast der gesamten osmanischen Opposition
begegnete Lardy vermutlich Plänen zum «Tyrannenmord» mit Sympathie.

Dass er damals konkrete Pläne unterstützte, ist unwahrscheinlich.
Das Ganze scheint vielmehr ein, wie der türkische Historiker Hanioglu
schreibt, durch die osmanische Diplomatie erfundenes Komplott gewesen

zu sein, um von der Schweiz die Auslieferung von CUP-Mitgliedern
zu erwirken. Ein weiteres Ziel war es, den umtriebigen Schweizer Arzt
in der Öffentlichkeit zu desavouieren und ihn einzuschüchtern47.

Die Genfer CUP verfolgte damals eine Doppelstrategie. In der
Kooperation mit Ahmed Riza suchte sie ein pazifistisches Image der
jungtürkischen Bewegung in der europäischen Öffentlichkeit zu schaffen
und gemeinsam mit den Armeniern im Namen der Menschenrechte
gegen den Sultan aufzutreten. Gleichzeitig verfolgte sie aber weiterhin
Attentatsgedanken. Sie kontaktierte zu diesem Zweck italienische
Anarchisten und Avetis Nazarbek, den Gründer und Leiter der
armenischrevolutionären Partei Hntschak in Genf48.

Keiner der militanten Pläne verwirklichte sich. Hingegen zeitigten
die Massnahmen der Palastregierung Erfolg. Mitte August 1899
unterzeichnete ihr Emissär wieder ein Stillhalteabkommen mit der Genfer
CUP, deren Führer monatliche Stipendien, die übrigen Mitglieder
kleinere Abfindungssummen erhielten, ishak Süküti und Abdullah Djevdet
wurden im Herbst als Ärzte bei der osmanischen Botschaft in Rom,
Tunali Hilmi als Sekretär bei der Botschaft in Madrid angestellt. Ende
1899 hatte der Sultan seine jungen Kontrahenten in Genf und Europa
praktisch ausgebootet49.

46 Verhör vom 3.10.1899, E 21,14248.
47 Brief von Edmond Lardy an Bundesanwaltschaft (Sekretär Sinner), 29. 9.1899, E 21,14248;

Edmond Lardy: «Jeunes-turcs», Journal de Geneve, 1.10.1899; Hanioglu: Opposition, S. 132.
48 Hanioglu: Opposition, S. 117,128-131; Ter Minassian: «Elites armeniennes», S. 43f. und 47f.
49 Das Genfer Polizei- und Justizdepartement meldete am 26.3.1900 nach Bern: «Le Baron de

Richthofen [osmanischer Konsularverweser] a fait ces derniers jours, probablement sous le

281



Mahmud Pascha und der Druck des Sultans

Dank einem unerwarteten Ereignis ging es mit der jungtürkischen
Bewegung in Europa dennoch bald wieder aufwärts, erneut mit Genf als

Zentrum. Der Sultanschwager Mahmud Djelaleddin Pascha war mit
seinen beiden Söhnen, einer davon Prinz Sabahaddin (22jährig), am
14. Dezember 1899 geflohen und nach Grossbritannien, im März 1900

nach Genf gereist. Sabahaddins Französischlehrer und Mahmuds
Privatsekretär, der Genfer Jacques L. Charlier, hatte die Flucht organisiert
und, erfolglos, eine Audienz bei Premierminister Lord Salisbury zu
vermitteln versucht50. Der probritische Mahmud Pascha protegierte und
finanzierte fortan den Überrest der Genfer Gruppe und ihr Organ
Osmanh. Mahmud Pascha suchte von Anfang an ein ehrliches
Einverständnis mit den Armeniern. Er erreichte als erster eine Annäherung
der armenischen mit der jungtürkischen Opposition. Sein Sohn
Sabahaddin blieb dieser Ausrichtung immer treu51.

Bei den übrigen Jungtürken war, wie schon angesprochen, das
Verhältnis gegenüber den Armeniern von Anfang an gespalten. Deutlich
wird dies in den Publikationen an das muslimische Publikum und in
privaten Briefen, nicht in den Verlautbarungen in westlichen Sprachen. So

schrieb Akil Muhtar an ishak Süküti am 2. Oktober 1898, dass es «das

Empfinden von Nuri Ahmed verletzt, [in Genf] unter einem armenischen

Setzer zu arbeiten»52. Frühe türkisch-nationalistische Regungen
formulierten sich in CUP-Kreisen der 1890er Jahre, die auch Abdurrah-
mans Kurdistan als schädliche Publikation betrachteten. Es gab diesen
Kreisen nicht zu denken, dass sie sich in dieser Beziehung mit ihrem
deklarierten Feind Abdulhamid auf einer Linie befanden. Am 1. Januar
1900 appellierte ishak Süküti in einem viel beachteten Osraan/z-Artikel
an die Albaner und Kurden, in muslimischer Einheit mit den Türken
zusammenzustehen gegen die «Bedrohung», welche von den Armeniern
und den Balkanchristen ausginge53.

controle du ministre [Karatheodory Pascha, Botschafter in Brüssel und gleichzeitig, ab März
1900, in Bern], de nombreuses demarches, pour rapatrier les refugies politiques turcs en
sejour ä Geneve en leur offrant des situations avantageuses ou en cherchant ä les acheter en
leur payant des pensions de 3 ä 500 fr. par mois. II a affirme, au cours d'une visite qu'il a faite ä

notre departement que bientöt il n'y aurait plus de refugies politiques turcs ä Geneve. Le 21

er [mars], le Gerant du Consulat Baron de Richthofen, est revenu de Berne dans la soiree

pour surveiller le depart de quelques uns des jeunes turcs, soit Isaac Soukiouti, Djewdet
Abdullah, et le prince Ferid Fikret [?], qui sont partis ä minuit 50' pour Vienne.» BAr E 21

14250, vgl. Hanioglu: Opposition, S. 133-136.
50 Schreiben des Genfer Justiz- und Polizeidepartements an den Bundesanwalt vom 31.3.1900,

E 21 14250; Kuran: Inkiläp, S. 87f.; Hanioglu: Opposition, S. 143-148.
51 Kuran: Inkiläp, S. 120-140; Hanioglu: Opposition, S. 149f.
52 Zitiert in Hanioglu: Opposition, S. 170.
53 Hanioglu: Opposition, S. 169f.

282



Abdulhamid setzte im Frühjahr alle Hebel in Bewegung, um die Wie-
dererstarkung der Genfer Opposition zu verhindern. Zusätzlich zu
seinen erprobten Methoden konnte der Sultan ab 1898 dank seinem engen
Bündnis mit Deutschland wirkungsvollen diplomatischen Druck auf die
Schweiz ausüben, um sie zu Massnahmen gegen die CUP-Aktivisten zu
bewegen. Das wichtigste Druckmittel bestand darin, Retorsionsmassnahmen

gegen die schweizerischen Unternehmer und Manager im
Osmanischen Reich anzutönen54.

In Genf herrschte im Frühjahr ein fiebriges Kommen und Gehen bei
Mahmud Pascha. Ende März 1900 reiste der osmanische Botschafter in
Paris, Münir Pascha, nach Genf zu einer Verhandlung mit Mahmud. Er
kehrte nach Paris zurück, befand sich aber drei Wochen später bereits
wieder zum selben Zweck in Genf. Ende April traf erneut der
Geheimdienstchef Ahmed Djelaleddin Pascha in Genf ein. Mahmud und seine
Söhne wurden auch von Midhat Paschas Sohn Ali Haydar Midhat
besucht, einem prominenten Oppositionellen, und trafen sich mit dem US-
Konsul in Genf55. Die Palastregierung war im höchsten Grade alarmiert.

Über Dr. Lardy versuchte der Geheimdienst Informationen über die
Genfer Gruppe zu erhalten. Der Agent Sinapian in Paris, ein osmanischer

Armenier, den Lardy in Genf oder zuvor schon in Istanbul
kennengelernt hatte, bestürmte zu diesem Zweck seinen «tres cher
docteur» in mehreren Briefen unter verschiedenen Vorwänden. Aber dieser

wusste genau, dass er es mit einem Agenten zu tun hatte56. Schliesslich

fertigte er ihn am 25. April 1900 mit einem launigen und provokanten
Schreiben ab57. Nach vorübergehender Nähe zu den Radikalen,

54 Das Politische Departement liess dem EJPD am 27. 3. 1899 ein Schreiben des Gesandten
Roth in Berlin zukommen: «Er [Staatssekretär von Bülow] möchte mir vertraulich und
mündlich folgende Mitteilung machen: Der Kaiserliche Botschafter in Konstantinopel, Freiherr

von Marschall, 'bekanntlich ein grosser Freund der Schweiz', habe hieher berichtet, der
Sultan sei sehr beunruhigt über das Treiben der Jungtürken und Armenier in der Schweiz
und fürchte von daher Anzettelungen für ein Attentat gegen sein Leben. Freiherr von
Marschall, der bekanntlich in Konstantinopel auch die Schweizer zu seinen Schutzgenossen zähle

und für dieselben, ihrer Tüchtigkeit wegen, viel übrig habe, befürchte nun, wenn nichts
geschehe, um den Sultan irgendwie zu beruhigen, so könnten unsere Industriellen in Konstantinopel

geschädigt werden; er, Marschall, möchte daher die Anregung machen, dass man
beim schweizerischen Bundesrate vertraulich die Situation zur Sprache bringe und denselben

anfrage, ob er einverstanden wäre, dass man z. B. den Sultan wissen liesse, die Emissäre
der Jungtürken und Armenier werden bei uns gehörig überwacht [...].» E 21,14248.

55 Berichte des Genfer Justiz- und Polizeidepartementes, E 21,14250.
56 Auf einen seiner unbeantworteten Briefe (Paris, 24. April 1900) kritzelte er: «[Sinapian =]

Espion du sultan. Djelal-Eddin Pacha [est le] frere d'une Sultane, un Circassien que j'ai bien
connu. Chef de la police secrete du Sultan, son beau-frere. Un chic type malgre tout. Epousa
une richissime princesse Egyptienne.» Privatarchiv.

57 «Mon cher Ami, En reponse ä votre lettre datee du 24 avril je ne puis vous repondre que oui;
il m'est impossible de m'occuper de toutes ces questions politiques, je n'en ai pas le temps. Je
suis toujours ä votre entiere disposition pour ce qui concerne votre sante ou pour etre desa-
greable au Sultan que je hais plus que nature pour tout le mal qu'il m'a fait et dont je me ven-
gerai soyez en sür; mais pour m'occuper de cette canaille de Mounir ou de M. Ahmed Pacha

283



deren Doppelspiel er vermutlich nicht durchschaut hatte, favorisierte
Lardy klar Mahmud Pascha. Zu ihm und seinen Söhnen hatte er über
Charlier Zugang58.

Es ist als Folge des diplomatischen Drucks der Türkei und Deutschlands

zu erklären, dass der Bundesrat am 18. Mai 1900 beschloss, Mahmud

Pascha und seine Söhnen unter Androhung der Ausweisung zu
verwarnen, falls sie «neuerdings von der Schweiz aus gegen den Sultan oder
die türkische Regierung agitieren sollten». Mahmud, Sabahaddin und
Lütfullah waren in keiner Weise Extremisten, wenn sie auch gegen
Abdulhamid Stellung genommen hatten und Pläne für seine gewaltsame
Entmachtung ausarbeiteten. Es lässt sich eher nachvollziehen, dass der
Bundesrat diese Massnahme auch auf Abdullah Djevdet, Ahmed Nuri,
Schefik oder solche, die «in ihre Fussstapfen treten würden», anwendete.

Unverständlich hingegen, dass auch Ahmed Riza davon betroffen
war. Ausgewiesen wurden schliesslich Ali Fahri (1900) und Abdullah
Djevdet (1904). Mahmud Pascha und seine Söhne sowie Ahmed Nuri
verliessen im Sommer 1900 von alleine die Schweiz59. Mahmud Pascha
entschloss sich, nach England umzuziehen und dort den Osmanh
herauszugeben60. Verarmt starb er anfangs 1903 im Exil.

Erneut gaben nun in Genf die Radikalen unter Tunali Hilmi mit ihrer
islamistischen Propaganda und ihrem neuen Organ intikam («Rache»)
und der karikaturistischen Zeitschrift Beberuhi («Wicht») bis 1901 den
Ton an. Sie riefen auf osmanisch unverhohlen zur Gewalt auf, argumentierten

oft islamistisch und arbeiteten zudem mit endzeitlichen Vorstellungen,

die sie auf Grund ihrer jugendlichen Sozialisierung aus der
Reichshauptstadt mitbrachten. Revolutionäre Ereignisse in Europa,
vor allem Russland, bestätigten sie darin. Hier als Beispiel ein Text aus
Intikam:

«Le nombre de ceux qui tiennent tete ä la tyrannie de la Russie et ceux qui tirent
les armes et ceux qui lancent de la dynamite, augmente chaque jour. Quand les
Russes s'insurgent, les Ottomans doivent s'insurger, et quand les Ottomans se
soulevent, les Russes aussi doivent en faire autant. Le monde est en ebullition. A
part la Russie, les Espagnols, les Portugais, les Beiges, les Frangais, se soulevent.
Nous qui supportons tant de cruaute, tant de privation, ne devons-nous pas nous
lever? Ne devons-nous pas mettre en morceaux les tetes sauvages qui se trouvent

ä la tete de notre nation?»61

je m'en fiche. Mes enfants sont d'ailleurs malades et moi de mauvaise humeur. Tout ä vous,
Lardy.» Privatarchiv.

58 Notiz Ahmed Celäleddin Paschas, zitiert in Hanioglu: Opposition, S. 159.
59 Auszug aus dem Protokoll der Sitzung des Bundesrates vom 18. 5. 1900, E 21,14250.
60 Hanioglu: Opposition, S. 148.
61 «Le monde est en insurrection», intikam, Nr 30,28.3.1900, französische Übersetzung in E 21

14248. Vgl. Hanioglu: Opposition, S. 159-162.

284



Schluss

Trotz zahlreicher weiterer Aktivitäten und oppositioneller Publikationen

war Genf nach 1901 nicht mehr das bestimmende CUP-Zentrum in

Europa. Zwar gaben die bedeutenden Publizisten und Aktivisten Dr.
Abdullah Djevdet und Ethem Ruhi 1904 die Zeitschrift Osmanh wieder
in Genf heraus und gründeten hier im März den Bund für osmanische

Einheit und Revolution (Osmanh htihat ve inkiläp Cemiyeti). Dies war
die einzige Organisation innerhalb der jungtürkischen Bewegung mit
offen anarchistischer Ausrichtung. Aber Finanzprobleme, der Druck
der osmanischen Diplomatie und der fremdenpolizeiliche Druck auf
der Grundlage des Bundesratsbeschlusses vom 18. Mai 1900 erlaubten
keine freie Betätigung mehr wie in den 1890er Jahren. Djevdet Bey
wurde gemäss Bundesratsbeschluss vom 28. Oktober 1904 des Landes

verwiesen. Er bemühte sich mehrfach um Aufhebung der Ausweisung.
Diesem Ersuchen kam der Bundesrat erst am 22. Juli 1921 nach, hatte
ihm allerdings zwischendurch verschiedene vorübergehende Aufenthalte

gewährt. Der CUP-Mitbegründer Abdullah Djevdet, der bis zu
seinem Tod 1932 rastlos schrieb, studierte und übersetzte, war wohl der

bedeutendste jungtürkische Denker62.

Es waren nicht die rastlos umhergetriebenen Jungtürken der ersten

Stunde, sondern Pragmatiker der Macht wie Dr. Bahaeddin Schakir und
Dr. Nazim, zusammen mit Beamten wie Talat und jüngeren Offizieren
wie Enver, welche die Machtergreifung des CUP im Osmanischen

Reich organisierten und die Macht bis 1918 innehatten. Deren Fäden

liefen bis 1908 nicht mehr über Genf, sondern über Paris (wo im Februar
1902 der erste, im Dezember 1907 der zweite jungtürkische Kongress

tagte), sowie über Saloniki (dem Herkunftsort einflussreicher Jungtürken)

und die Reichshauptstadt63. Erst am Vorabend des Weltkrieges
wurde die Welschschweiz wieder zu einem Mittelpunkt der Osmanen in
der europäischen Diaspora: sowohl von Anhängern der dann regierenden

CUP, die sich in den Foyers Turcs organisierten, als auch der liberalen

Opposition gegen das CUP.
Die osmanische Diaspora im Genf des Fin de Siecle war eine bewegte,

widersprüchliche, oft auch verzweifelte Gruppe, die hilfsbedürftig nach

vielen Seiten hin offen stand und Kontakt suchte. Ein Jahrzehnt später
sah es ganz verschieden aus. In der Diaspora setzten sich, anders als im
Nahen Osten selbst, die Nationalismen bereits weitgehend durch. Nicht

62 BAr E 2001 (B), Bd. 38; S. ükrü Hanioglu: Bir siyasal düsünür olarak Abdullah Cevdet ve dö-

nemi, Istanbul 1981.
63 Vgl. §ükrü Hanioglu: Preparation for a Revolution: the Young Turks, 1902-1908, New York,

Oxford University Press, 2001.

285



nur die dem Christentum verbundenen Diasporagemeinschaften,
sondern auch die muslimischen Albaner, Ägypter, Kurden und Türken hatten

jetzt ihre nationalen Klubs. Am besten organisiert waren die Foyers
Turcs, die von den nun regierenden Jungtürken protegiert wurden.
Abgeschottet gegenüber Nichttürken und Nichtmuslimen und ausgerüstet
mit einem nationalen Mythos glaubten ihre Mitglieder zu wissen, wer
sie waren, woher sie kamen und was zu tun sei64.

64 Zu den Foyers Turcs vgl. den letzten Artikel dieses Dossiers.

286


	Osmanische Oppositionelle in Genf (1868-1908)

