Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =

Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 52 (2002)

Heft: 3: Osmanische Diaspora = Diaspora ottomane
Artikel: Osmanische Oppositionelle in Genf (1868-1908)
Autor: Kieser, Hans-Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81314

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Osmanische Oppositionelle in Genf (1868-1908)

Hans-Lukas Kieser

Reésumeé

Geneve fut un des plus importants lieux d’exil de l'opposition ottomane
au sultan. Le groupe le plus actif de cette opposition, les Jeunes Turcs,
formés selon les critéres européens — la plupart dans les écoles d’officiers
ou l’école de médecine de Constantinople — étaient destinés a devenir les
futurs cadres de I’Etat. Leur patrie, 'empire du calife, se trouvait alors en
grave crise. Leurs écrits et publications d’exil exprimaient leur désarroi et
leur crainte d’un avenir qui menacait la place traditionnelle des musul-
mans au centre du pouvoir impérial au Proche-Orient. Malgré leurs liens
avec d’autres groupes ainsi qu’avec des personnalités suisses, ils n’étaient
pas en mesure de se mobiliser autour d’un projet commun constructif. La
lutte contre le sultan Abdul-Hamid demeurait le point de ralliement le
plus important d’une opposition trés dispersée.

Dieser Artikel versucht der Opposition gegen den Sultan, die in Genf
eines ihrer wichtigsten Exilzentren hatte, ein Gesicht zu geben. Die
Jungtiirken des Fin de Siecle, die stirkste Gruppe dieser Opposition,
waren politisch, sozial und religios desorientierte junge Menschen mit
grosser Offenheit fiir zeitgenossische Ideologien. Anders als ihre euro-
pdischen oder russischen Kommilitoninnen und Kommilitonen, mit
denen sie das Genfer Exil- und Universititsleben teilten, befand sich ihr
Heimatstaat — das Kalifenreich, das den ganzen Nahen Osten umfasste —
in einer akuten Krise. Somit sahen sie ihre eigene Identitit als staatstra-
gende muslimische Osmanen bedroht.

Ihr fieberhaftes Schreiben und Publizieren im Exil war ein Alarmruf
im Namen der «osmanischen Nation». Er zeugt von der Angst um die
Zukunft, sowohl der eigenen personlichen als auch der des ganzen
Nahen Ostens, der vor grossen Veridnderungen stand. Alle teilten sie
dieses Gefiihl, von dem ihre Umgebung relativ wenig verstand. Aber es

264



war schwierig fiir sie, sich {iber die einzuschlagende Richtung klar zu
werden. So blieb als wichtigste Gemeinsamkeit der zersplitterten Oppo-
sition der gemeinsame Kult des Feindbildes Sultan Abdulhamid. Von
einem durchdachten und konstruktiven gemeinsamen Projekt blieb
man weit entfernt.

Die jungosmanische Opposition nach 1865

Die jungosmanische Bewegung stammt aus letzten Jahrzehnt der Tanzi-
mat, der osmanischen Reformira (1839-76). Sie richtete sich ebenso
gegen restaurative Tendenzen im Reich wie gegen die «levantinischen
Profiteure» der européisierenden Reformen, aber ohne ein nationalre-
volutionires Gedankengut zu verinnerlichen wie spiter die Jungtiirken
mit ihrer immer noch elitidren, aber doch breiteren Bewegung. Der Be-
griff «Jungtiirken» bezeichnet die Gesamtheit der tiirkischsprachigen
Opposition gegen den Sultan Abdulhamid II., der 1876-1909 im Amt
war. Oft wird er im engen Sinn fiir die Ittihadisten, die Mitglieder der
1889 als Geheimklub gegriindeten Partei Einheit und Fortschritt, franzo-
sisch Comité Union et Progrés (CUP), gebraucht, welche 1908 teilweise
und 1913 als Einparteiendiktatur die Macht im Reich tibernahmen'.

Die osmanische Reform richtete sich politisch, administrativund edu-
kativ nach dem franzosischen Modell. Franzosisch war jahrzehntelang
Unterrichtssprache an den im 19. Jahrhundert neu errichteten Elite-
schulen in der Reichshauptstadt Istanbul. Paris war der Ort, wo osmani-
sche Staatsstipendiaten hingesandt wurden. Diese Ausrichtung nach
Frankreich ist der Grund, weshalb von den 1860er Jahren an sowohl die
jungosmanische als auch die jungtiirkische Opposition Zuflucht im fran-
zosischsprachigen Raum suchten, mit den Hauptzentren Paris und
Genf. Franzosisch blieb bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts die wichtigste
Fremdsprache in der Tiirkei.

Prominente Jungosmanen wie Ziya Pascha, Namik Kemal, Hiiseyin
Vasfi Pascha und Ali Suavi suchten zeitweilig in der Schweiz Zuflucht
vor dem langen Arm ihrer Regierung, die sie als Publizisten kritisiert
hatten. 1868 wurde die jungosmanische Zeitschrift Inkddp («<Umwand-
lung» oder «Revolution»)®in Genf herausgegeben, das erste Glied einer

1 Diese auf osmanisch fttihad ve Terakki genannte konspirative Organisation, die wichtigste
innerhalb der jungtiirkischen Bewegung, hiess anfinglich Bund fiir Osmanische Einheit
(Ittihad-i Osmani Cemiyeti) und variierte spiter voriibergehend ihren Namen. In diesem Ar-
tikel wird sie immer mit dem Kiirzel CUP bezeichnet.

2 Beiden Jungtiirken wird inkidp im Sinne von «Revolution» verwendet, aber erst in tiirkisti-
schen Kreisen ab 1911 ist damit nicht in erster Linie ein Putsch, sondern eine tiirkisch-natio-
nalistische «soziale Revolution» (i¢timdi inkildp) gemeint.

265



langen Reihe oppositioneller osmanischer Publikationen in der Welsch-
schweiz®. Inkildp wurde spiter im Sinne von «Revolution» zu einem
Schliisselbegriff sowohl der Jungtiirken als auch der tiirkischen Natio-
nalisten.

Ziya Pascha veroffentlichte 1870 in Genf die Zeitschrift Hiirriyet
(«Freiheit»), wo er in einem Gedicht seiner Geistesverfassung beredten
Ausdruck verleiht. «Ich reiste durch die Linder der Ungldubigen und
sah Linder im Wohlstand / Ich durchquerte das Reich des Islams und
sah {iberall Ruinen / [...] Sie nennen es Staat, was ich sah, waren
Schlachthiuser.»* Diese Gedichtzeilen enthalten zwei durchgiingige
Grundthemen osmanischer Opposition: die vernichtende Kritik an der
eigenen repressiven Regierung und den Schmerz tiber die Misere des is-
lamischen Reiches verglichen mit Europa. Ziya Pascha hat sich, wie
zahlreiche Oppositionelle im Exil nach ihm, wenig spéter (1871) wieder
mit dem Staat arrangiert und hohe Amter bekleidet’.

Als Beispiel einer frithen Auseinandersetzung mit der Schweiz sei auf
den aus Istanbul stammenden Publizisten, Jungosmanen und gldubigen
Muslim Ali Suavi (1839-78) hingewiesen. Er gab seine Zeitschrift Uliim
(«Wissenschaften») teilweise ebenfalls in Genf heraus. Er nennt darin in
einem Artikel aus dem Jahre 1870 die Schweiz die grosste und am besten
funktionierende Demokratie in Europa. Er bezeichnet sie als Gesell-
schaft mit starker christlicher Frommigkeit und hoher sexueller Sittlich-
keit (dies namentlich in der Absetzung von Frankreich, wo Ali Suavi
1867-70 weilte). Doch sei die demokratische Idealform der Regierung,
welche eigentlich auch dem heiligen islamischen Gesetz am besten ent-
spreche, wegen der grossen Ausdehnung, des Vielvolkercharakters
sowie der verdorbenen Sitten in den osmanischen Stadten nicht auf das
Osmanische Reich iibertragbar. Hier sei eine starke monarchische
Hand nétig. Ali Suavi strich speziell auch den Unterschied heraus, der
darin bestehe, dass es in der Schweiz zwar eine multikonfessionelle, aber
im Gegensatz zum Nahen Osten, mit Ausnahme weniger Juden, mono-
religios christliche Gesellschaft gebe®. Damit schnitt er das zentrale Pro-
blem seines Heimatstaates an, ndmlich Herrschaft in einem nicht nur
multiethnischen, sondern auch multreligiosen Raum modern zu begriin-
den.

3 Vgl. dazu die Monographie Muammer Gégmen: Isvicre’de Jontiirk Basini ve Tiirk Siyasal
Hayatina Etkileri (1889-1902) [Jungtiirkische Presse in der Schweiz und ihre Wirkung auf
das politische Leben in der Tiirkei], Istanbul 1995.

Zitiert in G6¢men: Jontiirk, S. 56. Ubersetzung HLK.

Osmanldar Ansiklopedisi, Istanbul 1999, Bd. 2, S. 702.

«Demokrasi, Hiikklimet-i Halk, Misavat», Uliim Gazetesi, Bd. 2, Nr. 18, Mai 1870, S. 1083-
1107. Fiir die Ubersendung dieses Artikels danke ich Mehmed $iikrii Hanioglu.

N

266



RS PN Y CM

Abbildung 1. Selbstsicht der jungtiirkischen Opposition des Fin de Siécle angesichts der apo-
retischen «Orientalischen Frage»: Der Sultan Abdulhamid riicklings auf einem Esel, wih-
rend die européischen Méchte den Esel (Osmanisches Reich) in alle Richtungen zerren und
der Hund (Presse) klafft. Nur die Jungtiirken gehen entschlossenen Schrittes vorwirts (Bebe-
ruhi, Nr. 4, Genf, 1898).

Ali Suavi blieb dem ihn faszinierenden Gedanken einer direkten De-
mokratie treu, verband ihn aber mit dem Postulat einer paternalisti-
schen Sultansherrschaft. An der Schweiz faszinierte ithn das, was er als
Puritanismus wahrnahm und fiir seine Heimat als gesellschaftliches
Heilmittel betrachtete’. Der in Suavis Text ausgedriickte Respekt fiir
die Institutionen der schweizerischen Demokratie, die Hochschédtzung
ihrer Bildungseinrichtungen, die Rede von der im Vergleich zum iibri-
gen Europa hoheren Moralitit (spater Argument fiir den Bildungsauf-
enthalt von Musliminnen in der Schweiz), und die Bewunderung der
Natur sind Konstanten des tiirkischen Schweizbildes bis weit ins
20. Jahrhundert geblieben®.

7 Vgl. Serif Mardin: «Super Westernization in Urban Life in the Ottoman Empire in the Last
Quarter of the Nineteenth Century», in Peter Benedict et al. (Hg.): Turkey: Geographic and
Social Perspectives, Leiden 1974, S. 426 und 430.

8 Unter dem Titel «Charme, Wohlstand und Fortschritt der Schweiz» idealisierte 41 Jahre spi-
ter ein Korrespondent des in Istanbul herausgegebenen wichtigsten islamischen Blattes die
Schweiz mit den Worten: «Jeder Winkel dieses Landes ist ein Bild lieblichster Anmut. [...]
Die Schweiz ist iiberall ein Muster der Zivilisation und des Fortschrittes. Sie ist kein Land,
sie ist ein Blumengarten, besser gesagt eine Blume.» Ferid Dervigoglu: «Mekatib: Avrupa
Mektuplari: Isvigre’nin Letafeti, Umran ve Terakkisi», in: Sebiliirresad, Bd. 10, Nr. 260,
S.416-418, Shaban 1329. Den Hohepunkt der Bewunderung fiir die Schweiz bildete schliess-
lich wohl das allgemeinbildende Buch von A. T. Yazman: Isvcicre Cenneti [Das Paradies
Schweiz], Istanbul 1962.

267



Die Begegnung der Jungosmanen mit der Schweiz war sporadischer
Natur. Im Gegensatz zu den 1890er Jahren entstand hier noch kein dau-
erhaftes und selbstindiges Exilzentrum. Geistesverwandt mit den kulti-
vierten, liberalen Jungosmanen waren einzelne spiitere Fliichtlinge, die
ebenfalls in Genf publizistisch aktiv wurden, so Hakki Bey, der um 1880
in Genf eine Zeitschrift unter dem Titel Gencine-i Hayal («Schatztruhe
der Phantasie») verdffentlichte’.

All Schefkati provozierte mit seiner 1880/81 in Genf publizierten
Zeitschrift Istikbal («Zukunft») tiirkisch-schweizerische Probleme auf
diplomatischer Ebene, die zwanzig Jahre spiter wegen der jungtiirki-
schen Opposition in Genf notorisch wurden. Er war Mitglied der vom
osmanischen Griechen Cleanthi Scalieri geleiteten Freimaurerloge in
Konstantinopel. Ganz im Gegensatz zu Abdulhamids Politik der musli-
mischen Einheit («Panislamismus») verfolgte Scalieri die Idee eines
neobyzantinischen Staates, der unter dem Szepter eines aufgeklirten
Sultans Christen und Muslime, Tiirken und Griechen vereinigen sollte.
Mehrere Exponenten der Tanzimat waren Freimaurer gewesen. So
liberrascht es nicht, in der Oppostion gegen Abdulhamid von Beginn an
Freimaurer anzutreffen™.

Ali Schefkatis produktivste Zeit war in Genf, wo er von August 1880
bis Februar 1881 die Nummern 10-26 von insgesamt 31 Nummern sei-
ner Zeitschrift herausgab. Dies fiihrte im Frithjahr 1881 zu Interventio-
nen des osmanischen Botschafters in Paris, Essad, beim Bundesrat. Eine
der zahlreichen beanstandeten Stellen des Istikbal lautete so:

«[...] la haine et la répugnance que je ressens contre I’administration tyrannique
ne font qu’augmenter. [...] hélas, cent fois hélas! La nation n’abandonne point le
lourd sommeil de I'insouciance, elle ne jette aucun regard attentif sur Constanti-
nople, je veux dire sur ce foyer de débauche de Yildiz Kiosk, origine de tant de
maux et d’ignominies, source de I'injustice et du despotisme. [...] elle contemple
I'an€antissement de la patrie [...] si nous gardons encore quelque temps le si-
lence, notre Etat, nos personnes, notre nom et notre religion seront a jamais ané-
antis! Marchons en avant et, s'il le faut, sacrifions notre vie pour conquérir notre
liberté et notre bonheur.»"

Istikbal nahm jungtiirkische Hauptthemen wie Hass auf Abdulhamid,

Verabscheuung der Palastregierung, Angst vor politisch-religivsem Un-

tergang und Aufruf zum «Freiheitskampf» vorweg. Der vom osmani-

schen Botschafter Essad angeheuerte franzosische Advokat, dessen

9 Mehmed §iikrii Hanioglu: The Young Turks in Opposition, Oxford University Press, 1995,
S. 68f.

10 Serif Mardin: Jon Tiirklerin siyasi fikirleri 1895-1908, Istanbul: Iletisim, 1994, S. 32-34; Ali
Birinci: «Ali §efkati», Osmanli Ansiklopedisi, Bd. 1, S. 237f. Hanioglu: Opposition, S. 34f.

11 Ubersetzung vom Osmanischen (wohl durch osmanische Botschaft) bei den Bundesakten,
Istikbal, Nr. 18, 11. 11. 1880, BAr E 21 13887.

268



Auftrag es war, das Verbot der Zeitschrift zu erwirken, kam zum
Schluss, dass nur eine Ehrverletzungsklage oder eine Ausweisung er-
strebt werden konne. «Quant a la suppression du Journal: elle est abso-
lument impossible sur tout le territoire suisse. Aucune loi cantonale ne
pourrait porter une aussi grave atteinte a la liberté de la Presse édictée
par la Constitution fédérale.»'* Die Schweizer Behorden hatten es mit
der Anfrage des Botschafters Zeit nicht eilig gehabt und konnten ihm
im Sommer 1881 gelassen mitteilen, dass der Betreffende seine Tétig-
keit nicht mehr auf helvetischem Boden ausiibte. Dank seines Bezie-
hungsnetzes konnte Ali Schefkati sich je nach Bedarf in verschiedenen
europiischen Stidten aufhalten".

Al Schefkati wurde ab Ende der 1880er Jahre zu einer Ikone der
Jungtiirken. Die Studenten der Hochschulen in der Reichshauptstadt,
darunter die CUP-Griinder, verschlangen heimlich seine Zeitschrift™,

Osmanische Bildungsdiaspora und jungtiirkische Opposition

Die jungtiirkische Generation der 1890er Jahre, mit dem CUP als orga-
nisatorischem Kern, unterschied sich von den Jungosmanen in mehrfa-
cher Hinsicht. Sie war in der Regel von bescheidenerer Herkunft. Sie
bejahte Revolution und Gewalt als Mittel zur «Rettung des Reiches»
und zur Erlangung des «Fortschrittes», dem sie sich verschrieb. Ein tie-
fer Generationenbruch, der mit dem Zusammenbruch des islamischen
Weltbildes und muslimischer Gldubigkeit einherging, kennzeichnete
sie. In ihrer Kindheit hatte sie den traumatischen russisch-tiirkischen
Krieg erlebt, der 1878 den Staat beinahe hatte zusammenbrechen las-
sen. Sie hasste den Sultan, weil sie sein Palastregime als reaktionér be-
trachtete und ihn verantwortlich machte fiir die demiitigenden Riick-
schldge in der Aussenpolitik. Sie verachtete seine, wie sie monierte,
bigotte Haltung, wihrend sie ihr eigenes Weltbild auf die «ehernen
Gesetze der Natur», wie sie wiederholt betonte, abstiitzte. Sie prangerte
ihn dafiir an, dass er Midhat Pascha, den Staatsmann der Tanzimat und
Autor der ersten osmanischen Verfassung von 1876 hatte ermorden las-
sen. Dieser politische Mord von 1884 tauchte in ihren osmanischen
Publikationen weit mehr auf als die Massenmorde an den Armeniern
1894-96, wenn gleich sie diese bisweilen auch als Untat des Despoten
geisselten.

12 Bericht von Martin du Gard, avocat (1881), BAr E 21 13887.

13 Vgl. Hanioglu: Opposition, S. 371. ] )

14 Ibrahim Temo: Ittihad ve Terakki Cemiyeti’nin kurucusu ve 1/1 no’lu Ibrahim Temo’nun Itti-
had ve Terakki Anilary, Istanbul: Arba yay., 1987 (Erstausgabe 1939), S. 59.

269



Sowohl Jungtiirken als auch Jungosmanen entstammten zu einem
grossen Teil jener mittleren und hoheren Bourgeoisie Istanbuls in der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts, welche der Pionier der Forschung
liber jungtiirkische Ideengeschichte Scherif Mardin zutreffend «iiber-
verwestlicht» genannt hatte”. Denn sie machte sich in einem durch den
«endzeitlichen» Reichskontext bedingten, nirgendwo sonst anzutref-
fenden Ausmass zukunftstrachtige westliche Wissenschaft, namentlich
materialistische und biologistische Lehrsiatze damaliger europiischer
Koryphiden wie Ernst Haeckel, Ludwig Biichner und Auguste Comte in
popularisierter Form zu eigen. Ein besonderes Faszinosum ging fiir
viele, namentlich Arzte, von Haeckels Idee aus, die westliche, auf wie er
meinte religiose Illusionen gebaute universalistische Zivilisation zu
liberwinden, wihrend anderen, wie dem Prinzen Sabahaddin, genau
dieser Universalismus am Herzen lag.

Das gebiihrenfreie Studium an osmanischen Eliteschulen war im letz-
ten Viertel des 19. Jahrhunderts ein wichtiges Sprungbrett fiir den sozia-
len Aufstieg von S6hnen muslimischer Familien aus mittelstindischem
Milieu. Eine spezielle Bedeutung hatte dabei die militirische Arzte-
schule. Ihr Abschluss verlieh den prestigetrichtigen Offiziersrang und
war Garantie fiir eine Staatsstelle. Im Internat der militirischen Arzte-
schule in Istanbul, die seit den 1870er Jahren Tiirkisch, nicht mehr Fran-
z6sisch als Unterrichtssprache verwendete, wurde 1889 das CUP ge-
griindet'®.

Je mehr Mitglieder das CUP unter der Studentenschaft der Haupt-
stadt gewann, umso stidrker wurde die Repression. Entsprechend ver-
schlechterten sich die Studienbedingungen. Zudem herrschte eine sich
verschirfende Wirtschaftskrise. Die Polizei verhaftete zahlreiche CUP-
Mitglieder und l6ste Ende 1895 das Komitee in der Hauptstadt auf. Die
Flucht junger Oppositioneller nach Europa erreichte damals einen Ho-
hepunkt. Der 19jdhrige Medizinstudent Akil Muhtar schrieb im Okto-
ber 1896 vor seiner Flucht nach Genf in einem Abschiedsbrief an seine
Familie, was ihn zum Gang nach Europa motivierte:

«Der Besuch der Hochschule brachte mir nichts als Miihsal und Unannehmlich-
keiten und lehrte mich die Verderbtheit der Sitten. [...] Der traurige Zustand,
dem meine Nation verfallen ist, machte mich irrsinnig. Gratis Brot essen [als
Staatsstipendiat], wie die Konstantinopler [Bourgeoisie] bequem herumsitzen,
wihrend die muslimische Nation stéhnt und die Tiirken leiden — dies vereinbart

15 Mardin: «Super Westernization».

16 Vgl. Mardin: Jon Tiirkler, S. 60-72; Hans-Lukas Kieser: «<Dr Mehmed Reshid (1873-1919):
A Political Doctor», in: ders. und Dominik Schaller: The Armenian Genocide and the Shoah/
Der Volkermord an den Armeniern und die Shoah im historischen Raum 1895-1945, Ziirich
2002, im Druck.

270



Abbildung 2. Die erste kurdischsprachige Zeitschrift (Kurdistan) und ihre Genfer Adresse.

sich nicht mit dem Gewissen des noch jungen Tiirken, der ich bin. Ich bin von ei-
nigen Seiten dazu ermuntert wurden, nach Genf zu gehen, wo man mit drei
Liren im Monat leben kann.»"

Genf hatte unter osmanischen Studenten offensichtlich den Ruf einer
Stadt, wo junge Leute billig leben und studieren konnten.

Ali Kemali war einer der ersten Tiirken, die 1887 primér aus Studien-
griinden nach Genf gekommen waren, obwohl er wenig spiter auch eine
politische Rolle zu spielen begann (siehe den Artikel von Sinan Kune-
ralp). Die ersten muslimischen Osmanen traten erst anfangs der 1890er
Jahre in Schweizer Universitdten ein, wihrend ihre christlichen Lands-
leute oder ex-Landsleute schon auf Jahrzehnte einer Bildungsrenais-
sance zu Hause wie auch in Europa zuriickblickten. Viele osmanische
Christen erwarben sich zudem ihre Hochschulausbildungen an den von

17 Abgedruckt in Go¢men: Jontiirk, S. 283f.

271



Missionaren gegriindeten Universitdten in Konstantinopel oder Beirut.
Muslime aus dem Osmanischen Reich, die vor 1890 nach Europa studie-
ren kamen, waren fast ausnahmslos Staatsstipendiaten in Paris. Von den
1860er und 1870er Jahren an immatrikulierten sich auf eigene Initiative
hin viele Griechen, Serben, Armenier, Bulgaren und Ruménen vorzugs-
weise an den Universitdten Ziirich und Genf. Der Aufbau der jungen
Nationalstaaten auf dem Balkan, denen die meisten nach 1878 angehor-
ten, verstarkte deren Aufbruchsstimmung'. Es gab auch einige Frauen
in dieser Bildungsdisapora, aber ldngst nicht so viele wie aus Russland.
Zum Ubergewicht der Nichtmuslime in der Bildungsdiaspora aus dem
Stidosten trugen zudem die Armenier und Armenierinnen aus dem
Kaukasus bei, die Jahrzehnte vor ihren Glaubensgeschwistern im Os-
manischen Reich in grosserer Zahl in Europa zu studieren begannen.

Die Jungtiirken im Genf der Jahrhundertwende

Im Sommersemester 1892 waren von insgesamt 684 Studierenden an
der Universitidt Genf 439 ausldndischer Herkunft, davon 89 Bulgaren
(davon 7 Frauen), 9 Armenier (vermutlich alle aus Russisch-Armenien,
davon 3 Frauen), 6 Ruminen, 5 Serben, 10 Griechen, aber nur ein
Tiirke"”. Von diesen ausldndischen Studierenden wihlten 48 Jus und 42
Medizin — die beiden mit Abstand beliebtesten Facher. 1897 waren be-
reits 9 muslimisch-tiirkische Studierende eingeschrieben, davon 7 ak-
tive Jungtiirken”. Vom Ende des 19. Jahrhunderts an stieg die Zahl os-
manischer Studierender in der Schweiz stetig an. Medizin, Recht und
Naturwissenschaften waren deren bevorzugte Fécher.

Ein Blick auf das Genfer Presseregister der Jahre 1895 bis 1905 gibt
einen Eindruck von der fiebrigen Agitations- und Publikationstétigkeit
nicht nur russischer, sondern eben auch siidosteuropéischer, kaukasi-
scher und osmanischer Kreise im Genf der Jahrhundertwende. Neben je
einem armenischen, mazedonischen und serbischen finden sich 14 os-
manische Titel, darunter militante wie fntikam («Rache», 1900) oder
Tokmak («Hammer», 1901). Nicht alle Zeitschriften wurden offiziell re-
gistriert. Die Liste zeugt zudem von der Bereitschaft mehrerer Schwei-

18 Serbien, Bulgarien und Ruménien hatten am Berliner Kongress 1878 faktische oder nomi-
nelle Unabhiéngigkeit erlangt.

19 Der muslimische Jus-Student Sadik Mehmed. Im Jahr danach figurierte er bereits nicht
mehr auf der Studentenliste, 1891 noch nicht.

20 Mustafa Ragip (Faculté des Sciences), Tunah Hilmi (Facultés des Lettres et des Sciences So-
ciales), Halil Muvaffak (Faculté de Droit), Nuri Ahmed, Akil Muhtar, Ahmed Seraceddin
und Abdullah Cevdet (letztere vier Faculté de Médecine). Siehe Liste des Autorités, Profes-
seurs, Etudiants et Auditeurs, semesterweise publiziert.

272



zer, sich als Verantwortliche dieser von der osmanischen Geheimpolizei
wachsam verfolgten Zeitschriften eintragen zu lassen.

Im November 1896 wurde die CUP-Filiale Genf gegriindet. Sie bil-
dete die Avantgarde der ganzen jungtiirkischen Bewegung, nachdem
die franzosische Regierung auf Druck des Sultans hin Massnahmen
gegen die Jungtiirken in Paris um den Positivisten Ahmed Riza unter-
nommen hatte. Ahmed Rizas Blatt Mesveret («Rat») wurde mit Eintrag
im Presseregister vom 29. April 1896 in Genf publiziert. Da Ahmed Riza
revolutiondrer Gewalt gegeniiber skeptisch eingestellt war und sich
offen als Atheist bezeichnete, genoss er nur beschrinkt die Sympathien
der jungen Exilanten™. Diese sahen sich berufen, das Reich und die
«hilflose osmanische Nation» (bicare millet-i Osmaniye), womit vor
allem die Muslime gemeint waren, zu retten. Sie identifizierten sich mit
Schillers Wilhelm Tell, dem Freiheitshelden und Tyrannenmorder. Wil-
helm Tells Ubersetzung aus der franzosischen Version ins Osmanische
hatte der CUP-Mitbegriinder Abdullah Djevdet noch 1896 in Istanbul
vollendet, bevor er 1897 nach Genf floh®.

Zum Kopf der Bewegung in Genf wurde anfangs 1897 Mizanci
Murad, ein renommierter Journalist und Hochschullehrer fiir Geogra-
phie und Geschichte aus Istanbul, der ein Jahr zuvor nach Paris geflohen
war. In Genf gab er seine Zeitschrift Mizan («<Waage») heraus®. Mizanci
Murad entsprang dem jungosmanischen Milieu, das reformerisch
dachte und sich uneingeschrénkt zum osmanischen Vielvélkerstaat isla-
mischer Pragung bekannte. Sowohl fiir Megveret als auch Mizan zeich-
nete Albert Karlen, Berner und Genfer Biirger, verantwortlich, wie
dem Presseregister im Genfer Staatsarchiv zu ersehen ist. Es war der
«bekannte socialistische Grossrath Karlen»?*,

Anfangs 1897 befanden sich mindestens 25 aktive Jungtiirken in
Genlf, darunter, neben Mizanci Murad, die beiden CUP-Griinder Ishak
Siikiti und Abdullah Cevdet, der spitere CUP-Generalsekretir (1916-
18) Midhat Siikrii [Bleda]* sowie Tunal: Hilmi, der nach 1909 und wih-
rend des Ersten Weltkriegs hohe Amter bekleidete und Deputierter so-
wohl im osmanischen als auch im republikanischen Parlament wurde.
Nur 5 der 25 Aktivisten, von denen die Mehrzahl wegen der Flucht ihr
Studium in Istanbul abgebrochen hatten, frequentierten Ende 1897
21 Vgl. Gé¢men: Jéntiirk, S. 118-123.

22 Karl Siissheim: «Djevdet, Abdullah, Enzyklopiidie des Islam, Erginzungsband, Leiden
23 %)gfl?érs 5651?1 Ubername «Mizanci».
24 «Johann Albert Karlen, geb. 1850, von Boltigen (Bern), Graveur in Genf». Bundesanwalt an

Bundesrat EJPD, Bemerkungen iiber das bisherige Treiben der Jungtiirken in Genf, 30. 10.

1899, BAr E 21 14249, Bd. 1.
25 Der 1934 angenommene Familienname ist in eckigen Klammern aufgefiihrt.

273



Kurse an der Universitit. Der akademisch erfolgreichste unter ihnen
war Akil Muhtar [Ozden], der Karikaturist der Gruppe, der 1903 zum
Assistenten am Kantonsspital, 1907 zum Dozenten an der Universitat
avancierte. In der Republik Tiirkei war er Medizinprofessor und
schliesslich Deputierter. Akil Muhtar und Tunali Hilmi spielten beide in
der 1911 in Istanbul einsetzenden tiirkistischen Bewegung eine wichtige
Rolle™.

Heterogene Opposition

1896/97 bestanden offene Meinungsverschiedenheiten zwischen dem
«konservativen» Murat Bey, dem CUP-Mitbegriinder Ishak Siikati und
radikaleren Kriften in Genf. Tunali Hilmi fiihrte diesen Fliigel an, der
sich den Namen Osmanische Revolutionspartei zulegte und auf ihrem
Siegel den Wahlspruch «Gerechtigkeit oder Tod» auffihrte. Wie sich
der gemissigte Jungtiirke Silleyman Nazf in einem Brief ausdriickte,
betrachteten es diese Aktivisten als «unumstossliches Naturgesetz»,
dass «jeder Fortschritt auf der Welt die Folge von Revolution und der
Preis der Freiheit das Blutvergiessen» sei’’. In ihren heimlich nach Istan-
bul gesandten Traktaten bediente sich die Revolutionspartei einer isla-
mistischen Rhetorik, um zur Gewalt gegen den «ungldubigen Sultan»
aufzurufen. Das Blatt, das sie in Genf herausgab, hiess Ezan («Gebets-
ruf vom Minarett»). Hilmi selbst publizierte elf agitatorische Broschii-
ren, die alle den Titel Hutbe («Predigt vor dem Freitagsgebet») trugen.

Die Revolutionspartei plante auch Bombenanschlige, unter anderem
auf den Sultanspalast. Sie wollte zu diesem Zweck mit mazedonischen
und armenischen Revolutioniren kooperieren, deren Mut und Profes-
sionalitiit sie ebenso bewunderte, wie sie deren Infragestellung des isla-
mischen Staates entriistet ablehnte. Diese jedoch winkten ab®.

Der fundamentale Unterschied zwischen der jungtiirkischen und der
nichtmuslimischen, namentlich armenischen Opposition gegen den Sul-
tan bestand darin, dass erstere, wie atheistisch, positivistisch oder kon-
stitutionalistisch sie sich auch #ussern mochte, in erster Linie das Reich
als einen Staat auf implizit oder explizit muslimischer Basis retten
wollte?. Letztere hingegen verlangte aus bitterer Pogromerfahrung her-

26 Siehe Catalogue d’Etudiants; Gogmen: Jontiirk, S. 124; Osmanly Ansiklopedisi.

27 4.1.1897. Zitiert in Hanioglu: Opposition, S. 91.

28 Hanioglu: Opposition, S. 92.

29 Im Mizan, Nr. 162, 6. 12. 1896, beispielsweise rief sie kurz nach den schweren Pogromen die
«armenischen Mitbiirger» dazu auf, alle «Anstrengungen auf die Zukunft hin zu richten, die
Vergangenheit zu vergessen, um vereint das Vaterland zu retten». Zitiert in Hanioglu: Op-
position, S. 280.

274



Abbildung 3. «Das Ende der Regierung von Abdulhamid: Ein Titer wird sich finden!» Bebe-
ruhi, Genf, 1. 4. 1898. In der Mitte des Bildes, in Stiicke gerissen, der Sultan Abdulhamid. Der
jungtiirkische Wunsch nach Tabula rasa und Tyrannenmord driickte sich in zahlreichen Kari-
katuren mit Bombenexplosionen und Attentaten aus.

aus existentielle Sicherheit in den Ostprovinzen, politische Partizipa-
tion und garantierte Minderheitenrechte.

Der Sultan war sich sehr wohl bewusst, dass die politisch unerfahre-
nen Jungtiirken im Grunde das gleiche Ziel verfolgten wie er und dass
manche von ihnen Mitldufer einer auch modischen Protestbewegung
waren. Er liess daher nichts unversucht, moglichst viele «verlorene
Schafe» mit sanften Mitteln wieder in den Schoss des Staates zuriickzu-
fithren. So paradox es klingt, ist festzuhalten, dass die Palastkasse indi-
rekt den iiberwiegenden Teil der CUP-Titigkeiten im Ausland finan-
zierte. Im Unterschied zu nichtmuslimischen Oppositionsbewegungen
in Europa oder im Nahen Osten waren fast alle Trager der jungtiirki-
schen Bewegung Staatsangestellte. Ihr Ziel war ein starker Staat, der
ihnen - den «Jungeliten» — Sicherheit und Zukunft bot™.

30 Esist aus diesen und weiteren Griinden wohl zutreffend, von der jungtiirkischen Bewegung,
die nahtlos in die tiirkisch-nationalistische liberging, als der erfolgreichsten rechtsmoderni-
stischen Bewegung des 20. Jahrhunderts zu sprechen. Vgl. Kieser: «Reshid»; Hanioglu: Op-
position, S. 214f.

275



Ganz anders verhielt es sich in den Augen der Palastregierung mit op-
positionellen Nichtmuslimen, die durch ihre offenen Proteste den Pakt
muslimischer Ordnung zwischen «Schutzbefohlenen» und Obrigkeit ge-
brochen hatten. Derselbe theokratisch bedingte Unterschied war auch
in anderen zeitgenossischen Beispielen sichtbar. Christliche Bauernre-
volten liess die Regierung im Blut ersticken, wihrend sie rebellische
sunnitische Kurdenfiihrer derselben Region mit Geschenken und Privi-
legien beschwichtigte.

Dem Sultan ging es in erster Linie darum, «schéddliche», die beste-
hende Autoritit des Staates in Zweifel zichende Verdffentlichung zu
unterbinden. Mittels Bargeld und dem Angebot von Stipendien und
guten Posten gelang es seinen Agenten in Frankreich und der Schweiz,
filhrende CUP-Leute wie auch materiell darbende Mitldufer zu be-
schwichtigen oder umzustimmen. Solche «Kuhhindel» hatten Tradi-
tion. Pseudo-Oppositionelle hatten bereits in den Jahren vor 1895 Ab-
dulhamids Angst vor negativer Publizitit dadurch ausgenutzt, dass sie,
meist vom Ausland aus, dem Palast mit oppositionellen Verdffentli-
chungen drohten. Sie waren aber gerne bereit, mit Agenten in Verhand-
lungen zu treten und nach Zahlung hoher Summen oder der Erteilung
vorteilhafter Posten auf das angekiindigte Vorhaben zu verzichten®.

Die fiir das Genfer CUP-Zentrum entscheidende Verhandlung fiihrte
der Palastemissiar Ahmed Djelaleddin Pascha in Contrexéville, auf hal-
ber Distanz zwischen Genf und Paris. Gemiss dem dortigen Abkom-
men vom 20. Juli 1897 stellte die Genfer CUP das Erscheinen ihres Or-
gans Mizan ein. Murad Bey willigte ein, in die osmanische Hauptstadt
zuriickzukehren. Dafiir bedingte er sich eine Generalamnestie fiir die
jungtiirkischen Gefangenen und Exilierten sowie die Verwirklichung
weitreichender Reformen aus — vergeblich, wie bald klar wurde. Nicht
in erster Linie Opportunismus, sondern der Glaube, das bestehende Sy-
stem von innen her reformieren zu konnen, wie auch die Erniichterung
{iber die zerspaltenen, teils extremistischen Exilkreise hatten Murad zu
diesem umstrittenen Schritt gefiihrt. Eine wichtige Rolle spielte auch
der sich abzeichnende Sieg im griechisch-tiirkischen Krieg, den viele
Oppositionelle, darunter Murad, mit patriotischem Enthusiasmus feier-
ten™.

Ahmed Djelaleddin Pascha hatte im iibrigen auch die Druckeinrich-
tung fiir Osmanisch sowie die Genfer Druckerei, die Megveret produ-
zierte, aufkaufen lassen. Dennoch konstituierte sich Ende 1897 eine

31 Hanioglu: Opposition, S. 69.
32 Ahmed Bedevi Kuran: Inkilap Tarihimiz ve Jon Tiirkler, Istanbul 2000 (1. Aufl. 1948), S. 61—
81; Gocmen: Jontiirk, S. 126f. Hanioglu: Opposition, S. 111.

276



neue CUP-Gruppe in Genf, in der Tunali Hilmi und ishak Siik{iti, das
heisst Radikalere, den Ton angaben. Sie publizierten ein neues Zentral-
organ namens Osmanli («Der Osmane»). Ein wichtiger Mitarbeiter von
ihnen war Mustafa Refik Bey, der — wahrscheinlich mit dem sprachli-
chen Beistand seiner Frau Marie Romer — auf deutsch die Broschiire
Ein kleines Siindenregister Abdul Hamid II. herausgab®. Die franzosi-
sche Ausgabe des Osmanli wurde an rund 130 Adressen in der Schweiz
gesandt, vor allem an Zeitungsredaktionen, aber auch an Privatperso-
nen, darunter den einflussreichen Marxisten Georgi W. Plechanoff in
Genf™.

Zum zusiitzlichen Arger des Palastes erschien ab 1898 unter der Lei-
tung Abdurrahman Bedirhans, der aus einer kurdischen Fiirstenfamilie
stammte, die Zeitschrift Kiirdistan, in der auch CUP-Kader wie Abdul-
lah Djevdet und Ishak Siikti, beide kurdischer Herkunft, Artikel publi-
zierten. Genf blieb weiterhin das bestimmende Zentrum, zum Nachteil
der Jungtiirken in Paris um Ahmed Riza®.

«La petite Russie»™, la Rue de Carouge in Genf, war auch «la petite
Turquie». Viele von den Tiirken, Armeniern und Kurden wohnten dort.
Das jungtiirkische Komitee hatte seinen Sitz an der Rue de Carouge 7,
in einem von Dr. Abdullah Djevdet gemieteten Lokal. Hier trafen sich
die knapp 15 Aktivisten meist wochentlich an Nachmittagen. Frau De-
miere, die das Lokal an Abdullah Djevdet vermietete, versicherte dem
Brigadier Kohlenberger, Chef der Genfer Sicherheitspolizei (Streté),
dass die Versammlungen der Jungtiirken «nie laut waren, sondern eher
Zusammenkiinften von Freunden glichen». Die von Genf nach Bern ge-
sandten Berichte wiesen mehrmals darauf hin, dass sie vom Inhalt der
osmanischen und armenischen Publikationen keine Ahnung hitten, da
niemand im Justiz- und Polizeidepartement diese Sprachen verstiinde.
Dasselbe traf auf die Bundesanwaltschaft zu, deren Kenntnis osmani-
scher Publikationen sich vor 1900 auf die von den osmanischen Diplo-
maten zugesandten Ubersetzungen von beanstandeten Passagen be-
schrankte”.

33 Vgl. Schreiben der Bundesanwaltschaft vom 7. 4. 1899, wo es auch heisst: «Refik ist zur Zeit
einer der hervorragenden Fiihrer der Partei der Jung-Tiirken, er ist auch der Verfasser der
letzten Nummern der in Genf erscheinenden tiirkischen Zeitung *Osmanli’. Die Genferpoli-
zei gibt ihm das Zeugnis eines ruhigen und anstindigen Menschen, der den Einrichtungen
unseres Landes sehr zugetan sei» Bar E 21, 14248.

34 Adressliste in BAr E 21, 14249,

35 Siehe Hanioglu: Opposition, S. 115-117; «Bedirhan» und «Djevdet» im Historischen Lexi-
kon der Schweiz (http://www.snl.ch).

36 Vgl. Mysyrowicz: «Universités, S. 522.

37 Schreiben vom Genfer Polizei- und Justizdepartement, 10. 4. und 30. 5. 1899, BAr E 21,
14248 und E 21, 14250.

277



Die rdumliche Ndhe zum revolutionédren «kleinen Russland» fiihrte
im iibrigen zu keiner anhaltenden Interaktion mit Sozialrevolutionédren
oder gar einer ideologischen Ndhe zum Marxismus. Politische Theorie
interessierte die Jungtiirken kaum, marxistischer Internationalismus
war ihnen fremd. Positivistische und organizistische Denker tendenziell
von rechts, darunter auch der Genfer Professor Carl Vogt, sprachen sie
an. Vogt und nach ihm sein Schiiler Emile Yung lehrten in den 1890er
Jahren Zoologie, Anatomie und Darwins Evolutionslehre an der Gen-
fer Universitit™,

Dr. Edmond Lardys Verbindungen

Unterstiitzt wurden die Jungtiirken in Genf damals auch vom Schweizer
Arzt Edmond Lardy, der 1889-1897 Chefchirurg des franzdsischen Spi-
tals in Istanbul und zugleich ab 1893 Vizeprisident der osmanischen
Arztegesellschaft gewesen war. Im Auftrag der Banque Ottomane hatte
er im griechisch-tiirkischen Krieg 1897 eine Sanitédtsmission geleitet. Er
kehrte ungern, wegen der Krisensituation in der Reichshauptstadt und
vermutlich, weil er sich seiner jungtiirkischen Sympathien wegen kom-
promittiert hatte, in die Schweiz zuriick™.

Edmond Lardy ertffnete 1898 in Genf eine Praxis und sensibilisierte
in Zeitungsartikeln die Schweizer Offentlichkeit fiir die Anliegen der
Jungtiirken. Nach Angabe der Genfer Polizei vom 10. Juni 1899 an die
Bundesanwaltschaft war Lardy der wichtigste franzdsischsprachige Mit-
arbeiter von Osmanli, der auch die Ubersetzung von Artikeln fur die
franzosische Ausgabe des Blattes besorgte®. Seine Emporung gegen-
tiber dem Regime Abdulhamids, das ihn zwar mit hohen Auszeichungen
bedacht hatte, war wie bei seinem Landsmann Louis Rambert (ab 1897
Leiter der Banque Ottomane in Istanbul) eng mit dem Erleben des gros-
sen antiarmenischen Pogroms in der Reichshauptstadt im September
1896 verkniipft*.

38 Vgl. Hanioglu: Opposition, S. 303-305; Programme des Cours de I’Université de Genéve, jah-
resweise.

39 Vegl. Brief von Edmond Lardy an seinen Bruder Charles Edouard Lardy, 25. 2. 1893. Seiner
Mutter kommentierte er seinen Riickkehrentscheid u.a. mit diesen Worten (Brief aus Kon-
stantinopel vom 17. 11. 1896): «Actuellement je suis bien encore déprimé de voir qu’il me
faut lacher une belle position ici pour aller me fixer 8 Genéve, ol je ne trouverai que ce que la
chance me donnera, mais toutefois décidé i le faire au printemps. [...] Vaut mieux manger du
pain sec en Suisse que de continuer & passer par ces terribles crises. Ce sont des secousses qui
vieillissent. Je ne me fais pas d’illusions qu’en allant 4 Genéve sans hdpital je risque de mener
la vie de petit médecin de quartier, mais qu’y faire.» BAr 1. 139, 1974/77, Bd. 55.

40 BAr E 21 14249, Bd. 1.

41 Kuran: Inkiap, S. 119; Louis Rambert: Notes et impressions de Turquie. L’empire ottoman
sous Abdul-Hamid, Genf 1926, S. 12f. und 22f. Zu Lardy vgl. Georges Terrier: «Histoire d'un
chirurgien: Edmond Lardy (1859-1935)», Revue médicale de la Suisse romande, Bd. 121,

278



(Slaa YIS B \

Ty,

20 &R
B

>
A

Admsse:‘féf; .
TOKMAK |<&

Case Montblanc
N4515
Genéve
(Suisse)

el

Abbildung 4. «Alle zwei Wochen fillt der Hammer, und der Sultan erhélt einen Schlag.» Tok-
mak, Genf, 20. 4. 1901. Diese Karikatur entstammt offenbar der Feder eines Schweizer Hel-
fers (A. Gautschi). Dasselbe Heft enthielt ein Gedicht voller typischer Gewaltphantasien:
«Je martele le traitre / Je le saisis & la gorge avec force / Si je I'attaque je le déchire avec mes
ongles / Je le saisis a la gorge avec force // Regarde quel terrible cochon il est / Il vit encore
néanmoins / Si le marteau et la massue ne suffisent pas / Je te saisis a la gorge avec force. // Fi-
nalement le sang sera versé / que le marteau ne cesse de frapper / Créve traitre, plaie pestilen-
tielle / Va donc croupir dans ton tombeau [...]» Ubersetzung aus den Akten der Bundesan-
waltschaft, BAr E 21 14251.

Offiziell zur Betreuung der osmanischen Studierenden, primér aber
zur Uberwachung der Diaspora liess die osmanische Regierung 1898 ein
Konsulat in Genf einrichten. Sie fiirchtete nicht ganz zu Unrecht, dass
hier ein Attentat gegen den Sultan vorbereitet werden konnte. Fiir die
Bespitzelung wurden osmanische und europiische Hilfskrifte enga-
giert”. Eine Ironie der Geschichte lag darin, dass der einflussreiche os-

2001, S. 401-406. Zu Rambert vgl. David Thomas: «Louis Rambert (1839-1919): un Vaudois
au service de I'impérialisme frangais dans I'Empire ottoman», Les annuelles: histoire et socié-
té contemporaines, Nr. 5, 1994, S. 105-146.

42 Gemiss Abdurrahman Bedirhan, der in guter Beziehung mit den Genfer Behorden stand,
hiess einer der Geheimdienstménner Rouhi Khalidi und war ein direkter Gesandter des Sul-
tans. Er sollte nicht allein die Jungtiirken, sondern auch den neu eingesetzten Konsul Atif
iiberwachen (Brief vom Département de Justice et Police in Genf an Bundesanwaltschaft,
31.5.1899, BAr E 21 14248). Ein weiterer Spion war gemdss J. L. Charlier (s.u.) der einstige
Hntschakist Diran Kélékian, «un Arménien que j’ai connu a Constantinople alors qu’il était
Kapou Kéhaya [kap: kahydsi, représentant] du Patriarcat arménien grégorien. Ce bonhom-
me était alors un des plus farouches alliés du parti hintchakiste... puis s’en fut a Genéve ou
[Ahmed] Djelaleddine n’eut pas de peine a se I'attacher. Or la conversion est aujourd’hui
compléte et Kélékian est 'homme le plus humblement dévoué au Sultan.» Brief von J. L.
Charlier an Edmond Lardy, Genf, 0.D. (1900). Ich danke Prof. Georges Terrier, Le Crét-du-
Locle, der mir Kopien einiger Briefe des im tibrigen verschollenen Nachlasses von Dr. Ed-
mond Lardy vermittelt hat.

2719



manische Botschafter Silih Miinir in Paris, der sich mit der Eindim-
mung der jungtiirkischen Opposition auch in Genf zu befassen hatte,
sich mit seinen Anliegen an Edmonds Bruder Charles Edouard Lardy
(1847-1923), den schweizerischen Gesandten in Paris, zu wenden hatte.
Dieser &dusserte sich schliesslich in einem Brief an seinen Vorgesetzten
gereizt und abfillig iiber seinen Kollegen®.

Am 13. April 1899 schrieb Miinir Pascha an seinen «cher Collegue» in
Paris:

«Je trouve inutile de répéter que 'objectif exclusif des individus engagés dans
ces menées est 'argent et les places. Tout le reste n’est que prétexte et appa-
rence, car de leurs propres aveux, ils auraient renoncé a toute opposition et a
leur soi-disant principe, si l’on avait accueili favorablement leur double proposi-
tion. I1s n’ont pas craint en outre d’employer, dans un pays de haute civilisation
comme la Suisse, des formes obscénes et de se livrer, dans certains de leurs écrits
a des allusions attentataires a la pudeur publique.»*

Es war die Strategie der Palastregierung, die ganze jungtiirkische Oppo-
sition zu verunglimpfen, indem sie sie pauschal als prinzipienlose, immo-
ralische Erpresser oder aber als Anarchisten darstellte. Der Bundesan-
walt verhielt sich reserviert und meinte, die von Miinir beanstandeten
Passagen hitten «mehr den Charakter von revolutionidren Phrasen und
Beschimpfungen als den einer ernstlichen Aufforderung zum Mord», es
bestehe deshalb «keine Veranlassung zu weitern Massregeln»®.

Eine spektakulire, ganz kontraproduktive Aktion lancierte der os-
manische Geheimdienst, indem er Ende September 1899 zwei europii-
sche Agenten in Lardys Praxis sandte, die ihn unter Drohungen zur
Preisgabe von Auskiinften iiber die Genfer CUP-Zentrale bewegen
sollten. Aber der Arzt ziickte seine Pistole und fiihrte die beiden Ein-
dringlinge der Polizei zu. Da die peinliche Geschichte in Presse und Di-
plomatie die Runde machte, resultierte ein Prestigegewinn fiir die Jung-
tiirken in Europa.

Edmond Lardy betrachtete seine jungtiirkischen Freunde als «réfu-
gi€s pour cause de libéralisme». In seinem Verhor durch die Genfer Poli-
zei betonte er, ganz jungtiirkischer Selbstdarstellung und Ahmed Rizas
Ausrichtung entsprechend die gewaltfreie und legalistische Strategie

43 «Vous aves bien raison de m’écrire le 4 mai qu’il me serait bien difficile d’empécher Munir
Bey de venir ‘de temps en temps épancher son ceeur’ chez moi. Cela n’est pas plus amusant
pour cela, mais ces conversations me montrent qu’il n’est pas trés difficile de faire reculer peu
a peu Munir qui maquignonne aussi effrontément que dans un bazar de Const. ou de
Venise.» 9. 5. 1901, E 21 14251.

44 BAr E 21, 14248.

45 Schreiben vom 24. 4. 1899. Siehe auch Dossier von Ministre Lardy, Paris, vom 11. 4. 1899 mit
Dokumenten tiber Gelderpressungsversuche der Jungtiirken, namentlich von Siikti und
Refik. BAr E 21, 14248.

280



der Jungtiirken in Europa, ohne auf ihre Tyrannenmordphantasien ein-
zugehen. Er beschrinkte allerdings die Giiltigkeit seiner Aussage auf
das eine Jahr, in welchem er mit ihnen in Genf zusammengearbeitet
hatte. Zu Recht wehrte er sich gegen die geheimdienstlichen «Agitatio-
nen, die dazu dienten, seine freundschaftlichen Beziehungen mit den
Jungtiirken in subversive und anarchistische Tatigkeit umzuwandeln».
Auch den Schweizer Arzt suchte der Sultan auf die sanfte Weise zu ge-
winnen, indem er ihm wiederholt vorschlug, nach Konstantinopel zu-
riickzukehren und seinen eigenen Schwiegersohn zu behandeln®.

Resul Bey, der erst im Mai 1899 fiir den zu wenig tiichtigen Atif Bey
eingesetzte osmanische Konsul in Genf, wurde kurz nach dieser Affire
abberufen. Im Einklang mit fast der gesamten osmanischen Opposition
begegnete Lardy vermutlich Plinen zum «Tyrannenmord» mit Sympa-
thie. Dass er damals konkrete Pline unterstiitzte, ist unwahrscheinlich.
Das Ganze scheint vielmehr ein, wie der tiirkische Historiker Hanioglu
schreibt, durch die osmanische Diplomatie erfundenes Komplott gewe-
sen zu sein, um von der Schweiz die Auslieferung von CUP-Mitgliedern
zu erwirken. Ein weiteres Ziel war es, den umtriebigen Schweizer Arzt
in der Offentlichkeit zu desavouieren und ihn einzuschiichtern®.

Die Genfer CUP verfolgte damals eine Doppelstrategie. In der Ko-
operation mit Ahmed Riza suchte sie ein pazifistisches Image der jung-
tiirkischen Bewegung in der europiischen Offentlichkeit zu schaffen
und gemeinsam mit den Armeniern im Namen der Menschenrechte
gegen den Sultan aufzutreten. Gleichzeitig verfolgte sie aber weiterhin
Attentatsgedanken. Sie kontaktierte zu diesem Zweck italienische An-
archisten und Avetis Nazarbek, den Griinder und Leiter der armenisch-
revolutiondren Partei Hntschak in Genf®,

Keiner der militanten Pldne verwirklichte sich. Hingegen zeitigten
die Massnahmen der Palastregierung Erfolg. Mitte August 1899 unter-
zeichnete ihr Emissédr wieder ein Stillhalteabkommen mit der Genfer
CUP, deren Fiihrer monatliche Stipendien, die iibrigen Mitglieder klei-
nere Abfindungssummen erhielten. Ishak Siikiiti und Abdullah Djevdet
wurden im Herbst als Arzte bei der osmanischen Botschaft in Rom, Tu-
nali Hilmi als Sekretédr bei der Botschaft in Madrid angestellt. Ende
1899 hatte der Sultan seine jungen Kontrahenten in Genf und Europa
praktisch ausgebootet®.

46 Verhor vom 3. 10. 1899, E 21, 14248.

47 Brief von Edmond Lardy an Bundesanwaltschaft (Sekretir Sinner), 29. 9. 1899, E 21, 14243;
Edmond Lardy: «Jeunes-turcs», Journal de Genéve, 1. 10. 1899; Hanioglu: Opposition, S. 132.

48 Hanioglu: Opposition, S. 117, 128-131; Ter Minassian: «Elites arméniennes», S. 43f. und 47f.

49 Das Gentfer Polizei- und Justizdepartement meldete am 26. 3. 1900 nach Bern: «Le Baron de
Richthofen [osmanischer Konsularverweser] a fait ces derniers jours, probablement sous le

281



Mahmud Pascha und der Druck des Sultans

Dank einem unerwarteten Ereignis ging es mit der jungtiirkischen
Bewegung in Europa dennoch bald wieder aufwérts, erneut mit Genf als
Zentrum. Der Sultanschwager Mahmud Djelaleddin Pascha war mit
seinen beiden Sohnen, einer davon Prinz Sabahaddin (22jihrig), am
14. Dezember 1899 geflohen und nach Grossbritannien, im Mérz 1900
nach Genf gereist. Sabahaddins Franzosischlehrer und Mahmuds Pri-
vatsekretir, der Genfer Jacques L. Charlier, hatte die Flucht organisiert
und, erfolglos, eine Audienz bei Premierminister Lord Salisbury zu ver-
mitteln versucht®. Der probritische Mahmud Pascha protegierte und
finanzierte fortan den Uberrest der Genfer Gruppe und ihr Organ Os-
manli. Mahmud Pascha suchte von Anfang an ein ehrliches Einver-
stindnis mit den Armeniern. Er erreichte als erster eine Annédherung
der armenischen mit der jungtiirkischen Opposition. Sein Sohn Saba-
haddin blieb dieser Ausrichtung immer treu’.

Bei den iibrigen Jungtiirken war, wie schon angesprochen, das Ver-
hiltnis gegeniiber den Armeniern von Anfang an gespalten. Deutlich
wird dies in den Publikationen an das muslimische Publikum und in pri-
vaten Briefen, nicht in den Verlautbarungen in westlichen Sprachen. So
schrieb Akil Muhtar an Ishak Siikiti am 2. Oktober 1898, dass es «das
Empfinden von Nuri Ahmed verletzt, [in Genf] unter einem armeni-
schen Setzer zu arbeiten»”. Friihe tiirkisch-nationalistische Regungen
formulierten sich in CUP-Kreisen der 1890er Jahre, die auch Abdurrah-
mans Kiirdistan als schidliche Publikation betrachteten. Es gab diesen
Kreisen nicht zu denken, dass sie sich in dieser Beziehung mit ihrem de-
klarierten Feind Abdulhamid auf einer Linie befanden. Am 1. Januar
1900 appellierte Ishak Siikiti in einem viel beachteten Osmanli-Artikel
an die Albaner und Kurden, in muslimischer Einheit mit den Tiirken zu-
sammenzustehen gegen die «Bedrohung», welche von den Armeniern
und den Balkanchristen ausginge™.

contrdle du ministre [Karathéodory Pascha, Botschafter in Briissel und gleichzeitig, ab Méarz
1900, in Bern], de nombreuses démarches, pour rapatrier les réfugiés politiques turcs en sé-
jour & Genéve en leur offrant des situations avantageuses ou en cherchant a les acheter en
leur payant des pensions de 3 4 500 fr. par mois. Il a affirmé, au cours d’une visite qu’il a faite a
notre département que bientdt il n’y aurait plus de réfugiés politiques turcs a Geneve. Le 21
cr [mars], le Gérant du Consulat Baron de Richthofen, est revenu de Berne dans la soirée
pour surveiller le départ de quelques uns des jeunes turcs, soit Isaac Soukiouti, Djewdet Ab-
dullah, et le prince Ferid Fikret [?], qui sont partis & minuit 50° pour Vienne.» BAr E 21
14250, vgl. Hanioglu: Opposition, S. 133-136.

50 Schreiben des Genfer Justiz- und Polizeidepartements an den Bundesanwalt vom 31. 3. 1900,
E 21 14250; Kuran: Inkilap, S. 87f.; Hanioglu: Opposition, S. 143-148.

51 Kuran: Inkilap, S. 120-140; Hanioglu: Opposition, S. 149f.

52 Zitiert in Hanioglu: Opposition, S. 170.

53 Hanioglu: Opposition, S. 1691,

282



Abdulhamid setzte im Friithjahr alle Hebel in Bewegung, um die Wie-
dererstarkung der Genfer Opposition zu verhindern. Zusétzlich zu sei-
nen erprobten Methoden konnte der Sultan ab 1898 dank seinem engen
Biindnis mit Deutschland wirkungsvollen diplomatischen Druck auf die
Schweiz ausiiben, um sie zu Massnahmen gegen die CUP-Aktivisten zu
bewegen. Das wichtigste Druckmittel bestand darin, Retorsionsmass-
nahmen gegen die schweizerischen Unternehmer und Manager im Os-
manischen Reich anzutonen™.

In Genf herrschte im Friihjahr ein fiebriges Kommen und Gehen bei
Mahmud Pascha. Ende Mirz 1900 reiste der osmanische Botschafter in
Paris, Miinir Pascha, nach Genf zu einer Verhandlung mit Mahmud. Er
kehrte nach Paris zuriick, befand sich aber drei Wochen spiter bereits
wieder zum selben Zweck in Genf. Ende April traf erneut der Geheim-
dienstchef Ahmed Djelaleddin Pascha in Genf ein. Mahmud und seine
Sohne wurden auch von Midhat Paschas Sohn Ali Haydar Midhat be-
sucht, einem prominenten Oppositionellen, und trafen sich mit dem US-
Konsul in Genf”. Die Palastregierung war im héchsten Grade alarmiert.

Uber Dr. Lardy versuchte der Geheimdienst Informationen iiber die
Genfer Gruppe zu erhalten. Der Agent Sinapian in Paris, ein osmani-
scher Armenier, den Lardy in Genf oder zuvor schon in Istanbul
kennengelernt hatte, bestiirmte zu diesem Zweck seinen «tres cher doc-
teur» in mehreren Briefen unter verschiedenen Vorwinden. Aber die-
ser wusste genau, dass er es mit einem Agenten zu tun hatte™. Schliess-
lich fertigte er ihn am 25. April 1900 mit einem launigen und provokan-
ten Schreiben ab”. Nach voriibergehender Nihe zu den Radikalen,
54 Das Politische Departement liess dem EJPD am 27. 3. 1899 ein Schreiben des Gesandten

Roth in Berlin zukommen: «Er [Staatssekretir von Biilow] mochte mir vertraulich und

miindlich folgende Mitteilung machen: Der Kaiserliche Botschafter in Konstantinopel, Frei-

herr von Marschall, ‘bekanntlich ein grosser Freund der Schweiz’, habe hieher berichtet, der

Sultan sei sehr beunruhigt iiber das Treiben der Jungtiirken und Armenier in der Schweiz

und fiirchte von daher Anzettelungen fiir ein Attentat gegen sein Leben. Freiherr von Mar-

schall, der bekanntlich in Konstantinopel auch die Schweizer zu seinen Schutzgenossen zih-
le und fiir dieselben, ihrer Tiichtigkeit wegen, viel iibrig habe, befiirchte nun, wenn nichts ge-
schehe, um den Sultan irgendwie zu beruhigen, so konnten unsere Industriellen in Konstan-
tinopel geschidigt werden; er, Marschall, mochte daher die Anregung machen, dass man
beim schweizerischen Bundesrate vertraulich die Situation zur Sprache bringe und densel-
ben anfrage, ob er einverstanden wire, dass man z. B. den Sultan wissen liesse, die Emissére

der Jungtiirken und Armenier werden bei uns gehorig iiberwacht [...].» E 21, 14248.

55 Berichte des Genfer Justiz- und Polizeidepartementes, E 21, 14250.

56 Auf einen seiner unbeantworteten Briefe (Paris, 24. April 1900) kritzelte er: «[Sinapian =]
Espion du sultan. Djelal-Eddin Pacha [est le] frére d’une Sultane, un Circassien que j’ai bien
connu. Chef de la police secrete du Sultan, son beau-frére. Un chic type malgré tout. Epousa
une richissime princesse Egyptienne.» Privatarchiv.

57 «Mon cher Ami, En réponse 2 votre lettre datée du 24 avril je ne puis vous répondre que oui;
il m’est impossible de m’occuper de toutes ces questions politiques, je n’en ai pas le temps. Je
suis toujours a votre entiére disposition pour ce qui concerne votre santé ou pour étre désa-

gréable au Sultan que je hais plus que nature pour tout le mal qu’il m’a fait et dont je me ven-
gerai soyez en sfir; mais pour m’occuper de cette canaille de Mounir ou de M. Ahmed Pacha

283



deren Doppelspiel er vermutlich nicht durchschaut hatte, favorisierte
Lardy klar Mahmud Pascha. Zu ihm und seinen S6hnen hatte er iiber
Charlier Zugang™.

Es ist als Folge des diplomatischen Drucks der Tiirkei und Deutsch-
lands zu erkléren, dass der Bundesrat am 18. Mai 1900 beschloss, Mah-
mud Pascha und seine S6hnen unter Androhung der Ausweisung zu ver-
warnen, falls sie «<neuerdings von der Schweiz aus gegen den Sultan oder
die tiirkische Regierung agitieren sollten». Mahmud, Sabahaddin und
Liitfullah waren in keiner Weise Extremisten, wenn sie auch gegen Ab-
dulhamid Stellung genommen hatten und Pléne fiir seine gewaltsame
Entmachtung ausarbeiteten. Es ldsst sich eher nachvollziehen, dass der
Bundesrat diese Massnahme auch auf Abdullah Djevdet, Ahmed Nuri,
Schefik oder solche, die «in ihre Fussstapfen treten wiirden», anwen-
dete. Unversténdlich hingegen, dass auch Ahmed Riza davon betroffen
war. Ausgewiesen wurden schliesslich Ali Fahri (1900) und Abdullah
Djevdet (1904). Mahmud Pascha und seine S6hne sowie Ahmed Nuri
verliessen im Sommer 1900 von alleine die Schweiz”. Mahmud Pascha
entschloss sich, nach England umzuziehen und dort den Osmanli her-
auszugeben®. Verarmt starb er anfangs 1903 im Exil.

Erneut gaben nun in Genf die Radikalen unter Tunali Hilmi mit ihrer
islamistischen Propaganda und ihrem neuen Organ Intikam («Rache»)
und der karikaturistischen Zeitschrift Beberuhi («Wicht») bis 1901 den
Ton an. Sie riefen auf osmanisch unverhohlen zur Gewalt auf, argumen-
tierten oft islamistisch und arbeiteten zudem mit endzeitlichen Vorstel-
lungen, die sie auf Grund ihrer jugendlichen Sozialisierung aus der
Reichshauptstadt mitbrachten. Revolutionire Ereignisse in Europa,
vor allem Russland, bestitigten sie darin. Hier als Beispiel ein Text aus
Intikam:

«Le nombre de ceux qui tiennent téte a la tyrannie de la Russie et ceux qui tirent
les armes et ceux qui lancent de la dynamite, augmente chaque jour. Quand les
Russes s’insurgent, les Ottomans doivent s’insurger, et quand les Ottomans se
soulevent, les Russes aussi doivent en faire autant. Le monde est en ébullition. A
part la Russie, les Espagnols, les Portugais, les Belges, les Francais, se soulévent.
Nous qui supportons tant de cruauté, tant de privation, ne devons-nous pas nous
lever? Ne devons-nous pas mettre en morceaux les tétes sauvages qui se trou-
vent a la téte de notre nation?»*

je m’en fiche. Mes enfants sont d’ailleurs malades et moi de mauvaise humeur. Tout & vous,
Lardy.» Privatarchiv.

58 Notiz Ahmed Celaleddin Paschas, zitiert in Hanioglu: Opposition, S. 159.

59 Auszug aus dem Protokoll der Sitzung des Bundesrates vom 18. 5. 1900, E 21, 14250.

60 Hanioglu: Opposition, S. 148. B

61 «Le monde est en insurrection», Intikam, Nr 30, 28. 3. 1900, franzdsische Ubersetzungin E21
14248. Vgl. Hanioglu: Opposition, S. 159-162.

284



Schluss

Trotz zahlreicher weiterer Aktivitidten und oppositioneller Publikatio-
nen war Genf nach 1901 nicht mehr das bestimmende CUP-Zentrum in
Europa. Zwar gaben die bedeutenden Publizisten und Aktivisten Dr.
Abdullah Djevdet und Ethem Ruhi 1904 die Zeitschrift Osmanli wieder
in Genf heraus und griindeten hier im Mirz den Bund fiir osmanische
Einheit und Revolution (Osmanl Ittihat ve Inkildp Cemiyeti). Dies war
die einzige Organisation innerhalb der jungtiirkischen Bewegung mit
offen anarchistischer Ausrichtung. Aber Finanzprobleme, der Druck
der osmanischen Diplomatie und der fremdenpolizeiliche Druck auf
der Grundlage des Bundesratsbeschlusses vom 18. Mai 1900 erlaubten
keine freie Betiitigung mehr wie in den 1890er Jahren. Djevdet Bey
wurde gemiss Bundesratsbeschluss vom 28. Oktober 1904 des Landes
verwiesen. Er bemiihte sich mehrfach um Aufhebung der Ausweisung.
Diesem Ersuchen kam der Bundesrat erst am 22. Juli 1921 nach, hatte
ihm allerdings zwischendurch verschiedene voriibergehende Aufent-
halte gewihrt. Der CUP-Mitbegriinder Abdullah Djevdet, der bis zu
seinem Tod 1932 rastlos schrieb, studierte und iibersetzte, war wohl der
bedeutendste jungtiirkische Denker®.

Es waren nicht die rastlos umhergetriebenen Jungtiirken der ersten
Stunde, sondern Pragmatiker der Macht wie Dr. Bahaeddin Schakir und
Dr. Nazim, zusammen mit Beamten wie Talat und jiingeren Offizieren
wie Enver, welche die Machtergreifung des CUP im Osmanischen
Reich organisierten und die Macht bis 1918 innehatten. Deren Féden
liefen bis 1908 nicht mehr iiber Genf, sondern iiber Paris (wo im Februar
1902 der erste, im Dezember 1907 der zweite jungtiirkische Kongress
tagte), sowie iiber Saloniki (dem Herkunftsort einflussreicher Jungtiir-
ken) und die Reichshauptstadt®. Erst am Vorabend des Weltkrieges
wurde die Welschschweiz wieder zu einem Mittelpunkt der Osmanen in
der europiischen Diaspora: sowohl von Anhéngern der dann regieren-
den CUP, die sich in den Foyers Turcs organisierten, als auch der libera-
len Opposition gegen das CUP.

Die osmanische Diaspora im Genf des Fin de Siecle war eine bewegte,
widerspriichliche, oft auch verzweifelte Gruppe, die hilfsbediirftig nach
vielen Seiten hin offen stand und Kontakt suchte. Ein Jahrzehnt spéter
sah es ganz verschieden aus. In der Diaspora setzten sich, anders als im
Nahen Osten selbst, die Nationalismen bereits weitgehend durch. Nicht

62 BAr E 2001 (B), Bd. 38, Siikrii Hanioglu: Bir siyasal dilsiiniir olarak Abdullah Cevdet ve do-
nemi, Istanbul 1981.

63 Vegl. Siikrii Hanioglu: Preparation for a Revolution: the Young Turks, 1 902-1908, New York,
Oxford University Press, 2001.

285



nur die dem Christentum verbundenen Diasporagemeinschaften, son-
dern auch die muslimischen Albaner, Agypter, Kurden und Tiirken hat-
ten jetzt ihre nationalen Klubs. Am besten organisiert waren die Foyers
Turcs, die von den nun regierenden Jungtiirken protegiert wurden. Ab-
geschottet gegeniiber Nichttiirken und Nichtmuslimen und ausgeriistet
mit einem nationalen Mythos glaubten ihre Mitglieder zu wissen, wer
sie waren, woher sie kamen und was zu tun sei®.

64 Zu den Foyers Turcs vgl. den letzten Artikel dieses Dossiers.

286



	Osmanische Oppositionelle in Genf (1868-1908)

