Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 51 (2001)
Heft: 2

Buchbesprechung: Relectures de Richelieu [Francoise Hildesheimer]
Autor: Ferretti, Giuliano

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

mit seiner bis ans Ende des 17. Jahrhunderts fithrenden Untersuchung nicht nur
eine Grundlage fiir die Historiographie im weiteren Umkreis von Bamberg ge-
schaffen, sondern auch eine grundlegende Arbeit der Germania Sacra vorgelegt,
der bislang eine soweit in die Neuzeit fithrende Vorstellung von Bischofsbiogra-
phien fehlte. Es wire ausserordentlich begriissenswert, wenn der Verfasser seine
Untersuchung bald bis ans Ende des Alten Reiches fortsetzen wiirde. Die vorlie-
gende Arbeit wird auch Vorbildcharakter fiir weitere vergleichbare Untersuchun-
gen innerhalb der Germania Sacra haben. Damit reicht ihre Bedeutung weit iiber
die vorgelegten bambergischen Bischofsbiographien hinaus, so wertvoll diese
auch sind. Immo Eberl, Ellwangen/Tiibingen

Francoise Hildesheimer: Relectures de Richelieu. Paris, Edition Publisud, 2000,
273 pp.

Le ciel de I’histoire est habité par des héros qui ne cessent de féconder notre
imaginaire. Parmi ceux-ci, le cardinal de Richelieu est sans doute 'un des plus
connus. Homme d’Etat remarquable, il a suscité de tout temps les sentiments les
plus divers. Aimé et détesté, idolatré et conspué, il n’a cessé d’inspirer des généra-
tions d’historiens pendant plus de trois si¢cles, si bien que toute réflexion a son
égard se heurte a une imposante bibliographie et a une multiplicité d’interpréta-
tions. Un tel concert de voix n’a pas dérouté Francoise Hildesheimer, qui d’un re-
vers de la main I’a écarté pour rendre simplement la parole a Richelieu, dont elle
relie les ceuvres, dans le but de restituer sinon sa vérité, du moins son authenticité.
Loin de vouloir pénétrer la conscience d’un individu du passé, elle préfere tenter
«I'impossible portrait» de son modele avec les mots mémes de celui-ci (p. 29). Sa
méthode d’analyse se fonde sur un constat suivi d’un postulat: toute démonstra-
tion directe des convictions intimes (idées et croyances) d’'un homme du passé est
vouée a ’échec. Pour les scruter, nous ne disposons que de ses écrits et du témoi-
gnage de ses contemporains. Comme ceux-ci ne peuvent en donner qu’une image
déformée, la seule approche possible consistant a étudier les textes qui nous sont
restés pour déceler leur cohérence avec la vie et I’action de leur auteur (p. 31-32).
Dans ce contexte, le role de I’historien est de s’effacer devant les mots et de «leur
assigner un sens inédit par les rapprochements opérés», de montrer leur cohérence
et leurs contradictions afin de reconstituer les positions de I'auteur (p. 138, 239).

Frangoise Hildesheimer s’inscrit en faux contre les anachronismes des historiens
qui ont défiguré «’image que 'on doit avoir du cardinal-ministre» (p. 185), pré-
senté souvent comme un sectateur de Machiavel, de la Raison d’Etat (p. 74), et
plus en général d’une raison laique héritée des mythes du XVIII® et du XIX®
siecles. Pour elle, Richelieu n’est pas ce héros moderne que I'historiographie tradi-
tionnelle nous a 1égué, mais un homme d’Eglise et un homme d’Etat qui a vécu
dans le cadre d’une monarchie de droit divin, c’est-a-dire dans un systéme dit
d’Ancien Régime fondé sur I'imbrication entre politique et religion (p. 29). C’est
dans ce cadre historique bien déterminé que Frangoise Hildesheimer mene son
analyse de I’ccuvre du cardinal. Elle considére cinq textes que les historiens recon-
naissent unanimement comme provenant de Richelieu. Ce sont I'Instruction du
chrétien (1618), les Principaux points de la foy de I’Eglise catholique (1618), le
Traité de la perfection du chrétien (1646), le traité sur la Méthode pour convertir
ceux qui se sont séparés de I’Eglise (1651) et le Testament politique. Dans les chapi-
tres, L’homme d’Eglise et Le «raisonneur», Frangoise Hildesheimer montre que
Richelieu est enraciné dans la tradition thomiste de son temps, qui permet de pen-

235



ser la politique dans le cadre général de la foi. La réflexion du cardinal relie
I’homme a son Créateur et celui-ci au monde par le biais de la raison. Entre I'un et
Iautre il €tablit une relation de réciprocité qui consiste & appliquer la raison a la
parole de Dieu (lecture rationnelle du Verbe) et a introduire le divin dans le
monde. Cette vision prend la forme d’une «théologie rationnelle» (p. XX), dont le
cardinal imprégne toute son ceuvre, y compris le Testament politique. Vulgarisateur
intelligent au style empreint de clarté, Richelieu est aussi I’auteur d’une «pastorale
pratique» (p. 43) marquée par un optimisme dans la recherche de Dieu qui se veut
accessible au chrétien. Peu porté pour les états mystiques, le cardinal est loin du
message de saint Francois de Sales ou de Bérulle. Dans sa réflexion, c’est plut6t la
volonté, en tant que faculté motrice de I’étre, qui joue le rdle principal dans la défi-
nition des principes qui sont a la base de la vie active. On comprend que Richelieu,
catholique sincere (p. 63), soit animé d’un zeéle rationnel qui, du moins en principe,
opere pour I’établissement du régne de Dieu dans I'ordre politique. Sa rhétorique
raisonnable est particulierement manifeste dans I’emploi du mot «raison»: d’ori-
gine divine, cette faculté ou lumiere naturelle éclaire, ordonne et conduit les
hommes dans leur existence. Définition et norme de ce qui est humain selon le
plan €tabli par Dieu, elle «doit» régler la vie des princes; elle est aussi le fondement
de l'autorité de I’Etat (p. 74, 90-91) et le moyen permettant de respecter la confor-
mité de I'ordre du monde créé. Les 173 occurrences de ce mot dans le Testament
politique détaillent son vaste domaine d’application. Il est en relation étroite avec
les grandes notions de «force», «puissance», «autorité» et «gloire» (p. 75). Le mot
«Dieu» n’y apparait que 59 fois, trois fois moins souvent que celui de «raisons,
comme si Richelieu, en reliant ’homme & son Créateur, laissait ce dernier a ’hori-
zon du monde, loin du terrain ou s’exerce ’action de sa créature. Si Dieu sur-
plombe I’humain, celui-ci est cependant libre d’agir & sa fagon. L’antagonisme
entre «raison» et passions s’associe au rejet des notions de «désordre», «dérégle-
ment» et «faiblesse», qui n’appartiennent pas a l'univers de la raison congu par
Richelieu. L’action de ’homme dans le monde apparait donc comme I’expression
concrete et agissante de sa faculté principale et le lieu ol elle exerce sa souve-
raineté.

Cette structure permet de comprendre la vision politique du cardinal: le gouver-
nement monarchique imite plus que tout autre celui de Dieu (p. 81); le roi autant
que ses sujets doit suivre I’ordre naturel de la raison, qui est la mesure et le frein de
tout comportement humain. Cependant, I’homme est exposé aux déréglements,
aux désordres et aux faiblesses provenant des passions dont il est aussi constitué,
mais auxquelles Richelieu ne reconnait aucune valeur euristique. Marginalisées
dans sa définition de I’homme comme étre raisonnable, elles peuvent néanmoins
€carter celui-ci de I’ordre naturel et social qu’il se doit d’observer. La volonté, as-
soci€e a la raison, joue le role fondamental de contenir et abattre les passions afin
d’assurer la conformité entre la nature rationnelle de ’homme et I’ceuvre de Dieu.

Il est facile de voir que cette raison «autoritaire» (p. 79) n’a peu ou rien en com-
mun avec la raison d’Etat, qui est une variante particuliere, méme antagoniste, de
celle qui est définie par Richelieu. Francoise Hildesheimer précise que le nombre
limité d’occurrences dans le Testament politique (3 fois) ne permet pas de conclure
que son auteur €tait un partisan de la raison d’Etat. Elle rappelle également qu’on
est loin ici de I'image traditionnelle du sectateur de Machiavel et du théoricien du
cynisme étatique. En revanche, il me semble plus difficile d’affirmer sans démons-
tration adéquate que le cardinal «se rallie davantage a la tradition de contre-dis-

236



cours en usage depuis Botero» (p. 78). En fait, le Testament politique, s’adressant
au roi et au public, doit prendre ses distances a I’égard des normes douteuses de la
raison d’Etat, notamment de celles qui pratiquent ’opportunisme et la dissimula-
tion, qui sont critiquées par les milieux catholiques. Le terrain d’élection de cette
raison, certes décri€e, mais couramment pratiquée, est plutot celui de la propa-
gande, ol les écrivains au service de Richelieu ont constamment clamé sa nécessité
et méme sa valeur, comme Etienne Thuau I'a parfaitement prouvé dans un ou-
vrage incontournable, qui vient d’&tre réédité'. Aussi, cette différence s’explique-t-
elle par la finalité du Testament politique ainsi que par I’éclectisme des doctrines
politiques contemporaines, qui mélangeaient avec bonheur plusieurs écoles de
pensée. Méme en admettant qu’il y a contradiction dans la pensée de Richelieu,
elle serait reléguée — au méme titre que les passions qu’il a nourries, dont I’ambi-
tion n’est pas la moindre — dans un domaine que son ceuvre théologique et poli-
tique, toute empreinte de la lumiere de la raison, ne lui permettait pas d’assumer
formellement.

La raison autoritaire de Richelieu se manifeste en particulier dans la question
du chatiment et du pardon. Observons déja que ce dernier mot est rare sous la
plume du cardinal: 5 occurrences dans le Traité de la perfection, et 6 dans le Testa-
ment politique (p. 198). Dans sa vision du droit, la loi est une obligation qui I'em-
porte sur la clémence. Celle-ci releve du roi, tandis que le chitiment reléve du mi-
nistre. Cette répartition des compétences au sommet de la monarchie correspond
a la vision politique de Richelieu qui place I'autorité de la loi, incarnée par I’Etat,
au-dessus des individus, y compris le roi. Dans ce contexte, la justice I’'emporte sur
la clémence, si bien que le prince a ’obligation d’en faire un usage modéré, s’il ne
veut empiéter sur I'intérét général exprimé par la loi, dont ’Etat est I'’émanation
institutionnelle. Cette vision «étroite» de I’obligation est accompagnée de la plus
grande sévérité en politique. Etre rigoureux, voire inflexible a I'égard des particu-
liers qui «méprisent» les lois, c’est pour Richelieu «étre bon pour le public» et ’on
ne saurait commettre un plus grand «crime» contre I'intérét collectif que de se ren-
dre indulgent envers ceux qui le « violent « (p. 184). En ce sens, I’absolutisme dé-
fendu par le cardinal est moins un pouvoir législatif qu’un pouvoir judiciaire.

Conformément a I'image restituée d’un prélat engagé dans la vie active de la
monarchie, Francoise Hildesheimer analyse aussi la nature et le fonctionnement
du systeme du «ministériat» de Richelieu. Créature de la reine meére, grace a la-
quelle il devient cardinal et chef du gouvernement, il s’affirme définitivement a la
cour par un «matricide», qui chasse du pouvoir sa protectrice pour établir un long
rapport de complicité avec le roi. Cependant, ’élimination politique de Marie de
Médicis, qui unit Richelieu a Louis XIII, interdit a ce dernier toute véritable amitié
avec son ministre, dans lequel il verra toujours une créature de sa meére. Leur rela-
tion est marquée par cette complicité troublante et par I’alliance difficile entre un
ministre trés doué, dépendant de la volonté royale, et un roi plutot médiocre, dis-
posant librement des attributs du pouvoir.

Homme d’action, partisan de la suprématie de la monarchie, préoccupé égale-
ment de sa situation personnelle, le Richelieu qui ressort de ’enquéte de Frangoise
Hildesheimer n’est pas un visionnaire, mais simplement un ministre «plus disposé
arégler les questions au coup par coup» (p. 152). Cependant, son ceuvre et son ac-

1 Etienne Thuau: Raison d’Etat et pensée politique d I'époque de Richelieu, postface de Gérard
Mairet, Paris, Albin Michel, 2000.

237



tion ne manquent pas de cohérence. La place centrale que la raison y occupe,
I'autonomie de la politique face a la religion correspondent a la conduite de son
programme monarchique hostile aux Habsbourg et favorable au prestige interna-
tional de la France en Europe. Comme nous avons vu, cette unité n’exclut nulle-
ment ’exercice d’une raison autoritaire qui est mise au service de la monarchie
d’ordre divin. Le volontarisme du cardinal, son style militaire, son role dominant &
la cour sont autant de raisons qui ont présidé a la naissance de sa légende noire. Ce
personnage universellement connu ne suscite pas la sympathie, mais bien davan-
tage la crainte révérencielle. En ce sens, le mécénat développé puissamment par
celui-ci a profité a I’affirmation de son image de rutores regni attachée a son ceuvre.
Il faut avouer que les historiens en adoptant généralement le point de vue de Ri-
chelieu, lui ont assuré un triomphe posthume. Toute I’ccuvre de Richelieu peut se
réduire au probleme fondamental d’exister a c6té du roi comme homme politique
et comme prélat dans le dualisme de créature (du roi) et de dispensateur de cette
puissance que le souverain lui avait délégué pour assurer la gloire de son régne.
Toute recherche future qui se propose de comprendre le sens profond d’une ceuvre
identifiée a la destinée de la monarchie absolue ne pourra plus se passer de consi-
dérer les deux grands domaines de 'activité de Richelieu: I’action politique et la
pastorale chrétienne. Giuliano Ferretti, Lausanne

Republikbegriff und Republiken seit dem 18. Jahrhundert im europiischen Ver-
gleich. Internationales Symposium zum osterreichischen Millennium. Hg. von
Helmut Reinalter. Frankfurt a.M./Berlin/Bern/New York/Paris/Wien, Lang, 1999,
307 S. (Schriftenreihe der Internationalen Forschungsstelle «Demokratische Be-
wegungen in Mitteleuropa 1770-1850» 28).

Der Begriff Republik entzieht sich einer einfachen Definition. Zwar liegt das
amonarchistische Element auf der Hand, gleichwohl ist es schwierig, Gemeinsam-
keiten beispielsweise der République Francaise, der République du Zaire, der Ré-
publique de Genéve, der Bundesrepublik Deutschland oder der Deutschen Demo-
kratischen Republik ausfindig zu machen, und gleichzeitig wichtige Abgrenzungen
zur (parlamentarischen) Monarchie zu bestimmen. Einfacher scheint die Inhalts-
bestimmung in historischer Sicht, insbesondere wenn man sich auf den Republik-
begriff der spiten Aufklarung, also der amerikanischen und der Franzosischen Re-
volution bezieht. Doch auch diese Einschrinkung bringt nicht die gewiinschte
Vereinfachung, das zeigt allein bereits die sehr unterschiedliche Verwendung des
Begriffs wihrend der Jahre 1792-1804 in Frankreich. Der inhaltlichen Diffusitit
scheint die hdufige Verwendung zu widersprechen, doch weiss man darum, dass
Begriffe in der Regel dann Attraktivitit erhalten, wenn sie als Projektionsfliche
offen sind fiir eigene Anliegen und Interessen, wenn sie in der jeweiligen histori-
schen Situation leicht zu instrumentalisieren sind. Die anhaltende Konjunktur, der
sich Republiken in der Moderne erfreuen, bestitigt diese Regel.

Der Sammelband ist das Ergebnis eines Kolloquiums, das im Rahmen der Mil-
lenniums-Feierlichkeiten der Osterreichischen Republik in einem Programm na-
mens «Grenzenloses Osterreich» geférdert und von der Forschungsstelle der Inns-
brucker Universitdt veranstaltet wurde. In den zwei grossen chronologischen
Blocken - der eine fiir die Anfidnge im 18. und die Entwicklungen im 19. Jahrhun-
dert, der andere fiirs 20. Jahrhundert - wird eine farbige Palette von nationalen
Entwicklungen und Einzelbeispielen ausgebreitet, die die europiischen Verhilt-
nisse in ihrer Vielfiltigkeit wiedergeben. Das bedeutet, dass die Beitrige — obwohl

238



	Relectures de Richelieu [Françoise Hildesheimer]

