
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 51 (2001)

Heft: 2

Buchbesprechung: Relectures de Richelieu [Françoise Hildesheimer]

Autor: Ferretti, Giuliano

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mit seiner bis ans Ende des 17. Jahrhunderts führenden Untersuchung nicht nur
eine Grundlage für die Historiographie im weiteren Umkreis von Bamberg
geschaffen, sondern auch eine grundlegende Arbeit der Germania Sacra vorgelegt,
der bislang eine soweit in die Neuzeit führende Vorstellung von Bischofsbiographien

fehlte. Es wäre ausserordentlich begrüssenswert, wenn der Verfasser seine

Untersuchung bald bis ans Ende des Alten Reiches fortsetzen würde. Die vorliegende

Arbeit wird auch Vorbildcharakter für weitere vergleichbare Untersuchungen

innerhalb der Germania Sacra haben. Damit reicht ihre Bedeutung weit über
die vorgelegten bambergischen Bischofsbiographien hinaus, so wertvoll diese
auch sind. Immo Eberl, Ellwangen/Tübingen

Francoise Hildesheimer: Relectures de Richelieu. Paris, Edition Publisud, 2000,
273 pp.

Le ciel de l'histoire est habite par des heros qui ne cessent de feconder notre
imaginaire. Parmi ceux-ci, le cardinal de Richelieu est sans doute Fun des plus
connus. Homme d'Etat remarquable, il a suscite de tout temps les sentiments les

plus divers. Aime et deteste, idolätre et conspue, il n'a cesse d'inspirer des generations

d'historiens pendant plus de trois siecles, si bien que toute reflexion ä son
egard se heurte ä une imposante bibliographie et ä une multiplicite d'interpreta-
tions. Un tel concert de voix n'a pas deroute Francoise Hildesheimer, qui d'un
revers de la main l'a ecarte pour rendre simplement la parole ä Richelieu, dont eile
relie les ceuvres, dans le but de restituer sinon sa verite, du moins son authenticite.
Loin de vouloir penetrer la conscience d'un individu du passe, eile prefere tenter
«Pimpossible portrait» de son modele avec les mots memes de celui-ci (p. 29). Sa

methode d'analyse se fonde sur un constat suivi d'un postulat: toute demonstration

directe des convictions intimes (idees et croyances) d'un homme du passe est

vouee ä l'echec. Pour les scruter, nous ne disposons que de ses ecrits et du temoignage

de ses contemporains. Comme ceux-ci ne peuvent en donner qu'une image
deformee, la seule approche possible consistant ä etudier les textes qui nous sont
restes pour deceler leur coherence avec la vie et l'action de leur auteur (p. 31-32).
Dans ce contexte, le röle de l'historien est de s'effacer devant les mots et de «leur
assigner un sens inedit par les rapprochements operes», de montrer leur coherence
et leurs contradictions afin de reconstituer les positions de l'auteur (p. 138, 239).

Francoise Hildesheimer s'inscrit en faux contre les anachronismes des historiens
qui ont defigure «l'image que l'on doit avoir du cardinal-ministre» (p. 185),
presente souvent comme un sectateur de Machiavel, de la Raison d'Etat (p. 74), et
plus en general d'une raison laique heritee des mythes du XVIIP et du XIXe
siecles. Pour eile, Richelieu n'est pas ce heros moderne que l'historiographie
traditionnelle nous a legue, mais un homme d'Eglise et un homme d'Etat qui a vecu
dans le cadre d'une monarchie de droit divin, c'est-ä-dire dans un Systeme dit
d'Ancien Regime fonde sur l'imbrication entre politique et religion (p. 29). C'est
dans ce cadre historique bien determine que Francoise Hildesheimer mene son
analyse de l'ceuvre du cardinal. Elle considere cinq textes que les historiens recon-
naissent unanimement comme provenant de Richelieu. Ce sont l'instruction du
chretien (1618), les Principaux points de la foy de l'Eglise catholique (1618), le
Traite de la perfection du chretien (1646), le traite sur la Methode pour convertir
ceux qui se sont separes de l'Eglise (1651) et le Testament politique. Dans les chapitres,

L'homme d'Eglise et Le «raisonneur», Francoise Hildesheimer montre que
Richelieu est enracine dans la tradition thomiste de son temps, qui permet de pen-

235



ser la politique dans le cadre general de la foi. La reflexion du cardinal relie
l'homme ä son Createur et celui-ci au monde par le biais de la raison. Entre l'un et
l'autre il etablit une relation de reeiprocite qui consiste ä appliquer la raison ä la
parole de Dieu (lecture rationnelle du Verbe) et ä introduire le divin dans le
monde. Cette vision prend la forme d'une «theologie rationnelle» (p. XX), dont le
cardinal impregne toute son ceuvre, y compris le Testamentpolitique. Vulgarisateur
intelligent au style empreint de clarte, Richelieu est aussi l'auteur d'une «pastorale
pratique» (p. 43) marquee par un optimisme dans la recherche de Dieu qui se veut
accessible au chretien. Peu porte pour les etats mystiques, le cardinal est loin du
message de saint Francois de Sales ou de Beruhe. Dans sa reflexion, c'est plutot la
volonte, en tant que faculte motrice de l'etre, qui joue le röle principal dans la
definition des principes qui sont ä la base de la vie active. On comprend que Richelieu,
catholique sincere (p. 63), soit anime d'un zele rationnel qui, du moins en principe,
opere pour l'etablissement du regne de Dieu dans l'ordre politique. Sa rhetorique
raisonnable est particulierement manifeste dans l'emploi du mot «raison»: d'origine

divine, cette faculte ou lumiere naturelle eclaire, ordonne et conduit les
hommes dans leur existence. Definition et norme de ce qui est humain selon le
plan etabli par Dieu, eile «doit» regier la vie des princes; eile est aussi le fondement
de l'autorite de l'Etat (p. 74,90-91) et le moyen permettant de respeeter la confor-
mite de l'ordre du monde cree. Les 173 oecurrences de ce mot dans le Testament
politique detaillent son vaste domaine d'application. II est en relation etroite avec
les grandes notions de «force», «puissance», «autorite» et «gloire» (p. 75). Le mot
«Dieu» n'y apparait que 59 fois, trois fois moins souvent que celui de «raison»,
comme si Richelieu, en reliant l'homme ä son Createur, laissait ce dernier ä l'hori-
zon du monde, loin du terrain oü s'exerce l'action de sa creature. Si Dieu sur-
plombe l'humain, celui-ci est cependant libre d'agir ä sa facon. L'antagonisme
entre «raison» et passions s'associe au rejet des notions de «desordre», «deregle-
ment» et «faiblesse», qui n'appartiennent pas ä l'univers de la raison concu par
Richelieu. L'action de l'homme dans le monde apparait donc comme l'expression
concrete et agissante de sa faculte principale et le lieu oü eile exerce sa
souveräinete.

Cette structure permet de comprendre la vision politique du cardinal: le gouvernement

monarchique imite plus que tout autre celui de Dieu (p. 81); le roi autant
que ses sujets doit suivre l'ordre naturel de la raison, qui est la mesure et le frein de
tout comportement humain. Cependant, l'homme est expose aux dereglements,
aux desordres et aux faiblesses provenant des passions dont il est aussi constitue,
mais auxquelles Richelieu ne reconnait aueune valeur euristique. Marginalisees
dans sa definition de l'homme comme etre raisonnable, elles peuvent neanmoins
ecarter celui-ci de l'ordre naturel et social qu'il se doit d'observer. La volonte, as-
sociee ä la raison, joue le röle fondamental de contenir et abattre les passions afin
d'assurer la conformite entre la nature rationnelle de l'homme et l'oeuvre de Dieu.

II est facile de voir que cette raison «autoritaire» (p. 79) n'a peu ou rien en commun

avec la raison d'Etat, qui est une Variante particuliere, meme antagoniste, de
celle qui est definie par Richelieu. Francoise Hildesheimer precise que le nombre
limite d'oecurrences dans le Testamentpolitique (3 fois) ne permet pas de conclure
que son auteur etait un partisan de la raison d'Etat. Elle rappelle egalement qu'on
est loin ici de l'image traditionnelle du seetateur de Machiavel et du theoricien du
cynisme etatique. En revanche, il me semble plus difficile d'affirmer sans demonstration

adequate que le cardinal «se rallie davantage ä la tradition de contre-dis-

236



cours en usage depuis Botero» (p. 78). En fait, le Testament politique, s'adressant
au roi et au public, doit prendre ses distances ä l'egard des normes douteuses de la
raison d'Etat, notamment de celles qui pratiquent l'opportunisme et la dissimulation,

qui sont critiquees par les milieux catholiques. Le terram d'election de cette
raison, certes decriee, mais couramment pratiquee, est plutot celui de la propagande,

oü les ecrivains au service de Richelieu ont constamment clame sa necessite
et meme sa valeur, comme Etienne Thuau l'a parfaitement prouve dans un
ouvrage incontournable, qui vient d'etre reedite1. Aussi, cette difference s'explique-t-
elle par la finalite du Testament politique ainsi que par l'eclectisme des doctrines
politiques contemporaines, qui melangeaient avec bonheur plusieurs ecoles de

pensee. Meme en admettant qu'il y a contradiction dans la pensee de Richelieu,
eile serait releguee - au meme titre que les passions qu'il a nourries, dont l'ambition

n'est pas la moindre - dans un domaine que son oeuvre theologique et
politique, toute empreinte de la lumiere de la raison, ne lui permettait pas d'assumer
formellement.

La raison autoritaire de Richelieu se manifeste en particulier dans la question
du chätiment et du pardon. Observons dejä que ce dernier mot est rare sous la
plume du cardinal: 5 occurrences dans le Traite de la perfection, et 6 dans le Testament

politique (p. 198). Dans sa vision du droit, la loi est une Obligation qui
l'emporte sur la clemence. Celle-ci releve du roi, tandis que le chätiment releve du
ministre. Cette repartition des competences au sommet de la monarchie correspond
ä la vision politique de Richelieu qui place l'autorite de la loi, incarnee par l'Etat,
au-dessus des individus, y compris le roi. Dans ce contexte, la justice l'emporte sur
la clemence, si bien que le prince a l'obligation d'en faire un usage modere, s'il ne
veut empieter sur l'interet general exprime par la loi, dont l'Etat est l'emanation
institutionnelle. Cette vision «etroite» de l'obligation est accompagnee de la plus
grande severite en politique. Etre rigoureux, voire inflexible ä l'egard des particuliers

qui «meprisent» les lois, c'est pour Richelieu «etre bon pour le public» et l'on
ne saurait commettre un plus grand «crime» contre l'interet collectif que de se rendre

indulgent envers ceux qui le « violent « (p. 184). En ce sens, l'absolutisme de-
fendu par le cardinal est moins un pouvoir legislatif qu'un pouvoir judiciaire.

Conformement ä l'image restituee d'un prelat engage dans la vie active de la
monarchie, Frangoise Hildesheimer analyse aussi la nature et le fonetionnement
du Systeme du «ministeriat» de Richelieu. Creature de la reine mere, gräce ä

Iaquelle il devient cardinal et chef du gouvernement, il s'affirme definitivement ä la

cour par un «matrieide», qui chasse du pouvoir sa protectrice pour etablir un long
rapport de complicite avec le roi. Cependant, l'elimination politique de Marie de

Medicis, qui unit Richelieu ä Louis XIII, interdit ä ce dernier toute veritable amitie
avec son ministre, dans lequel il verra toujours une creature de sa mere. Leur relation

est marquee par cette complicite troublante et par l'alliance difficile entre un
ministre tres doue, dependant de la volonte royale, et un roi plutot medioere, dis-

posant librement des attributs du pouvoir.
Homme d'action, partisan de la Suprematie de la monarchie, preoecupe egalement

de sa Situation personnelle, le Richelieu qui ressort de l'enquete de Frangoise
Hildesheimer n'est pas un visionnaire, mais simplement un ministre «plus dispose
ä regier les questions au coup par coup» (p. 152). Cependant, son oeuvre et son ac-

1 Etienne Thuau: Raison d'Etat etpensee politique ä l'epoque de Richelieu, postface de Gerard
Mairet, Paris, Albin Michel, 2000.

237



tion ne manquent pas de coherence. La place centrale que la raison y occupe,
l'autonomie de la politique face ä la religion correspondent ä la conduite de son
programme monarchique hostile aux Habsbourg et favorable au prestige international

de la France en Europe. Comme nous avons vu, cette unite n'exclut nullement

l'exercice d'une raison autoritaire qui est mise au service de la monarchie
d'ordre divin. Le volontarisme du cardinal, son style militaire, son röle dominant ä

la cour sont autant de raisons qui ont preside ä la naissance de sa legende noire. Ce
personnage universellement connu ne suscite pas la Sympathie, mais bien davantage

la crainte reverencielle. En ce sens, le mecenat developpe puissamment par
celui-ci a profite ä l'affirmation de son image de tutores regni attachee ä son oeuvre.
II faut avouer que les historiens en adoptant generalement le point de vue de
Richelieu, lui ont assure un triomphe posthume. Toute l'oeuvre de Richelieu peut se
reduire au probleme fondamental d'exister ä cöte du roi comme homme politique
et comme prelat dans le dualisme de creature (du roi) et de dispensateur de cette
puissance que le souverain lui avait delegue pour assurer la gloire de son regne.
Toute recherche future qui se propose de comprendre le sens profond d'une oeuvre
identifiee ä la destinee de la monarchie absolue ne pourra plus se passer de considerer

les deux grands domaines de l'activite de Richelieu: l'action politique et la
pastorale chretienne. Giuliano Ferretti, Lausanne

Republikbegriff und Republiken seit dem 18. Jahrhundert im europäischen
Vergleich. Internationales Symposium zum österreichischen Millennium. Hg. von
Helmut Reinalter. Frankfurt a.M./Berlin/Bern/New York/Paris/Wien, Lang, 1999,
307 S. (Schriftenreihe der Internationalen Forschungsstelle «Demokratische
Bewegungen in Mitteleuropa 1770-1850» 28).

Der Begriff Republik entzieht sich einer einfachen Definition. Zwar liegt das
amonarchistische Element auf der Hand, gleichwohl ist es schwierig, Gemeinsamkeiten

beispielsweise der Republique Frangaise, der Republique du Zaire, der
Republique de Geneve, der Bundesrepublik Deutschland oder der Deutschen
Demokratischen Republik ausfindig zu machen, und gleichzeitig wichtige Abgrenzungen
zur (parlamentarischen) Monarchie zu bestimmen. Einfacher scheint die
Inhaltsbestimmung in historischer Sicht, insbesondere wenn man sich auf den Republikbegriff

der späten Aufklärung, also der amerikanischen und der Französischen
Revolution bezieht. Doch auch diese Einschränkung bringt nicht die gewünschte
Vereinfachung, das zeigt allein bereits die sehr unterschiedliche Verwendung des
Begriffs während der Jahre 1792-1804 in Frankreich. Der inhaltlichen Diffusität
scheint die häufige Verwendung zu widersprechen, doch weiss man darum, dass
Begriffe in der Regel dann Attraktivität erhalten, wenn sie als Projektionsfläche
offen sind für eigene Anliegen und Interessen, wenn sie in der jeweiligen historischen

Situation leicht zu instrumentalisieren sind. Die anhaltende Konjunktur, der
sich Republiken in der Moderne erfreuen, bestätigt diese Regel.

Der Sammelband ist das Ergebnis eines Kolloquiums, das im Rahmen der
Millenniums-Feierlichkeiten der Österreichischen Republik in einem Programm
namens «Grenzenloses Österreich» gefördert und von der Forschungsstelle der
Innsbrucker Universität veranstaltet wurde. In den zwei grossen chronologischen
Blöcken - der eine für die Anfänge im 18. und die Entwicklungen im 19. Jahrhundert,

der andere fürs 20. Jahrhundert - wird eine farbige Palette von nationalen
Entwicklungen und Einzelbeispielen ausgebreitet, die die europäischen Verhältnisse

in ihrer Vielfältigkeit wiedergeben. Das bedeutet, dass die Beiträge - obwohl

238


	Relectures de Richelieu [Françoise Hildesheimer]

