
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 51 (2001)

Heft: 1

Artikel: Die Armenierverfolgungen in der spätosmanischen Türkei : neue
Quellen und Literatur zu einem unbewältigtem Thema

Autor: Kieser, Hans-Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-107853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-107853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Armenierverfolgungen in der spätosmanischen Türkei
Neue Quellen und Literatur zu einem unbewältigten Thema

Hans-Lukas Kieser

Im Zentrum des Berichtes stehen:

• Auron, Yair: The Banality of Indifference. Zionism & the Armenian Genocide,
New Brunswick/London, Transaction Publishers, 2000

• Comite de Defense de la Cause Armenienne (CDCA): L'Actualite du genocide
armenien, Paris, EDIPOL, 1999

• Hovannisian, Richard G. (Hg.): Remembrance and Denial. The Case ofthe
Armenian Genocide, Detroit, Wayne State University Press, 1998

• Goltz, Hermann, und Meissner, Alex (Hg.): Deutschland, Armenien und die
Türkei 1895-1925, Dokumente und Zeitschriften aus dem Dr. Johannes-Lepsius-
Archiv an der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, Microfiche-Edition,
München, Säur, 1999

• Gust, Wolfgang (Hg.): Revidierte Ausgabe der von Johannes Lepsius unter dem
Titel «Deutschland und Armenien 1914-1918» herausgegebenen Sammlung
diplomatischer Aktenstücke, Version 2.10, o.O., 1999 (http://home.t-online.de/
home/wolfgang.gust)

Die hier vorgestellten Beiträge über den Völkermord an den Armeniern belegen
die bedeutenden Fortschritte, welche internationale Wissenschaftskreise im letzten

Jahrzehnt quellenmässig und methodisch gemacht haben. Zu einem beträchtlichen

Teil sind sie als Frucht einer Anstrengung zu lesen, die offizielle internationale

Anerkennung des Genozids an den Armeniern zu befördern. Deutlich der
Fall ist das beim Pariser Band, der aus einem internationalen Kolloquium in der
Sorbonne vom April 1998 hervorgegangen ist. Die Anstrengung beschränkt sich
indes auf die symbolische Dimension, nämlich die Etablierung und öffentliche
Anerkennung historischer Wahrheiten und stellt keine Fragen nach materieller
Restitution.

Der Völkermord an den Armeniern ist in den vergangenen fünfzig Jahren
wissenschaftlich, publizistisch und politisch fast gänzlich im Schatten der Shoah
verschwunden. Die Auseinandersetzung mit dieser Tatsache ist ein unvermeidlicher
Bestandteil der Erinnerungsarbeit und der akademischen Aufarbeitung, welche
sich mit der Ausrottung der kleinasiatischen Armenier im Ersten Weltkrieg
befasst. «Auschwitz n'etait pas une autre planete, c'etait notre monde.» Mit diesen,
einem Auschwitz-Überlebenden entlehnten Worten wehrt Israel Charny, Jerusalem,

im Pariser Band eine metaphysische oder exklusiv auf die jüdische
Leidensgeschichte fixierte Sicht von Holocaust ab. Zahlreiche jüdische Intellektuelle teilen

diese Haltung. Gavriel D. Rosenfeld hat neulich den dominanten okzidentalen
Umgang mit dem Thema Holocaust als the politics of uniqueness bezeichnet und

97



ist in einer Studie zum Schluss gekommen, dass das Pochen auf die Einzigartigkeit
der Shoa im Sinne eines geschichtlichen Bruches in der Retrospektive auf das

ganze 20. Jahrhundert obsolet geworden sei. Der Begriff «Holocaust» werde seine
ursprünglich universale Bedeutung zurückgewinnen1.

Das Einzigartigkeits-Credo, das weit über den Begriff geschichtlicher Eigenheit
(distinctiveness oder particularity in Rosenfelds Terminologie) hinausgeht, hatte
als Reaktion auf Tendenzen der Relativierung im Kontext des deutschen
Historikerstreites eine präzise Funktion. Langfristig skeptisch wahrnehmen musste es
indes das kleine Häuflein derjenigen, die sich ernsthaft mit dem Völkermord an
den Armeniern auseinandersetzten. Sie mussten zur Kenntnis nehmen, dass im
Rahmen der gegebenen machtpolitischen und meinungsbildenden Strukturen
ganz unterschiedliche Massstäbe für die beiden in der Geschichte des 20. Jahrhunderts

am nächsten verwandten Völkermorde galten. Der eine wurde mit Billigung
derselben Institutionen und Regierungen totgeschwiegen oder relativiert, die sich
gegenüber dem andern politisch korrekt und moralbewusst positionierten. Eine
solche «Geschichtspolitik» entsprang einer eurozentrischen Schau. Deren Exklusivität

gab der euphemistischen Geschichtskonstruktion des türkischen Staates,
der jeglichen Völkermord leugnet, ein willkommenes Alibi. Mit diesem
interessegeleiteten Missbrauch von Geschichte stand die türkische Diplomatie nicht
alleine2.

Mit der «zunehmenden Faszination der Amerikaner durch die nationalsozialistische

Vernichtung des europäischen Judentums» (Rosenfeld)3 und in Verbindung

mit zunehmenden nationalreligiösen jüdischen und fundamentalistischen
christlichen Strömungen, die den siegreichen Sechstagekrieg als göttliche
Lenkung deuteten, kam seit den 1970er Jahren ein eigentlicher Prozess der Entge-
schichtlichung in Gang. Dieser konnte dem wichtigen universalen, Armenier und
Juden verbindenden Anliegen, nämlich der Verhütung ähnlicher Menschheitsver-

1 «The Politics of Uniqueness: Reflections on the Recent Polemical Turn in Holocaust and
Genocide Scholarship», Holocaust and Genocide Studies, Bd. 13, Nr. 1,1999, S. 28-61, insb.
S. 48f. Der Begriff Holocaust im Sinne eines Massenmordes ist im Zusammenhang mit den
Armenierverfolgungen mehrfach gebraucht worden, ohne sich als Hauptbezeichnung
durchzusetzen. Hier einige Beispiele: Die amerikanische Missionarin Corinna Shattuck
benannte damit die Lebendverbrennung mehrerer tausend Armenier 1895 in Urfa (Shattucks
Brief ist abgedruckt in H.-L. Kieser: Der verpasste Friede, Zürich 2000, S. 542). Die New
York Times sprach am 10. Sept. 1895, während der grossen antiarmenischen Pogrome im
Herbst 1895, von «Armenian Holocaust». 1898 wandte der französische Jude und Journalist
Bernard Lazare in der Pariser Zeitschrift Pro Armenia (Nr. 4. Jan. 1902, S. 29f.) den Begriff
generell auf die antiarmenischen Massaker an (zitiert in Auron, Banality, S. 21 und 105f.).
Über die antiarmenischen Pogrome in Adana 1909 publizierte Ducket Ferriman 1913 in
London das Buch The Young Turks and the Truth about the Holocaust in Asia Minor during
April 1909 (ich danke Dominik Schaller, Zürich, für diesen Hinweis). Winston Churchill
nannte in seinem Werk The World Crisis die Szene eines Mordes an zahllosen Armeniern im
Ersten Weltkrieg «one administrative holocaust» (Bd. 5: Aftermath, S. 157. New York, 1927;
zitiert bei Sassounian, Harut, http://www.armeniangenocide.com/section3/first.html, und bei
Fisk, Robert: «Dead Reckoning; Holocausts vs holocausts», Independent, 5. 8. 2000).

2 Dabei spielte unter anderem der Kalte Krieg eine Rolle, der hinsichtlich der Türkei schon in
der Zwischenkriegszeit ein solcher avant la lettre wurde und der in den 1990er Jahren im
Gebrauch der Türkei als Bastion gegen den Islamismus den Fall der Berliner Mauer überdauerte.

Es lag im Interesse der Westmächte einen Genozid unerwähnt zu lassen, der von der
UdSSR und Sowjetarmenien als Argument für Grenzkorrekturen zur Türkei hin, zum
ehemaligen osmanischen Armenien, geltend gemacht werden konnte.

3 Dazu vgl. auch das Buch des auf jüdische Studien spezialisierten Historikers Peter Novick:
The Holocaust in American Life, Boston/New York, Houghton Mifflin, 1999.

98



brechen dank unverfälschter Einsicht in die geschehenen Völkermorde nur
abträglich sein. Daher geht es den jüdischen Autoren in beiden Sammelbänden
darum, in der Absetzung von Verfechtern einer abgehobenen, metahistorisieren-
den Einzigartigkeit der Shoa (wie etwa Daniel J. Goldhagen oder Steven T. Katz)4,
die Parallelität des historischen Traumas, die Würde des Gedächtnisses der Opfer
und die gemeinsame Sache in Gegenwart und Zukunft zu unterstreichen. Der
Shoah-Überlebende Robert Melson schreibt: «En etudiant les causes communes
des genocides, dont l'Holocauste et le genocide armenien sont des exemples
extremes, nous nous engageons ä contribuer ä leur eradication dans l'histoire de
l'humanite.»

Die Frustration der Armenier, deren Tragödie seit 1923 auf offizieller internationaler

Ebene verdrängt bleibt, stieg in den 1990er Jahren zusätzlich. Sie erfuhren
nämlich, dass Vertreter der israelischen Diplomatie und jüdischer Organisationen
in den USA zur Genugtuung der türkischen Diplomatie den ursprünglich vorgesehenen

Einbezug des armenischen Genozids im Holocaust Memorial Museum in
Washington (eingeweiht 1993) vereitelten. Sie mussten zur Kenntnis nehmen, dass
ihr Anliegen auf politischen Druck hin bei Genozid-Kongressen inner- oder
ausserhalb Israels nicht oder kaum thematisiert wurde5. Nicht von ungefähr kam es
daher zu einer Art «Obsession» - welche der im Pariser Band vertretene türkische
Historiker Fikret Adanir bei gewissen armenischen Historikern vermutet -6, den
zum metahistorischen Mass alles Bösen erhobenen Nationalsozialismus und den
jungtürkischen Unionismus7 gleichzusetzen, um in dieser Weise mehr Anteil an
internationaler Beachtung und Anerkennung zu erlangen.

4 Vgl. Katz, Steven T.: The Holocaust in historical context, New York, Oxford University
Press, 1994. Norman Finkelsteins neuliche Polemik richtet sich namentlich gegen Katz wie
auch gegen Elie Wiesel (The Holocaust Industry - Reflections on the Exploitation ofJewish
Suffering, London, Verso, 2000).

5 Zu diesem besonders heiklen und fragwürdigen Aspekt der politics of uniqueness vgl.
namentlich Linenthal. Edward T.: Preserving Memory. The Struggle to Create America 's Holocaust

Museum, New York, 1995. Linenthal schrieb: «Clearly. Holocaust memory was to be
taken seriously when it was convenient to do so, and ignored when other priorities intruded.
[...] In the midst of rhetorical allegiance to the importance of memory and the need to be
sensitive to genocides worldwide, Armenian memory was virtually effaced from the permanent
exhibition, and some Israeli and American Jews, supposedly sensitive to the virtues of re-
membrance, joined forces to prevent the United States Congress from officially remember-
ing the Armenian genocide. They were joined in this effort by American politicians - who
were not at all hesitant to declare that. when integritiy of historical memory clashed with the
need to mollify a NATO partner. Holocaust memory was a bürden that should be jettisoned»
(S. 263. vgl. auch S. 228-240 und 312-314). Vgl. auch Novick: Holocaust, S. 192f.

6 Der zitierte Begriff stammt aus einem früheren Aufsatz Adanirs: «Die Armenische Frage
und der Völkermord an den Armeniern im Osmanischen Reich. Betroffenheit im Reflex
nationalistischer Geschichtsschreibung», in: H. Loewy und B. Moltmann: Erlebnis-Gedächtnis
- Sinn. Authentische und konstruierte Erinnerung, S. 237-263, Frankfurt/New York, Campus.

1996, S. 256.
7 «Unionismus» gebrauche ich hier als Bezeichnung für die Ideologie der «Unionisten», das

heisst der aus Offizierskreisen, der Zivilbeamtenschaft und Ärzteschaft stammenden
tonangebenden Parteigänger der jungtürkischen Partei Union et Progres oder (osmanisch) Ittihad
ve Terakki. Unionismus war eine Ideologie der politischen Einigung vor allem der
türkischen Muslime mit dem Ziel uneingeschränkter «nationaler» Souveränität. Teils in sich
widersprüchlich nährte er sich aus einem Gemisch von Positivismus. Nationalismus, instru-
mentellem Islamismus und Sozialdarwinismus. Mit der Einrichtung der unionistischen
Einparteiendiktatur anfangs 1913 ging die 1908 bei der jungtürkischen Revolution noch vorhandene

liberale Komponente des Unionismus ganz verloren.

99



Wie wichtig es inzwischen indes zur Wahrung der eigenen Glaubwürdigkeit auf
dem geschilderten Hintergrund für manche jüdische Persönlickeiten geworden ist,
auch hinsichtlich des armenischen Genozids ihre Stimme zu erheben, belegt der
Appell in der New York Times vom 9. Juni 2000, in welchem 126 Experten der
Shoah, darunter Elie Wiesel, Yehuda Bauer, Israel Charny und Steven Katz die
westlichen Demokratien sowie die Türkei zur Anerkennung des «unbestreitbaren
Faktums des armenischen Genozids» aufrufen. Den konzertierten Anstrengungen
armenischer, eines Teils jüdischer und menschenrechtlicher Kreise im Vorfeld der
Wahlen ist es zuzuschreiben, dass das amerikanische Repräsentantenhaus am
19. Oktober 2000 zweifellos eine Resolution zur Anerkennung des armenischen
Völkermordes angenommen hätte, wenn Regierung und Pentagon nicht massiven
Druck auf den Kongresspräsidenten ausgeübt hätten, die Resolution wegen
«bedeutender nationaler Interessen» von der Traktandenliste zu streichen8.

In Zeiten harter Verhandlungen über die Restitution jüdischer Gelder und
Güter in den 1990er Jahren war es für die Armenier schmerzlich, die seit dem
Lausanner Vertrag 1923 währende komplette internationale Irrevelanz von Themen
wie armenisches Raubgut und Zerstörung armenischer Kulturgüter einzugestehen,

vom Verlust der Heimat ganz zu schweigen. Dickran Kouymjian beschreibt
im Pariser Band die Konfiskationen und Destruktionen als «Manifestation eines
Genozidprozesses». Dieser war auch nach dem türkisch-nationalistischen
Unabhängigkeitskrieg und nach der definitiven staatlichen Beschlagnahmung aller
sogenannt «verlassenen Güter» 1923 nicht abgeschlossen. Der türkische
«Befreiungskrieg» vollendete, wie Levon Marashlian im Detroiter Band beschreibt, die
Vernichtung und Vertreibung der Armenier. Mit der Zerstörung des Gedächtnisses

an die Armenier durch systematische Umbenennungen von Ortschaften und
der Zerstörung armenischer Bauwerke ging der Auslöschungsprozess weiter. Er
setzte sich insbesondere auch mit der Lancierung einer Geschichtsschreibung fort,
welche die Vernichtung der Armenier als Konsequenz eines Bürgerkrieges in
Kleinasien darstellte, den eigenen Sieg im «Überlebenskampf» verherrlichte und
die todbringenden Umsiedlungen als Eliminierung einer fünften Kolonne im
Krieg gegen Russland rechtfertigte.

Die Rede vom «kleinasiatischen Bürgerkrieg zwischen Türken und
Armeniern», dem der schwächere Part zum Opfer fiel, ist eine historiographisch unhaltbare,

direkt auf Argumente des unionistischen Kriegsregimes gestützte Umbie-
gung von Geschichte. Sie wird nicht etwa nur von kemalistischen Autoren oder
von einigen wenigen, allerdings prominenten amerikanisch-jüdischen Turkologen
gepflegt, die der türkisch-amerikanischen Partnerschaft verpflichtet (auch
entsprechend finanziert) sind und deren intellektuelle Sozialisation im engen
Austausch mit den politischen Eliten der 1950er und 1960er Jahre stattgefunden hatte:
Sie findet sich formelhaft auch in der neuesten, sonst manchenteils innovativen
Gesamtdarstellung osmanischer Geschichte durch die Münchner Osmanistin Su-

raya Faroqhi9. Mit Recht thematisieren mehrere Autoren, nämlich Yves Ternon,

8 Der Kongresspräsident Dennis Hastert veröffentlichte umgehend Präsident Clintons
«Drohbrief», der mit dem Satz endete: «I urge you in the strongest terms not to bring this
Resolution to the floor at this time.» Vgl. http://groong.usc.edu/hres398/index.html.

9 Geschichte des Osmanischen Reiches, München, Beck, 2000, S. 99. Marie-Louise Blatters
türkeiintern gemeinte Bemerkung trifft, was die prägende Epoche des Ersten Weltkriegs
angeht, leider auch auf die externe Türkeiwissenschaft zu: «Noch heute ist eine moderne
kritisch distanzierte, polyperspektivische Betrachtung der eigenen Geschichte nicht erwünscht.

100



Roger Smith, Eric Markusen und Robert Lifton im Detroiter Band die
Verantwortlichkeit «freier Wissenschaft» am Beispiel von Bernard Lewis und Heath
Lowry, die Seite an Seite mit Vertretern des türkischen Staates die Bürgerkriegsthese

verfochten haben. Dieses Credo oder aber das völlige Schweigen zur Sache
sind bis heute auch im Westen die unterschwellige conditio sine qua non für einen
Orientalistik- oder Turkologielehrstuhl gewesen. Die als Islamwissenschaften, Os-
manistik und Turkologie institutionalisierte internationale universitäre
Türkeigeschichtsforschung hat jahrzehntelang nicht allein zum bedrängenden Thema der
Pogrome und des Genozids, sondern auch zu den damit zusammenhängenden
Langzeitschäden im östlichen Kleinasien, und somit zur kurdischen Frage,
geschwiegen. Das Unbehagen darüber wurde erst kürzlich auch bei Turkologen
laut10.

Die Armenier waren den Juden in mannigfacher Hinsicht auf dem Leidensweg
vorausgegangen. Die Schicksale des armenischen und des jüdischen Volkes wiesen

1915-1945 manche Verknüpfungspunkte auf. Früh und deutlich nahm dies
Franz Werfel wahr, der mit Die vierzig Tage des Musa Dagh 1933 ein Werk über die
armenische Tragödie schrieb, das zur Leiblektüre in den jüdischen Ghettos während

des Zweiten Weltkrieges wurde. Dies obwohl jüdische Nationalisten Werfel
den Vorwurf machten, sich anstatt mit dem Leiden des eigenen mit dem eines
fremden Volkes zu beschäftigen. Diesem Themenkreis widmet sich der israelische
Sozialwissenschaftler Yair Auron, der im Pariser und Detroiter Band mit je einem
Beitrag vetreten ist. In seinem Buch The Banality of Indifference stellt er das ganz
auf die eigenen Interessen und das eigene Überleben ausgerichtete Verhalten der
zionistischen Führer und der jüdischen Siedlerschaft in Palästina angesichts der
spätosmanischen Armenierverfolgungen dar11. Wie auch die anatolischen Alevi-
ten und später die Kurden, hatte die jüdische Gemeinschaft in Palästina, der
Yishuv, in den Jahren 1915-17 panische Angst, das gleiche Schicksal zu erleiden
wie die Armenier. Die Kriegsherren, so Djemal Pascha in Syrien und Palästina,
drohten der potentiell illoyalen Gemeinschaft mehrfach, sie wie die Armenier zu
behandeln. Auron nennt mehrere Gründe dafür, dass es für den Yishuv nicht
soweit kommen konnte: das Eintreten der deutschen Diplomatie für die Juden, das
effiziente jüdische Lobbying bei den Grossmächten und in der Weltpresse, die
Nähe der britischen Truppen und die ostentative Loyalität der meisten Juden und
Zionisten vor Ort mit den Zentralmächten. Eine Ausnahme stellte die kleine jüdische

Spionagegruppe Nili dar, die sich mit den armenischen Opfern identifizierte
und engagiert Informationen über den Völkermord sammelte und an die Briten
weiterleitete. Die Überlebenden dieser Gruppe wurden allerdings von vielen
Mitjuden vefemt, da sie mit ihrem Tun die eigenen Volksgenossen gefährdet hätten.

Historiker/innen weichen so oft aus in soziologische Fragestellungen und auch in Genderstudien»

(Basler Magazin, 14. 10. 2000).
10 Siehe die Webpublikation von Erik-Jan Zürcher (Leiden): The rise and fall of «modern»

Turkey, http://www.let.leidenuniv.nl/tcimo/tulp/Research/Lewis.htm. Das Unbehagen über
eine internationale Türkeiforschung, die sich seit den 1930er Jahren weitgehend im Schlepptau

türkischer Nationalgeschichtsschreibung bewegte, äusserte auch der Strassburger Tur-
kologe und Geschichtsprofessor Paul Dumont bei seiner pikanten, leider unveröffentlichten
Einleitungsrede zur Tagung Historiographie des osmanischen undpostosmanischen Raumes.
Nationale Identitäten und ideologische Gegensätze, welche im Mai 1998 an der Universität
Basel abgehalten wurde.

11 Es handelt sich um eine überarbeitete Fassung der bereits 1995 auf hebräisch erschienenen
Arbeit, die in Israel Wellen schlug.

101



Auron geht ausführlich auf den Gegensatz zwischen der «Realpolitik», wie
Jheodor Herzl sie pflegte («Realpolitik» war ein beliebter Ausdruck damaliger
Zionisten), und einer universell orientierten Sicht der Minderheiten ein, der sich
Bernard Lazare verpflichtet sah. Dieser frühe Weggefährte Herzls wurde bald zu
seinem entschiedenen Kritiker. Ihn störte, dass Herzl um die Jahrhundertwende
den Sultan Abdulhamid hofierte, ungeachtet der Pogrome der 1890er Jahre, die
über hunderttausend osmanischen Armeniern das Leben gekostet hatten. Lazares
Zorn entlud sich an einem Glückwunschtelegramm, das Herzl am 5. Zionisten-
kongress in Basel Ende 1901 im Namen der ganzen Versammlung dem Monarchen
in Konstantinopel sandte und dafür ein Dankesschreiben empfing. Den öffentlichen

Protest dagegen, den Studierende aus Osteuropa und dem Osmanischen
Reich, darunter armenische und jüdische, in Lausanne und Genf organisierten,
kommentierte Herzl in seinem Tagebuch zutreffend mit den Worten, dass dies
seinem Verhältnis mit dem Sultan wahrscheinlich förderlich sein werde. Lazares
Zorn hätte sich lange vor dem Basler Telegramm entzündet, wenn er gewusst
hätte, dass Herzl sich 1896, noch während der Pogrome, um eine Audienz beim
Sultan bemüht hatte und bereit war, dessen Sympathie mit Geld und dem Versprechen

zu gewinnen, die europäische Presse protürkisch zu beeinflussen. Auron geht
ausführlich auf Herzls rein instrumentalisierenden Umgang mit der armenischen
Frage ein. Erstaunlich bloss, dass er Buheirys wichtige Arbeit darüber, die ebenfalls

auf Herzls Tagebüchern fusst, nicht erwähnt12.
Vom bereits genannten amerikanischen Politikwissenschaftler Robert Melson

stammt ein Beitrag im Pariser Band. Melson beschäftigt sich seit vielen Jahren mit
dem Vergleich der beiden Fälle von, wie er es nennt, «totalem internem Genozid»13.

Beide fanden im Kontext einer sozialdarwinistisch inspirierten Weltkriegspolitik

und gigantischer ethnisch-demographischer Umgestaltungspläne statt in
Gebieten, die vom Regime als Binnenkolonien behandelt wurden. In beiden Fällen

reagierten die Regime nach einem gescheiterten Russlandfeldzug mit mörderischer

innerer Aggression gegen die armenische beziehungsweise jüdische
Gemeinschaft in ihrem Herrschaftsbereich, die sie als Helfershelferin des Feindes
darstellten und mit Berufung auf das eigene Sicherheitsrisiko «aussiedelten». Der
Hinweis aufzahlreiche in der russischen Armee oder bei den Partisanen mitkämpfende

Juden beziehungsweise Armenier legitimierte das mörderische Vorgehen.
Bereits eine Generation vor den Nationalsozialisten entwarfen einige unionisti-
sche Ärzte, die in der Partei grossen ideologischen und politischen Einfluss besassen,

das Bild eines von armenischen Mikroben befallenen Staatskörpers, die zu
entfernen medizinische Pflicht sei. Der Arzt Dr. Mehmed Reschid setzte diese
Ideologie als Vali von Diyarbakir im Frühjahr 1915 tatkräftig um14.

Das armenische Volk und viele armenische Waisen mussten, soweit sie die
Deportationen überstanden hatten, die Schrecken der Konzentrationslager in der
syrischen Wüste durchmachen, die nicht nur Orte der passiven Zerstörung durch
Auszehrung und Seuchen, sondern auch der aktiven Vernichtung durch Massaker
und Massenverbrennungen waren. Dies belegt der Aufsatz des Pariser Historikers
Raymond H. Kevorkian ausführlich. Es wäre zu wünschen, dass in Anlehnung an

12 Vgl. Buheiry. Marwan R.: «Theodor Herzl and the Armenian Question», Palestine Studies,
Bd. 7, Nr. 1,1977, S. 81-92.

13 Vgl. sein Buch Revolution and Genocide. On the Origins ofthe Armenian Genocide and the
Holocaust. Chicago/London. The University of Chicago Press, 1992.

14 Vgl. Kieser: Friede, S. 469 und 506.

102



neuere Forschungen, namentlich Christian Gerlachs zur deutschen Politik in
Polen und Weissrussland15, auch die zweifellos gegebene Verknüpfung der unioni-
stischen Vernichtungspolitik mit «rationaler» Wirtschafts-, Bevölkerungs- und
Ernährungspolitik herausgearbeitet würde. Gerade hier könnte sich deutlich zeigen,
dass das deutsche Kriegsregime auf ein Modell zurückgriff und es perfektionierte,
das ihm von seinem Bundesgenossen im Ersten Weltkrieg vorgeführt worden war.

Robert Melson thematisiert in seinem schon erwähnten Aufsatz auch die Risiken

des komparatistischen Ansatzes: die Relativierung der Shoa oder aber ihre
Verabsolutierung als abstrakte Referenz und damit ihre Herauslösung aus dem
historischen Zusammenhang. Über komparatistische Erwägungen hinaus tut daher
eine gemeinsame Historisierung not, welche die europäische Geschichte nicht auf
dem Balkan enden lässt, sondern die Entwicklungslinien, die vom Völkermord an
den Armeniern zur Shoa führten, erforscht. Ein wichtiger Teil solcher noch ungetaner

Arbeit ist die Rezeptionsgeschichte der unionistischen Weltkriegsinnenpolitik
im Deutschland der Zwischenkriegszeit, als sich nachweislich zahlreiche

Exponenten der deutschen Rechten durch die in Kleinasien erfolgreich ausgeübte ge-
nozidäre Gewalt des Weltkriegsverbündeten, die manche von ihnen aus nächster
Nähe mitverfolgt hatten, faszinieren liessen. «Wir können mit unseren inneren
Feinden fertig werden. Sie in Deutschland können das nicht. Darin sind wir stärker
als Sie», in dieser Übertragung von Johannes Lepsius lasen deutsche Leser jener
Zeit den zynisch-zweideutigen Satz Enver Paschas vom 10. August 191516. Die
gelungenen Studien des jungen deutschen Historikers Hilmar Kaiser, der Beispiele
deutschen Widerstandes und deutscher Komplizenschaft ausgehend vom
Mikrokosmos der Bagdadbahn (im Detroiter Band) sowie die deutsche Leugnungspoli-
tik jener Kriegsjahre (im Pariser Band) untersucht, liefern nützliches Material für
eine differenzierte Sicht der Rolle Deutschlands. Trotz des absoluten Imperativs
zu siegen bejahte das offizielle Deutschland insgesamt die der Kriegs-Staatsräson
des Bundesgenossen entsprungene «Massnahme» Genozid nicht, fatalerweise
bekämpfte es sie aber auch nicht.

Beide hier vorzustellenden Quelleneditionen - die eine auf Papier beziehungsweise

im Internet, die andere auf Mikrofiche - betreffen deutsche Archive und
stehen mit Johannes Lepsius, dem deutschen Pastor, Missionsgründer und Publizisten

in Verbindung. Zusammen mit den Berichten von Missionaren, die während
des Ersten Weltkriegs in Kleinasien verblieben waren, stellen deutsche diplomatische

Akten den Kern der Dokumentation über den Völkermord an den Armeniern

dar. Zahlreiche deutsche Militärs und Diplomaten erlebten die Vernichtung
der Armenier in Kleinasien aus nächster Nähe. Lepsius stellte 1919 im Kontext der
Pariser Friedenskonferenz eine Sammlung entsprechender Aktenstücke zusammen,

die zwar sehr aufschlussreich im Hinblick auf die Faktizität und
Durchführungsweise der zentral gesteuerten Massenvernichtung war, aber auch systematisch

die Fragwürdigkeit der deutschen Haltung ausblendete. Dies war der
Wissenschaftlichkeit nicht zuträglich, aber es erklärt sich aus dem Umfeld einer
Konferenz, die einige pauschal antideutsche Vorurteile portierte (so dasjenige der

15 Vgl. Gerlach, Christian: Kalkulierte Morde, Hamburger Edition, 1999, und ders.: Krieg,
Ernährung, Völkermord. Forschungen zur deutschen Vernichtungspolitik im Zweiten
Weltkrieg, Hamburger Edition, 1998.

16 Aus dem Vorwort von Johannes Lepsius 1919 zur zweiten Auflage seines erstmals 1916 er¬

schienenen, mehrfach aufgelegten Buches Der Todesgang des Armenischen Volkes. Bericht
über das Schicksal des Armenischen Volkes in der Türkei während des Weltkrieges.

103



deutschen Direktverantwortung für die Geschehnisse in Kleinasien). Wolfgang
Gust, ehemaliger Journalist und Experte in Völkermordfragen, und seine Frau
Sigrid Gust, Juristin, haben in langwieriger Kleinarbeit Lepsius' Publikation von
1919 mit den Originaldokumenten verglichen, in übersichtlicher Weise sämtliche
Auslassungen und Veränderungen sichtbar gemacht und die Originale editiert.
Eine logische, höchst erwünschte und von Gust auch angestrengte Fortsetzung
besteht in der Ausgabe weiterer, die «armenischen Angelegenheiten» betreffender
Dokumente des Auswärtigen Amtes. Ziel ist eine Internet-Edition mit ausgebauten

Suchfunktionen und interaktiven Fenstern, die es weltweit allen Interessierten
und insbesondere auch Nachfahren der Genozidopfer ermöglicht, Informationen,
beispielsweise zu einem bestimmten Ort oder einer Familie, hineinzuschreiben.

Wolfgang Gust hält im Vorwort seiner Edition fest, dass der von Lepsius
unberücksichtigte und brisanteste Archivbestand, die militärischen Dokumente, in den
letzten Tagen des Zweiten Weltkrieges einem Bombenangriff zum Opfer fielen.
Immerhin sind einige militärische Dokumente bei den diplomatischen Akten
erhalten geblieben17. Aber auch im neu eröffneten Lepsius-Archiv in Halle, einer in
vielerlei Hinsicht reichhaltigen Fundstelle, finden sich substantielle Originalmilitärquellen.

Einen Teil davon hatte Liman von Sanders (der einzige, die
Armenierverfolgungen aktiv und im Räume Izmirs erfolgreich bekämpfende deutsche
General) dem streitbaren Pastor und Patrioten ausgehändigt. Teilweise verwendete
Lepsius diese Dokumente 1921 als Experte im Prozess gegen Tehlerian, der Talat
Pascha, einen Hauptverantwortlichen des unionistischen Kriegsregimes, in Berlin
erschossen hatte.

Die grosse Bedeutung des Lepsius-Archives, dessen Inhalte in einer umfangreichen

Microfiche-Edition zugänglich sind, liegt in der Offenlegung eines faszinierenden

internationalen Netzwerkes um Johannes Lepsius herum. Zu den Micro-
fichen gehört ein umfangreicher Katalog, der das praktische Aufsuchen der Dokumente

nach Autor oder Adressat ermöglicht und auch sämtliche von Lepsius
herausgegebenen Zeitschriften umfasst. Lepsius' Kontakte reichten von den
Armeniern zu den Zionisten (Lepsius wie Lazare und die Nili-Gruppe sahen das
armenische und jüdische Schicksal eng und prinzipiell verknüpft), vom französischen

Katholizismus zu den amerikanischen Nahostmissionaren, von Basler und
Genfer Philanthropen bis zu Exponenten des türkischen Kriegsregimes, wo er im
Sommer 1915 kühn vorsprach18. Das scheinbar Schillernde seiner Person ist in
erster Linie der Reflex einer verworrenen und widersprüchlichen Epoche der
europäisch-nahöstlichen Geschichte. Er gab das Äusserste, um drohendes Unheil
erstens vom armenischen Volk und zweitens von Deutschland abzuwenden. Jedem
Fatalismus angesichts von menschlichem Leid abhold, suchte er sämtliche ihm
zugänglichen Kräfte zu mobilisieren, die aus seiner Sicht dem Nahen Osten eine bessere

Zukunft bereiten konnten. Auch wenn er nur wenig gegen die damals von
allen Seiten bemühte «Realpolitik» vermochte, blieb sein Wirken den Kindern

17 Wolfgang Gust geht auf einige dieser, teilweise schon bei Lepsius abgedruckten, Dokumente

in seinem Artikel «'... Ob darüber Armenier zugrunde gehen oder nicht'», Mittelweg,
8/36,1999, S. 61-75, ein.

18 Einblick in diese Netzwerke gibt der aus LAH-Quellen schöpfende Aufsatz von Hermann
Goltz: «Das Dreieck Schweiz-Deutschland-Armenien. Beobachtungen und Dokumente
aus dem Dr. Johannes-Lepsius-Archiv and der Marrtin-Luther-Universität Halle-Wittenberg»,

in H.-L. Kieser: Die armenische Frage und die Schweiz / La question armenienne et la
Suisse (1896-1923), Zürich, Chronos, 1999. S. 159-185.

104



und Kindeskindern der Überlebenden des Völkermordes in unvergessener tröstlicher

Erinnerung.
Allen hier vorgestellten Publikationen ist gemeinsam, dass sie die Frucht von

Anstrengungen «ziviler Gesellschaft» sind, mithin weder staatlich finanziert wurden

noch (grösstenteils) dem institutionalisierten Wissenschaftsbetrieb entspringen.

Dennoch und auch bei gelegentlicher Militanz sind sie insgesamt von hoher
wissenschaftlicher Qualität. Um die eigene Sicht zu untermauern, führt der türkische

Staat seit den 1980er Jahren seinerseits eine breite Publikationsinitiative
durch. Diese besteht hauptsächlich in der Herausgabe von selektiertem
Quellenmaterial, das für die Gesamtschau durchaus nützlich ist19. Es bestätigt den wenig
überraschenden Befund, dass die verantwortlichen Instanzen weitgehend im
Bewusstsein lebten, einer übergeordneten Staatsräson zu dienen, und dass die
Verwaltung Massenverbrechen nicht direkt, sondern immer in euphemistischer
Kaschierung nannte («Umsiedlung» anstatt Vernichtung, «Ereignis» anstatt
Massaker, «Rebellen» anstatt Bevölkerung, und so fort). Eine besonders wichtige
Quellen stellen die seit wenigen Jahren im Osmanischen Archiv in Istanbul
zugänglichen Telegramme des osmanischen Innenministeriums dar, welche die
umfassende Umsiedlungspolitik und die ganz Kleinasien, nicht allein die ostanato-
lischen Kriegszonen betreffende, systematische Deportation der Armenier
belegen. Sie geben Einblick in die administrative Handlungsebene und sind eine
wertvolle Ergänzung zu den Augenzeugenberichten, welche die durch das
zentralstaatliche Vorgehen geschaffene, aber durch die Amtssprache verschleierte
Wirklichkeit schildern.

Ein Dialog zwischen Standpunkten offener, ziviler Wissenschaft und einer
nationalgeschichtlich orientierten, weitgehend staatlich diktierten, apologetischen
Position ist schwer realisierbar20. Bei zunehmender Demokratisierung und
Meinungsfreiheit innerhalb der Türkei, bei etwas mehr Mut innerhalb der internationalen

Turkologie und konstruktivem diplomatischem Druck Europas dürfte sich
die letztere Position indes bald überlebt haben - trotz ihrer skeptisch stimmenden,
zynischen Beharrlichkeit während des ganzen 20. Jahrhunderts.

19 Neueste Frucht solcher Anstrengungen: Simsir, Bilal N.: Documents Diplomatiques Otto¬

mans. Affaires Armeneniennes, Bd. 4 (1896-1900). Ankara, Türk Tarih Kurumu. 1999. Vgl.
zum Ersten Weltkrieg: Armenians in Ottoman Documents (1915-1920), Ankara, The Tur-
kish Republic - Prime Ministry - General Directorate of the State Archives - Directorate of
Ottoman Archives, 1995.

20 Zum bisher am weitesten gediehenen Versuch einer vertieften akademischen Diskussion
über den Völkermord an den Armeniern zwischen türkischen und armenischen Spezialisten
siehe Armenian Forum, Bd. 1, Nr. 2, 1998. Bezeichnenderweise (und verständlicherweise,
denn es geht um die berufliche Zukunft), zeichnet sich der Beitrag des Spezialisten aus der
Türkei, Selim Deringil von der Bogazici Üniversitesi. durch Kürze und Schroffheit aus, während

Engin Deniz Akarli von der Brown University (R. I.) in einem ausführlicheren Beitrag
die Faktizität des Genozids anerkannte. Ein bemerkenswertes türkisch-armenisches Kolloquium

zum Thema hat zudem am 17. Juni 2000 im Senatssaal in Paris stattgefunden. Auf
türkischer Seite nahmen allerdings ausschliesslich einige wenige, für ihren Mut und für ihre von
der «nationalen Norm» abweichenden Positionen bekannte Intellektuelle teil (Ragip Zara-
kolu. Oral Calislar, Mete Tun$ay).

105


	Die Armenierverfolgungen in der spätosmanischen Türkei : neue Quellen und Literatur zu einem unbewältigtem Thema

