
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 50 (2000)

Heft: 3: Economie politique = Politische Ökonomie

Artikel: Kommerz und Patriotismus : Pestalozzis Weg vom politischen zum
christlichen Republikanismus (1764-1780)

Autor: Tröhler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommerz und Patriotismus
Pestalozzis Weg vom politischen zum christlichen Republikanismus
(1764-1780)

Daniel Tröhler

Resume

Pestalozzi figurait parmi les rares Suisses de la deuxieme partie du

XVIIE siecle qui ont ete particulierement preoccupes par les formes que

prenait le republicanisme suisse-alemanique dans les cantons protestants
reagissant aux evolutions economiques europeennes, transformant les

conceptions morales, politiques et pedagogiques. II occupa cette position
privilegiee parce qu'il etait dispose, et en partie contraint, ä revoir les

conceptions theoriquement insuffisantes et pratiquement inefficientes et ä

definir de nouveaux coneepts. L'argument qui est ici propose montre que
c'est avant tout la realite de l'economie, dont Pestalozzi a pris connaissance

au cours de sa formation agricole qui l'a eloigne d'un republicanisme

politiquement radical, dont il etait l'un des representants lorsqu'il
partieipait au cercle patriotique zurichois reuni autour de Bodmer, et que
c'est ensuite la reconnaissance des possibilites du commerce sous
l'influence d'Iselin qui l'a conduit ä un republicanisme humaniste, chretien et

pedagogique qui fitpour la premiere fois sa celebrite.

Pestalozzi bietet sich wie wenige andere Schweizer in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts an, nachzuweisen, welche Formen der
Deutschschweizer Republikanismus in den protestantischen Kantonen
annimmt, wie er auf die gesamteuropäischen ökonomischen Entwicklungen

reagiert und wie sich dadurch die moralischen, politischen und
damit auch pädagogischen Konzepte ändern. Diese Sonderstellung
nimmt der Zürcher deswegen ein, weil er grundsätzlich bereit, teilweise
auch genötigt war, theoretisch unbefriedigende und vor allem praktisch
erfolglose Konzepte durch neue zu ersetzen. Die These lautet, dass es

zunächst die Realität des Ökonomischen war, die Pestalozzi während

325



seiner landwirtschaftlichen Lehre kennenlernte, die ihn vom
radikalpolitischen Republikanismus entfernte, den er, zum inneren Kern des
Zürcher Patriotenkreises um Bodmer gehörend, vertreten hatte, und
dass danach die notwendige Anerkennung der Chancen des Kommerz
ihn unter dem Einfluss Iselins zu einem christlich-humanistischen und
pädagogisierten Republikanismus führte, mit dem er erstmals berühmt
wurde.

Diese vier Stationen und Einflussbereiche seiner frühen Entwicklung
verweisen nicht nur auf die Spielarten politischer, ökonomischer,
moralischer und pädagogischer Konzepte im Deutschschweizer Protestantismus

des 18. Jahrhunderts, sondern insgesamt auf die zahlreichen und
teilweise verzweifelten Versuche der Reformer, im Vorfeld der Französischen

Revolution das Konzept der Tugend innerhalb der Politik zu
verteidigen. Pestalozzis Frühwerk spiegelt dieses Problem in eindrücklicher

Weise, ein Problem, das er erst im unmittelbaren Vorfeld der
Helvetischen Revolution, 1797, mit dem Konzept der inneren Sittlichkeit zu
lösen glaubt1.

1. Der radikale Zürcher Republikanismus im Umfeld von Bodmer

Der Republikanismus in Zürich beginnt sich nach 1750 als Reaktion auf
Tendenzen der Kapitalisierung der Gesellschaft und der Politik zu radi-
kalisieren2. Markantestes Symptom dieser Ökonomisierung der
Lebenswelt war 1754 die Einsetzung einer Zinskommission mit der
Aufgabe, die seit der Reformation gültige restriktive Investitionspolitik zu
liberalisieren, was unter anderem dazu führte, selbst in katholische
Monarchien wie Frankreich zu investieren3. Am ehesten sichtbar wurde
der Aufstieg des Kommerz in der veränderten Architektur: 1751 wurde
das neue Gesellschaftshaus der Zunft zur Meisen im Stil des Rokoko
gebaut, ein «palais entre cour et jardin», ein französischer Flügelbau mit

1 Hier steht nicht die gesamte Entwicklung Pestalozzis bis 1797 zur Diskussion, sondern bloss
die Zeit zwischen 1764, dem Eintritt Pestalozzis in den Kreis der sogenannten Patrioten,
und 1780, als er ein Preisausschreiben gewinnt und seinen literarischen Grosserfolg, Lienhard

und Gertrud, vollendet.
2 Damit wiederholen sich in gewisser Weise Ereignisse, die in England 60 Jahre zuvor - die

Bank of England wurde in den 1690er Jahren gegründet - zu einer republikanischen Reaktion

geführt hatten, vgl. Daniel Tröhler: «Republikanische Bürgererziehung im alten
Zürich am Beispiel Johann Heinrich Füsslis», in: Die Leidenschaft der Aufklärung. Studien
über Zusammenhänge von bürgerlicher GeseUschaft und Bildung, hg. von Jürgen Oelkers
und Daniel Tröhler, Weinheim 1999, S. 155-173. Für eine konzise Darstellung der Situation
in England vgl. John G. A. Pocock: «Die Mobilität des Eigentums und die Entstehung der
Soziologie des 18. Jahrhunderts (1979)», in: ders.: Die andere Bürgergesellschaft. Zur
Dialektik von Tugend und Korruption, Frankfurt a.M. 1993, S. 60-97.

3 Vgl. Bruno Fritzsche: «Wirtschaftliche Entwicklung», in: Zürich im 18. Jahrhundert, hg. von
Hans Wysling, Zürich 1983, S. 35-47.

326



österreichisch-böhmischer Fassade - für Zürich ein Skandalbau erster
Güte, dem bald weitere Bauten wie jener im Rechberg folgten4.

Die republikanische Reaktion wurde massgeblich und erfolgreich
von Johann Jacob Bodmer angeführt, der sich auf eigene theoretische
Vorarbeiten stützen konnte, die er bereits seit den frühen 1720er Jahren

mit seinen Milton-Übersetzungen und später im Streit mit Gottsched
entwickelt hatte. Bereits 1754 klagt er seinem Intimus, dem in Trogen
wohnenden Laurenz Zellweger, «wie absurd die Pracht in Kleider, Meu-
blen, Speise, Trank gestiegen ist». Die Veränderungen werden als
Irritationen empfunden, und Bodmer beschreibt die daraus hervorgegangene

Luxusdebatte im Zürcher Parlament: «Man findet, der Luxus sei

eine Consequence der Industrie, der Abondance, des commerce.» Die
Folgen, so Bodmer in republikanischer Manier, seien deswegen besonders

fatal, weil der Luxus eine «starke breche in den Esprit d'egalite et de

moderation machet, welche einem populären oder halb populären Staat

so wichtige principia sind». Er bringt das Problemverständnis in einer
kongenialen republikanischen Formel auf den Punkt, die für die
Einstellung der jungen Zürcher zur Politik und zum Bürgerideal gerade in
dieser Kürze wegweisend ist: «Une ame corrompue par le luxe a bien
d'autres desirs que l'amour de la patrie.»5 Kommerz als Ursprung des

Luxus und dieser als Ursache sozialer Ungleichheit sind in einem
republikanischen Staat Phänomene des Verfalls, vor allem weil der Luxus
bzw. das Streben nach Geld die zentrale Stütze des Republikanismus,
die Tugend des Patriotismus, verdrängt. Diese psychologische Deutung,
die Bodmer vornimmt, ist für seinen Umgang mit den Jugendlichen
Zürichs entscheidend. Gesetze zur Eindämmung des «Aufwands», wie sie

im Parlament diskutiert wurden, seien deswegen nicht sonderlich wirksam,

weil sie das zentrale Problem nicht lösten, nämlich wie Machtträger,

die für die Einhaltung der Gesetze besorgt sein müssen, selber im
Zaum gehalten werden können: «Qui reprimera ceux que devroient eux

memes reprimer?» Die Reform, so Bodmer, müsse in der Wiederherstellung

der Sitten gesucht werden: «Wenn die Sitten verdorben sind, so
werden sie nicht per saltum corrigiert.» Damit war das Programm einer
staatsbürgerlich-republikanischen Pädagogik skizziert, das Bodmer von
diesem Jahr an mit seinen Studenten, «denen er beinahe alle Tag ein

paar Stunden privatim lese», zu verwirklichen suchte und letztlich mehr

«Erfolg» haben sollte als ihm gelegentlich lieb gewesen sein dürfte. Die

4 Vgl. Dorothee Eggenberger, Jürg Schneider: «Stadtbild und Architektur 1730-1830», in:
Zürich im 18. Jahrhundert, hg. von Hans Wysling, Zürich 1983, S. 77-94.

5 Brief Bodmers an Zellweger 1754, in: Josephine Zehnder-Stadlin: Pestalozzi. Idee und
Macht der menschlichen Entwicklung, Gotha 1875, S. 691.

327



Lektüre, die in diesem Privatunterricht behandelt wurde, ist charakteristisch:

Spaldings «Bestimmung des Menschen» und Montesquieus
«Esprit des lois»6.

Aus diesem Studentenzirkel heraus entwickelten sich in der Folge
einige politisch-patriotische Sozietäten, wobei vor allem die Lektüre von
Rousseaus «Lettre ä d'Alembert» (1758) eine besondere Rolle gespielt
haben dürfte7, in welchem die «cercles» in Genf als Ort der moralischen
und republikanischen Bürgerbildung mit eminent praktischem Einfluss
gepriesen werden. Gleich die früheste dieser Vereinigungen setzte eine
Art «benchmark» in Sachen Patriotismus und republikanischem
Verhalten, nämlich der um 1760 gegründete und später sogenannte «Hess-
Kreis», dem unter anderen der spätere Maler Johann Heinrich Füssli
und Johann Caspar Lavater angehörten. Diese beiden lösten Ende 1762
den sogenannten «Grebel-Handel» aus, indem sie den Landvogt der
Herrschaft Grüningen, Felix Grebel, Schwiegersohn des amtierenden
Bürgermeisters, der sich illegal auf Kosten der Landbevölkerung bereichert

und dieselbe ungerecht behandelt hatte, zunächst privat per Brief
aufforderten, Wiedergutmachung zu leisten. Weil dieser auf den anonymen

Drohbrief nicht reagierte, wurde am 29. November 1762 eine
gedruckte Klageschrift den wichtigsten Mitgliedern des Kleinen Rates
heimlich zugestellt, die mit reinster radikal-republikanischer Rhetorik
durchsetzt ist: «Du, Brutus! und du schiäffst? ach, wann du lebtest! Weh
mir, dass ich unter einem Volk wohne, unter dessen Landvögden Thy-
rannen sind, und dessen Richter die Ungerechtigkeit zu decken.»8 Der
Skandal war perfekt und Bodmer, dessen Saat aufgegangen war,
entzückt. Am 4. Januar 1763 schreibt er seinem späteren Nachfolger als
Geschichtsprofessor und Namensvetter des einen Agitators, Johann Heinrich

Füssli nach Genf: «... wenn Sie diese Tage bei uns gewesen wären,
durch was für ein hinreissendes Exempel des Patriotisme wären sie in
volle Flammen gesetzt worden! Wie hätten Sie die Unschuld, die
Redlichkeit, die Unerschrockenheit, die Gegenwart des Geistes in ihrer
schönsten Gestalt unüberwindlich würken gesehen! Schreiben sie

6 Ibid., S. 690.
7 Er erschien 1763 auf Anregung Bodmers von Jakob Wegelin übersetzt in Zürich.
8 Zit. in: G. Strickler: Lavater und Landvogt Grebel in Grüningen, Zürich 1902, S. 13. Mit

Brutus wird an den Cäsarenmörder erinnert, der selber immer wieder mit dem Befreier
Roms, Brutus dem Älteren, verglichen worden war; mit dem Tyrannen wird das Verhalten
des eigensüchtigen Machtträgers bezeichnet, der sich auf Kosten Schwächerer - die seiner
Obhut anvertraut waren - bereichert, während mit den Richtern, die die Ungerechtigkeit
vertuschen, der generelle korrumpierte Zustand der politischen und sozialen Elite Zürichs
gemeint ist, womit beklagt wird, dass Grebel keineswegs ein Einzelfall ist.

328



mir öfters und allemal so republikanisch, so sittlich wie das erste Mal.»9

Der Hess-Kreis, der sich nach dem Skandal auflöste, war nur einer
unter etlichen Gruppierungen. Der Adressat des zitierten enthusiastischen

Bodmer-Briefes, Füssli, übernahm ab 1763 eine führende Rolle
im sich radikalisierenden Republikanismus in Zürich. Eindrückliches
Zeichen dieser Entwicklung ist die Auflösung des bisherigen
Flaggschiffs der «Patrioten», der «Gesellschaft zu Schumachern» Ende
1764, weil die Mitglieder nach Meinung des harten Kerns zu lasch
geworden und die internen Disziplinierungsversuche erfolglos geblieben
waren. Folgerichtig wurde im Dezember 1764 unter der Initiative Füss-
lis eine neue Sozietät gegründet, die fortan im Geheimen operieren und
nur charakterlich gefestigte, das standhaft-republikanische Tugendideal
verkörpernde Mitglieder umfassen sollte. Pestalozzi, erst im August
1764 der alten Gesellschaft beigetreten, war einer der Auserwählten, die
schriftlich angefragt wurden10.

Im Kontext dieser radikalisierten Form des politischen Republikanismus

veröffentlicht Pestalozzi 1765 seine Erstlingsschrift, die als

Übersetzungsarbeit der dritten olynthischen Rede des Demosthenes getarnt
unverblümt den politisch-moralisch legitimen Tyrannenmord fordert.
Während dieser Text (Agis)11 in dem von der Zürcher Zensur nicht
erreichbaren «Lindauer Journal» erschien, wurden Pestalozzis ironisch als

Wünsche getarnte weitere (kurze) Texte 1766 in der Wochenschrift der
«Patrioten», dem «Erinnerer», veröffentlicht. Die Umstände des Verbots

dieser Zeitschrift anfangs 1767 sollten für Pestalozzis weiteren
Lebensweg entscheidend sein. Diesem waren kritische Bemerkungen über
den Umgang der Behörden mit dem sogenannten «Bauerngespräch»

vorausgegangen, das im Januar 1767 zirkulierte und in welchem zum
Ausdruck kommt, dass die von der Zürcher Regierung geplante militärische

Intervention in Genf zugunsten des im Konflikt mit der eigenen
Bevölkerung stehenden Patriziats eine «Schölmerei» sei. Das In-Frage-
Stellen der Regierungsbeschlüsse stellte jedoch nach Ansicht der

Machtträger Zürichs den Tatbestand des Landesverrats dar und mehrere

mögliche Autoren, so auch Pestalozzi, wurden inhaftiert und ver-

9 Bief Bodmers an Johann Heinrich Füssli, in: Otto Hunziker: «Bodmer als Vater der
Jünglinge». S. 101f., in: Johann Jakob Bodmer Denkschrift zum CC. Geburtstag, Zürich 1900,
S. 79-114.

10 Brief Johann Heinrich Füsslis an Verschiedene, u.a. Pestalozzi vom 24. Dezember 1764.

Zentralbibliothek Zürich, Ms Bodmer 37.3, Umschlag 25, S. 145f.; erscheint demnächst in
den Sämtlichen Briefen an Pestalozzi-

11 Agis war ein heldenhafter Spartanischer König - Sparta wurde und wird trotz der Existenz
von (jeweils zwei) Monarchen zu Recht als Republik bezeichnet, vgl. Ronald C. Wilson:
Ancient Republicanism. Its Strugglefor Liberty Against Corruption, New York, Peter Lang
Publishing, 1989.

329



hört. Während der «Erinnerer» aufgrund seiner Kritik am Vorgehen der
Behörden sofort eingestellt wurde, konnte der Autor, Christoph Heinrich

Müller, ehemaliger Präsident der Gesellschaft zu Schumachern, ins
Ausland fliehen und verlor, nachdem er der Aufforderung zur Rückkehr

keine Folge geleistet hatte, sowohl das Zürcher Bürgerrecht als
auch seinen Anspruch auf ein Pfarramt.

Dieses berufliche Schicksal sollte, wenn auch nicht offiziell, Pestalozzi

ebenfalls ereilen, insofern als er als Exponent der radikal-politischen
Patrioten und als indirekter Fluchthelfer Müllers jeglicher

Chance beraubt war, die ihm fast einzig mögliche Karriere als Pfarrer
einzuschlagen; gab es doch einen Überschuss an «Expektanten» und
stand die Vergabe von Vikariatsstellen unter der Kontrolle der gemischt
politisch-kirchlichen Behörde. Die drastischen Folgen des «Bauerngesprächs»

für Pestalozzi und Müller hängen einerseits damit zusammen,
dass die politische Elite im Vergleich zum «Grebel-Handel» weit sensibler

auf öffentliche Kritik reagierte und bestrebt war, sie durch Spaltung
der Bewegung und gezielte Assimilation der softliners insgesamt zum
Erlöschen zu bringen12, und andererseits damit, dass sowohl Müller wie
auch Pestalozzi nicht aus wohlhabenden und gutsituierten Familien
stammten wie ein paar Jahre zuvor Lavater oder Füssli. In einem eher
nüchternen Fazit sagte Pestalozzi mehr als vierzig Jahre später:

«Scharen von Jünglingen hörten ihn [Bodmer, DT] ohne Schaden; ihre Väter
kannten die Welt und sie lebten täglich in der Anschauung des Gegenteils von
allem dessen, was Bodmer ihnen sagte. Es konnte also nicht tief in sie greifen.
Wie ein Hausvater, der auf sein Hausbuch achtet und auf seinen Gewerb, den
Kalender allenfalls zur Ergötzung mitnimmt, so achteten die Söhne der
Geschäftsmänner auf die Wahrheit der täglichen Verhältnisse, in denen sie in
ihrem Hause lebten, und nahmen, was Bodmer ihnen sagte, so mit, ohne dass es
ihnen eigentlich weder kalt noch warm machte. Mir machte es mein Innerstes
glühen.»13

2. Der ökonomische Patriotismus Berns

Immerhin sollte einer der patriotischen «Stars» von 1762/63 für Pestalozzis

weiteren Berufsweg hilfreich sein. Lavater und der spätere Ge-

12 Vgl. zum sozialen Kontext Rolf Graber: Bürgerliche Öffentlichkeit und spätabsolutistischer
Staat. Sozietätenbewegung und Konfliktkonjunktur in Zürich 1746-1780, Zürich 1993.

13 Johann Heinrich Pestalozzi: [Drittes Fragment], in: Aus Pestalozzis Umarbeitung seines
Buches «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt», in: Pestalozzi-Blätter, X. Jg., Nr. 6, Dez. 1889,
S. 54. Der Redaktor der PSW XVIIB (Zürich 1996) verzichtete explizit, aber ohne Begründung

und völlig unverständlich auf den Abdruck dieses wichtigen autobiographischen
Fragments, vgl. PSW XVIIB, S. 323. Eine vergleichbare, aber historisch-biographisch minder

bedeutsame Stelle findet sich im gesamten Werk Pestalozzis nur noch in PSW XVIIA
(Zürich 1973), S. 219f.

330



Schichtsprofessor Füssli, die beiden Herausgeber des ab 1765 erscheinenden

«Erinnerers», hatten in diesem Jahr die alljährliche Tagung der
Helvetischen Gesellschaft besucht, wo sie durch ihre radikal-patriotische

Haltung und ungestümen Reden auffielen. Dieses Treffen führte
zum Kontakt mit dem Kreis der europaweit angesehenen Berner
Reformökonomen14; insbesondere mit dem Initianten der Ökonomischen
Gesellschaft in Bern und Musterbauer Johann Rudolf Tschiffeli. Durch
diese Vermittlung konnte Pestalozzi im Herbst 1767 eine landwirtschaf-
liche Lehre auf dem Kirchberger Reformgut Tschiffelis beginnen. Diese
Berufswahl, die auf den ersten Blick für einen Zürcher Bürger unge-
wöhlich war, hatte aus mehreren Gründen seine Richtigkeit. Erstens
war die Landwirtschaft durch die insbesondere aus Frankreich
stammenden agronomischen und physiokratischen Lehren «salonfähiger»
geworden (insbesondere im Agrarkanton Bern), zweitens hatte Hirzels
erstmals 1761 erschienene «Wirthschaft eines philosophischen Bauers»
eine ausgesprochen nachhaltige Wirkung in der moralischen Idealisierung

des Landmannes15, drittens verklärten Gessners «Idyllen» das
sittenreine und kommunitäre Landleben und viertens (und vielleicht vor
allem) hatte Rousseau im 5. Buch seines «Emile» gezeigt, wie trotz
korrumpierter Gesellschaft republikanische Ideale gelebt werden können:
Emil arbeitet am Schluss mit seiner Sophie als Bauer auf dem Land und
initiiert über agrarische Reformen eine grundsätzliche Reform der
Gesellschaft von unten16 - und muss dennoch stets bereit sein, Pflichten
gegenüber dem Staat unbedingt Folge zu leisten: «Mais, cher Emile,
qu'une vie si douce ne te degoute pas des devoirs penibles, si jamais ils te
sont imposes: souviens-toi que les Romains passoient de la charrüe au
Consulat. Si le Prince ou l'Etat t'appelle au service de la patrie, quitte
tout pour aller remplir dans le poste qu'on t'assigne l'honorable
fonction de Citoyen.»17

14 Die Ökonomische Gesellschaft in Bern hatte intensive Beziehungen zur Ökonomischen
Kommission der Naturforschenden Gesellschaft in Zürich, die wiederum in einem gewissen

Sinne die moderatere Reformgeneration der Väter der jungen Zürcher Patrioten war,
vgl. zu diesem Aspekt Rolf Graber: Bürgerliche Öffentlichkeit und spätabsolutistischer
Staat. Sozietätenbewegung und Konfliktkonjunktur in Zürich 1746-1780, Zürich 1993.

15 Nicht zufällig heisst die französische Übersetzung des Iselin-Freundes Jean Rodolphe Frey,
die 1762 erschien, Le Socrate rustique.

16 «Je m'attendris en songeant combien de leur simple retraite Emile et Sophie peuvent re¬
pandre de bien-faits autour d'eux, combien ils peuvent vivifier la campagne et ranimer le
zele eteint de l'infortune villageois. Je crois voir le peuple se multiplier, les champs se fertili-
ser, la terre prendre une nouvelle parure, la multitude et l'abondance transformer les
travaux en fetes, les cris de joye et les benedictions s'elever du millieu des jeux autour du couple

aimable qui les a ranimes.» Jean-Jacques Rousseau: Emile ou de l'education (1762), in:
CEuvres completes, hg. von Bernard Gagnebin und Marcel Raymond, Band IV, Paris 1969,
S. CEC IV, S. 859.

17 Ibid., S. 860.

331



Im Werbebrief an seine Geliebte Anna Schulthess lautet Pestalozzis -
dem Zürcher Kontext entsprechend pathetisierte - Version:

«Meine Söhne sollen, ungeachtet der sorgfältigsten Bearbeitung ihres Verstandes,

das Feld bauen, und von mir soll kein müssig gehender Stadtmann herstammen.

Und in Absicht auf den Ehestand muss ich Ihnen das sagen, meine Teure,
dass ich die Pflichten gegen meine geliebte Gattin den Pflichten gegen mein
Vaterland für untergeordnet halte und dass ich, ungeachtet ich der zärtlichste
Ehemann sein werde, es dennoch für meine Pflicht halte, unerbittlich gegen die
Thränen meines Weibes zu sein, wenn sie jemals mich mit denselben von der
geraden Erfüllung meiner Bürgerpflicht, was auch immer daraus entstehen möge,
abhalten wollte. ich werde nie aus Menschenfurcht nicht reden, wenn ich
sehe, dass der Vorteil meines Vaterlandes mich reden heisst, ich werde meines
Lebens, ich werde der Thränen meiner Gattin, ich werde meiner Kinder vergessen,

um meinem Vaterlande zu nützen.»18

Durch Tschiffeli wurde Pestalozzi sehr schnell in die Realität des
Ökonomischen eingeführt und konnte das später in der oben zitierten
autobiographischen Passage zum Ausdruck gekommene festgestellte Defizit
gegenüber seinen Zürcher Freunden ausgleichen - mehr noch, er empfand

sie plötzlich als unreif. Auf die Frage seiner Verlobten, ob er während

seiner Lehre auch politische Traktate schreiben wolle, antwortet er
gereizt: «Nein, Nanette, ich schreibe diesen Winter nicht, ich habe
andere Gescheffte; in Zürich waren dieses rechte Zeitvertrieb für den
Müssiggang und die Langeweile, aber in Kirchberg habe ich einen
Beruft Neben dem finde ich gut, meine Gedanken über alles Politisches bis
in meine 40. Jar zu erwegen, genau zu überlegen, und still mit meinen
Gedanken zurükzuhalten. Es hat in Zürich genug Kinder, die den Mangel

der Ausübung der Tugend mit ihrem Geschwäz von der Wahrheit er-
sezen wollen. Ich verachte sie und will nicht einmahl unter ihrer Zahl zu

syn scheinen.»19 Diese Wahrnehmung ökonomischer Realität
überhaupt und des spezifisch agrarrefomerischen Patriotismus eines Tschiffeli

erzeugte eine entscheidende Wandlung im Denken Pestalozzis und
enthielt ganz offensichtlich ein Konfliktpotential hinsichtlich seiner
Zürcher Freunde, das im Briefwechsel mit seiner Geliebten im Frühjahr
1768 nicht zufälligerweise in der Frage des Luxus deutlich zum
Ausdruck kam.

Mit seinem Wechsel nach Bern war Pestalozzi in eine neue Kultur
gelangt. Eidgenössisch, protestantisch und republikanisch wie Zürich
zwar, aber wesentlich agrarischer und militärischer strukturiert als seine
Heimatstadt - der grösste republikanische Stadtstaat nördlich der

18 Brief Pestalozzis an Anna Schulthess vom Sommer 1767, in: Pestalozzis Sämtliche Briefe
[PSB], Band 1, Nr. 15, Zürich 1946, S. 29f.

19 Brief Pestalozzis an Anna Schulthess vom 3. November 1767, in: PSB, Nr. 59, S. 162.

332



Alpen, selbstbewusst und im europäischen Diskurs das Beispiel einer
helvetischen Republik, die sich selber gerne in der römischen Tradition
sah20. Sein Lehrmeister, Tschiffeli, hatte in einer politischen Rede 1766

betont, wie stark Bern Rom ähnlich sei und dieses sogar noch übertreffe21.

«Klug wie Rom, standhaft wie seine Bürger, ergreiffet Bern, bey
gleichen Umständen, die gleichen Massregeln»22; es sei durch kriegerische

und tugendhafte Männer geleitet und durch geschütztes Handwerk
und Handel reich geworden. «Nur die ungeheuchelte, nur die brünstige
Liebe dieses gesegnten Vaterlandes kann Uns den ruhmvollen Namen
wahrer Patrioten, das ist, wahrer Eidsgenossen verdienen.»23

Ein Hauptmerkmal dieses Patriotismus sollte sich nach Meinung
Tschiffelis in der agrarischen Reform niederschlagen. Er hatte 1759 die
Ökonomische Gesellschaft gegründet, eine Sozietät zumeist jüngerer
Patrizier mit eigenen landwirtschaftlichen Gütern (die selber noch nicht
im regimentsfähigen Alter waren, eine politische Karriere aber anstrebten)24,

die auf die wirtschaftliche Stagnation in der Folge des Siebenjährigen

Krieges zu reagieren suchten und angesichts der Berner Verhältnisse

die Förderung der Landwirtschaft bezweckten. Dieser angestrebte
wirtschaftliche Aufschwung steht im Zusammenhang mit den - für das

republikanische Selbstverständnis von Montesquieu quasi doktrinär
festgelegten - Absichten, die Republik so weit wie möglich autark zu
halten. Zwar sei Reichtum aus Handel durchaus wünschenswert, aber
stets labil, so dass die landwirtschaftliche Förderung Priorität erlange:
«Lasst uns also zuerst bedacht seyn, uns selbst durch einen verbesserten
anbau des landes, die gewissheit unsers Unterhaltes zu versichern, die
einen so wichtigen theil der politischen freyheit und der unabhänglich-
keit eines volkes ausmacht.»25 Ökonomische Prosperität zugunsten der
unabhängigen, agrarisch dominierten Republik ist das Ziel der
Bemühungen, die keineswegs nur theoretische Belehrung des Landvolkes
vorsah (wie das die Ökonomische Kommission in Zürich mit ihren

20 Vgl. Bela Kapossy: «Neo-Roman Republicanism and Commercial Society: the Example of
Berne», in: Republicanism: A Shared European Heritage, hg. von Martin van Gelderen und
Ouentin Skinner, Cambridge, erscheint demnächst; vgl. schon Frangois de Capitani: «Die
Antike im schweizerischen Staatsdenken des 18. Jahrhunderts», in: Preromantisme en
Suisse?'/Vorromantik in der Schweiz,?, hg. von Ernest Giddey, Freiburg 1982, S. 217-236.

21 Johann Rudolf Tschiffeli (1766): «Grundsätze der Stadt Bern in ihren ersten Jahrhunderten,

zu einiger Erläuterung der Geschichte dieses Freystaates», in: Patriotische Reden,
gehalten vor dem hochlöblichen äussern Stande der Stadt Bern, Bern 1773, S. 62f.

22 Ibid., S.U.
23 Ibid., S. 83.
24 Vgl. Karl Friedrich Wälchli: Niklaus Emanuel Tscharner. Ein Berner Magistrat und

ökonomischer Patriot, Bern 1964, S. 68.
25 [Vinzenz Bernhard Tscharner]: «Vorrede», in: Abhandlungen und Beobachtungen durch

die ökonomische Gesellschaft zu Bern gesammelt. Des dritten Jahrganges, 1762, Erstes Stük,
Bern [1762], S. XVI.

23 Zs. Geschichte 333



«Bauerngesprächen» weitgehend praktizierte), sondern Belehrung
durch das eigene Vorbild, weil, so Mirabeau in seiner Abhandlung für
die Berner, der Bauer nur dann seine Paxis ändere, wenn dieser
konkrete Resultate sähe: «Indessen ist unstreitig in allen Dingen der beste
Unterricht das Exempel.»26 Diese volkspädagogische Ansicht übernahmen

die Berner, ohne der Physiokratie Mirabeaus zu folgen: Weder
dachten sie auf diesem abstrakten theoretischen Niveau, noch universell

- und schon gar nicht durchgehend liberal, was sich in ihrer Ablehnung

der Aufhebung des Zunftzwanges zeigt. Die Handwerker sollten
durch den gesetzlichen Schutz gefördert werden, was nach Ansicht von
Niklaus Emanuel Tscharner dem republikanischen Desiderat nach
Gleichheit entspricht27. Die Bauern sollten - bessere - Bauern bleiben.
«Es suchen allzu viele in die Städte zu dringen, oder wengistens bürgerliche

nahrungswege einzuschlagen» - und ein Beruf wie Wirt, Krämer
oder Schreiber «kizelt die ohren viele die nicht mehr baueren seyn
wollen», klagt Emanuel von Graffenried28.

Damit ist das Reformprogramm der jungen Patrizier, das Pestalozzi
kennenlernte, in den Grundzügen umrissen. Es beinhaltet die Stärkung
der Republik über die ökonomische, primär landwirtschaftliche Förderung

und sieht vor, diese durch eigene Musterbetriebe zu stützen. Bauern

sollten belehrt werden, und zwar nicht nur agronomisch, sondern
auch moralisch, wie der erste französischsprachige Sekretär der Gesellschaft,

Johannes Bertrand, Pfarrer in Orbe, betonte. Die «Auferziehung
unserer Jugend» diene dem Landbau dann, wenn sie «der Verschwendung,

der Faulheit und Betteley» vorbeuge und «Gehorsam, Biegsamkeit

und Gelehrnigkeit» pflanze und «die Dummheit» bessere29.

Entsprechend wurde die Erziehung der Jugend auf dem Lande auf die
Förderung der Landwirtschaft fokussiert, wobei neben der physischen
Erziehung die moralische gestellt wird, die zwei Teile umfasst: geistige

26 Marquis de Mirabeau: «Abhandlung über die Preisfrage der Oeconomischen Gesellschaft
in Bern auf das Jahre 1759», in: Der Schweitzerischen Gesellschaft in Bern Sammlungen Von
Landwirtschaftlichen Dingen, Drittes Stück, Zürich 1760, S. 510.

27 Vgl. Karl Friedrich Wälchli: Niklaus Emanuel Tscharner. Ein Berner Magistrat und
ökonomischer Patriot, Bern 1964, S. 238f.

28 E[manuel] v[on] G[Graffenried] v[on] B[urgistein]: «Betrachtungen über die vorzügliche
nothwendigkeit des Getreidebaues; über die hinternisse desselben und die mitel diesen
vorzubiegen. Aus den Abhandlungen, die um den preis von 1759 gestritten haben», in:
Abhandlungen und Beobachtungen durch die ökonomische Gesellschaft zu Bern gesammelt.
Des dritten Jahrganges, 1762, Erstes Stük, Bern [1762], S. 62.

29 Johannes Bertrand: «Preis-Schrift über die vorzügliche Nothwendigkeit des Getreid-Baues
in der Schweitz; was sich dabei für allgemeine und sonderbare Hindernissen hervorthun;
und welches hingegen auch die allgemeine und sonderbare Vortheile seyen, deren die
Schweitz zu dessen erwünschter Beförderung geniesset», in: Der Schweitzerischen Gesellschaft

in Bern Sammlungen Von Landwirtschaftlichen Dingen, Erstes Stück, Zürich 1760,
S. 142f.

334



Beherrschung des Berufs und Tugend30. Söhne, die dereinst keinen Hof
erben können, sollten ein Handwerk lernen, aber keines, das die Städter
konkurriert: «Ich muss aber zum voraus erinnern, dass ich hier nicht solche

handwerke verstehe, die den bürgern in den Städte ihre nahrung
wegnehmen, denn diese müssen auch etwas haben, dadurch sie ihren
unterhalt finden können.»31 Allenfalls, aber nur im Notfall, in ärmeren
Gegenden und im Winter, könnten die nicht-privilegierten Kinder als

Nebenbeschäftigung in «Fabriken» arbeiten, «damit alle hände arbeit
haben, und keine müssig seyen; denn der taglöhner und der arme finden
doch wohl während dem sommer an diesen örtern einiche arbeit, aber in
dieser zeit kann er nicht so viel erwerben, dass er daraus seine hausshal-

tung das ganze jähr hindurch ernähren kann»32.

Unter diesen Voraussetzungen begann Pestalozzi im März 1768 zu
den führenden Kreisen der Ökonomischen Kommission in Zürich - mithin

der Vätergeneration der Patrioten, gegen die sie sich ja unter anderem

aufgelehnt hatten - in Kontakt zu treten und bot ihnen seine Dienste

an. Diese Annäherung ist kalkuliert und beinhaltet zuerst
versteckte, dann explizite Distanz zu seiner früheren politischen Haltung.
Am 1. März 1768 heisst es noch: «Jeder Augenblik, in dem ich dieser
schäzbaren Commission dienen werde, wird mir einer der angenehmsten

meines Lebens syn; um so vill mehr, da dieses in die eigentlichen
Absichten meines Lebens und des Beruffs, durch den ich unter meinen

Mitbürgern Gott dienen will, hineinlaufft.»33 Auf die verhaltene, aber
ermunternde Antwort Kaspar Hirzels, Präsident der Kommission,
schreibt Pestalozzi am 24. März: «Ich hätte niemahl im Geräusch des

Stattlebens meine Ruh, niemahl eine heitere, zufriedene Stille in meiner
Seele gefunden, aber nun besize ich dieses alles und vergesse des nichtigen,

geräuschvollen Lermens und suche in der Ausdehnung meiner
Kentnisse von Sachen, die unstreitig das Glük des Mentschen sind, ein
nüzliches, aber sehr stilles Mitglied unsers Vatterlandes zu werden.»34

Das Ideal ist nicht mehr der unerschrockene römische Bauer, Politiker
und Milizsoldat, sondern der philosophische Bauer Kleinjogg, was im
radikalen Patriotenkreis in Zürich bald ruchbar wurde und zum Konflikt

führte. «Aber wenn Du Deine guten patriotischen Gesinnungen

30 Albert Stapfer: «Von der besten Auferziehung der Jugend auf dem Lande, in Absicht auf
den Landbau. Eine gekrönte Preisschrift», in: Abhandlungen und Beobachtungen durch die
ökonomische Gesellschaft zu Bern gesammelt. Des fünften Jahrganges, 1764, Drittes Stük,
Bern [1764], S. 42.

31 Ibid., S. 49.
32 Ibid., S. 51.
33 Brief Pestalozzis an die Ökonomische Kommission in Zürich vom 1. März 1768, in: PSB III,

Nr. 471, S. 6.
34 Brief Pestalozzis an Kaspar Hirzel vom 24. März 1768, in: PSB III, Nr. 474, S. 9.

335



änderst, so bist Du ein böser Heirli», droht Anna bereits am 2. April
176835 und hält es für ihre Pflicht, Pestalozzi darüber zu informieren,
welche Gerüchte in Zürich über ihn im Umlauf seien und die darauf
hinauslaufen, dass Pestalozzis Beziehung zu ihr, Anna, «das erste Kentzei-
chen Deines Abfals» sei. «Ich werde Dich darzu müssen überredet
haben, Deine ehemalige sentiments zu ändern und kein Patriot zu
seyn.» Deswegen appelliert sie vehement, Pestalozzi solle seine
Freunde und seine Schuldigkeiten nicht vergessen, denn «sie verstehen
diese plözliche Veränderung noch nicht»36. Pestalozzi weicht zunächst
aus: «Meine Werke sollen mich rechtfertigen; wir wollen über keinen
Glauben zanken»37, und einen Tag später, am 6. April 1768, wird er deutlich:

«Dass Junker Meiss sagt, dass ich meine sentiments geändert, ist
das, was ich suche. Mein Kind, wir Patrioten haben in villem gewüss
Unrecht, und ich will in villen Absichten gar nicht von den schwermenden
Hoffnungen dieser Leute betrogen syn einiche politische Urtheile
sind von meinen ehmaligen Urtheilen sehr verschieden.»38

Der Kern der Veränderung betrifft die Haltung gegenüber der
Wirtschaft im Allgemeinen und dem Luxus im Besonderen. Betrachtete der
politische Patriotismus eines Bodmers jeglichen Luxus als Korruption
der menschlichen Seele, sucht Pestalozzi nunmehr einen positiven Sinn
in volkswirtschaftlicher Hinsicht daraus zu ziehen - ohne aber sich selber

darin einzubeziehen. «So wenig ist meine Seele an Reichthum gefesselt,

- so wenig liebe ich den Aufwand!» Anders sähe dies für das Volk
aus: «Aber wenn meine Freunde mich fragen: 'Ist es in unseren Umständen

gut, dass gewüsse Arten von Luxus im Schwang gehen?' so sage ich
ja und zeige ihnen, dass diese Arten von Luxus ein Volk erhalten, das
ohne diesen Unterhalt sterbe.»39 Er ist überzeugt, dass er mit seinen
neuen Ansichten «wichtige moralische Absichten» erreichen könne,
bezeichnet den radikal-patriotischen Luxusdiskurs seiner Freunde als
«kindisch» und legitimiert seine Haltung mit der Pflicht eines Christen:
selbstlos für sich40, edukativ für andere:

«Ich will Dich und alle meine Freunde beruhigen und einfältig leben ohne
grosse Bedürfnisse, still und eingeschränkt, Freundinn, aber um mich her will
ich nicht aus Liebe zur Einfalt und zu einer stillen, ruhigen Lebensart das Volk

35 Brief Anna Schulthess' an Pestalozzi vom 2. April 1768, in: PSB I, Nr. 123, S. 290.
36 Brief Anna Schulthess' an Pestalozzi vom 2./3. April 1768, in: PSB I, Nr. 124, S. 291.
37 Brief Pestalozzis an Anna Schulthess vom 5. April 1768, in: PSB I, Nr. 125, S. 296.
38 Brief Pestalozzis an Anna Schulthess vom 6. April 1768, in: PSB I, Nr. 126, S. 298.
39 Brief Pestalozzis an Anna Schulthess Ende April 1768, in: PSB I, Nr. 129, S. 302.
40 Der radikale Patriotismusdiskurs der Zürcher war nie gänzlich gesondert von der christli¬

chen Religion, womit ähnliche Postulate relativ problemlos anders begründet werden
konnten. Der selbstlose Spartaner lässt sich hinsichtlich seiner Lebensweise auch christlich
denken; wenngleich der Bezugsrahmen vom Staat zur Menschheit wechselt.

336



um mich her eilend verhungeren sehen. Nein, ich will aus unseren jezigen Sitten
den Armen, die unter dem eingeführten Luxus schon alles leiden, was sie je-
mahl leiden werden, jede mügliche Unterhaltungswege zeigen, und halte dieses
für eine Kristenpflicht.»41

Der (gezielte) Rekurs auf das Christentum hilft angesichts von Annas
tiefer Religiosität tatsächlich - zumindest eine Weile lang. Kurz vor seiner

Rückkehr aus der Lehre bei Tschiffeli schreibt Pestalozzi Hirzel,
dass er sich freue, in der «Einfalt des Lands» zu leben, und verspricht,
nicht nur selber dem radikalen Patriotismus abzuschwören, sondern
zusätzlich seine Freunde davon zu überzeugen, dass mit «dem unvorsichtigen

wilden Eifer, der meine jungen Tage mir unglüklich machte»,
niemandem geholfen werde und derselbe «gereinigt» werden müsse42.

Zurück in Zürich, legt er seine Ansichten Anna dar, und sie antwortet
entsetzt: «Wisse denn, dass ich mich über Deine erlernte Philosophie
äusserst aufhalte! Der Unterscheid, Freund, ist merklich, wie du mir
ehedeme geredet und jez redest Hörre, eile wider in frembde Lande,
wir haten mehr Vergnügen.»43

3. Der ökonomische Patriotismus Zürichs

Als Pestalozzi 1768 nach Zürich zurückkehrte, war die studentische
Protestbewegung weitgehend zerschlagen. Aktiv waren primär die «alten»
Reformer im Umfeld der «ökomischen Patrioten». Selbstbewusst
verstanden (auch) sie sich als wahre Republik im Sinne Montesquieus, wie
der geistige Führer der «ökonomischen Patrioten», Kaspar Hirzel,
schrieb: «Zürich ist also der Ort, wo man aus Erfahrung den Lehrsaz des

tiefsinnigen Montesqiou ziehren kann, dass der Grundstein eines
Freystaats auf der Tugend beruhe.»44 Diese Selbstqualifizierung verweist auf
Differenzen zu Bern hin, wurde doch selten bis gar nie auf die militärische

Stärke oder agrarische Grundlage verwiesen: Nicht Kampfeskraft
und landwirtschaftliche Stärke bildete den Stolz der Zürcher, sondern
die tätige Menschliebe. «Keine Stadt in der Welt kann sich so viel thätli-
chen Mittleidens gegen alle Armen und Nothbedürftigen rühmen wie
unser Zürich.»45

41 Brief Pestalozzis an Anna Schulthess Ende April 1768, in: PSB I, Nr. 129, S. 303.
42 Brief Pestalozzis an Kaspar Hirzel Ende April 1768, in: PSB III, Nr. 478, S. 17.
43 Brief Anna Schulthess' an Pestalozzi Mai/Juni 1768, in: PSB I, Nr. 136, S. 313f.
44 Kaspar Hirzel: Das Bild eines wahren Patrioten, in einem Denkmal Herrn Blaarers von

Wartensee, weiland hohen Oberaufsehers über die geistlichen Güter der Stadt Zürich, Zürich
1767, S. 47.

45 Ibid., S.l4.

337



Diese Rhetorik der sozialethischen Selbstästhetisierung hat seinen
Grund in den ökonomischen Grundlagen Zürichs. Anders als Bern
hatte es seinen Reichtum durch Handel und Protoindustrie erworben,
durch Kommerz also, der grundsätzlich dem republikanischen
Selbstverständnis entgegenstand. Diesem innerhalb des Republikanismus
grundsätzlichen ideologischen Problem setzte man die Kraft der Erziehung

zur Tugend entgegen, was sich - rhetorisch - unter anderem in der
Ablehnung der Auslandreisen junger Männer äusserte, weil der
Anblick der «grossen Welt... seine Sinne durch den Pracht und die Schönheiten

der Kunst in grossen Städten zu kitzeln» vermag46. Diese bereits
vom Luzerner Reformer von Balthasar 1744 propagierte Phobie von
Reisen ins Ausland, von denen der junge Mensch in der Regel
unrepublikanisch, d.h. als «ein Idiot, ein Sprachverderber, ein mit ausländischen

Lastern angefüllter, ein Sauffbruder, ein Galantisierer, ein
Grosssprecher und Aufschneider» zurückkehre47, und damit ganze Städte der
Heimat durch «Pracht, Hoffart, Schwelgerey, und Ausgelassenheit», die
im Ausland erlernt werden, «in den Bättel und das Elend» gejagt
würden48, fand Ausdruck in einem Vorstoss der Zürcher Fraktion in der
Helvetischen Gesellschaft, wonach Auslandsreisen zugunsten von Schweizer

Reisen massiv reduziert werden sollten49. Diese republikanische
Rhetorik war aber weit von jener Bodmers entfernt, weil sie auf den
tugendhaften Kaufmann und nicht auf den antikommerziellen Bürger
zielte. In seiner 1775 erschienenen Schrift «Der philosophische
Kaufmann» beschreibt Kaspar Hirzel - im Gegensatz zu seinem Buch über
den philosophischen Bauern - gar nicht die Arbeit des Kaufmanns
selbst, sondern die vorbereitende Erziehung und Bildung eines zum
Handel begabten Jünglings, und es wird explizit bestritten, dass der
Kaufmannsberuf zum persönlichen bzw. politischen Verderben führe.
Es muss als Seitenhieb gegen Bodmer und seine Schule gedeutet werden,

wenn Hirzel von «allgemeinen Klagen der Weisen über die Verdorbenheit

der Sitten als einer unzertrennlichen Folge der Handlung»50
spricht und die moralische Erziehung im Elternhaus mit einer
umfassenden Bildung51 dagegen stellt. Kein Beruf sei von schlechterem
Einfluss als der andere, weil es immer bloss auf «gute Grundsätze in der

46 Ibid., S. 120.
47 [Franz Urs von Balthasar] (1744): Patriotische Träume eines Eydgenossen, von einem Mittel,

die veraltete Eydgnossschafft wieder zu verjüngeren, hg. von [Isaak Iselin], Freystadt [Lörrach]

1758, S. 12.
48 Ibid.,S. 13.
49 Verhandlungen der Helvetischen Gesellschaft 1769, S. 13ff.
50 [Kaspar Hirzel]: Der philosophische Kaufmann. Von dem Verfasser des philosophischen

Bauers, Zürich 1775, S. 59.
51 Ibid., S. 54.

338



Seele» ankomme52 - ein Argument, das Pestalozzi ein Jahr später gegen
die Berner Ökonomen verwenden wird (s.u.). Die Fracht seiner Erziehung

kann der Vater des Jünglings am Ende des Buches ernten, wo sich

der Sohn für den Kaufmannsberuf entscheidet und in strenger
Selbstprüfung «in deinem Innern» Rechenschaft über die edlen Motive für
diesen Berufsentscheid ablegen muss53.

Durch Tschiffelis Einfluss und die Belehrungen aus seiner beruflichen

Tätigkeit hatte sich Pestalozzi von Bodmer und seinem Einfluss -
zumindest in wichtigen Bereichen - für immer verabschiedet, wie in
einem Brief an Füssli deutlich wird. Im Frühjahr 1768 sendet Pestalozzi

seinem Freund eine längere Abhandlung zu agrarischen Themen und

schwenkt dann über auf die Politik. Diese Gesprächsverlagerang
beginnt nicht zufälligerweise mit der Preisung seines neuen «Vatters»,
nämlich Tschiffeli, den er gleich noch als «besten Freund» bezeichnet -
im zürcherischen Kontext des radikalen republikanischen Diskurses
beinahe ein Sakrileg. Er hätte, so Pestalozzi, seine agrarischen Pläne oft
mit «meinem Wohlthäter» besprochen, «mit dem besten unter meinen

Fründen, mit dem Mann, dem ich alles danke, nicht nur diesen Plan,
nein noch mehr, die Heiterkeit meins Herzens und alles, was ich in
Zürich by keinem meiner Fründefände und was zu meinem Glük denoch

noch mangelte». Diesen Mangel an Glück in Zürich führt Pestalozzi
direkt auf seine (alten) politischen Ambitionen zurück, und das Glück,
das ihm Tschiffeli diesbezüglich gebracht hat, ist die «Entfehrnung eines

nagenden, mich unglüklich machenden Attachementes an unerreichbare

politische Aussichten». Folgedessen habe er sich entschieden, «vö-

lig unabhängig ein nüzliches Mitglied der mentschlichen Gesellschafft
und ein glüklicher Vatter einer glüklichen Familien werden zu könen»54.

Die Politik wird ausgeschaltet, die Argumente ökonomisch relevant,
der moralische Anspruch aber hochgehalten. Das zeigt sich am Ende
des Briefes: «Mein Feussli! Was für ein Kauffmansbrieff von mir an Sie!

Denoch hat mein Unternehmen eine grosse moralische Seite; in Ihren
Armen will ich von dieser reden. Jez ist meine ganze Seele in dem Calcul
meines Beruffs wie eingehüllt. Dennoch fühlt mein Herz mehr als eine

Kauffmansfründschafft für Sie.»55

Tschiffeli hatte Pestalozzi in den agrarisch dominierten ökonomischen

Patriotismus eingeführt, und die Zürcher Reformer überzeugten
ihn, dass Kommerz zwar ein Problem sei, dem aber durch pädagogische

52 Ibid., S. 58.
53 Ibid., S. 119 und 121.
54 Brief Pestalozzis an Johann Heinrich Füssli vom Frühjahr 1768, in: PSB III, Nr. 477, S. 14.

55 Ibid., S. 16.

339



bzw. moralische Vorkehrungen vorgebeugt werden könne. Dieses
ökonomische Denken manifestierte sich im Zusammenhang mit der Suche
nach geeignetem Land für sein Gut, das er ab Februar 1769 suchte. Die
Gegend um Birr stimmte ihn nicht nur aufgrund seines Vertrauens auf
seine eigenen Fähigkeiten und der Kenntnis neuer agronomischer
Techniken optimistisch, sondern insbesondere aufgrund der Armut der
Bevölkerung. Nach einer romantischen Beschreibung der Lage seiner
Wohnhung in Mülligen schreibt er: «... aber noch wichtiger ist die vor-
teilhaffte Lage der Sachen für meine Enterprise, die Wichtigkeit, Wis-
wachs anzulegen und die Wohlfeile des besten Bodens, Garence zu
pflanzen. Das ganze Dorff, ja die ganze Gegend um mich her ist
ausserordentlich arm, folglich die Taglöhne äusserst nieder. Ich habe in allen
Absichten einen sehr grossen Vorsprung auf Tschiffely.»56 Die niederen
Löhne betrachtet Pestalozzi als gute ökonomische Voraussetzung, auch
protoindustriell tätig zu sein. «Und noch etwas Wichtiges: Es ist unstreitig,

dass mann hier mit Ankauff der Baumwollgespünste villes verdienen

kan; die Armuth der Leuthen ist so gross, dass sie dermahlen
äusserst wohlfeil spinnen.»57

Der angesichts der Armut investitionsfreundliche Charakter niederer
Löhne musste für Patrioten mindestens ambivalent sein, wie Anna im
Antwortbrief bemerkt; doch kommt dabei auch die Hoffnung zum
Ausdruck, dass durch die Investition beiden Seiten geholfen werden könne:
den Armen wie auch den Pestalozzis selber. «Die Armut unserer Nachbarn

schreket mich, wann es schon unser Vorteil ist. Ich danke Gott,
dass wir ihnen Verdienst verschaffen könen; aber es wird manche
Mitleidszähre kosten, dise Leute so elend vor uns zu sehen. Ist es durch ihre
eigene Schuld, dass sie so arm sind? Oder mangelt Verdienst?»58 Pestalozzi

beantwortet diese Fragen nicht. An Stelle dessen entwickelt er eine
sozialethisch fundierte landwirtschaftliche Perspektive, die die Armut
überwinden soll. Er hätte, so Pestalozzi, die Gegend um Birr intensiv
untersucht; «übelgebaute Felder, deren niederer Werth mir Hoffnungen
sind; denn offt begegnet mir, dass ich auf einmahl reichen Boden finde,
der, von der Armuth der Einwohner vernachlessigt, nichts abtragt.
Tausend düre, vast unbemerkbare Kleebüschgen zeugen von seiner Güte;
...»59. Er hätte bei seinen Untersuchungen «tieffe Bergschichten»
entdeckt, welche, als Dünger gebraucht, das vernachlässigte Land für den
Kleeanbau nutzbar machen könnten. Er bemängelt indes, dass der Ge-

56 Brief Pestalozzis an Anna Schulthess ca. vom 20 März 1769, in: PSB II Nr 402 S 197f
57 Ibid., S. 198. ' '

58 Brief Anna Schulthess' an Pestalozzi vom 25. März 1769, in: PSB 77, Nr. 403, S. 201.
59 Brief Pestalozzis an Anna Schulthess vom 5. April 1769, in: PSB II, Nr. 409, S. 208f.

340



winn, den man aus diesen «Gruben» ziehen könnte, nicht den Armen,
sondern den Reichen zustatten käme. «Dieser Reichthum, der ihn [den
Armen, DT] nach und nach aus dem Staub hebte, wird ihm entrissen,
und der Begüterte lachet des eilenden Armen, macht ihm die Arbeit in
Gruben schwer und will, obgleich für alle genug wäre, allein die Vor-
theile dieses Schazes.»60 Das Problem ist das des Eigentums. Die eigenen,

kleinen Vorräte an dieser ertragssteigernden Erde würden dem
Armen wenig helfen, «und in den grossen, langdauernden Graben der
Reichen darff er nicht arbeiten. So wird er muthlos und entsagt den
Hofnungen eines erlichterten Lebens». Pestalozzi, sich noch immer im Stile
Emils als Wohltäter der Landbevölkerung sehend, schwebt eine Art
genossenschaftlicher Nutzung vor: «Glüklich wäre ich einst, wenn mein
Vorhaben gelingt, gemeinsam eine Grube zu öffnen und der Armuth
diese Schwirigkeit zu erlichteren, die, von der Bosheit der Reichen ge-
trükt, vast keinen Vortheil aus diesen Schäzen ziehen.»61

4. Armenerziehung und Protoindustrie

Das ökonomische Kalkül und die moralische Rhetorik marginalisierten
sich in den folgenden Jahren angesichts der realen agronomischen
Sorgen, denen sich Pestalozzi teilweise durch unüberlegten Landkauf, bei
dem er sich naiv verhielt und deswegen hintergangen wurde, ausgesetzt
sah und die durch die europaweiten Missernten 1770/71, massiv
verstärkt wurden62. Das schlechte Land eignete sich primär zum Anbau von
Futterpflanzen, so dass der «patriotische Wunsch», Getreidebau zu
betreiben - an den Pestalozzi von Kaspar Hirzel nachdrücklich erinnert
worden war -, nicht erfüllbar war63.

Entgegen den Eindrücken, die die Ökonomische Kommission in
Zürich von Pestalozzis Betrieb hatte64, war Pestalozzi, der sich bei den
umliegenden Schlossbesitzern und Landvögten verschuldet hatte, 1774
wirtschaftlich am Ende; vor allem konnte er seine Angestellten nicht
mehr bezahlen. Diese Situation führte in zwei Schritten zur Gründung
seiner berühmten Armenanstalt, die sechs Jahre später ebenfalls in den
Konkurs gehen sollte. Zunächst griff er auf die Ideen zurück, die in der

60 Ibid., S. 209.
61 Ibid.
62 Stadler hat die Fakten erstmals sorgfältig zusammengetragenen, vgl. Peter Stadler: Pesta¬

lozzi: Geschichtliche Biographie [Teil 1] Von der alten Ordnung zur Revolution, Zürich
1988, S. 131ff.

63 Der Kornanbau stand im Zentrum der nationalökonomischen Bestrebungen sowohl der
Physiokraten als auch der Agronomen.

64 «Herr Pestaluzen Landoeconomie wird von allen Kenneren gerühmt, und glaubt man, dass
er seinen Zweck unfehlbar erreichen werde», zit. in: PSB III, S. 432.

341



ökonomischen Gesellschaft in Bezug auf die Erziehung der Landkinder
diskutiert worden waren. Stapfer hatte in seiner bereits erwähnten
preisgekrönten Schrift «Von der besten Auferziehung der Jugend auf
dem Lande, in Absicht auf den Landbau» vorgeschlagen, dass
Tagelöhner-Kinder, die eben keine Möglichkeiten hätten, sich auf dem väterlichen

Gut zu üben, entweder «bey einem begüterten landmanne» als ein
«kleines knechtlein» unterkommen oder dass man dem Taglöhner Land
zur Pacht gebe, das er «um den Lohn bearbeitet; da kan er allzeit seine
kinder mitnehmen, sie unterrichten, und zu arbeit anführen»65. Pestalozzi

war zwar nicht begütert, hatte aber Land und Arbeitsbedarf und
rechnete die Arbeitskraft der Kinder mit seiner Erziehungsleistung auf:
Die Kinder sollten im Erlernen der landwirtschaftlichen Arbeit Pestalozzi

helfen, den Gutsbetrieb zu erhalten. «Ganze völlige, für den wenig
bedörfenden Tauner genügsame Ausbildung - Errettung der im niedersten

Stand der untersten Menschheit vergessenen Kinder» verspricht er
Ende 1775 in einem Bettelbrief zur Unterstützung seiner «Anstalt»66
und sieht in dieser Absicht insofern einen patriotischen, d.h. moralischen

Beitrag, als er dadurch den Jüngling vor einer möglichen Karriere
als «Schelmen» und die Frau vor Ehelosigkeit «sich selbst und dem
Vaterland» rette: «diese wollte ich retten, ihnen Erziehung zu einem nützlichen

und thätigen Leben verschaffen»67. Die ökonomische (und
vielleicht wohl auch zweckoptimistische) These, wonach «auch kleinere
Kinder bey geringer Arbeit, unter vortheilhaften Umständen, ihren
Unterhalt sich frühe selbst verdienen»68 könnten, erwies sich als falsch -
ein Irrtum, der auch den fehlgeschlagenen Versuchen Bonstettens
wenige Jahre später in Valeyres zugrunde liegen sollte69. War dieser Bettelbrief

noch im Wesentlichen darauf konzentriert, den Jungen neben
Lesen, Schreiben und Rechnen vor allem die «Kenntnis des engern
Taunerfeldbaues» und die basalen Einsichten der Reformagronomie wie

65 Albert Stapfer: «Von der besten Auferziehung der Jugend auf dem Lande, in Absicht auf
den Landbau. Eine gekrönte Preisschrift», in: Abhandlungen und Beobachtungen durch die
ökonomische Gesellschaft zu Bern gesammelt. Des fünften Jahrganges, 1764, Drittes Stük,
Bern [1764], S. 45f.

66 Johann Heinrich Pestalozzi: «Eine Bitte an Menschenfreunde und Gönner, zu gütiger
Unterstützung einer Anstalt, armen Kindern auf einem Landhause Auferziehung und Arbeit
zu geben (1775)», in: Pestalozzis Sämtliche Werke [PSW], Band I, Berlin 1927, S. 138f.

67 Ibid., S. 139.
68 Ibid., S. 137.
69 Karl Viktor von Bonstetten hatte in Valeyres 1778 unter der Leitung der Lehrerin Marguerite

Chevallier eine «Ecole de dentelle» (Klöppelschule) für arme Mädchen gegründet,
(nicht, wie gelegentlich transkribiert worden ist, eine «Ecole de deutsch», also eine
Deutschschule) (Stadtbibliothek Schaffhausen, Msc. Müll. 63/115). Wie aus dem
Briefwechsel mit Iselin aus dem Jahre 1781 deutlich wird, hatte er geglaubt, «qu'un enfant des

sept ans peut gagner sa vie», 16. Dezember 1781, StA Basel-Stadt, Privatarchiv Iselin, 98,
39, S. 306-316.

342



Düngen und Botanik zu vermitteln70, verbreiterte Pestalozzi sein
«Lehrangebot» im Verlauf des folgenden Jahres entscheidend in Richtung
Protoindustrie, was ihn - dessen Gut auf Berner Boden lag - in eine
Kontroverse mit den Berner Ökonomen führte; eine Kontroverse, die
ihn wiederum in engen Kontakt zu Iselin bringen sollte.

Niklaus Emanuel Tscharner, Landvogt des benachbarten Amtes
Schenkenberg und ehemaliger deutschsprachiger Sekretär der
Ökonomischen Gesellschaft in Bern, hatte in Isaak Iselins «Ephemeriden der
Menschheit» 1776/77 propagiert, die Armenerziehung in öffentlichen
(und nicht familiär-privaten) Anstalten auf dem Land zu organisieren,
weil es doch unmöglich sei, in einem Dorf «zwanzig arme Kinder» in
Familien unterzubringen71: «Wie schwär soll es fallen, so viele redliche und
tüchtige Hausväter zu finden, die sich solcher beladen wollen oder
können?»72 Viel besser für die Erziehung der Kinder sei es, dass sie «unter
der Aufsicht treuer, erfahrner und frommer Vorsteher verpflegt und
besorgt»73, und von Jugend an «der Religion und Tugend geweiht, im
Guten unterwiesen und geübt, darinn erwachsen», dass sie die drei
Pflichtverhältnisse gegen Gott, sich selbst und die Mitmenschen
kennenlernen und einüben würden74. Hauptgegenstand der «physischen»
Erziehung ist - in Übereinstimmung mit den Vorstellungen seiner
Ökonomischen Gesellschaft - die berufliche Bildung zur Landwirtschaft,
während die fiktive Frage, ob es nicht besser sei, «arme Waysen zu
Handwerkern zu ziehen als zum Landbau»75, nur dann befürwortet
wird, wenn ein Kind dazu speziell prädestiniert sei - selbst wenn es im
späteren Leben keine Aussichten auf eigenen Landbesitz habe. «Ein
Handwerker ohne Fleis und Genie, ist ein elend Ding; hat er zu verdienen,

so ist er ein Stümper und verderbt mehr als er nützt; hat er nichts zu
schaffen, so liegt er im Wirthshaus, oder wird Soldat und ist fürs Vater-

70 Johann Heinrich Pestalozzi: «Eine Bitte an Menschenfreunde und Gönner, zu gütiger
Unterstützung einer Anstalt, armen Kindern auf einem Landhause Auferziehung und Arbeit
zu geben (1775)», in: PSW I, Berlin 1927, S. 140.

71 Zum diskursiven Kontext siehe Daniel Tröhler: Pauvrete, travail et education dans le dis¬

cours patriotique. Le contexte des «Ecrits sur le Neuhofde Pestalozzi» (1775-1778), Ms.
Zürich 1998.

72 Niklaus Emanuel Tscharner: «Herrn N.E.T. zweyter Brief über die Armenanstalten auf
dem Lande», in: Ephemeriden der Menschheit oder Bibliothek der Sittenlehre und der Politik,

hg. von Isaak Iselin, 1776, 5. Stück, S. 20.
73 Ibid.,S. 20f.
74 Ibid.. S. 22.
75 Niklaus Emanuel Tscharner: «Eilfter Brief», in: Ephemeriden der Menschheit 1776, 11.

Stück, S. 40. An dieser Frage scheiden sich Tscharner und Pestalozzi fundamental. Tscharner

bleibt in seinem Agronomismus verhangen und kann propagandistisch Parolen der
Physiokraten übernehmen, deren System er aber ablehnt. Pestalozzi polemisiert dagegen
in einem weiteren Bettelbrief: «Zuverlässige Nachricht von der Erziehungs-Ansalt armer
Kinder des Herrn Pestalozzi im Neuenhof bey Birr, in Anno 1778», in: PSW I, S. 184.

343



land verlohren; oder kommt er endlich heim, so ist er unnütz und der
Gemeine zur Last; ...»7V6

Nebst vielen Punkten, die er zu kritisieren hatte, war dies ein
entscheidender Punkt, an dem Pestalozzi einhakte und Argumente, die in
Zürich auf die angehenden Kaufleute bezogen wurden, auf die Landleute

anwandte. Der agrarisch orientierte, paternalistische Republikanismus

Berns prallte dadurch auf den des kommerzielleren in Zürich77 -
erweitert auf die nicht-privilegierten Schichten. Zunächst verwendet
Pestalozzi ein realistisches Argument. «Mein edler Herr! Auch das muss
ich noch sagen, der Feldbau ist nicht mehr allenthalben genügsame Res-
sourse für den Armen und da es gewiss ist, dass die Auferziehung des
Armen seinem künftigen Zustande, seinen künftigen Bedürfnissen und
Lagen angemessen seyn muss», mussten die Chancen der Protoindu-
strie genutzt werden. «Weniger nicht als absolute Nothwendigkeit wird
es hier seyn, die Auferziehung des Armen dem Geiste der Industrie zu
unterwerfen, und eben so wird es wahre Nothwendigkeit seyn, wo keine
andere Hülfsmittel zur Auferziehung des Armen da sind - die Quellen
der Verdienstfähigkeit, die in ihnen selbst liegt, zu diesem Endzwecke
zu gebrauchen.»78 Es sei nicht der «allgemeine grosse Feldbau», den sie
erlernen sollten, denn «sie haben keinen Hof, keine kostbare Aecker,
keine guten Matten zu erwarten». Ausser einem bescheidenen
Nebenverdienst im Sinne der landwirtschaftlichen Hilfsarbeiten werde der
«Fabricverdienst ihr Hauptberuf, ihre Hauptarbeit seyn»79.

Diesem von der realen, gesamteuropäischen ökonomischen Entwicklung

motivierten Argument folgt eines der Moral. Den mehr oder weniger

vorhandenen Hauptvorwurf der moralischen Gefährdung der
Industriearbeiter anerkennt Pestalozzi zwar grundsätzlich80, hält ihm aber -
in Übereinstimmung mit den ökonomischen Patrioten in Zürich -
entgegen, dass nicht die Arbeit an sich die Menschen moralisch gefährde
(s.o.): «Spinnen oder grasen, weben oder pflügen, das wird an sich weder
sittlich noch unsittlich machen.»81 Die Referenz, die Pestalozzi angibt,
liegt nicht im Zürcher Kontext, sondern verweist auf die im christlichen

76 Niklaus Emanuel Tscharner: «Eilfter Brief», Ibid., S. 41.
77 «Aber mich dünkt, einer grosser Theil der Berner hasst alles Comerce, und vast niemant

kent, wohin solche Dinge langen»: Brief Pestalozzis an Isaak Iselin [gegen Ende 1778], in:
PSB III, N. 516, S. 70.

78 Johann Heinrich Pestalozzi: «Zweyter Brief [an Niklaus Emanuel Tscharnerl (1777)», in:
PSW I,S. 158.

79 Johann Heinrich Pestalozzi: «Herrn Pestaloz dritter Brief über die Armenanstalten auf
dem Lande (1777)», in: PSW I, S. 170f.

80 Johann Heinrich Pestalozzi: «Zweyter Brief [an Niklaus Emanuel Tscharner] (1171)», in:
PSWI, S. 159.

81 Ibid., S. 160.

344



Sinne moralisch kaum bestreitbaren Widertäufer und Herrnhuter: «Die
Herrenhuter haben Fabrikanstalten, deren Emsigkeit mit aller Sittlichkeit

und dem wahren Geist der Industrie verknüpft ist.»82 Der frühere
politische Paternalismus wendet sich pädagogisch: «Wesentlich» ist jetzt
der moralische Charakter des Anstaltsleiters bzw. des Unternehmers -
er wird zur zentralen Person im Konzept: «Mit dem Herzen allein wird
das Herz geleitet»; ein Grundsatz, der sowohl «im Fabrikhaus wie im
Schulhauss» gelte83. Von hier aus entwickelt Pestalozzi sein pädago-
gisch-paternalistisches Konzept: «Der Unternehmer soll Vater seines
Hauses seyn können, der Anwachs seiner Kinder in der Arbeitsamkeit,
in der Weisheit und Tugend ihres Stands soll ihm Vaterfreude
machen.»84 Liebe und Religion stehen daher letztlich im Zentrum des
Konzepts. Folgerichtig konzentrieren sich die letzten «Neuhofschriften» auf
die wesentlichen Eigenschaften des Anstaltsleiters, die Pestalozzi
anhand seiner eigenen Person und seiner eigenen Erfahrungen entwickelt
und so eine gediegene Propagandamöglichkeit für seine marode
Unternehmung nutzt.

5. Iselins christlich-philanthropischer Patriotismus

Durch seinen Eintritt in die Helvetische Gesellschaft 1774 und die
Debatte mit Tscharner in den «Ephemeriden» kam Pestalozzi in näheren
Kontakt mit Iselin, der in seinen letzten sechs Lebensjahren zum eigentlichen

Mentor Pestalozzis wurde und ihn entsprechend prägte. Iselin ist
einer der wenigen Deutschschweizer, der in überaus engem Kontakt mit
der deutschen Aufklärung stand und der - unter gewissen Abstrichen -
versuchte, die Physiokratie im deutschen Spachraum zu popularisieren.
Allerdings propagierte er kein rein rationales Naturrecht, sondern -
vielleicht unter dem Einfluss Heineccius - ein christlich-religiös geprägtes

und damit eine «Politik der Liebe». Er vertrat innerhalb dessen, was
noch Republikanismus genannt werden kann, insgesamt so ziemlich die
gegensätzlichste Position zu den Zürchern um Bodmer: eine optimistische

Geschichtsphilosophie und damit die Ablehnung Rousseaus, die
Befürwortung des Kommerzes (unter gewissen moralischen Vorbedingungen),

die Orientierung am Naturrecht und damit am Universalismus
und die dementsprechende Position eines «philanthropischen» Patriotismus,

der wesentlich von der allgemeinen Menschenliebe und weniger

82 Ibid., S. 160. Kenntnisse über die Herrnhuter dürfte Pestalozzi von seinem Schwiegervater
erhalten haben.

83 Ibid.
84 Ibid., S. 162.

345



von der polis geprägt ist85, was letztlich auf seine tiefe Religiosität
hinweist, die weit über jene der radikalen Zürcher Patrioten hinausging. Im
Hof nennt diese Haltung zutreffend «christlicher Humanismus»86, die
von Pestalozzi in den Jahren 1778 bis 1780 in weiten Teilen übernommen
wurde und die die Grundlage seines ersten publizistischen Erfolges,
«Lienhard und Gertrud» (1. Teil, 1781), bildete - ein Werk, das von Iselin

massgeblich redigiert worden war.
Auf diesem Hintergrund suchte er im Austausch mit Iselin eine

umfassendere Ordnung des Sozialen zu entwickeln, welche Protoindustrie,
Armut und Moral umfassen sollte und überdies sowohl theoretische
Klärung als auch eine Programmatik der Realisation anstrebte. Ganz in
der republikanischen Tradition stehend geht er dabei vom Begriff der
Freiheit aus. Dabei ist es entscheidend, dass er weder Freiheit vor
Herrschaft noch Freiheit als politische Partizipation zum Ausgangspunkt
nimmt, sondern ökonomisch die anthropologischen Grundlagen bzw.
Bedürfnisse des Menschen. Freiheit wird als Beseitigung aller Hindernisse

gegen den allgemeinen «Wohlstand» bezeichnet. «Unsere Vatter
und andere Völker suchten Freyheit, weil ihr Wohlstand gehemt war.»87

Unter «Wohlstand» versteht Pestalozzi nicht Reichtum und schon gar
nicht Reichtum Weniger, sondern die «häusliche und öffentliche
Beruhigung der Einwohner», wie er etwas später schrieb88. Entsprechend der
fast traditionellen republikanischen Angst vor dem Zerfall der Republik

moniert er, dass die von den alten Eidgenossen errungene Freiheit
später von einigen (Korrumpierten) zum «Spiehlwerk ihrer
Leidenschafften» missbraucht worden sei89 und sieht im beginnenden Kommerz

einen wichtigen Katalysator des Verfalls. Der edle Mensch, so
Pestalozzis Appell an die Machtträger, «sieht den handelnden Burger das

ganze Land sich dienstbahr machen, er findet keine Spuhr im Geist
unserer Verfassung für eine solche Anmassung» und erkennt, dass
nunmehr die «grossen Genissungen des Vatterlandsseegens in wenigen
Händen» und die «Ungleichheit der Stenden schnell und förchterlich»
gewachsen sei90. Dieser Entwicklung entsprechend hätte sich jene un-

85 Paradigmatisch entwickelt und bewertet Iselin die beiden Patriotismuskonzepte in seiner
Präsidialrede an der Versammlung der Helvetischen Gesellschaft 1764, in: Verhandlungen
der Helvetischen Gesellschaft 1764, S. 135-158.

86 Ulrich Im Hof: Isaak Iselin und die Spätaufklärung, Bern 1967, S. 179ff.
87 Johann Heinrich Pestalozzi: «Von der Freyheit meiner Vaterstatt! (1779)», in: PSW I,

S. 205.
88 Johann Heinrich Pestalozzi: «Abhandlung über die Frage: In wie fern ist es schicklich dem

Aufwände der Bürger, in einem kleinen Freystaate, dessen Wohlfahrt auf die Handelschaft
gegründet ist, Schranken zu setzen? (1780)», in: PSW I, S. 306.

89 Johann Heinrich Pestalozzi: «Von der Freyheit meiner Vaterstatt! (1779)», in: PSW I,
S. 205.

90 Ibid., S. 222.

346



glückliche sozialpsychologische Dynamik herausgebildet, wonach nun
alle nach Reichtum strebten, ohne dass deren «Erwerbungskreffte ver-
heltnismessig wachsen» würden. Das Fazit dieser Entwicklung laute,
dass nunmehr das «Ansehen verdienstvoller Geschlechter und alle
Ehrenvestigkeit ohne Reichtum im Nationalgeist zernichtet» und die
Ökonomie zugunsten der Privilegierten mit «Verfügungen, welche den
Verdienst des Landmans vielseitig hemmen und zur Dienstbahrkeit
erniedrigen», reglementiert worden sei91. Das sind Argumente, die Iselin
im selben Jahr, 1779, öffentlich im Zusammenhang mit der Schulreform
in Basel vertreten hatte. Ein ungebildeter oder zu wenig gebildeter
Mensch werde, so Iselin, ein «Sklave seiner Phantasie und seiner
Leidenschaften, und, so viel er kann, ein Tyrann seiner Mitmenschen und
ein Misbraucher der Natur»92 und mache «seine Mitmenschen sich
dienstbar..., ohne ihnen nützlich zu seyn»93 - er ist, ohne dass sich Iselin
dieses republikanischen Begriffs bedient - ein korrumpierter Mensch,
der seine Bestimmung als Mensch verfehlt, die wie folgt beschrieben
wird: «Die Erde bauen, ihre Producte bearbeiten, verschönern, nutzbar
machen; den Menschen lieben, bilden, leiten beglückseligen, sind für
den Menschen Bedürfnisse, ohne welche er ein elendes, verächtliches,
freudenloses Geschöpf seyn würde.»94 In Übereinstimmung dazu sieht
Pestalozzi nicht im Kommerz den Urspung des gesellschaftlichen Übels,
sondern in den bereits im Mittelalter entstandenen Privilegien der
Zünfte. Das Problem ist dadurch nicht mehr primär politisch, sondern
anthropologisch, und das bildet wiederum die Grundlage dafür, dass mit
pädagogisch vermittelter christlicher Ethik reagiert werden kann.
Tugend ist daher nicht mehr nur politische Tugend, sondern sozial wirksame

Beherrschung des eigenen Egoismus (vor allem) der
Machtträger95.

91 Ibid.
92 [Isaak Iselin]: Versuch eines Bürgers, über die Verbesserung der öffentlichen Erziehung in

einer republicanischen Handelsstadt, Basel 1779, S. 5.
93 Ibid., S. 6.
94 Ibid., S. 4.
95 Das entspricht wiederum Iselins Kritik an Montesquieu, der im Esprit des Loix (1748) von

einer Trennung privater und politischer Tugend ausgegangen war: Gegen den «Stolz unsrer
vermeynten Philosophen» wendet er ein: «Die liebenswürdige Tugend ist untrennbar: sie
ist sich selbsts immer gleich, die politische ist wie die moralische, dasselbige Wesen unter
verschiednen Namen; wer sie unterscheidet, kennet sie nicht; und wer jene ohne diese möglich

glaubet, kennet sie noch weniger», in: Politische und philosophische Versuche, 9. Aufl.,
Zürich 1767, S. 34f. (Nachdruck Hildesheim 1978). Diese Position entsprach jener Lavaters,
die dieser schon 1765 in der Wochenschrift Der Erinnerer vertrat und sich dadurch von den
radikaleren Patrioten wie Johann Heinrich Füssli unterschied, wie Bettina Volz-Tobler
nachgewiesen hat: Rebellion im Namen der Tugend. «Der Erinnerer» - eine Moralische
Wochenschrift Zürich 1765-1767, Zürich 1997.

347



Politisch ergeben sich aus dieser Orientierung an den Bedürfnissen
der Menschen entscheidende Konsequenzen. Regierungen,
«herrschaftliche und freye», sind für die Menschen da und nicht umgekehrt,
weshalb sie in der Pflicht, «die wesentlichen Geniessungen der Fryheit»
für alle zu sichern, stehen96, und weshalb der Mensch, vor allem aber der
zukünftige Magistrat «zur Erleuchtung und Tugend seines Standes
gebildet» werden97, was sich in der «inneren Regierungsfähigkeit» und
«inneren Freyheitswürde» ausdrückt. Ohne diese Bildung werde die Freiheit

zum Spielball der Starken - in republikanischer Sprache: ohne diese
Tugend korrumpiert der Bürger in einer Republik. Pestalozzi definiert
Freiheit folgendermassen:

«Was ist sie? - Sicherheit des Genusses der Mentschenrechte ist sie, Sicherheit,
dass keine Willkühr die Geniessungen der Arbeit, des Fleisses und des häuslichen

und sittlichen Seegens schmehlere, Sicherheit, dass kein Unrecht und
Gewalt: Wahrheit, Tugend, Eigenthum und Ehre der Burger wilkührlich krenke,
gesezmessige Krafft des Volks gegen ungesezmessige Gewalt ist sie, Seegensge-
nuss einer eingeschränkten, offenen Vatterregierung vor den Augen des Volks,
das ist die Fryheit in ihrem Wesen. Sollte sie nicht Seegen der Welt, sollte sie
nicht sie Sorge der Patrioten, sollte sie nicht das allgemeine Recht der erleuchteten

und guten Menschheit syn?»98

«Patriotismus» erhält dadurch einen spezifisch christlichen Sinn. Es ist
nicht mehr der Staat als solcher, der zum Handlungshorizont (vor allem)
der Machtträger bestimmt wird, sondern die «Menschlichkeit»,
wodurch die eigene «Überwindungskraft» ins Zentrum rückt. «Patriotismus

ist nichts andres als die Sterke des Burgers in den Fehlen, welche
grosse Überwindung fordern, nicht durch eigne Genissungen allgemeinere

höhrere Seegnungen des Volks zu schwechen.» Regenten müssen
dergestalt einen «Vattersinn» gegenüber ihren Mitbürgern entwickeln99,
der wiederum auf einem «warmen, lebendem Bruder-, auf samftem,
liebendem, dankendem Kindersinn der Nation gründet». Die richtige
familiale Erziehung als bildende Stätte Gottes wird zum Rettungsmittel

96 Johann Heinrich Pestalozzi: «Von der Freyheit meiner Vaterstatt! (1779)», in: PSW I,
S. 206f.

97 Ibid., S. 207.
98 Ibid., S. 207f.
99 Der Diskussion der Gleichheit der Menschen zum Trotz bleibt Pestalozzi dem politischen

Paternalismus treu. Gleichheit meint die Gleichheit der Würde des Menschen und damit
das Recht, in einem ökonomisch liberalisierten Feld für ausreichende materielle Grundlagen

des Lebens sorgen und dadurch «beruhiget» leben zu können («Wohlstand»), und nicht
politische Gleichheit. Bei Iselin lautet dies in Bezug auf die Ausbildung der Nicht-Privilegierten

zur Arbeitsamkeit und dadurch zur Erhebung «auf einen höhern Grad von Würde»
so: «Dieser Unterricht wird auch den geringsten Menschen, der nach seinen Kräften und
nach seinen Fähigkeiten arbeitet, aus einem Unterthan zu einem freyen Bürger der Stadt
Gottes machen,...», in: [Isaak Iselin]: Versuch eines Bürgers, über die Verbesserung der
öffentlichen Erziehung in einer republicanischen Handelsstadt, Basel 1779, S. 42.

348



der Nation: «Daher sind es die heiligen Bande der Natur und des Blutes,
unter denen Tugend und Sitten so samft im Stillen des Hauses
emporwachsen. Diese bildende Schule Gottes zur Tugend und Weisheit [ist]
für jeden in seinem Stand bildende Schule des Staats zur Fryheitsfehig-
keit des Bürgers.»100 Bei Iselin lautet dies, geprägt durch die Wolffsehe

Philosophie, so:

«Die Erziehung macht dem Menschen sowohl physisch als moralisch des

Vergnügens empfänglicher, dessen Verlangen ihn antreibt, nach der Vollkommenheit

zu streben, die das Ziel aller Dinge ist, und der Liebe, mit welcher er seine

Mitmenschen umfassen muss, wenn er wahres und dauerhaftes Vergnügen
geniessen will. Es ist die erste, die schönste Pflicht der Eltern, die reichste und
die reineste Quelle häuslicher Freuden, den Kindern diese Wohlthat zu gewähren.»101

Während Pestalozzis Konzept soweit klar (wenn auch theoretisch nicht
unproblematisch) ist, gelangt Pestalozzi mit seinen programmatischen
Überlegungen in eine Aporie. Auf der einen Seite ist der Wohlstand
aller die Voraussetzung der Freiheitsfähigkeit: Hungernde oder Arme,
die durch den übermässigen Reichtum Weniger gedemütigt werden,
entwickeln keinen «Bruder»- oder «Kindersinn». Auf der anderen Seite

führt die wirtschaftliche Freiheit ohne Freiheitsfähigkeit - d.h. ohne

Moral - zum Reichtum Weniger und zur Armut Vieler. Die ökonomische

Liberalisierung, die Pestalozzi an sich vertritt, setzt damit gerade
das voraus, was sie bezwecken soll: Patriotismus. Diese programmatische

Aporie führt Pestalozzi dazu, das Problem religiös zu überhöhen
und mündet in Appellen an die christliche Tugend der Machtträger:
«Edler und grösser ist die freye, geseegnete Menschheit, wenn Gottes
Dank und der Ewigkeit Hoffnung sie leitet, schüzet und heiliget und des

Volks und des Patrioten Tugend dem Vatterlande sichert und dich, Geist
der Freyheit und der Verfassung, im Heiligtum Gottes uns weihet.»102 Im
Brief an Iselin steht entsprechend: «Grosser Gedanke der Religion, dass

wir Kinder Gottes sind, bildet uns zu Brüderen, und Brudersinn und
Liebe ist ein[z]ige Quelle würkender Menschengerechtigkeit.»103

100 Johann Heinrich Pestalozzi: «Von der Freyheit meiner Vaterstatt! (1779)», in: PSW I,
S. 209.

101 [Isaak Iselin]: Versuch eines Bürgers, über die Verbesserung der öffentlichen Erziehung in
einer republicanischen Handelsstadt, Basel 1779, S. 6.

102 Johann Heinrich Pestalozzi: «Von der Freyheit meiner Vaterstatt! (1779)», in: PSW I,
S. 244.

103 Brief Pestalozzis an Isaak Iselin vom 9. Juni 1779, in: PSB III, Nr. 521, S. 78.

24 Zs. Geschichte 349



6. Fazit und Ausblick

Dieser Aufsatz wollte zeigen, wie Pestalozzi über die Probleme des
Ökonomischen von seinem alten, radikal-politischen Republikanismus
wegkam und sich zu einem christlich-anthropologisch fundierten
Republikanismus bewegte. Dieser Weg fand einen ersten Höhepunkt und
eine erste Bestätigung in einem Preisausschreiben der Aufmunterungs-
gesellschaft in Basel, die von Iselin zwei Jahre zuvor mitbegründet worden

war und die nach dem Sinn gesetzlicher Schranken gegen den Luxus
in einem kleinen Freistaat, also Basel, fragte. Pestalozzi gewann, ex
aequo mit seinem früheren Studienfreund Leonhard Meister, den
ersten Preis, obgleich Iselin Meister den Vorzug gegeben hatte, was er
aber nur wenig später bereute104. In Pestalozzis Schrift wird der Luxus
für eine kleine Handelsstadt als notwendig bezeichnet, weil er erstens
unter anderen Vorteilen die Arbeitsamkeit, die Flexibilität der Arbeiter
und Vollbeschäftigung fördere, sodann die konjunkturell gefährlichen
Monoindustrien, die sich bei gesetzlicher Protektion bilden, verhindere,
die Bevölkerungszahl anhebe, was wiederum für den Absatz günstig sei
und erst noch die Qualität der Waren erhöhe105. Entsprechend fordert
Pestalozzi entgegen dem Merkantilismus die Freiheit der Einfuhr von
Waren und verweist auf die Gefahren der Hemmung des Geldflusses,
der je nach Ort die gesamte ökonomische Stabilität gefährden könne.
Daher sei den «grossen Häusern» die «Aisance» durch Unterlassung
von einschränkenden Gesetzen politisch zu garantieren, weil nur
dadurch «das Attachement der grossen Handelshäuser ans Vaterland»
gesichert bzw. die Abwanderung verhindert werde106. Die Argumentation
ist nüchtern und realistisch. Man dürfe nicht (mehr) auf «reine Beweggründe

der Vaterlands-Liebe» zählen, weil «der Reiche sich bloss, in so
fern es sein Intresse ist - an das Wohl niederer Geschöpfe attachiert».
«Palläste, Lusthäuser und Liegenschaften dieser Häuser» müsse man
deswegen ebenso akzeptieren wie die «Rosse und Friseurs dieser
Leute», denn «sie werden wohl kaum Palläste bauen, wo man ihnen die
Rossställe einzuschränken» suche107.

104 Der Entscheid fiel am 24. November 1780; am 30. Januar 1781 ist in Iselins Tagebuch nach¬
zulesen, dass Pestalozzis Preisschrift «die beste von den gekrönten» sei. «Ich sah es beim
Urtheile nicht so und mir ist Leid dafür». Am 4. März 1781 steht: «Bey näherer Betrachtung
deucht es mich nun, Herr Pestalozzi hätte den ersten Preis verdient - und Herr Meister den
zweiten ...». Tatsächlich argumentieren die beiden Texte zuweilen frappierend ähnlich, was
zusammen mit den Tagebuch-Einträgen Iselins belegt, wie stark sich Pestalozzi dem Denken

Iselins angenähert hatte.
105 Johann Heinrich Pestalozzi: «Abhandlung über die Frage: In wie fern ist es schicklich dem

Aufwände der Bürger, in einem kleinen Freystaate, dessen Wohlfahrt auf die Handelschaft
gegründet ist, Schranken zu setzen? (1780)», in: PSW I, S. 307-309

106 Ibid., S. 310f.

350



Die Gefahr sieht Pestalozzi, ähnlich wie der Mitgewinner Meister, vor
allem in der Nachahmung des Luxus der minder Bemittelten, in der

«Ausartung des Aufwands», der mit dem realen Vermögen nicht mehr
im Einklang steht und «Hausglück» und «Wohlstand» «untergräbt und
zerrüttet». Diese Zerrüttung habe deswegen schlimme Folgen für die
Wirtschaft selbst, weil diese sich auf «tugendhafte» Arbeiter stütze108.

Das Gegenmittel seien aber nicht «Prachtgesetze», sondern «die
Bildung eines reinen und festen Sinns, für Gerechtigkeit und Pflicht, und
Hausordnung im Nationalgeist», damit die Menschen nicht mehr Geld
ausgeben als sie verdienen. Diese Bildung wäre, so Pestalozzi, in einem
sittenreinen Land einfach, in der verdorbenen Gegenwart aber schwierig

zu realisieren. Ihre Grundlagen seien - und das ist entscheidend - aus
der «allgemeinen Menschenbildung, zur Weisheit und Tugend» herzuleiten,

wobei Pestalozzi nur ein einziges Merkmal nennt: die frühe
Einschränkung der Bedürfnisse109.

Erneut zeigt sich die programmatische Aporie. Wohl wären Religion
und Erziehung die richtigen Mittel, «vielerley Einschränkungen und
Überwindungen zur Bildung eines ruhigen Herzens» zu erzielen110, aber
die Religion sei politisch instrumentalisiert worden und die Erziehung
diene vielmehr der Bedürfnissteigerung. Es steht für ihn fest, dass die

«Achtung des Volks für den Gottesdienst des Landes, und ernste
Grundsätze einer weisen, zu vieler Überwindung bildenden Volksauferziehung

die ersten Gesichtspuncte einer Staatskunst seyn» mussten111,

weiss aber am Ende nichts Weiteres als an die Machtträger zu appellieren,

die öffentlichen Auftritte des Staates selber bescheiden zu halten.
«In diesem Gesichtspunkte wird der weise Landesvater kleiner
Handlungsorte, sich weit über den Modenwahn empor setzen» und «zwar den

reichen Einwohnern den freyen Gebrauch ihres Guts, zu ihrem
Privatgebrauch gerne gönnen, hingegen den Ton seiner Regierungshandlungen

ganz und gar nicht nach dem Ton der Opulence dieser Häuser
stimmen»112. Pestalozzi weiss um die enge Verflechtung von Reichtum und

politischer Macht in den Freistaaten der Schweiz, spricht diesen
Sachverhalt aber wohlweislich nicht an (seine einst gegenüber der Geliebten
Anna Schulthess patriotisch deklarierte Unerschrockenheit [s.o.] ist

verschwunden) und findet einzig einen Ausweg im Appell, die engeren
sozialen Kreise der verschiedenen Stände und Berufe nicht zu mi-

107 Ibid., S. 312.
108 Ibid., S. 315.
109 Ibid., S. 319.
110 Ibid.
111 Ibid., S. 320.
112 Ibid., S. 322.

351



sehen113. «Enge Kreise sind und bleiben ewig das Band der Sitten, und
der reinen häuslichen Glückseligkeit, Genuss seiner Verwandten,
seiner Nachbarn, Handlungsfreunde, Handwerksfreunde, Zunftgenossen,
Mitmeister, Freunde ...», sie sind als «Heiligthum» die Grundlage der
«freyen Völkerverfassungen»114. Die Stossrichtung ist damit klar: Die
Menschen sollen in ihrem Kreis bleiben was sie sind und der Staat als
Staat muss bescheiden auftreten. Nur so lässt sich die Neigung zum
Luxus einigermassen eindämmen und nur so lässt sich «dieses Innere,
der Geist der Verfassung» erhalten. Sein letztes Wort zu diesem
Problem war damit noch lange nicht gesprochen115.

113 Damit trennt Pestalozzi den Bürger in citoyen und bourgeois und schafft so die Vorausset¬
zung, in den folgenden Jahren nach Iselins Tod 1782 über die Auseinandersetzung mit dem
Naturrecht eine Theorie der inneren Sittlichkeit zu entwickeln, die Bürger und Gesellschaft
«dialektisch» vemittelt; vgl. Daniel Tröhler: «Rousseaus Problem von Mensch- oder
Bürgerbildung und die pädagogische Implikation in Pestalozzis 'Nachforschungen'», in: Pestalozzis

«Nachforschungen» IT. kontextuelle Studien. Tagungsakten des interdisziplinären
Kolloquiums am Pestalozzianum im April 1998 [Pestalozzi-Studien Band 61, hg. von Daniel
Tröhler, Bern 1999, S. 121-160.

114 Johann Heinrich Pestalozzi: «Abhandlung über die Frage: In wie fern ist es schicklich dem
Aufwände der Bürger, in einem kleinen Freystaate, dessen Wohlfahrt auf die Handelschaft
gegründet ist, Schranken zu setzen? (1780)», in: PSWI, S. 323.

115 Für die Entwicklung nach Iselins Tod bis zur Helvetischen Revolution vgl. Daniel Tröhler:
«Staatsgewalt und Kindsmord. Zum sozialphilosophischen Hintergrund von Pestalozzis
Schrift: 'Über Gesetzgebung und Kindermord' (1780/83), in: Denk-mal Pestalozzi.
Bildungsforschung und Bildimgspraxis, Beiheft 1,1996, hg. von Max Furrer und Rita Hofstetter,

Freiburg 1996, S. 34-55 und ders.: «Der Paradigmenwechsel in Pestalozzis Sozialphilosophie
im Umfeld der Französischen Revolution», in: Pestalozzi - wirkungsgeschichtliche

Aspekte. Dokumentationsband zum Pestalozzi-Symposium 1996 [Neue Pestalozzi-Studien,
Band 4], hg. von Fritz-Peter Hager und Daniel Tröhler, Bern 1996, S. 205-230.

352


	Kommerz und Patriotismus : Pestalozzis Weg vom politischen zum christlichen Republikanismus (1764-1780)

