
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 50 (2000)

Heft: 2

Artikel: "Katholizismus und Antisemitismus" : eine Kontroverse

Autor: Blaschke, Olaf / Altermatt, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Debatten / Debats

«Katholizismus und Antisemitismus». Eine Kontroverse

Olaf Blaschke und Urs Altermatt

Im März 2000 wurde Urs Altermatt öffentlich vorgeworfen, in seiner jüngsten
Publikation (1999) aus Olaf Blaschkes Dissertation (1997) Einsichten, Kategorien und
Formulierungen bezogen zu haben, ohne diese angemessen zu deklarieren. Altermatt

wies diese Vorwürfe zurück. Die Kontroverse erschien uns derart gravierend,
dass wir dies nicht ungeklärt im Raum stehen lassen wollten. Auf Einladung der
Redaktion erklärten sich die beiden Historiker bereit, ihre Sicht der Dinge fundiert
darzulegen. Daraus entstand eine doppelte Kontroverse: einmal eine Kontroverse um
das thematische Verständnis und das Wesen von Antisemitismus und zum anderen
eine Kontroverse um die historiographische Problematik des Umgangs mit anderen
Studien. Die Verfasser hatten die Möglichkeit, nach einer ersten Runde nochmals je
eine kurze Stellungnahme abzugeben. Wir betrachten damit aber die Kontroverse in
der SZG/RSH für abgeschlossen. G.K.

204



Blaschkes Kritik an Altermatt

Nachdem Urs Altermatts Ende 1999 erschienenes Werk «Katholizismus und
Antisemitismus» in den Schweizer Medien zunächst höchstes Lob geerntet hatte1,
wurde öffentlich ruchbar, dass der international bekannte Historiker aus meinem
bereits 1997 publizierten Buch «Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen
Kaiserreich» «abgekupfert» habe2. Meinen Vorschlag vom 14.2.2000, unsere Thesen

in einer öffentlichen Podiumsdiskussion zu vergleichen, hatte Altermatt
abgelehnt. Jetzt sind wir eingeladen worden, unsere Positionen in dieser Angelegenheit
hier darzulegen.

Bereits Anfang Januar 2000 hatte der Schweizer Historiker Josef Lang darauf
hingewiesen, dass der Fribourger Professor «im Anschluss» an meine Dissertation
vom Modell des «doppelten Antisemitismus» ausgehe und die fatale Unterscheidung

zwischen einem erlaubten und einem widerchristlichen Antisemitismus auch
für die Schweizer Katholiken bestätige3. Im März wurde Lang im «Israelitischen
Wochenblatt» noch deutlicher: Altermatts Anspruch, einen neuen Deutungsrahmen

und ein «Standardwerk» von europäischer Bedeutung vorgelegt zu haben, sei

«fragwürdig». In Wirklichkeit habe er auf einem «wesentlich von Blaschke gelegten

Fundament» und mit etlichen meiner Werkzeuge «einen helvetischen Meilenstein

gesetzt.» Bei einigen Schlüsselbegriffen und vielen Satzgebilden fehlten
Hinweise auf mein Buch4. Diesem Verdacht ist Michael Meier nachgegangen. Er trug
die in Fachkreisen geäusserte Kritik in die Öffentlichkeit: Altermatt bestätige «an
einem Länderbeispiel» die Gedanken meiner Dissertation, denen er «teils bis in
den Wortlaut hinein folgt»3.

Das wäre nicht weiter schlimm, hätte Altermatt seinen Ansatz nicht als «neu»
deklariert und ein einziges Mal klar ausgewiesen, dass es bereits eine Gesamtdarstellung6

zum modernen katholischen Antisemitismus gibt, in der das
Interpretationsmodell des «doppelten Antisemitismus» längst entfaltet und bis 1945
angewendet wurde. Diesen Hinweis jedoch vermisst man in jenem «wegweisenden
Buch» (Umschlag). Ausdrücklich leugnet Altermatt sogar die Existenz eines sol-

1 Darunter mehrfach in der «Neuen Zürcher Zeitung»; Radio- und Fernsehgespräche; positiv
auch Michael Meier: «Der doppelte Antisemitismus der Katholiken», in: Tagesanzeiger,
18. Nov. 1999: Katharina Kerr: «Die Spuren zum Wahnsinn. Erste grössere Aufarbeitung des
katholischen Antisemitismus in der Schweiz», in: Jüdische Rundschau, 2. Dez. 1999.

2 Michael Meier: «Hat Historiker Urs Altermatt abgekupfert?» in: Tagesanzeiger, 11. März
2000, S. 1, 51. Olaf Blaschke: Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich,
Göttingen 1997 (19992: mit anderen Seitenzahlen); zitiert wird stets nach der ersten Auflage.
Urs Altermatt: Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten. Kontinuitäten, Ambivalenzen.

Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld 1999. Belege aus beiden Titeln
werden im folgenden mit (B) für Blaschke und (A) für Altermatt bezeichnet.

3 Josef Lang: «Urs Altermatt: 'Katholizismus und Antisemitismus'. Lernfeld der Judenfeindschaft»,

in: Die Wochenzeitung, 6. Jan. 2000. Schon im Juni 1999 hatte Lang (in: Neue Wege.

Beiträge zu Christentum und Sozialismus, Nr. 6,1999, S. 195) in seiner Besprechung der
ersten Beiträge Altermatts zum katholischen Antisemitismus, die in der von Altermatt
herausgegebenen Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte Ende 1998 erschienen waren,
die Bedeutung meines Buches für die Ergebnisse der «Freiburger Schule» festgehalten.

4 Josef Lang: «Ein trübes Kapitel Schweizergeschichte», in: Israelitisches Wochenblatt
(Zürich), 3. März 2000; Tagesanzeiger, 11. März 2000.

5 Tagesanzeiger. 11. März 2000.
6 Blaschke, Klappentext: «erste Gesamtdarstellung des katholischen Antisemitismus in der

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts»; S. 14; 271: Rekonstruktion des «legitimen katholischen

Deutungsrahmens».

205



chen Deutungsrahmens, wohl um «seinen» als «neu» darstellen zu können (A 24f.,
43). Dass er meinen Interpretationsrahmen unausgesprochen übernehme, hält der
Zürcher Historiker Jakob Tanner für ein Vorgehen, das «nicht korrekt» sei. Geradezu

«skandalös» nennt es Hans-Ulrich Wehler, «wie eng sich Altermatt an das
Modell, aber auch an Formulierungen» meiner Arbeit anlehnt. Dem deutschen
Sozialhistoriker bot dieser Fall den Anlass. für die Einrichung einer in Europa
fehlenden «Ethikkommission» nach dem Vorbild der «American Historical Association»

zu plädieren. Dort könne man bei «Verdacht auf Raub des geistigen Eigentums»

klagen. Dem Delinquenten drohe ein Dollar als Höchststrafe, d.h. aber,
nicht mehr zu Konferenzen und Kolloquien eingeladen zu werden7.

«Hat Historiker Urs Altermatt abgekupfert?»8 Diese Frage kann ich so nicht
beantworten. Ich war ja nicht dabei. Sachlich lösbar und entscheidend ist vielmehr
die Frage - und nur darauf möchte ich angesichts der Raumnot eingehen -, ob sich
Deutungsrahmen und Kernthesen Altermatts als «neu» erweisen oder ob sie
nachweislich schon vorlagen. Darüber hinaus sind mehr als drei Dutzend parallele
bis identische Ideen und Denkfiguren, Kategorisierungen, Begrifflichkeiten und
ähnliche Satzgebilde zu meiner Studie von 1997 nachweisbar, teilweise aber auch
zu meinem ersten Aufsatz von 1991". Jedes gute Buch muss darauf befragt werden,
ob und worin es innovativ ist, und muss sich an seinem selbstgesteckten Anspruch
messen lassen. Das gilt vor allem, wenn es sich ausdrücklich als europäisches
«Standardwerk» ankündigt10 und reklamiert, ein neues kohärentes
Interpretationsmuster (A 24) vorzulegen. Jeder kann beide Bücher nebeneinanderlegen und
ihre Aussagen miteinander vergleichen. Ein komparatives Verfahren verlangt
erstens, die Gemeinsamkeiten beider Bücher zu markieren; sie sind weit grösser, als
Altermatt einräumt. Die nüchterne Analyse erfordert zweitens, die Unterschiede
zu benennen: sie fallen, was die Zentralargumente angeht, geringer aus, als Altermatt

beteuert. Drittens sind scheinbare Unterschiede herauszuarbeiten; sie haben
die grösste Verwirrung gestiftet.

Mein Buch über «Katholizismus und Antisemitismus» kommt in Altermatts
Literaturverzeichnis übrigens nicht vor. Gezielt beschränkt sich die «Auswahlbibliographie»

auf «Werke, die in einem engeren Zusammenhang von Katholizismus
und Antisemitismus in der Schweiz von Bedeutung sind» (A 399). Dafür sind dort
aber reichlich Titel von Urs Altermatt seit 1972 aufgeführt - darunter fraglos
bedeutende Werke, die sich zwar mit dem Katholizismus in der Schweiz befassen, al-

7 Wehler zit. n. Tagesanzeiger. 11. März 2000.
8 So die Überschrift im Tagesanzeiger am 11. März 2000.
9 Vgl. Olaf Blaschke: «Wider die 'Herrschaft des modern-jüdischen Geistes': Der Katholizismus

zwischen traditionellem Antijudaismus und modernem Antisemitismus», in: Wilfried
Loth (Hg.): Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne. Stuttgart 1991, S. 236-65.
Alle Zitate jeweils von beiden Autoren nebeneinander zu präsentieren, würde mehr Seiten
kosten, als der vorliegende Aufsatz insgesamt umfasst (eine vollständige Synopse stelle ich
auf Anfrage jederzeit zur Verfügung). Angeführt seien hier lediglich einige Belegstellen,
und zwar nach Altermatt, Katholizismus /Blaschke, Katholizismus: 51/23:53/241 (noch
ähnlicher zu Blaschke, 1991, 253t); 54f./15f.: 99/201, 40: 119/82; 120/75; 121/76; 130/ 270,
(Blaschke. 1991. 2571): 205/71, 83, 280 (u. Blaschke, 1991, 2561): 3031/71-73, 263, 282:
3041/19.23.64-69,73.108,111.263,282; 3061/66.791.69; 311/81,99; 311/2751.277. Genannt
wurden nur solche Beispiele, die eines Nachweises entbehren.

10 Klappentext: «Ein neues Standardwerk für die europäische Antisemitismusforschung»; vgl.
ebd.. S. 25. 27. 99. «Dieses Buch wird europäische Bedeutung bekommen», prophezeite
Urs Altermatt seinem eigenen Werk am 18. Januar 1999 im Schweizer Radio in einem Interview

mit Kurt Studhalter.

206



lerdings bis 1998 das (laut Buchtitel) eigentliche Thema «Katholizismus und
Antisemitismus» überhaupt nicht problematisieren".

1. Die Gemeinsamkeiten zwischen beiden Büchern sind frappierend. Schon die
Definition des Begriffs Antisemitismus ist identisch (A 51; B 23)12. Angesichts
einer Fülle von Definitionsangeboten hatte ich sie damals bewusst möglichst weit
formuliert, weil apologetische Historiker eine enge Schablone favorisieren,
wonach «richtige» Antisemiten den Juden die rechtliche Emanzipation entziehen
wollten und dies aus rassistischen Gründen. Dann braucht man jedoch gar nicht
erst anzufangen, bei gewöhnlichen Katholiken nach antisemitischen Dispositionen

zu suchen. Sogar Papst Pius IX. wäre entlastet, der gerne auf Juden schimpfte
und ihnen in seinem Kirchenstaat die Bürger- und Menschenrechte verweigerte -
aber dies nicht aus rassenideologischen Gründen. Man muss nicht erst Rassist
sein, um Antisemit zu sein, und nicht erst rechtsbrüchig werden, um Vorurteile zu
hegen13.

Auffällig ist sodann, wie ähnlich sich die Kriterien für den modernen Antisemitismus

ausnehmen. 1991 habe ich die in der Literatur unterschiedlich gewichteten
Merkmale zusammenzustellen versucht:14 «Inhaltlich unterscheidet» sich der
moderne Antisemitismus durch die Dominanz des «pseudowissenschaftlich
argumentierenden Rassismus» über andere Motive. Sodann wird er angereichert mit

11 Den Nachweis dafür mit dem Vorwurf. Altermatts Schule blende den katholischen Antise¬
mitismus aus, brachte Josef Lang: «Katholisch-konservativer Antisemitismus in der Schweizer

Geschichte. Professor Altermatts 'Freiburger Schule' - zwischen Verdrängung und
Verharmlosung», in: Widerspruch. Beiträge zur sozialistischen Politik, Jg. 16. H. 32, 1996, S.

89-98. Altermatt, der den Titel nennt, den verfänglichen Untertitel aber weglässt (A 332,
Anm. 58), setzt sich intensiv (35^16) mit dieser Vorhaltung auseinander. Ähnlich wie Lang
habe ich mich schon 1991 gefragt, warum es Altermatt (Katholizismus und Moderne. Zur
Sozial- und Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich
1989, S. 58) zu sagen ausreicht, «dass der Katholizismus die bekämpfte Moderne nur 'als liberal

oder protestantisch, jedenfalls als fremd einstufte'», während in diesem Kontext auch
«jüdisch» zu erwarten gewesen wäre: Blaschke, Herrschaft, S. 240. Hier bleibt hinzuzufügen,
dass Altermatt 1989 (S. 82), den Antisemitismus an einer Stelle erwähnt.

12 «In der Forschung ist 'Antisemitismus' ein Sammelbegriff für negative Stereotypen über Ju¬

den, für Ressentiments und Handlungen, die gegen einzelne Juden als Juden oder gegen das
Judentum insgesamt wowie gegen Phänomene, weil sie jüdisch seien, gerichtet sind. Unter
diesem Oberbegriff verbergen sich sehr unterschiedliche Phänomene. Er umfasst die
Judenfeindlichkeit, den Judenhass, den religiösen Antijudaismus und den Rassenantisemitismus

und reicht bis zum Antizionismus ...» (B 23). Vgl. «Das Wort Antisemitismus bildet
einen Sammelbegriff für negative Gefühle, Vorurteile und Handlungen, die sich gegen
einzelne Juden als Juden oder gegen das Judentum als solches richten. Damit kann der
Terminus unterschiedliche Phänomene wie etwa den christlichen Antijudaismus, den eliminato-
rischen 'Rassen'-Antisemitismus der Nationalsozialisten oder auch den Antizionismus
bezeichnen» (A 51; ohne jeglichen Beleg).

13 Zur ausführlichen Auseinandersetzung mit abweichenden Antisemitismusdefinitionen:
Blaschke (B 16, 23); ders.: «Kontraste in der Katholizismusforschung. Das antisemitische
Erbe des 19. Jahrhunderts und die Verantwortung der Katholiken», in: Neue Politische
Literatur, Jg. 40,1995, S. 411-20. Meine Spitze zielte vor allem gegen Uwe Mazura: Zentrumspartei

und Judenfrage 1870/71-1933. Verfassungsstaat und Minderheitenschutz, Mainz 1994,
S. 25. Zu Pius IX. vgl. Aram Mattioli: «Das letzte Ghetto Alteuropas. Die Segregationspoli-
tik der Papstkönige in der 'heiligen Stadt' (1823-1870)», in: Olaf Blaschke u. ders. (Hg.):
Katholischer Antisemitismus im 19. Jahrhundert. Ursachen und Traditionen im internationalen
Vergleich. Zürich 2000.

14 Viele Autoren betonen nur einen der folgenden Aspekte. Blaschke, Herrschaft, 2531, 256,
265; ders., Katholizismus, S. 241

207



neuartigen Ideologien. Ein neuer Aspekt sind die verschiedenen Funktionen als

übergreifende Weltanschauung. Methodisch stützt sich der moderne Antisemitismus

auf die Autorität moderner Wissenschaften, Biologie etwa und Evolutionsforschung.

«Organisatorisch setzt sich durch, den expliziten Antisemitismus
parteipolitisch, Vereins- und verbandsmässig zu bündeln» und «zu instrumentalisieren.»

Altermatts Differenzierungsangebot klingt mit einigen Abänderungen fast
wortidentisch15.

Auch die inhaltliche Kategorisierung des katholischen Antisemitismus mutet
vertraut an: Um der apologetischen These entgegenzutreten, dass der Katholizismus

bloss von herkömmlichen antijudaistischen Motiven geprägt gewesen sei,
habe ich 1991 wie 1997 eine dreifache Unterscheidung in religiöse, säkulare und
rassistische Topoi vorgeschlagen. Die religiösen Topoi (Gottesmord, Verwerfung,
Substitutionslehre) bilden das Fundament. Sodann bedienten sich Katholiken aus
dem reichhaltigen Depot weltlicher und moderner Stereotypen. Diese habe ich
damals in zwei Hauptvorwürfe unterteilt: die Verjudung und die jüdische
Weltherrschaft, die «Herrschaft des modern jüdischen Geistes»16. Das diente als Chiffre

für die Entchristlichung in der Moderne und als Instrument gegen sie17. Den
rassistischen Zumutungen schliesslich konnten Katholiken wenig abgewinnen.
Wenn die Rasse das «Primat der Religion» gefährdete, bekämpften sie den Rassismus.

Insgesamt zeigt sich, dass der Katholizismus durchaus dem modernen
Antisemitismus zuneigte18.

Bei Urs Altermatt taucht dieselbe These und dieselbe Dreiteilung wieder auf -
ohne jeden Hinweis auf meine Systematik19. Er räumt religiösen Motiven ebenfalls
die entscheidende Rolle ein (A 109) und spricht in gleicher Weise wie ich davon,
die Kirche habe es verurteilt, wenn «die 'Rasse' gegenüber der Religion vorrangig»

sei, und habe «das Primat der Religion in der Gesellschaft» betont (A 205; vgl.
B 71, 83, [zu 1938] 280)20. Auch die säkularen Topoi der Weltverschwörung sowie
der Verjudung laufen wie ein roter Faden durch sein Buch21. Den «Weltherrschaf

tstopos» (B 86) und die Verjudungsformel habe ich wegen ihrer hohen
Integrationskraft als «Makrostereotypen» (Weltmacht, Geldmacht, Geltungsmacht)

15 «Inhaltlich betonen die Antisemitismusforscher den rassistischen oder 'völkischen' Charak¬
ter des modernen Antisemitismus, der auf den pseudowissenschaftlichen Biologielehren des
19. Jahrhunderts beruhte. Auf organisatorisch-struktureller Ebene können die kohärente
Weltanschauung und die Entstehung von speziellen Parteien und Vereinen mit antisemitischem

Programm als Merkmale angesehen werden», schliesslich, dass «der moderne
Antisemitismus für politische Zielsetzungen instrumentalisiert wird» (A 53). Ein Verweis auf meinen

Aufsatz fehlt. Die von Altermatt in Anm. 84 als Beleg angegebenen Autoren (Werner
Jochmann, Werner E. Mosse, Reinhard Rürup und Shulamit Volkov), mit denen ich mich
auseinandersetze, haben die angeführte Unterteilung (Inhalt, Organisation,
Funktion/Instrumentalisierung) so nicht formuliert.

16 Albert Stöckl: Das Christentum und die modernen Irthümer. Apologetisch-philosophische
Meditationen, Mainz 1886, S. 323.

17 Blaschke, Herrschaft, S. 248-253, 248.
18 Ebd.; ders., Katholizismus, bes. S. 72-90.
19 «Vor 1945 tradierte die Mehrheit der Katholiken antijudaistische Klischees Zugleich

übernahmen viele Katholiken Stereotype des säkularen Antisemitismus, ohne zu merken,
dass sie sich damit dem biologistisch-rassistischen Antisemitismus annäherten» (A 303). Der
katholische Antisemitismus besass ein «bestimmtes Profil, das mit der Klassifizierung in
religiöse, weltliche und rassistische Stereotypen hervortritt» (B 72).

20 Vgl. Blaschke, Herrschaft, S. 256; S. 257.
21 Vgl. über Verjudung, Weltverschwörung, Verschwörung: Altermatt, Katholizismus, S. 1271,

139, 149, 1521, 1551, 1701, 173,1821, 278, 288, 305.

208



bezeichnet (B 84-91). Auch Altermatt hebt diese säkularen Hauptmerkmale des
katholischen Antisemitismus besonders hervor, etwa durch den Begriff
«Verschwörungsparadigma» (A149,173), obwohl «der Weltverschwörungs-Topos, der

von allen antisemitischen Vorwürfen der '... am meisten verbreitete' war,
keine katholische Spezialität» bildete (A 155)22. Schliesslich bestätigt Altermatt,
theoretisch sei der Rassenantisemitismus zwar abgelehnt worden, faktisch aber
fänden sich bei Katholiken auch rassistische Elemente (A 121,124, 205; vgl. B 71,
75f., 83).

Höchst aufschlussreich ist Altermatts Bericht über den Forschungsstand (A
54-56), den er vage als «der deutschen Zeitgeschichtsforschung» entnommen ausgibt

(A 54). Tatsächlich habe ich damals versucht, die Positionen in der Literatur,
die sich dem Verhältnis von Katholizismus und Antisemitismus widmet, zu ordnen
und der besseren Trennschärfe halber mit pointierten Begriffen zu besetzen. So
habe ich die «Resistenzthese», die «Ambivalenzthese», die «Bagatellisierung»
und die «Dramatisierung» (B 17-20) unterschieden. Die von mir so genannte
Resistenzthese behauptet, der Katholizismus sei «prinzipiell nicht-judenfeindlich»
(B 15,17) gewesen, wie es Konrad Repgen einmal in dankenswerter Deutlichkeit
ausgesprochen hat23. Die «Ambivalenzthese» versichert, es gebe sowohl negative
als auch positive, mithin antisemitische wie philosemitische Neigungen bei Katholiken.

Die meisten Forscher vertreten diese Ansicht. Dagegen habe ich die
Aversionsthese aufgestellt, die ein Übergewicht aversiver Einstellungen erkennt. Die
Bagatellisierung spielt das Phänomen herunter, indem es dessen «relative
Nachrangigkeit» (Uwe Mazura)24 betont. Umgekehrt erhebt die Dramatisierung den
Antisemitismus zu einem zentralen Faktor und meint, er habe auch bei Katholiken
letztlich «mörderische Züge» angenommen.

Wie sieht Altermatts eigener Forschungsüberblick aus? Er unterscheidet vier
Thesen, und zwar genau vier der fünf eben erläuterten (A 54-56). Allerdings
benennt Altermatt die Resistenzthese in «Resistenzschule» um (ebenfalls mit einem
Repgen-Beleg). Die Bagatellisierung heisst jetzt «Indifferenzschule» (ebenfalls
mit Mazuras Nachrangigkeitsargument; Repgens Zitat: «nicht-judenfeindlich» ist
jetzt hier m. E. ganz unpassend einsortiert); es folgt meine Aversionsthese (A 55),
und in diesem Kontext taucht mein Name zum ersten Mal im Text auf. Davon
grenzt sich Altermatt aber sogleich scharf ab, indem er die vierte These vorstellt.
Sie liege «dazwischen». Es ist «die Ambivalenzthese». Diese wird noch im
Abschnitt über vermeintliche Unterschiede genauer in Augenschein genommen. Die
Dramatisierungsthese fehlt25. Wichtig für diesen Zusammenhang (die Gemein-

22 Vgl. (B 86): Demnach «war die Weltherrschaftsrhetorik keineswegs ein genuin katholisches
Konstrukt, sondern gehörte zum Glaubensgut aller Antisemiten».

23 Konrad Repgen: «1938 - Judenpogrom und katholischer Kirchenkampf», in: Günter Brakel-
mann. Martin Rosowski (Hg.): Antisemitismus. Von religiöser Judenfeindschaft zur
Rassenideologie. Göttingen 1989. S. 112-46.125.

24 Blaschke. Katholizismus. S. 18; Mazura, S. 166. 217.
25 Das Fehlen der Dramatisierungsrichtung ist insofern interessant, als stattdessen meine

Aversionsthese auftaucht. Damit gelingt es Altermatt, meine Position als die extreme und
seine als die differenzierte, moderate, ausgewogene hinzustellen. Zugleich suggeriert er, nur
wenn man seiner These folge, liege man richtig und sei vor «falscher Apologetik oder Polemik»

(A 56) geschützt. Wenige Sätze vorher fallen Mazuras und mein Name. Die Zuordnung
der Etikette ist also einfach. Die «Ambivalenzen machen die Beurteilung des katholischen
Antisemitismus schwierig und lassen manche Historiker hüben und drüben in die Falle der
selektiven Wahrnehmung tappen» (A 303). Meinem Buch hätten «renommierte Historiker

Pauschalisierungen und unbeweisbare, polemische Behauptungen» vorgeworfen (ebd.).

15 Zs. Geschichte 209



samkeiten) ist allein, dass Altermatt keinen Hinweis darauf gibt, dass sich die
Begriffe und diese Strukturierung der Forschungslandschaft, die Unterscheidungen
und sogar dieselben Belegzitate (aus teilweise themenfremden Studien, z.B.
Repgen 1989 über die Pogromnacht) bereits in meinem Buch finden und alles
andere als allgemein der «deutschen Zeitgeschichtsforschung» zu verdanken sind.

Die wesentliche Parallele besteht jedoch darin, dass beide Bücher einen
umfassenden Deutungsrahmen anbieten, der obendrein in derselben Hauptthese
gipfelt, die den doppelten Antisemitismus als Interpretationsraster anwendet. Der
Begriff findet sich im «Kirchlichen Handlexikon» von 1907. «Man unterscheidet
einen doppelten Antisemitismus]», heisst es dort. «Der eine bekämpft das Judentum

als Rasse». Das sei «widerchristlich. Die andere Richtung verlangt nur besondere

Gesetze zum Schutze der christl. Bevölkerung gegenüber dem schädl.
Vordringen des Judentums.» Das sei «die Absicht des christl. Antisemitismus].»26
Zitiert wird dieser Passus erstmals bei mir (B 70), zu Beginn von Kapitel vier (B
70-106; Überschrift: «Der doppelte Antisemitismus»), und jetzt auch bei Altermatt

(A 100f.), und zwar ebenfalls zu Beginn seines vierten, sogenannten Kernkapitels.

In Anlehnung an diesen Begriff und mit weiteren Quellen, darunter Lexika
bis 1932, habe ich daraus ein Interpretationsmodell entwickelt, das einen
widerchristlichen (weil rassistischen), schlechten von einem erlaubten, sogar «besseren»
Antisemitismus unterscheidet (B 70-90) und neue Analysemöglichkeiten
erschliesst: Es bietet einen Gesamtkontext für zahllose auf Juden bezogene Zitate
vom Kulturkampf bis 1945 (vgl. B 274, 280f.); es erleichtert den interregionalen
wie den internationalen Vergleich (B 129-158). Schliesslich ermöglicht das
Modell, die «Abwehr» des rassenideologischen Antisemitismus und die Abwehrrhetorik

gegen den Antisemitismus («Ich bin kein Antisemit, aber ...») präziser zu
analysieren. Die Unterscheidung zwischen gutem und schlechtem Antisemitismus
war im Rahmen des ultramontanen Diskurses (B 18), der seit der Mitte des
19. Jahrhunderts für rund hundert Jahre relativ geschlossen auftrat, schon ausgereift,

bevor 1879 der Begriff «Antisemitismus» überhaupt auftauchte. Vorher
redete man von «Judenhatz», die man ablehne, und «Christenschutz», der gegen
Juden und andere notwendig sei (B 93f.).

Auch Altermatt spricht von «'erlaubtem' und 'unerlaubtem' Antisemitismus»
(A 312) sowie von einem «'besseren' christlichen Antisemitismus» (A 55) und
führt dort als Gewährsmann Heinz Hurten ins Feld, bei dem sich aber von einem
«erlaubten» Antisemitismus nichts finden lässt27. Altermatt hat an keiner Stelle

Dagegen scheint nur die «äusserst sorgfältige und differenzierte Analyse» ä la Altermatt der
rechte Weg zu sein (A 56). «um nicht selber - apologetisch oder polemisch - in die Falle der
Doppeldeutigkeiten zu geraten». Dass es derselbe Weg mit denselben Behauptungen und
Unterscheidungen ist. der schon ausgerechnet von mir beschritten wurde, bleibt zu zeigen
Aufgabe dieses Textes.

26 Karl Hilgenreiner, Art.: «Antisemitismus», in: Michael Buchberger (Hg.): Kirchliches
Handlexikon. Ein Nachschlagebuch über das Gesamtgebiet der Theologie und ihrer Hilfswissenschaften,

Bd. 1. Freiburg i.Br. 1907. S. 2571 Weitere Belege: B 67.70.931274,360; Wilhelm
Damberg: «Katholizismus und Antisemitismus in Westfalen. Ein Desiderat», in: Arno Herzig

u. a. (Hg.): Verdrängung und Vernichtung der Juden in Westfalen. Münster 1995. S. 44-61.
27 Man prüfe einmal die bei Altermatt. S. 55, Anm. 93. angegebene Seite 433 bei Heinz Hurten,

Deutsche Katholiken 1918 bis 1945. Paderborn 1992! Sie beginnt mit dem Satz, «niemandem,
der auf seine Kirche hörte, konnte unklar sein, dass ihm Rasseglauben und Antisemitismus
verboten waren». An anderer Stelle (S. 1561) verschleiert Hurten sogar den erlaubten
Antisemitismus, indem er aus dem katholischen «Staatslexikon» von 1926 nur die Teile zitiert,
die den Antisemitismus verurteilen, nicht aber die judenfeindlichen Passagen. Hurten ist

210



ausgewiesen, dass der heuristische Begriff des «doppelten Antisemitismus», dem
ich immerhin ein ganzes Kapitel (B 70-106) widme, schon bei mir zu finden ist. Er
verschweigt, dass die Terminologie vom «erlaubten und unerlaubten» Antisemitismus

eine Grundthese meiner sozial-, politik- und mentalitätsgeschichtlich
angelegten Monographie ist, vor allem aber, dass damit bereits ein Deutungsrahmen
(zur «Kohärenz der katholischen Deutungswelt», B 81) vorliegt, der sich auf die
Katholizismen international anwenden lässt und überdies von mir angewendet
wurde.

Stattdessen behauptet der Fribourger Professor: «Ich versuche hier - und das
ist, soweit ich sehe, neu - ein kohärentes Interpretationsmuster vorzulegen, das
die antijüdischen Denk- und Mentalitätsstrukturen bezeichnet, die im Katholizismus

in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts als kollektive Prägungen wirkten
und die Weltanschauung der Katholiken beeinflussten. In einem gewissen Sinne
beschreibe ich so etwas wie eine Anatomie des katholischen Antisemitismus. Mit
Hilfe meines Deutungsrahmens ist es möglich, einzelne Zitate und Handlungsweisen

besser in den Gesamtkontext einzuordnen. Die sozialwissenschaftlich orientierte

Methode erleichtert den internationalen Vergleich, wodurch die Studie auch
zur europäischen Debatte über die christliche Judenfeindschaft beitragen kann.»
(A 24t)

Hier stellt sich die Frage, warum Altermatt seine angeblich neue «Anatomie des
katholischen Antisemitismus» (A 24) nicht von meiner «Anatomie des Antisemitismus

im Katholizismus» (B 72) unterscheidet. Angenommen, sie wäre brauchbar:

Warum nennt Altermatt sie nicht und gibt gar vor, sein «Deutungsrahmen»
(A 24) sei neu? Und gesetzt, mein «Deutungsrahmen» (B 264,271) erweist sich als
unbrauchbar: Warum kritisiert er ihn nicht, warum kommt am Ende gar derselbe
heraus? Erwartet der Leser nicht, dass sich der Autor eines brandneuen
Deutungsrahmens zu einem anderen (oder gleichen) Deutungsrahmen in ein Verhältnis

setzt und die Leistungsfähigkeit beider Theorien abwägt?
Bereits die «Rekordzeit»28, in der Altermatts Buch entstanden ist, hat Verblüffung

ausgelöst. Ebenso verwundert es, dass ein professioneller Historiker - wenn
es denn so war - induktiv vorgeht, obwohl er doch die komplexe Thematik (A 303)
viel leichter deduktiv in den Griff hätte bekommen können: Der «zentralen Frage
nach dem theoretisch-ideologischen Orientierungsmuster», sagt Altermatt (als
gäbe es noch keins), ist das «Kapitel» gewidmet, das das «Herzstück des Buches»
(A 97-144) darstellt, «da es den Schlüssel für meine Interpretation des modernen
katholischen Antisemitismus bietet. Ich habe die Grundelemente dieses
Syndroms aus einer Unmenge von schriftlichen Quellen aller Art herausgearbeitet
und nach überprüfbaren Kategorien geordnet. Soweit ich sehe, können die
Befunde - mutatis mutandis - auch für andere westeuropäische Katholizismen
herangezogen werden» (A 27). Hätte er es hier nicht einfacher gehabt, wenn er schon
erprobte theoretische Orientierungsmuster, etwa das Modell des «doppelten
Antisemitismus», deduktiv angewendet hätte, statt nochmals mühsam aus den Quellen

heraus zu demselben Konstrukt zu gelangen? Hätte Altermatt darüber hinaus
nicht begründen müssen, warum ihm mein Raster - im Gegensatz zu seinem - für

mithin eher der «Denkschule» der Resistenz zuzuordnen. Ausführlich zu Hürtens Methode:
Olaf Blaschke, «Einleitung: Die Anatomie des katholischen Antisemitismus. Eine Einladung

zum internationalen Vergleich», in: ders. u. Mattioli (Hg.): Katholischer Antisemitismus,
S. 3-54.

28 Lang. «Ein trübes Kapitel».

211



ein komparatives Verfahren wertlos erscheint, zumal ich - im Unterschied zu
Altermatt - den Fünfländervergleich (Deutschland mit Frankreich, Österreich,
USA, Schweiz) längst versucht habe (B 145-158), um meine These zu testen?
Wenn ihm mein Buch nicht bekannt gewesen wäre, musste ihn spätestens jetzt
jemand darauf aufmerksam machen. Autonome Neuentdeckungen können im
Wissenschaftsfeld vorkommen. Altermatt belegt jedoch mehrfach, dass ihm meine
Dissertation durchaus vertraut ist.

Die zentrale These vom doppelten Antisemitismus, dem beide Autoren jeweils
Kapitel vier widmen, ist mithin identisch. Ich erspare mir, auf zahlreiche weitere
Parallelen einzugehen - etwa auf die uns gemeinsame Kontinuitätsthese (A 3041;
B 19, 272), die These vom Milieuegoismus (A 117; B 280), die Ablehnung der
«Realkonfliktthese» (A 99; B 20f., 40) usw. Festzuhalten ist, dass Altermatt
zentrale Interpretamente meiner Arbeit unterschlägt, ja, dass er freimütig behauptet:
Über das Thema des katholischen Antisemitismus «fehlt ein umfassender
Deutungsrahmen, den diese Studie zu geben versucht» (A 43). Warum am Ende dann
derselbe Deutungsrahmen entwickelt wird und wie es kommt, dass die Hauptthesen

seines Buches meinen entsprechen, bleibt dem Urteil der Leserinnen und
Leser überlassen.

2. Die echten Unterschiede zwischen beiden Büchern sind rasch benannt und
offenkundig. Um die Vorwürfe zurückzuweisen, sagt Altermatt, er behandle
Volksbräuche und Passionsspiele ausführlich und befasse sich mit der Schweiz von 1918
bis 1945. Er «vertrete neben gleichen und ähnlichen», wie er einräumt, «auch deutlich

unterschiedliche Thesen»29. Darum soll es hier gehen. Denn offensichtlich hat
Altermatt mit dem Schweizer Katholizismus einen anderen Untersuchungsgegenstand

als ich. Dass er indes auffällig viele Beispiele aus Deutschland anführt,
bestätigt, dass «das übergeordnete Deutungssystem» der katholischen Weltkirche
von der Mitte des 19. Jahrhunderts bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts «universal»
war (B 145; vgl. A 241,99) und der deutsche und der eidgenössische Katholizismus
nicht gänzlich verschiedene Katholizismen sind.

Überdies beginnt der empirisch gründlich bearbeitete Untersuchungszeitraum
bei Altermatt 1918. Dass Altermatt etliche Hinweise auf das 19. Jahrhundert gibt
und sich der Geltungsbereich seiner Thesen auf die katholische Mentalität der
«ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts» (A 24) erstreckt, bestätigt die Kontinuitätslinien
im Katholizismus, die ich im Schlusskapitel (B 261-282) bis 1945 nachzeichne und
als «lange Dauer» (B 19; Altermatt, 305: «longue duree») bezeichne.

An Altermatts Ausführungen über Volksbräuche und Passionsspiele ist nichts
auszusetzen. Er ist für die Schweiz mit seinen empirisch fundierten und anschaulichen

Darstellungen über das Brauchtum und etwa das Ratschen (A 90f.) zweifellos

innovativ gewesen30. Diese Teile standen aber nie zur Disposition. Bei der

29 Altermatt zit. n. Tagesanzeiger, 11. März 2000.
30 Ich selber habe mir damals erspart, nochmal länger auf die für Deutschland recht gut unter¬

suchten Passionsspiele und auf die Karfreitagsliturgie (A 63-72) einzugehen. Auf die
Fürbitte «Oremus et pro perfidis Judaeis» (A 69-72) kommt fast jeder theologische, fachhistorische

oder gar populärwissenschaftliche Text über christliche Judenfeindschaft einmal zu
sprechen. Stattdessen wollte ich mit einigen Befunden über die Anfälligkeit des Katholizismus

für zentrale Elemente des modernen Antisemitismus (Weltmacht, Verjudung.
Geldmacht) Neuland betreten. Vgl. Stefan Rohrbacher u. Michael Schmidt: Judenbilder.
Kulturgeschichte antijüdischer Mythen und antisemitischer Vorurteile. Hamburg 1991, zur
Karwoche: S. 256-263. Pars pro toto über das diskriminierende «perfidis»: Gerhard Czermak:

212



Diskussion über beide Bücher geht es um die Kernthesen und das «Kernkapitel»
(A 99)31.

Ein tatsächlicher Unterschied besteht in der abweichenden Bewertung der
Frage, wie sehr Katholiken «der Konversion von Juden skeptisch gegenüberstanden»

(A 124). Während ich betonte, «in der Konversionsfrage blieben auch die
Katholiken skeptisch» (B 75f.), was Historiker sonst nur den Rassisten («Jude
bleibt Jude») zuschreiben, meint Altermatt, die Katholiken «gingen davon aus,
dass die Juden ihr Jüdischsein durch die Taufe aufheben konnten» (A 124).

In diesem Zusammenhang scheint auch unser Urteil über die Anfälligkeit der
Katholiken für den Rassenantisemitismus zu divergieren. Meine Befunde sprechen

gegen eine vollständige Immunität. Die «Konversionsskepsis» (B 79) der
Katholiken und ihr «Assimilationspessimismus» (Juden könnten sich nicht anpassen)
waren zu gross32, ausserdem finden sich selbst bei Priestern durchaus rassistische
Topoi (über die Vererbbarkeit der «Wucher»-Eigenschaft, über die Gesichtsphysiognomie

etc. vgl. B 72-83). Deshalb habe ich von einer «partiellen Funktionali-
sierung rassistischer Topoi» (B 83) gesprochen und das Phänomen «partialrassi-
stisch» genannt, weil es nicht rassenideologisch wurde (das zielte gegen die
Dramatisierer; vgl. A 56) und insofern sich manche rassistische Elemente als
«anschlussfähig» (B 80) an den katholischen Antisemitismus erwiesen. Die grundsätzliche

Ablehnung des rassenideologischen Antisemitismus bleibt davon unberührt
(B 72-83). Altermatt zögert, von einem «'partialrassistischen Antisemitismus' als
integriertem Element der katholischen Mentalität» zu sprechen (A 125; hier
erfolgt ein Nachweis auf mein Buch). «Meine Interpretation», eröffnet dagegen
Altermatt, «betont die fliessenden Übergänge. Die [!] Katholiken waren trotz der
prinzipiellen Ablehnung des 'Rassen'-Antisemitismus nicht in allen Teilen davor
gefeit, und nur selten lehnten sie die biologistisch-rassistische Judenfeindschaft
um der Juden selbst willen ab Diese wichtigen Befunde machen die Analyse so
schwierig» (A125)33. Es erscheint als plausibel, dass der Rassismus in der multikul-

Christen gegen Juden. Geschichte einer Verfolgung, Nördlingen 1989, S. 17, 245. 260
(populärwissenschaftlich).

31 Die Nicht-Überschneidungen sind, betrachtet man die Bücher als Ganzes, unübersehbar, er¬
innert sei bloss an Altermatts These der «Verschweizerung» des katholischen Antisemitismus.

Umgekehrt liegen in meinem Buch Kapitel vor, aus denen Altermatt nachweislich
nichts abgeschrieben oder umformuliert hat, Überlegungen, die er nicht aufgreift (etwa den
Vergleich mit dem Protestantismus), und Denkfiguren, die er nicht übernimmt, etwa die mir
wichtige Unterscheidung zwischen einem an die katholische Weltanschauung gebundenen
Antisemitismus und einem isolierten, ungebundenen Bekenntnisantisemitismus, der selber
zur radikalen Ideologie wuchs und - aus diesem Grund - von Katholiken abgelehnt wurde
(das ist meistens gemeint, wenn es heisst: «Wir lehnen den Antisemitismus ab»). Vgl. jedoch
(A 56) «Die Opposition gegen den Nationalsozialismus war nicht gleichbedeutend mit der
Ablehnung des Antisemitismus. Zu lange hat man die Ablehnung des 'Rassen'-Antisemitismus

mit dem Anti-Antisemitismus gleichgesetzt. Ich meine: mit dieser analytischen
Unterscheidung bekommen wir die Denk- und Mentalitätsstruktur des christlich geprägten
Antisemitismus besser in den Griff und lösen uns gleichzeitig von falscher Apologetik oder
Polemik.» Paradoxerweise stellt das eine meiner wichtigsten Thesen (B 17, 911, 94-106, 267)
dar. Altermatt unterlässt nicht nur jeden Hinweis darauf, sondern instrumentalisiert diese
(meine) Überlegung obendrein gegen mich (A 56). Die Erfahrung, die eigenen Ideen und
Thesen zwischen fremden Buchdeckeln zu erwischen, wird noch davon übertroffen, die eigenen

Thesen belehrend gegen einen selber gewendet zu finden.
32 Blaschke, Katholizismus, S. 79; sachlich ähnlich jetzt auch Altermatt, Katholizismus, S. 307.
33 Vgl. diesen Gedanken und eine ähnliche Formulierung von Altermatt (A 122): «Die Katho¬

liken lehnten... den Rassismus ab. aber - und das muss hier betont werden - nicht wegen der
jüdischen Opfer», mit Blaschke (B 81): Wenn die Religion «in Gefahr geriet, lehnte der Ka-

213



turellen Schweiz auf weniger fruchtbaren Boden fiel als in Deutschland (A 123).
Dann würde sich die Diagnose über den Katholizismus in beiden Gesellschaften
seit etwa 1890 unterscheiden. Andererseits sind die Positionen beider Autoren in
diesem Punkt weniger unterschiedlich, als es die «wichtigen Befunde» Altermatts
suggerieren. Ob «anschlussfähig» (B 80) oder «fliessende Übergänge» (A125), ob
«partialrassistisch» oder «nicht gefeit» - darin sehe ich weniger einen kategorialen
Gegensatz als vielmehr ein Wortspiel. Dieser «Unterschied» hätte mithin auch im
Schlussabschnitt über vermeintliche Unterschiede Aufnahme finden können.

3. Bei den scheinbaren Unterschieden möchte ich mich nur auf zwei konzentrieren:

auf die Anfälligkeit für den modernen Antisemitismus und auf die
«Ambivalenzthese». Sie ist vielleicht der einzige Aspekt in dieser (wegen der
Ergebnisgleichheit) unseligen, aber wissenschaftsethisch und -politisch notwendigen
«Kontroverse», der fachwissenschaftlich wenigstens noch einigermassen fruchtbar sein
kann - wenn es dafür angesichts der Inflationsfreudigkeit des attraktiven
Ambivalenzbegriffs nicht schon längst zu spät ist.

Mit seinem Urteil, man dürfe «den Antirassismus des Katholizismus nicht
verabsolutieren» (A 122; B 72-83; 94-106), geht Altermatt weit über das hinaus, was
Heinz Hurten, Rudolf Lill oder andere katholische Historiker zuzugeben bereit
wären. Diese betonen notorisch den Kampf der Kirche gegen den Rassenantisemitismus.

Darauf liegt ihr Akzent, auch wenn sie zugeben, dass einzelne Katholiken

antisemitische Vorurteile hegten34. Wenn aber zutrifft, dass nicht nur antiju-
daistische Klischees weitertradiert wurden, sondern, wie Altermatt herausstellt,
«viele Katholiken» dem säkularen Antisemitismus folgten und sich damit sogar
«dem biologistisch-rassistischen Antisemitismus annäherten, den die katholische
Kirche verurteilte» (A 303), dann befindet sich Altermatt auf derselben
Argumentationslinie, die ich gegen alle Resistenz- und Ambivalenzbehauptungen als
«Aversion» bezeichnet hatte. Während die von katholikenfreundlichen Historikern

bislang dominierte Fachliteratur zum Thema die Gegnerschaft zum Rassismus

hervorhob, die Latenz des herkömmlichen Antijudaismus zugestand, die
Modernität des katholischen Antisemitismus aber verdrängte, zeigt Altermatt klar
die «Grundelemente» (A 27) des «modernen katholischen Antisemitismus» (in
der Schweiz). Seine «Untersuchung belegt deutlich die Vermischung des älteren
christlichen Antijudaismus mit dem modernen Antisemitismus des 19. und 20.
Jahrhunderts» (A 109). Damit bestätigt er, was ich 1997 als «Modernisierung des

Antijudaismus» (B 268f.) bezeichnet habe und was schon 1991 eine meiner Hauptthesen

darstellte35. Kurz: Altermatt lehnt die Aversionsthese zwar entschieden ab

tholizismus den Rassismus entschieden ab. Dafür galten nicht die Opfer des Rassismus als
Massstab, sondern die Religion und die Kohärenz der katholischen Deutungswelt.» Ein
Nachweis fehlt. Diese Dekfigur findet sich vor 1997. soweit ich zu sehen vermag, bei keinem
Autor, der sich diesem Thema widmete.

34 Vgl. Hurten. S. 427-434. Rudolf Lill: «Die deutschen Katholiken und die Juden in der Zeit
von 1850 bis zur Machtübernahme Hitlers», in: Karl Heinrich Rengstorf. Siegfried von
Kortzfleisch (Hg.): Kirche und Synagoge. Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden,
Bd. 2. Stuttgart 1970.370-420: die Hälfte von Litis materialreichem und wegweisendem Aufsatz

handelt von der «Abwehr» des Antisemitismus und davon, dass die Rassenantisemiten
Katholikenfeinde gewesen seien, weshalb man ihnen auch nicht folgte: vgl. zu Lill: Blaschke.
Herrschaft. S. 259, Anm. 3.

35 Blaschke. Herrschaft, bes. S. 257: «Antisemitismus in seiner modernisierten, weltanschaulich
ausgebauten Form... wurde auch im Katholizismus funktionalisiert.» Angesichts dessen be-

214



und markiert damit einen zentralen Unterschied beider Bücher. Doch da die
Aversionsthese auf die Verbreitung des Antisemitismus im Katholizismus
hinweist und der Behauptung widerspricht, die Katholiken hätten «gleichgewichtig»
(B 94f.) pro- und antijüdische Positionen vertreten (Ambivalenzthese), kommt
Altermatt letztlich zu genau demselben Ergebnis wie meine Studien.

Die grösste Irritation besteht jedoch über «die Ambivalenzthese», die als der
entscheidende analytische Unterschied zwischen beiden Ansätzen gilt, da ich ja
eindeutig als Verfechter der Aversionsthese vorgestellt werde. Altermatt hingegen

vertrete «die Ambivalenzthese» (A 55), bekräftigt er, und führt neuerdings
Rudolf Lill als Gewährsmann ins Feld, bei dem sich dieses Denkmuster bereits
1970 finde36. Zunächst: Auch Lill und die «anderen Historiker»37, bei denen sich
das Denkmuster schon finde, sind nicht im Literaturverzeichnis angegeben. Lill
kommt nur in zwei Fussnoten vor - wenig für die ihm zugemessene Wichtigkeit.
Sollte sich etwa, was in Altermatts «wegweisendem Buch» noch als ganz «neuer»
Interpretationsrahmen angepriesen wird, als Rückfall auf einen seit dreissig Jahren

tradierten Forschungsstand erweisen? Ich bin überzeugt, Altermatt befindet
sich mit seinem Buch durchaus auf der Höhe des aktuellen Forschungsniveaus.

Richtig ist, dass Lill die «Ambivalenz der christlichen Haltung zu den Juden»
beschreibt38. Dies sei nachgetragen, weil es bei Altermatt nicht steht (A 336, 346 zu
Lill). Noch einmal: Katholische Lexika, sagt Lill, «nahmen hinsichtlich der Juden
eine mittlere Stellung ein. Darin kommt die Ambivalenz zum Ausdruck, welche
die Haltung der Mehrzahl der deutschen Katholiken» bestimmt habe39. Weil
meine Untersuchung der katholischen Quellen (Lexika, Predigten, Bücher,
Broschüren, Parlamentsreden, Zeitungen, Zeitschriften etc.) mich nicht ermutigt hat.
daran zu glauben, Katholiken hätten eine «mittlere» Stellung eingenommen, quasi
zur Hälfte positiv und zur Hälfte negativ gegenüber den Juden, habe ich das
Übergewicht antisemitischer Ressentiments in Abgrenzung von dieser Ambivalenzthese

als Aversionsthese bezeichnet. Beide Thesen beziehen sich allein auf die
Juden.

Eine streng davon abgehobene, zweite Ambivalenzvorstellung lautete 1991

(und 1997): «Insgesamt erweist sich die Haltung des deutschen Katholizismus zum
modernen Antisemitismus als ambivalent.»40 Damit ist aber ein anderer Bezugsgegenstand

gemeint, nämlich der Antisemitismus - und nicht mehr die Juden. Diese
Formulierung hat schon Wilhelm Damberg, der 1995 einen vorzüglichen Aufsatz
über den katholischen Antisemitismus in Westfalen vorlegte, zu dem irrtümlichen
Schluss verleitet, ich käme «zu keinem anderen Ergebnis als Rudolf Lill, der
bereits 1970 die Ambivalenz der katholischen Haltung'» (zu was?) hervorgehoben

fremdet es. wenn Altermatt (S. 116) erklärt: «In Verbindung mit dem modernen Antisemitismus

nahm der christliche Antijudaismus im 20. Jahrhundert neue Formen und neue
Funktionen an. Das ist der entscheidende Befund meiner Analyse, ein Punkt, der in der Debatte
über die Kontinuität oder Diskontinuität des katholischen Antisemitismus häufig übersehen
wird.»

36 Altermatt nach Tagesanzeiger. 11. März 2000.
37 Altermatt nach ebd.
38 Lill. S. 392 (Hervorhebung von mir).
39 Ebd.. S. 408 (Hervorhebung von mir).
40 Blaschke. Herrschaft. S. 256 (Hervorhebung neu). Vgl. (B 79): «Während die Haltung des

Katholizismus zu den Juden nicht 'ambivalent', sondern aversiv war. hatte er zu dem Phänomen

des modernen Antisemitismus tatsächlich eine gespaltene Meinung.» Vgl. ebd.. 266.

215



habe41. Wegen dieses Missverständisses habe ich später begrifflich klarer getrennt
zwischen «Aversion» gegenüber Juden und «Ambivalenz» im Hinblick auf den
Antisemitismus (B 70, 266). Das habe ich bewusst nicht ebenfalls als
«Ambivalenzthese» bezeichnet.

Was meint nun Altermatt, wenn er sagt (A 55), er «folge der Ambivalenzthese»?

Nachdem er die Resistenzthese und «auf der anderen Seite des
Meinungsspektrums» (A 55; weil die wirklich radikale Dramatisierungposition bei Altermatt

fehlt) meine Aversionsthese vorgestellt hat, erläutert er «die Ambivalenzthese».

Sie betone die «Widersprüche in den Stellungnahmen» vieler Katholiken.
«Ihr Kern lautet: Obwohl sich die Katholiken vom 'Rassen'-Antisemitismus
distanzierten, lehnten sie nicht jeglichen Antisemitismus ab, sondern unterstützten

vielmehr den 'besseren' christlichen Antisemitismus» (56). Dabei bezieht er
sich auf Hurten (s.o.) und meint, Damberg sehe das «ähnlich»42. Später (A 56)
konzediert Altermatt, dass ich den Begriff Ambivalenz anders verstünde, meint dann
aber, früher (1991) hätte ich noch «einen anderen Ambivalenz-Begriff benützt»
(A 337, Anm. 95). Dagegen erklärt Altermatt: «Da zahlreiche Historiker den von
mir hier vorgeschlagenen Unterschied nicht machen, kommt es zu Verwirrungen
und Missverständissen» (A 56). Nun - ich selber habe den Eindruck, die Verwirrung

ist erst nach so vielen Ambivalenzbegriffen und Verwechslungen eingetreten.

Ich plädiere daher dringend für eine klare Begriffsdifferenzierung. Ausserdem
halte ich es für höchst ratsam, den Bezugspunkt jeglicher Ambivalenzthese deutlich

zu definieren (Juden oder Antisemitismus). Altermatts Ambivalenzthese
wird von ihm selber dergestalt definiert, dass Katholiken einerseits den
Rassenantisemitismus ablehnten, andererseits bei ihnen aber antisemitische Haltungen
verbreitet waren (A 55f.; 104 u.ö.). Hinter diesem von ihm «vorgeschlagenen
Unterschied», den zahlreiche Historiker angeblich nicht machten, und hinter dem Etikett
«Ambivalenzthese» verbirgt sich also nichts anderes als das Konzept des «doppelten
Antisemitismus», den Altermatt ausgiebig anführt und belegt (99-202). Seine
Hauptthese korrespondiert mithin vollständig mit meiner. Da diese aber gegen die
viel zu lange gehegte Verharmlosung, gegen die Resistenz- und Ambivalenzthese
zielt43, und da auch Altermatt endlich angetreten ist, «die [!] antisemitische
Haltung der [!] Schweizer Katholiken» (A 104) nachzuweisen, entspricht sein Ergebnis

der Aversions- und nicht der (üblichen) Ambivalenzthese. Es stellt mithin eine
klare Bestätigung meiner Resultate dar44.

«Die Ambivalenzthese» sollte deshalb auf jeden Fall für den Sachverhalt reserviert

bleiben, auf den sie sich immer bezog, nämlich auf die angeblich ambivalente
«Haltung zu den Juden» (Lill u. viele andere). Wer dagegen die Virulenz des
Antisemitismus im Katholizismus akzentuiert und erkennt, dass «nur wenige
Persönlichkeiten» ihre «Stimme für die Juden» und gegen den Antisemitismus erhoben
(A 310; B 96f.), sollte nicht noch einmal denselben Begriff («Ambivalenzthese»)
für einen gänzlich konträren Befund wählen, weil sonst innerdisziplinäre Frontli-

41 Damberg, S. 47. Darin folgt Altermatt Dambergs Irrtum (A 336), denn ich verträte angeb¬
lich «teilweise» die Ambivalenzthese.

42 In Fussnote 92 (A 336) werden Lill und Michael Langer angeführt. «Teilweise» verträte auch
ich diese These, allerdings (darin wie Damberg) mit Verweis auf 1991, S. 256.

43 Vgl. (A 56): «Zu lange hat man... die Ablehnung des 'Rassen'-Antisemitismus mit dem Anti¬
Antisemitismus gleichgesetzt» (B 26, 911, 267).

44 Ähnlich sieht es Lang, «Altermatt».

216



nien hoffnungslos verwischt werden und die Verwirrung tatsächlich wächst. Aber
darüber und ob «kohärent» (A 24; 53; B 81,117,128,209,262) oder «ambivalent»
(A 97-143; 304; B. 70) liesse sich offen streiten. Tatsache bleibt, dass Altermatts
Theoriekonzept inhaltlich keineswegs «neu» ist und sich nur scheinbar von meinem

unterscheidet.
Seine «wissenschaftliche Redlichkeit», beteuert Altermatt, «werde durch die

sechzehn Hinweise auf Blaschkes Dissertation belegt»45. Tatsächlich gibt Altermatt

zehn Hinweise auf meine Dissertation, dazu vier auf den Aufsatz von 1991

und zwei auf andere Beiträge (über «Krisenmentalität» [Begriff wird nachgewiesen]

bzw. Antikapitalismus, beide 1997). Einige Belege weisen bloss Marginalien
nach; wie sich Katholiken etwa bei den Reichstagswahlen 1933 verhielten (A 54

Hinweis auf Blaschke), hätte Altermatt auch woanders nachschlagen können.
Entscheidend ist doch erstens, dass an keiner einzigen Stelle mein Deutungsrahmen

und das Modell des doppelten Antisemitismus nachgewiesen werden, und
zweitens, dass viele der Hinweise dazu dienen, sich von mir abzugrenzen (z. B. bei
der Aversionsthese oder beim Partialrassismus). Stattdessen wird meine Arbeit
auf die Aversionsthese reduziert (A 55; vgl. 303 u. 396 zu meiner «kontroversen
Dissertation»). Dabei fällt mein Name relativ häufig. Diese schiere Fülle von Belegen

vertuscht jedoch eher die massive Theorie- und Thesenverwandschaft sowie
die enormen Einzelüberschneidungen zwischen beiden Arbeiten. Eine einzige
deutliche Fussnote statt 16 Verweise solcher Art hätte für die «wissenschaftliche
Redlichkeit» ausgereicht46.

Einen Schaden an Glaubwürdigkeit erleidet Altermatts dichte Dokumentation
des katholischen Antisemitismus deshalb jedoch nicht. Altermatts Forschungsergebnis

ist nicht «falsch». Im Gegenteil! Daher bleibt am Ende dieser hoffentlich
aufklärenden Auskünfte festzuhalten, wie wichtig Altermatts obendrein
leserfreundliche und reich bebilderte Fallstudie ist. Das betrifft nicht nur die viel zu
lang verdrängte Debatte über die Judenfeindschaft im Schweizer Katholizismus,
für die sie einen «Durchbruch» (Tanner) darstellt, sondern gilt auch darüber hinaus.

Schliesslich ist die unbequeme These, dass auch die «Erblast» der katholischen

Judenfeindschaft (B 277, 282; A 312) Auschwitz mit ermöglichte, von
Apologeten scharf genug attackiert worden47. Die mentalitätsgeschichtlichen
Kontinuitätslinien des judenfeindlichen Ressentiments zwischen etwa 1850 und 1950 (A
305; B 19,282) erneut gefunden zu haben und mein Raster nun auch für die Katholiken

der Eidgenossenschaft mit einer Fülle von weiterem Material «bestätigt und
erweitert» (Tanner) zu sehen, zeigt, wie triftig der traurige Befund ist. Das weist
jedoch auch darauf hin, wie viel international noch zu erforschen bleibt.

Olaf Blaschke

45 Altermatt zit. n. Tagesanzeiger. 11. März 2000.
46 Alle 16 Blaschke-Belege: Altermatt. S. 3361,346.348.350-353.359,361,373,396. Immerhin

sagt Altermatt in der entsprechenden Endnote (A 346. Anm. 4) dort, wo es darum geht, dass
die Katholiken hinsichtlich der Judenfeindschaft «einen theoretischen Orientierungsraster»
besassen: «Ähnlich sehen es unter anderen» Lill. Blaschke. Damberg. Doch erst danach wird
der doppelte Antisemitismus entfaltet.

47 Darunter bes. von Hurten, auf den sich Altermatt umgekehrt mit seiner Hauptthese stützt.
Ziemlich viele Belege für die Kritik an meinem Buch durch «renommierte Historiker» (A
303) bei Altermatt (396, Anm. 1). Ich verzichte darauf, die mehrheitlich positiven
Besprechungen anzuführen.

217



Altermatts Antwort an Blaschke

Meiner Replik, sehr geehrter Herr Blaschke, möchte ich einige kurze grundsätzliche
Überlegungen voranstellen.

Ende des 20. Jahrhunderts erhielt die Shoah wie in anderen europäischen Ländern

auch im kollektiven Gedächtnis der Schweizerinnen und Schweizer wachsende

Bedeutung. Damit findet bei uns in der historischen Darstellung der Shoah
die Zuschauer-Perspektive stärkere Beachtung1. Wie ist zu erklären, dass die meisten

Schweizer, die sich grossmehrheitlich zum Christentum bekannten, in Bezug
auf die Shoah in der Zuschauerhaltung blieben? Welche Rolle spielte dabei der
Antisemitismus? Das sind Fragen, die hinter meinem Buch über den katholischen
Antisemitismus in der Schweiz stehen (Altermatt A 15-29). Insbesondere setzte
ich mir die Aufgabe, das Thema der Kontinuität und Diskontinuität zwischen
christlicher Judenfeindschaft und «modernem» Antisemitismus zu vertiefen und
mit verschiedenen methodischen Ansätzen judenfeindliche Mentalitäten am
Beispiel des Schweizer Katholizismus zwischen 1918 und 1945 zu untersuchen.

Angesichts der furchtbaren Verbrechen an den europäischen Juden hat die
historische Aufarbeitung der Shoah mit Verantwortungsbewusstsein und grosser
Sorgfalt zu geschehen. Dies habe ich in meinem Buch getan. Aus den gleichen
ethischen Überlegungen heraus antworte ich auch auf Ihre Vorwürfe. Ich meine nämlich,

dass wir beide in sachlicher Debatte durchaus einen Beitrag an die
Antisemitismusforschung leisten können, ohne darauf angewiesen zu sein, Profilierung
betreiben zu müssen. Ausserdem antworte ich auch aus Respekt vor meinem
Freiburger Forschungsteam, das mit mir in monatelanger Arbeit umfangreiche
schweizerische Quellenbestände mit grösster Sorgfalt, Kompetenz und Einsatzbereitschaft

untersucht hat, so dass ich die Studie - wie vermerkt worden ist - in
«Rekordzeit» realisieren konnte.

Übrigens: Für unsere Debatte waren auf Vorschlag der Redaktion eigentlich
fünf Seiten (ca. 10 000 Zeichen) vorgesehen. Da Sie mit über 40 000 Zeichen diese
Limite massiv überschritten haben, habe ich mich veranlasst gesehen, denselben
Raum zu beanspruchen.

Ein anderes Land, eine andere Zeitepoche: keine «deduktiven» Analogieschlüsse

Wenn Sie der Ansicht sind, über den eigentlichen geographischen und zeitlichen
Geltungsbereich Ihrer Dissertation (nach dem Titel: «Deutsches Kaiserreich», also
von 1871-1918) hinaus die «erste Gesamtdarstellung des katholischen Antisemitismus»

(Blaschke B, 1. Auflage 1997, Umschlag Rückseite) verfasst zu haben, ist
Ihnen diese Meinung unbenommen. Ich teile sie bei allem Respekt vor Ihrer
materialreichen, anregenden und in der zugespitzten Argumentation auch zu Widerspruch

herausfordernden Dissertation (Doktorvater: Prof. Hans-Ulrich Wehler)
nicht, sehe darin aber auch keinen Anlass für eine wissenschaftliche oder moralische

Polemik. Der nur 14 Seiten umfassende «internationale Seitenblick» auf vier
Länder (so der Titel des Unterkapitels) ist zu knapp, um eine internationale
Gesamtdarstellung zu vermitteln. Dass Sie auf der andern Seite meinem Buch die
Qualität absprechen, «neue» Aspekte in die internationale Forschung einzubrin-

1 Vgl. Raul Hilberg: Perpetrators, Victims. ByStanders. The Jewish Catastrophe 1933-1945,
New York 1992.

218



gen, steht Ihnen frei, doch gegen Ihre mehrfach angedeuteten schlimmen
Vorwürfe des Diebstahls geistigen Eigentums verwahre ich mich in aller Form und
behalte mir rechtliche Schritte vor.

Mein Buch stellt eine im Zusammenhang mit der schweizerischen Geschichtsdebatte2

entstandene Fallstudie dar, der ich - erlauben Sie mir diese Unbeschei-
denheit - wegen der Multikulturalität der Schweiz eine gewisse paradigmatische
Bedeutung beimesse. Ich verwende in meinem Buch Materialien aus allen vier
schweizerischen Sprachregionen, aus der deutschen, französischen, italienischen
und rätoromanischen Schweiz, wobei die drei ersteren mit grossen Sprachräumen
Europas verbunden sind.

Ein zweites Moment kommt hinzu: Gerade weil das Land im Unterschied zu
Deutschland nicht unter nationalsozialistischer oder faschistischer Herrschaft
stand, ist der Schweizer Fall für das Schweigen der Christenheit angesichts der
Verbrechen der Shoah von Interesse (A 19-24, 58). Da Sie aus deutscher Sicht an
die Thematik herangehen, unterschätzen Sie diesen exemplarischen Wert einer
Schweizer Studie für den europäischen Raum ausserhalb des engeren NS-Macht-
bereichs.

Als Historiker arbeiten wir in erster Linie mit Quellen. Den beiden Büchern
liegt - wie Sie selbst bestätigen - ein ganz anderes Quellenkorpus zugrunde. Können

Aussagen über das Deutsche Reich im 19. Jahrhundert durch Analogie ohne
weiteres auf Schweizer Verhältnisse in der Zwischenkriegszeit übertragen
werden? Sie gehen mit Analogien ohne grosse Bedenken um und übertragen im
sogenannten «Resümee» am Schluss des Buches Ihre Befunde für das Deutsche
Kaiserreich (1871-1918) teilweise auch auf die Zeit nach 1918, d. h. auf die Epoche der
Weimarer Republik und des Nationalsozialismus. Auch wenn mit Ihrer Dissertation

ein breit angelegtes Werk über den Antisemitismus im deutschen Kaiserreich
besteht, lassen sich Ihre Interpretationsmodelle nicht einfach «deduktiv» - wie Sie

in Ihrem Beitrag schreiben - auf die Schweiz anwenden. Stehen wir nicht erst am

Anfang der internationalen komparativen Forschungen über den katholischen
Antisemitismus? Es ist zu hoffen, dass der von Ihnen und Aram Mattioli für den
Herbst 2000 geplante Sammelband hier weiterführt.

In unseren beiden Büchern geht es um ein anderes Land und um einen andern
Zeitraum. Während ich die Schweiz in den Jahren 1918-1945 untersuche, behandeln

Sie für Deutschland zur Hauptsache den Zeitrahmen von 1871-1918. Daher
kann Ihre Dissertation für mich nicht das Referenzwerk sein, gegenüber dem ich

Das Buch «Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten. Kontinuitäten. Ambivalenzen.

Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945» hat eine Vorgeschichte. Am 18. Dezember

1996 lehnte ich das mir vom Bundesrat angetragene Präsidium der Unabhängigen
Expertenkommission Schweiz - Zweiter Weltkrieg unter anderem deswegen ab. weil ich das

Amt nicht in eine geschichtspolitische Kontroverse hineinziehen wollte. Diesem Entscheid
ging ein als Fahnenabzug herumgereichter und noch nicht publizierter «Widerspruch»-Arti-
kel voraus, in dem mir der Historiker, Berufsschullehrer und Zuger Kantonsrat der
«Sozialistisch-Grünen Alternative» Josef Lang vorwarf, in meiner bisherigen Forschung den
katholischen Antisemitismus nicht berücksichtigt zu haben. Vgl. zur Kontroverse: Lukas Rölli-Al-
kemper. «Katholischer Antisemitismus und die 'Freiburger Schule'. Eine Richtigstellung»,
in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 92 (1998), 107-123; sowie die «Debatte
über die 'Freiburger Schule'» im Dossier der «Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte»

von 1999 mit Beiträgen von Josef Lang. Lukas Rölli-Alkemper und Urs Altermatt,
85-105.

219



mich - wie Sie meinen - in Gemeinsamkeiten und Unterschieden positionieren
musste.

Was die Methoden angeht, wähle ich in wichtigen Teilen des Buches andere
Wege. Die beiden Bücher haben einen andern Aufbau, was beim Durchlesen des
Inhaltsverzeichnisses sofort ins Auge fällt.

Ich betone diese Selbstverständlichkeiten deswegen, weil Sie in Ihrem Beitrag
den falschen Anschein erwecken, unsere Bücher wären inhaltlich weitgehend
identisch. Das ist jedoch eindeutig nicht der Fall. Thematisch sind unsere beiden
Bücher im IV. Kapitel über das «ambivalente Koordinatensystem» bzw. über den
«doppelten Antisemitismus» (fett gedruckt in der Synopsis) einander am nächsten,

worauf ich in einer Anmerkung hinweise (A 100 Anm. 4)3. Dieses IV. Kapitel
umfasst 45 Seiten, davon sind 13 Seiten der «fremdenfeindlichen Ideologie vom
Schweizertum» und dem Verhältnis zum Zionismus gewidmet, Themen also, die
Ihre Studie nicht behandelt. Es bleiben somit 32 Seiten von insgesamt 319 Seiten
meines Buches (ohne Fussnoten und Bibliographie), die erst noch auf schweizerischen

Quellen aufbauen.

Ideen-, Intellektuellen- oder Kulturgeschichte?

Um dem Leser und der Leserin den Blick auf die Synopsis der Inhaltsverzeichnisse

zu erleichtern, skizziere ich kurz den Aufbau meines Buches. Damit wird
auch das Neue meines Ansatzes gut sichtbar. Anders als Ihre Studie enthält mein
Buch - was Sie in Ihrer Argumentation herunterspielen - einen kulturgeschichtlichen

Teil, der den christlichen Antijudaismus auch in einer sozial- und
mentalitätsgeschichtlichen Perspektive «von unten» (Volksbräuche etc.) zur Darstellung
bringt.

Unter dem Titel «Wende in der Katholizismusforschung» gehe ich im II. Kapitel
über «Themen, Defizite und Debatten» auf die schweizerische Antisemitismus-
und Katholizismusforschung ein und verfasse einen Literaturbericht ausschliesslich

über die Schweizer Forschung, wobei ich im Fazit festhalte, dass ein «umfassender

Deutungsrahmen» für die Schweiz fehlt (A 43)4. Dass Sie diese klar auf die
Schweizer Historiographie bezogene Bewertung zweimal als Beleg für die Leugnung

(Beitrag, S. 205-206) bzw. Unterschlagung (Beitrag, S. 212) Ihres Deutungsrahmens

zitieren, kann ich nur als unsachliche Unterstellung bezeichnen.
In die gleiche Richtung geht ein anderer Vorwurf. Da es sich bei meiner Studie

um ein für ein breiteres Lesepublikum verfasstes Sachbuch zur Debatte über die

3 Anm. 4 auf S. 346 lautet: «Ähnlich sehen es unter anderen: Rudolf Lill. Die deutschen
Katholiken und die Juden in der Zeit von 1850 bis zur Machtübernahme Hitlers, in: Karl Heinrich

Rengstorf/Siegfried von Kortzfleisch (Hg.), Kirche und Synagoge. Handbuch zur
Geschichte von Christen und Juden. Band 2. Stuttgart 1970.370-420. hier 408: Olaf Blaschke.
Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich. Göttingen 1997,70-71: Damberg.

Katholiken. Antisemitismus und Ökumene. 53-55.»
4 Wörtlich lautet der Schlusspassus zum Literaturbericht über die Schweizer Historiographie:

«Die Bilanz: Was von der allgemeinen Schweizergeschichte bereits angetönt worden ist. gilt
auch für die Katholizismusiorschung. Die Katholizismusgeschichte [gemeint ist natürlich
diejenige der Schweiz, U.A.] schenkte dem Antisemitismus lange Zeit zu wenig Beachtung.
Erfreulicherweise wenden sich die Historikerinnen und Historiker jetzt nach einer Phase des
Schweigens dem katholischen Antisemitismus zu. Noch ist die Forschung allerdings äusserst
fragmentiert. Es fehlt ein umfassender Deutungsrahmen, den diese Studie zu geben
versucht» (Altermatt. 43. Hervorhebung neu).

220



Synopse der Inhaltsverzeichnisse

Urs Altermatt: Katholizismus und
Antisemitismus. Mentalitäten, Kontinuitäten,
Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der
Schweiz 1918-1945, Huber: Frauenfeld/
Stuttgart/Wien 1999.

Olaf Blaschke: Katholizismus und
Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich,
Vandenhoeck und Ruprecht: Göttingen
1997.

I. Einführung: Vom schwierigen Umgang
mit der Shoah (9-29)

Einleitung
I. Die Formierung des katholischen
Milieus und die Fusion mit dem
Antisemitismus (11-29)

II. Themen, Defizite und Debatten
(31-58)

1. Wende in der Katholizismusforschung
2. Die Schlüsselfrage: Kontinuität oder

Diskontinuität?

//. Die Feuertaufe des Milieus im
Kulturkampfund die Bewährungsprobe des

Antisemitismus (30-56)
1. Kirche im Machtkampf gegen den

modernen Staat und die «Judenherrschaft»
2. Der Katholizismus im Ideologiestreit

gegen Liberalismus und Judentum
3. Die Katholiken im Glaubenskrieg

gegen Protestantismus und Juden

///. Die langen Schatten des christlichen
Antijudaismus (59-96)

1. Karfreitagsliturgie mit jahrhundertealter

Tradition
2. Passionsspiele als Ausdruck des kollektiven

Gedächtnisses
3. Volksbräuche mit magischen Dimensionen

I ///. Die Bewahrung des Bewährten:
Konturen der Ghettomentalität und die

Kontinuität ihres Antisemitismus (57-69)
1. Dualismus und die zwei ewigen Lager:

Gottesfürchtige und Gottesmörder
2. Integralismus im umzingelten Turm:

Glauben in einer ungläubigen und
«verjudeten» Welt

3. Revisionismus gegen die Abwege der

Heilsgeschichte: Die Dekatholisierung
als Ursache und die Rekatholisierung
als Lösung der «Judenfrage»

IV. Das Ambivalente Koordinatensystem

des katholischen Antisemitismus
(97-143)
1. Die verhängnisvolle Unterscheidung

zwischen «erlaubtem» und verbotenem
Antisemitismus

2. Religiöser Antijudaismus als Ausgangsbasis

3. Distanzierung vom «Rassen»-Antisemitismus

mit Ambivalenzen
4. Christlicher Antisemitismus als

antimodernistisches Syndrom

IV. Der doppelte Antisemitismus
(70-106)

1. Der gute, katholische Antisemitismus
oder: der «Christenschutz»

2. Der schlechte, widerchristliche
Antisemitismus oder die «Judenhatz»

221



Die fremdenfeindliche Ideologie vom
Schweizertum
Zionismus: Katholiken zwischen der
Angst um die Heiligen Stätten und der
Sympathie für die freiheitsliebenden
Zionisten

V. Paradigmen im öffentlichen Diskurs
1918-1945 (145-202)
1. Kulturkrise und Weltverschwörung als

Paradigmen der zwanziger Jahre
2. «Überfremdung» als kultureller Code

der dreissiger und vierziger Jahre

V. Die Funktionen des Antisemitismus im
Katholizismus (107-118)
1. Kontermodernisierung
2. Komplexitätsminimierung
3. Kohärenzmaximierung
4. Kompensation
5. Konkurrenzbewältigung

VI. Stimmen zum Zeitgeschehen
1933-1945 (203-268)
1.1933: Grosse Bandbreite der Meinungen

2. 1938: Die moralische Nachdenklichkeit
nimmt zu

3. 1942: Partielle Tabuisierung der
«Judenfrage»

4. 1944: Stimmungsumschwung

VI. Hochphasen: Periodische Schwerpunkte

des Antisemitismus (119-128)

VII. Meinungen für das Gespräch zu
Hause (269-299)
1. Der Sonntag: Spiegelbild der katholischen

Volksbildung
2. Die Woche im Bild: Illustrierte mit

vielen Widersprüchen
3. Die Katholische Familie: populäres

Frauen- und Mütterblatt
4. Keine christliche Gewissensbildung für

die verfolgten Juden

VII. Hochburgen: Geographische Schwerpunkte

des Antisemitismus (129-158)
1. Ein nationaler Überblick: Der Katholizismus

in den Regionen
2. Ein internationaler Seitenblick: Der

Katholizismus in Österreich, Frankreich,

den USA und der Schweiz

VIII. Schlussbemerkungen: Erinnerung,
Scham und kollektives Gedächtnis
(301-319)

VIII. Die Konturen des katholischen
Antisemitismus im Kontrast: eine Kontrolle
(159-189)
1. Der Kulturkatholizismus: Die Alternative

von links und der Abweg nach
rechts

2. Der Protestantismus: Der kleine Unterschied

und die grosse Gemeinsamkeit
3. Das Judentum: Die gute Miene und das

böse Spiel

222



IX. Soziale Träger, Interessenten und Rezi-

pienten des katholischen Antisemitismus
(190-260)
1. Die Kleriker: Päpste und Bischöfe,

Priester und Jesuiten
2. Die Katholiken: Adel und Bürger,

Kleinbürger, Arbeiter und Landbevölkerung

3. Der Antisemitismus im Alltag von
Katholiken und Juden: Kontakt und
Konflikt, Gefühl und Gewalt

4. Der politische Katholizismus

Resümee: Kontinuitäten vom Kultur-
Kampfzum «Kirchenkampf» oder
zwischen Syllabus und Shoa? (261-282)

Schweiz in der Zwischenkriegs- und Kriegszeit handelt, habe ich die Bibliographie
auf die engere Schweizer Thematik beschränkt - mit der klaren Feststellung: «Um
diese Auswahlbibliographie übersichtlich zu machen, werden hier die Studien zum
europäischen Antisemitismus nicht aufgeführt. Die bibliographischen Angaben
für die allgemeinen Werke über den Antisemitismus finden sich im ausführlichen
Anmerkungsapparat [...]. Diese Bibliographie enthält somit diejenigen Werke, die
in einem engeren Zusammenhang von Katholizismus und Antisemitismus in der
Schweiz von Bedeutung sind» (A 399; Hervorhebung im Original). Es ist mir
daher unverständlich, dass Sie an zwei Stellen Ihres Beitrags bemängeln, dass Ihre
und weitere Studien in der Bibliographie nicht aufgeführt seien. Auf Ihre Studien
wird entsprechend der obigen Erläuterung mehrmals im Anmerkungsapparat
verwiesen.

Allgemein muss ich hier anfügen, dass Sie in Ihrer Buchkritik Zitate aus meinem

Buch aus ihrem Zusammenhang reissen und zur Untermauerung Ihrer Thesen

willkürlich in neue Kontexte stellen. Zum Beispiel: Jeder, der mein Buch gelesen

hat, weiss, dass ich keineswegs zum undifferenzierten Schluss komme, alle
Schweizer Katholiken seien antisemitisch eingestellt gewesen, wie Sie auf S. 216
Ihres Beitrags durch ein aus dem Zusammenhang gerissenes Zitat wohl suggerieren

wollen.
Im nächsten Unterkapitel versuche ich in einem kurzen Überblick, die deutsche

Forschung über den katholischen Antisemitismus in «Denkschulen» einzuteilen
und nenne Sie hier im Text an prominenter Stelle zweimal namentlich (A 55, 56),
womit ich Ihr Werk neben andern ausdrücklich heraushebe. Ich ordne Ihre Studie
der Aversionsschule zu und erwähne Sie in einem kritischen, aber unpolemischen
Diskurs im Zusammenhang mit der Ambivalenzschule. Ich werde den Verdacht
nicht los, dass an dieser Stelle der Ausgangspunkt unserer Kontroverse liegt, denn
ich weise hier auf eine gewisse Inkonsistenz Ihrer Thesen hin (A 55, 56, Anm. Nr.
92 und 95 [336-337]).

Im Verlaufe der gut 400seitigen Studie mache ich dort Hinweise, wo ich sie für
wichtig halte. Auf diese Weise erhalten Ihre Studien insgesamt sechzehn Verweise

223



(A 54, 55 [zweimal], 56,100,104,110,114,120,125,130,149,156, 205, 303, 311),
davon vier namentliche Nennungen im Haupttext (A 55, 56, 120, 303). Selbstverständlich

bleibt diese Auswahl subjektiv und selektiv. Ich meine aber, dass das
Selektionsgeschäft weiterhin der Kompetenz der Autoren überlassen sein soll. Sonst
entstehen erstickende Zitationskartelle.

Dann folgt in meinem Buch das zentrale III. Kapitel «Die langen Schatten des
christlichen Antijudaismus» mit kulturgeschichtlichen Aspekten über den
Volkskatholizismus, die in Ihrem Buch nur andeutungsweise vorhanden sind. Helmut Walser

Smith hat in der englischen Zeitschrift «Social History» kritisiert, dass es sich
bei Ihrem Buch hauptsächlich um eine Ideen- oder Intellektuellengeschichte, «a
work of intellectual history, not of social history» handle5. «This, then, is a widely
and deeply researched work and a Signal contribution to the field. But it is mainly a
work of intellectual history, not of social history. Nor is it convincing as the history
of mentality, which the author claims as his method. The social history sections
(geographical centres of anti-Semitism, social carriers) are singularly weak and, in
some instances, they wilfully ignore relevant research that might contradict the
general thesis. Moreover, the mentality of the common man is simply deduced from
the printed writings by priests ('milieu managers') and the educated laity.»

Demgegenüber war für mich wichtig, die judenfeindliche Mentalität des
«gewöhnlichen» schweizerischen Durchschnittskatholiken in den Griff zu bekommen,

weshalb ich mich mit der Alltagsgeschichte, zum Beispiel mit der Karfreitagsliturgie,

den populären Passionsspielen und anderen Volksbräuchen wie etwa dem
sogenannten Ratschen befasse (A 59-96). Gerade die Karfreitagsliturgie mit ihren
speziellen Riten, die antijudaistische Passagen enthielt, hatte über die Jahrhunderte

hinweg Langzeitwirkungen auf das Denken und Fühlen der Menschen. Die
teilweise antijudaistisch geprägten Passionsspiele hinterliessen in der persönlichen

Erinnerung vieler Katholikinnen und Katholiken nach den zeitgenössischen
Berichten tiefe Eindrücke. Wenn der katholische Antisemitismus zur Debatte
steht, dürfen diese theologisch-liturgischen und volkskulturellen Kontexte nicht
übersehen werden. Um die Mentalitäten im Schweizer Katholizismus der
Zwischenkriegszeit analysieren zu können, habe ich bewusst nicht nur den Diskurs der
Eliten in den Presseerzeugnissen, d. h. die veröffentlichte Meinung, sondern auch
religiös-populäre Phänomene einbezogen.

Nicht in erster Linie die einzelnen Teile, sondern vielmehr ihre Kombination
machen das Neue meines Buches aus. Wenn ich von einem neuen «kohärenten
Interpretationsmuster» des katholischen Antisemitismus (A 24) spreche, meine ich
dieses Gesamtkonzept des Buches, das sich deutlich von dem Ihrer Dissertation
unterscheidet. Für mich ist unverständlich, dass Sie meine Bemerkungen zum
«Interpretationsmuster» fälschlicherweise allein auf das Konzept des ambivalenten
katholischen Antisemitismus im IV Kapitel beziehen und in der Folge die eindeutig

vorhandenen neuen und weiterführenden Aspekte des Buches in Ihrer Kritik
weitgehend ausblenden oder herunterspielen.

Darauf folgt das IV Kapitel «Koordinatensystem», um das sich eigentlich
unsere Auseinandersetzung dreht. Hier behandeln wir beide den «ambivalenten»
bzw. «doppelten» Antisemitismus aufgrund einer jeweils andern, nämlich der

5 Vgl. die entsprechende Rezension von Helmut Walser Smith, in: Social History 24 (1999),
336-338. hier 337.

224



schweizerischen bzw. der deutschen Quellenbasis. Darauf komme ich weiter hinten

ausführlich zu sprechen.
Im Buch folgt dann das V Kapitel über die «Paradigmen im öffentlichen

Diskurs 1918-1945». Beim Verschwörungsparadigma der zwanziger Jahre handelt es

sich um ein internationales und weit über das katholische Milieu hinaus verbreitetes

Stereotyp, das in der Antisemitismusforschung verschiedentlich beschrieben
worden ist. Das «Überfremdungs»-Paradigma hat einen klar schweizerischen
Kontext. Ebenso beruht das folgende grosse VI. Kapitel «Stimmen zum
Zeitgeschehen 1933-1945» auf schweizerischen Begebenheiten. Das VII. Kapitel
«Meinungen für das Gespräch zu Hause» schliesslich, das sich ebenfalls auf schweizerische

Quellen bezieht, nimmt eine Kontrollfunktion ein: hier untersuche ich, ob der
Diskurs der Eliten in der Volksbildung rezipiert wurde.

In den Schlussthesen (A 303-311) greife ich - was kaum erstaunt - einige Themen

wieder auf. Ob es nötig ist, hier nochmals auf alle Bücher zu verweisen, die
schon einmal erwähnt worden sind, sollte dem Autor überlassen bleiben. In der
Fussnote 2 des Schlusskapitels heisst es: «Ich füge hier keine speziellen Belegstellen

mehr an und verweise auf den umfangreichen wissenschaftlichen Fussnoten-
apparat» (A 396).

Monopolisierung von Begriffen und Formulierungen?

Wenn sich Historiker mit transnationalen Phänomenen wie Sozialismus, Katholizismus

oder Antisemitismus auseinandersetzen, verwenden sie unvermeidlich
ähnliche oder gleiche Wörter, Begriffe, Denkfiguren, Modelle und Forschungsfragen.

Über die katholischen oder sozialistischen Parteien schreiben die Forscher
ähnlich, ohne dass sie deswegen von einander abschreiben. Gerade in bezug auf
theoretische Annahmen stützen wir uns alle bewusst oder unbewusst auf andere
Forscher, die sich vor uns mit der Thematik beschäftigt haben. Ohne diesen ständigen

Fluss der Gedanken wäre jeder Fortschritt in den Wissenschaften unmöglich.
Schaut man die in Ihrem Beitrag und zuvor schon im «Tages-Anzeiger» als

Beleg für «Parallelen in Wort und Inhalt» zitierten und aus dem Zusammenhang
gerissenen Sätze und Begriffe genauer an, stellt man fest, dass es sich häufig um
allgemeine Aussagen in der Forschung über den (katholischen) Antisemitismus
handelt, die schon von anderen Autoren zum Teil mit verwandten Formulierungen
verwendet wurden.

Beispielsweise gleichen sich kurze Definitionen des Antisemitismus, denn sie

geben für die jeweilige Zeitperiode Standardwissen und Sprachbilder wieder. So
verhält es sich etwa mit den von uns beiden verwendeten Wörtern «Sammelbegriff»

und «Juden als Juden»6. Zwei kurze Zitate aus zwei bekannten Lexika, die
vor Ihrer Dissertation erschienen sind, reichen aus, um dies zu demonstrieren. So
steht im «Staatslexikon» (1985): «Antisemitismus ist eine [...] Sammelbezeichnung
für verschieden motivierte judenfeindliche Einstellungen und Bewegungen [...]»,
und in der «Theologischen Realenzyklopädie» (1978) heisst es, Antisemitismus sei

6 In Ihrem Buch schreiben Sie: «In der Forschung ist 'Antisemitismus' ein Sammelbegriff für
negative Stereotypen über Juden, für Ressentiments und Handlungen, die gegen einzelne
Juden als Juden oder gegen das Judentum insgesamt sowie gegen Phänomene, weil sie
jüdisch seien, gerichtet sind» (B 23). Bei mir heisst es: «Das Wort Antisemitismus bildet einen
Sammelbegriff für negative Gefühle. Vorurteile und Handlungen, die sich gegen einzelne
Juden als Juden oder gegen das Judentum als solches richten» (A 51).

16 Zs. Geschichte 225



«eine pauschale Feindschaft gegen Juden als solche, insofern sie Juden sind». Von
«Juden als Juden» schreibt auch Uwe Mazura: «Judenfeindschaft ist die Gesamtheit

aller durch die Jahrhunderte hindurch tradierten Begründungen und
Handlungen, die sich gegen die Juden schlechthin oder gegen den Juden als Juden
gerichtet haben.»7

Wird in der allgemeinen Antisemitismusforschung meist zwischen einem
«traditionellen christlichen» Antijudaismus und einem «modernen» Antisemitismus
unterschieden, so ergibt sich für unsere beiden Studien die dreifache Unterteilung in
einen christlichen Antijudaismus, in einen sozio-kulturellen Antisemitismus und
in einen «Rassen»-Antisemitismus erstens aus dem katholischen Quellenmaterial.
Eine solche begriffliche und konzeptuelle Unterteilung können Sie keineswegs als
«meine Systematik» (Beitrag, S. 208) monopolisieren. Die Dreiteilung geht zweitens

aus den Quellen der multikulturellen Schweiz hervor, in der viele Schweizer
den «Rassen»-Antisemitismus ablehnten, aber dennoch judenfeindliche Ressentiments

vorbrachten. Als Beispiel verweise ich auf Jacques Picards Monographie
«Die Schweiz und die Juden 1933-1945» (1994)8. Die Typologie der Eidgenössischen

Kommission gegen Rassismus umfasst neben dem Antijudaismus ebenfalls
zwei Formen des modernen Antisemitismus: «Antisemitismus' enthält neben der
rassistischen Komponente die Idee einer 'jüdischen Weltverschwörung' und
macht 'die Juden' zu Sündenböcken für alle möglichen Übel.»9 Schon 1985
gebrauchten Herbert A. Strauss und Norbert Kampe die Dreiteilung10. Im Übrigen
verwenden auch deutsche Lexika diese Unterteilung. «Das kleine Staatslexikon»
(1995) unterscheidet knapp eine «religiös, rassisch oder sonstwie motivierte
Judenfeindschaft». Als Aspekte des «modernen» Antisemitismus hält schon Reinhard

Rürup 1975 die «Rassen»-Theorien, die politische Organisation sowie die
Instrumentalisierung und Manipulation des Antisemitismus fest11.

Die Unhaltbarkeit, ja Absurdität Ihrer Vorwürfe wird auch am Beispiel des
Wortgebildes «Anatomie des katholischen Antisemitismus» klar, das wir beide -
soweit ich sehe - nur je einmal (A 24, B 72) verwenden. Bei diesem von Josef Lang
als Ihr «Schlüsselbegriff» bzw. Ihre «Denkfigur»12 bezeichneten Ausdruck handelt
es sich um eine Kombination mit dem Wort Anatomie, welches in verschiedenen
Zusammenhängen auftauchen kann, so etwa im Buchtitel Hans Buchheims «Ana-

7 Uwe Mazura: Zentrumspartei und Judenfrage 1870/71-1933. Verfassungsstaat und
Minderheitenschutz, Mainz 1994, 24.

8 Vgl. Jacques Picard: Die Schweiz und die Juden 1933-1945. Schweizerischer Antisemitismus,
jüdische Abwehr und internationale Migrations- und Flüchtlingspolitik, Zürich 1994, 34-50.

9 Eidgenössische Kommission gegen Rassismus: Antisemitismus in der Schweiz. Ein Bericht
zu historischen und aktuellen Erscheinungsformen mit Empfehlungen für Gegenmassnah-
men, Bern 1998, 8.

10 Herbert A. Strauss, Norbert Kampe: «Einleitung», in: dies. (Hg.): Antisemitismus. Von der
Judenfeindschaft zum Holocaust, Frankfurt/New York 1985, 15.

11 Rürup schreibt: «Auch hinsichtlich dessen, was das qualitativ Neue im modernen Antisemi¬
tismus ist, gibt es eine Fülle von Aspekten, die jeweils unterschiedlich akzentuiert werden,
ohne dass eine eindeutige Gewichtung zu erkennen ist: die Säkularisierung des christlichen
Judenhasses, die Entwicklung einer totalitären antisemitischen Rassentheorie, der nationalistische

Kulturantisemitismus, die politische Organisation antisemitischer Bewegungen, die
Instrumentalisierung des Antisemitismus in den allgemeinen politischen Auseinandersetzungen,

[...]» (Reinhard Rürup: Emanzipation und Antisemitismus. Studien zur «Judenfrage»

der bürgerlichen Gesellschaft, Göttingen 1975, 74, meine Hervorhebung).
12 Josef Lang: «Ein trübes Kapitel Schweizergeschichte», in: Israelitisches Wochenblatt, 3. März

2000,41.

226



tomie des SS-Staates» (1965,7. Auflage 1999). Ja, selbst «Anatomie des Antisemitismus»

kommt schon in einem früheren Buchtitel vor. 1965 erschien eine Publikation

von James Daane mit dem Titel «The Anatomy of Anti-Semitism». Noch
grotesker ist das Beispiel «lange Dauer» (B) / «longue duree» (A): Ich kann mir kaum
vorstellen, dass Sie mit diesem Standardbegriff der französischen Historiographie
nicht vertraut sind.

Sicher ist jedenfalls, dass Ihre Vorwürfe auf Sie selber zurückfallen. Denn in
Ihrem Werk lassen sich leicht Stellen finden, an denen Sie nicht auf alle Forscher
verweisen, die sich vor Ihnen mit dem jeweiligen Thema beschäftigt haben. Sie
betreiben Katholizismusgeschichte und gehen dabei, was theoretische Begriffe und
Modelle angeht, in substantiellen Interpretamenten auf das «Sondergesell-
schafts»-Modell des Katholizismus zurück, das ich vor Jahren entwickelt habe13.

Zwei zentrale Denkfiguren durchziehen Ihre Studie, nämlich die Milieu- und die
Antimodernismusthese. Dass verschiedene Begriffe und Denkfiguren aus meinen
Studien in der europäischen, insbesondere der deutschen Forschung eine breite
Rezeption fanden, freut mich. Hätte ich nun - im Sinne Ihrer Forderungen an mich
- nicht erwarten dürfen, dass Sie den Autor eines «Standardwerkes» (so bezeichnen

Sie mein Buch an anderer Stelle) mindestens einmal im Haupttext namentlich
genannt hätten? Auf Seite 157 Ihrer Studie schreiben Sie über den Schweizer
Katholizismus und verwenden dabei Begriffe wie «katholischer Block», «Ghettoisie-
rungsprozess», «Kontermodernisierung» und «katholische 'Subgesellschaft'»,
ohne darauf hinzuweisen, dass es sich hierbei um Konzepte handelt, die in meinen
Werken «Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto» (1972) und «Katholizismus

und Moderne» (1989) ausführlich beschrieben sind. Die entsprechende Fussnote

moniert nur, dass ich den Antisemitismus in «Katholizismus und Moderne»
«umgangen» hätte (B Anm. Nr. 65 [334-335]). So viel - bei gleichen Massstäben! -
zur wissenschaftlichen Redlichkeit.

«Doppelter Antisemitismus»: ein zeitgenössischer Lexikon-Begriff von 1907

Es gibt eine für die Analyse und Interpretation zentrale Stelle, wo wir in unseren
Studien dieselben Quellen benutzen, nämlich die Antisemitismus-Artikel der
auch in der Schweiz verwendeten deutschsprachigen katholischen Lexika
Deutschlands. Wie Ihnen bekannt ist, haben vor uns schon andere Historiker diese
Lexikaartikel benutzt, beispielsweise Rudolf Lill 1970, Thomas Nipperdey und
Reinhard Rürup 1972, Wilhelm Damberg 1994 oder Georges Passelecq und
Bernard Suchecky 1995

13 Ob die entsprechende Fussnote. in welcher Sie auf meine Studien verweisen, nach Ihrem
Massstab ausreicht, möchte ich dem Urteil der Leser überlassen. Nach einer Reihe von
Verweisen auf andere Autoren steht auf S. 303 in Ihrer Anm. Nr. 20: «Für die Schweiz entwik-
kelte Urs Altermatt, Katholizismus. S. 103-110.104.109. und ders., Subgesellschaft. das Modell

der 'Subgesellschaft' (Substruktur und Subkultur), das sich auf den deutschen Katholizismus

übertragen lässt» (B 303).
14 Rudolf Lill: «Die deutschen Katholiken und die Juden in der Zeit von 1850 bis zur

Machtübernahme Hitlers», in: Karl Heinrich Rengstorf, Siegfried von Kortzfleisch (Hg.): Kirche
und Synagoge. Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden. Bd. 2. Stuttgart 1970.370-
420: Thomas Nipperdey, Reinhard Rürup: «Antisemitismus», in: Otto Brunner. Werner
Conze. Reinhard Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1, Stuttgart 1972,129-153: Wilhelm Damberg:
«Katholizismus und Antisemitismus in Westfalen. Ein Desiderat», in: Arno Herzig. Karl
Teppe. Andreas Determann (Hg.): Verdrängung und Vernichtung der Juden in Westfalen.

227



Da die Lexikaartikel zum Stichwort Antisemitismus auf knappem Raum
katholisches Standardwissen der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts enthalten, versteht
sich von selbst, dass verschiedene Forscher auf die ambivalente Doktrin vom
«erlaubten» und «unerlaubten» Antisemitismus gestossen sind. Es war der
sachkundige Kirchenhistoriker Wilhelm Damberg, der schon 1994 in Bezug auf Ihre
Vorstudie aus dem Jahre 1991 die Originalität des von Ihnen vertretenen
Ambivalenzbefundes relativiert hat: «Damit kommt Blaschke letztlich zu keinem anderen
Ergebnis als Rudolf Lill, der bereits 1970 die Ambivalenz der katholischen
Haltung' in der Zeit des Kaiserreiches hervorgehoben hatte, die jeden rassistischen
Antisemitismus und jede rechtliche Diskriminierung ablehnte, zugleich aber
einen auf der Identifikation von Liberalismus und Judentum beruhenden 'so-
ziale(n) Antisemitismus' umfassen konnte.»15 Den von Ihnen zu den Autoren mit
«apologetischer Neigung» (B 15) gezählte Rudolf Lill erwähne ich zweimal an
wichtiger Stelle (A 55 Anm. Nr. 92 [336], 100 Anm. Nr. 4 [346]).

Mit gutem Recht machen Sie aus dem Lexikon-Begriff von 1907 «doppelter
Antisemitismus» (Autor: Karl Hilgenreiner) eine Kapitelüberschrift (B 70-106). Ist
der Begriff aus einer zeitgenössischen Quelle damit nun gleichsam patentiert? Sie

bemängeln, dass ich nicht ausgewiesen hätte, dass sich der Begriff schon bei Ihnen
findet. Warum sollte ich? Mussten die Historiker stets nachweisen, wer ein aus den
Quellen stammendes Wort - hier aus einem Lexikon! - schon vor ihnen benutzt
hat, könnten die meisten Sachbücher nicht mehr im gegebenen Rahmen geschrieben

werden. Auf Ihre Studie habe ich im übrigen genau an dieser Stelle hingewiesen

(A 100 Anm. Nr. 4 [346]).
Richtig ist - und hier stimme ich mit Ihnen überein -, dass die Interpretation der

offiziösen katholischen Doktrin in der deutschen Historiographie lange Zeit
umstritten war. Die Widersprüchlichkeiten des katholischen Antisemitismus hatten
unterschiedliche Deutungsschulen zur Folge (A 54-56). Während einige Historiker
die Abwehr des «Rassen»-Antisemitismus durch die Katholiken hervorhoben,
betonen wir beide, allerdings mit Nuancen auch andere wie beispielsweise Michael
Langer (1994) oder Jacques Picard (1994)16, den Umstand, dass es trotzdem einen
spezifisch katholischen Antisemitismus gab, der nicht unterbewertet werden darf.
Besonders stach das «antimodernistische Syndrom» (A 126-130) hervor, ein
antisemitisches Klischee, das weit über den katholischen Raum hinaus Verwendung
fand und eine klassische Interpretationsfigur der Antisemitismusforschung
darstellt.

Kurzum: Die Erkenntnis, dass es bei den Katholiken die ambivalente Lehre
vom «erlaubten» und «unerlaubten» Antisemitismus gegeben hat, können Sie
nicht für sich allein beanspruchen, denn diese ergibt sich unmittelbar aus den
zeitgenössischen Quellen und wurde von der Forschung schon vor Ihnen - siehe etwa

Münster 1994, 44-61; Georges Passelecq, Bernard Suchecky: Die unterschlagene Enzyklika.
Der Vatikan und die Judenverfolgung. München/Wien 1997. Das französische Original
erschien 1995.

15 Damberg: Katholizismus und Antisemitismus in Westfalen, 47. Damberg bezieht sich auf
Olaf Blaschke: «Wider die 'Herrschaft des modern-jüdischen Geistes': Der Katholizismus
zwischen traditionellem Antijudaismus und modernem Antisemitismus», in: Wilfried Loth
(Hg.): Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart/Berlin/Köln 1991,236-
265.

16 Vgl. Michael Langer: Zwischen Vorurteil und Aggression. Zum Judenbild in der deutschspra¬
chigen katholischen Volksbildung des 19. Jahrhunderts, Freiburg/Basel/Wien 1994; Picard:
Die Schweiz und die Juden, 70-84.

228



Lill 1970 - erkannt. Deshalb hatte ich keinen Anlass, im IV. Kapitel meines
Schweizer Sachbuches nur auf Ihr Buch Bezug zu nehmen. Immerhin verweise ich
allein in diesem Kapitel sieben Mal auf Ihre Publikationen (A 100,104, HO, 114,
120,125, 130). Ganz zu Beginn des Unterkapitels «Doktrin der Lexika», wo der
«doppelte Antisemitismus» abgehandelt wird, bringe ich eine Fussnote an (A 100
Anm. Nr. 4 [346]), in der ich neben Lill und Damberg Ihren Namen nenne - mit
der Bemerkung: «Ähnlich sehen es...» Die Unterstellung in Ihrem Beitrag (S. 205-
206, S. 211, S. 217), dass ich Ihren Deutungsrahmen nicht nachweise, ist daher
schlichtweg unwahr.

Unbegreiflich ist für mich, dass Sie in Ihrer Kritik meines Buches verschweigen,
dass wir beide in diesem Kapitel neben Gemeinsamkeiten grosse Unterschiede
aufweisen. Basierend auf der Lexika-Doktrin des «doppelten Antisemitismus»
fächere ich aufgrund der schweizerischen Quellen die katholische Ambivalenz der
«erlaubten» und der «unerlaubten» Judenfeindschaft in verschiedene Elemente
auf: 1. christlicher Antijudaismus, 2. Ablehnung des «Rassen»-Antisemitismus,
3. Antisemitismus als antimodernistisches Syndrom, 4. Antisemitismus in der
«Schweizertums»-Ideologie und 5. Antisemitismus im Verhältnis zum Zionismus.
Die beiden letzten Elemente werden in Ihrer Studie nicht thematisiert. Deren
Bedeutung für meinen Interpretationsrahmen wird in Ihrer Buchkritik in unkorrekter

Weise übergangen. Die drei ersten Elemente lassen sich in Ihrem Kapitel
finden, wobei allerdings die ersten beiden in Ihrem Unterkapitel «Religion statt
Rasse» (B 72-83) vermischt werden.

Fazit: Das Kapitel IV meines Buches unterscheidet sich in für den Schweizer
Katholizismus wesentlichen Elementen vom entsprechenden Kapitel Ihres
Buches, das ich - wohlverstanden - damit keineswegs abwerten möchte. Wenn aber
von Gemeinsamkeiten und Unterschieden die Rede ist, dürfen gerade diese kon-
zeptuellen Unterschiede im IV Kapitel nicht minimalisiert werden.

Kontroverse: Ambivalenz versus Aversion

Neben den bereits beschriebenen augenfälligen Unterschieden zwischen unsern
beiden Studien gibt es eine Reihe von interpretatorischen Differenzen, die sich
aus den unterschiedlichen Befunden des schweizerischen Forschungsgegenstandes

ergeben. In Ihrem Beitrag zu meinem Buch spielen Sie diese mit grossem
Aufwand herunter, während ich darauf hinweisen möchte, dass die unterschiedlichen
Resultate einen interessanten Forschungsdiskurs ergeben könnten, denn gerade
der kritische Vergleich trägt in der sozialwissenschaftlich geprägten
Geschichtswissenschaft zum wissenschaftlichen Fortschritt bei. Da ich in meinem Buch an
einigen Stellen auf Gemeinsamkeiten und Unterschiede mit Ihrer Studie speziell
hinweise, ist es eigentlich schade, dass Sie diese Verweise zum Teil als Marginalien
abtun oder mir als Kritik verübeln. In einem wissenschaftlichen Diskurs sollten die
unterschiedlichen Resultate zunächst einmal ohne Polemik ernst genommen und
vergleichend analysiert werden.

Wo liegen die wichtigsten Unterschiede? Erstens ganz einfach in der
Hauptfragestellung und in der Zielsetzung der beiden Studien. Während Ihre Dissertation
sich hauptsächlich mit dem Zusammenhang zwischen der Bildung des katholischen

Milieus und dem Antisemitismus im deutschen Kaiserreich des 19. Jahrhunderts

befasst, steht für mich die Frage nach der Kontinuität zwischen dem traditionellen

christlichen Antijudaismus und dem «modernen» Antisemitismus in der

229



Schweiz im Zentrum (A 47-58). In Ihrer Studie spielt diese Frage nur eine Randrolle.

Was die milieustabilisierende Funktion des Antisemitismus angeht, komme
ich für die Schweiz der Zwischenkriegszeit zum Schluss, dass der katholische
Antisemitismus nicht in erster Linie der Stabilisierung des Milieus diente, wenngleich
er unter Umständen auch diese Funktion haben konnte. Oft argumentierten die
katholischen Antisemiten aber funktionslos antijüdisch (A 310).

Zweitens zur Frage der Ambivalenz. Wie Sie richtig darlegen und wie ich es in
meinem Buch auch getan habe, gibt es für den Ambivalenzbegriff zwei Bezugspunkte:

einerseits die ambivalente Haltung gegenüber den Juden und andererseits
die ambivalente Haltung gegenüber dem Antisemitismus. Für die erste Form der
Ambivalenz konnte ich in den schweizerischen Quellen keine repräsentativen
Belege finden, also verwende ich den Begriff - im Gegensatz zu Ihrem Buch - nur in
der zweiten Form, was ich auch deutlich deklariere (A 55-56). Damit können Sie
nun einverstanden sein oder auch nicht, jedenfalls verstehe ich Ihre verwirrliche
Polemik um diesen Sachverhalt nicht. Meines Erachtens dürfen für eine differenzierte

Einschätzung des Verhaltens der Katholiken beide Seiten des «doppelten
Antisemitismus» nicht übersehen werden: weder die Ablehnung des «Rassen»-
Antisemitismus noch die Betonung des eigenen, sozio-kulturell argumentierenden

Antisemitismus. Mit Ihrer Aversionsthese betonen Sie eindeutig die zweite
Seite (Vgl. beispielsweise B 70, 71,282). Da ich diese Interpretation aufgrund der
schweizerischen Quellenforschung nicht teile, benütze ich den Begriff der
Ambivalenz zur Umschreibung des Antisemitismus der Schweizer Katholiken.

Drittens: Aus der These einer prinzipiellen «Aversion» der Katholiken gegen die
Juden schliesst Ihre Studie, dass der Antisemitismus ein «endogenes» (B 282),
«indigenes» (B 107) oder «konstitutives» (Umschlag Rückseite) Element der katholischen

Weltanschauung gewesen sei. Es waren vor allem deutsche Katholizismushistoriker,

die Sie in diesem Punkt kritisierten und Ihnen Verzerrungen und
mangelnde Kenntnisse in der Katholizismusgeschichte vorwarfen17. So schreibt
Wilfried Loth: «Die Geschlossenheit des katholischen Milieus und seiner Ideologie
wird bisweilen geradezu grotesk überzeichnet.» «B[laschke]s These übertreibt die
Ausprägung antisemitischer Stereotypen im Ultramontanismus ebenso wie die
Prägekraft des Ultramontanismus im deutschen Katholizismus; gleichzeitig
unterschätzt sie den Einfluss sozialgeschichtlicher Faktoren [...].»,s Hier bewegen Sie
sich übrigens mitten in meinem «Subgesellschafts»-Modell, vernachlässigen aber
die neuere Debatte über die re;7milieus (siehe Wilfried Loth), was zur Folge hat,
dass Sie das katholische Milieu als zu homogen betrachten19. Aufgrund meiner

17 Hier eine Auswahl der Kritiken: Heinz Hurten spricht von «unbewiesenen Behauptungen»
und bezeichnet gewisse Ihrer Äusserungen zur Katholizismusgeschichte im engeren Sinn als
«schlicht falsch» (198). Er schliesst, dass Ihre «Arbeitsweise» gegenüber Ihren Ergebnissen
«zu grosser Skepsis veranlasst» (200). Heinz Hurten, in: Stimmen der Zeit 7 (1998), 197-200.
Vgl. weiter Wilfried Loth. in: Historische Zeitschrift 267 (1998), 515-517; Kurt Nowak, in:
Theologische Literaturzeitung. Monatsschrift für das gesamte Gebiet der Theologie und
Religionswissenschaft 123 (1998), 497-500: Klaus Schatz, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung,
1. Juli 1998: Walser Smith, in: Social History; Karl-Egon Lönne: «Literaturbericht.
Katholizismus-Forschung», in: Geschichte und Gesellschaft. Zeitschrift für Historische Sozialwissenschaft

26 (2000), 128-170, v.a. 156-158.
18 Loth. in: Historische Zeitschrift, 516.
19 Zum «Subgesellschafts»-Modell: Urs Altermatt: Katholizismus und Moderne. Zur Sozial-

und Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989.
v.a. 97-132; Urs Altermatt: «Katholische Subgesellschaft. Thesen zum Konzept der 'katholischen

Subgesellschaft' am Beispiel des Schweizer Katholizismus», in: Karl Gabriel, Franz-

230



Quellenbasis komme ich zum Schluss, dass im schweizerischen Katholizismus
zwischen verschiedenen Richtungen oder Teilmilieus differenziert werden muss, die
zwar alle den christlichen Antijudaismus teilten, aber dem «modernen» Antisemitismus

- teilweise - unterschiedlich gegenüberstanden. So war die Judenfeindschaft

in der Schweiz im rechtskatholisch-integralistischen Flügel ein konstitutives
oder integrales Element der Weltanschauung (A 156, 309). Bei den Christlichsozialen

und Reformkatholiken gab es sowohl dezidierte Antisemiten als auch
AntiAntisemiten (A 156-159, 310). Das Vorkommen von antisemitischen Aussagen
beim katholisch-konservativen Mainstream war akzidentiell (A 159-162, 310).
Daher kann nach meinem Dafürhalten der Antisemitismus im schweizerischen
Katholizismus 1918-1945 nicht pauschal als konstitutiv bezeichnet werden.

Viertens bestehe ich im Fall des Schweizer Katholizismus weiterhin auf der
analytischen Unterscheidung zwischen einem biologistisch-rassistisch begründeten
und einem sozio-kulturell argumentierenden Antisemitismus, auch wenn die
Sprache der Theologen, Publizisten, Journalisten usw. im Alltagsgebrauch
fliessende Übergänge aufwies. Deshalb lehne ich Ihren Begriff des «parüalrassisti-
schen Antisemitismus» ab und verwende in Anlehnung an die mir geläufige
Rassismusdebatte (vgl. meine Studien über den Rechtsextremismus in der Schweiz) den
Begriff «Kulturalismus» (A 306-307). Wenn Sie nun behaupten, die Aussage, dass
die Katholiken nicht in allen Teilen vor dem «Rassen»-Antisemitismus gefeit
gewesen seien, bedeute dasselbe wie die Aussage, die Katholiken seien partialrassi-
stisch eingestellt gewesen, so ist dies falsch. Meine Aussage bezieht sich darauf,
dass einige Katholiken zuweilen trotz der grundsätzlichen Ablehnung des
«Rassen-Antisemitismus rassistische Versatzstücke benutzten. Ihre These jedoch
besagt, dass die Katholiken den Rassismus bis zu einem gewissen Grad, eben partiell,
übernahmen. Übrigens hat Karl-Egon Lönne darauf hingewiesen, dass die
«Abwehr des Rassedenkens» im Katholizismus in Ihrer Studie «unterbewertet bzw.

fragwürdig interpretiert» werde20.

Kritische Solidarität in der Forschung statt akademische Profilierung

Um nicht auf der kontroversen Ebene der Debatte stehen zu bleiben, nenne ich
abschliessend für den Katholizismus einige Bereiche, in denen meines Erachtens
die Antisemitismusforschung in der Schweiz bislang noch zu wenig geleistet hat.

Erstens: Nach wie vor fehlt eine umfassende Darstellung des katholischen
Antisemitismus in der Schweiz im 19. Jahrhundert. Zweitens: Auch die Teilmilieus und
die Regionen müssen noch präziser und differenzierter untersucht werden. Drittens:

Der kultur- und mentalitätsgeschichtliche Aspekt, zu dem mein Buch einen
Einstieg leistet, bietet ein weites interdisziplinäres und internationales
Forschungsfeld. Untersucht werden könnten beispielsweise Predigten, Volksmissionen,

Pfarreiblätter oder auch Phänomene der Volksfrömmigkeit. Viertens: Nach

Xaver Kaufmann (Hg.): Zur Soziologie des Katholizismus. Mainz 1980. 145-165. Zur
Diskussion vgl.: Wilfried Loth (Hg.): Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne. Stuttgart

1991; Olaf Blaschke. Frank-Michael Kuhlemann (Hg.): Religion im Kaiserreich. Milieus
- Mentalitäten - Krisen, Gütersloh 1996: Franz-Xaver Kaufmann. Arnold Zingerle (Hg.):
Vatikanum II und Modernisierung. Historische, theologische und soziologische Perspektiven.
Paderborn/München/Wien/Zürich 1996. darin insbesondere die Einführung von Franz-Xaver

Kaufmann. 9-34.
20 Lönne: «Literaturbericht». 158.

231



1945 kam es vorerst zu keinem eigentlichen Umdenken, was den Antisemitismus
anging. Wann setzte der Wandel ein? Für die Frage nach der Kontinuität oder
Diskontinuität des katholischen Antisemitismus nach dem Zweiten Weltkrieg ist
insbesondere auch das Verhältnis der Katholiken zu Israel von Interesse.
Wünschenswert wären - fünftens - auch vergleichbare Studien über den Antisemitismus

im schweizerischen Protestantismus, im liberal-freisinnigen Bürgertum und in
der Sozialdemokratie. Schliesslich ist es aus internationaler Perspektive interessant,

die für die Schweiz und Deutschland bekannten Befunde mit den Katholizismen

in den Niederlanden, Frankreich, Österreich und Italien zu vergleichen. So
wäre gerade die Frage spannend, wie stark das Denkmuster des ambivalenten
Antisemitismus im katholischen Europa verbreitet war.

Ich komme zum Schluss. Dass Sie mit unhaltbaren Argumenten meine
wissenschaftliche Integrität in Zweifel ziehen, ist eine Sache. Dass Sie dies aber im
Zusammenhang mit der Erinnerung an die Shoah und der Aufarbeitung des
Antisemitismus tun, ist sehr schmerzlich. Eine sachliche Diskussion über die verschiedenen

Modelle, Ansichten und Interpretationen des Antisemitismus wäre für den
wissenschaftlichen Fortschritt hilfreicher. Konkurrenz unter Wissenschaftern
sollte eine sachbezogene Geschichtsdebatte nicht verunmöglichen. In einem
neuen Literaturbericht über die Katholizismusforschung in «Geschichte und
Gesellschaft» (2000) schreibt Karl-Egon Lönne: «Es fehlt ihm [Blaschke] die Offenheit,

unterschiedliche Deutungskulturen wenigstens prinzipiell als konkurrierende

Sinndeutungen in ihrem besonderen Charakter zu erkennen und
anzuerkennen.»21 Unsere Kontroverse scheint mir diesen Eindruck leider zu bestätigen.
Verwenden wir doch nicht unnötig Zeit für die Zusammenstellung von
Wort-Genealogien und Buch-Exegesen, debattieren wir vielmehr über Unterschiede und
Gemeinsamkeiten in der Deutung des Antisemitismus.

Im Buch von Aleida Assmann und Ute Frevert «Geschichtsvergessenheit -
Geschichtsversessenheit. Vom Umgang mit deutschen Vergangenheiten nach 1945»
(1999) habe ich kürzlich von Assmann auf S. 71 gelesen: «Leider ist es in Deutschland

inzwischen zur Sitte geworden, dass sich die mit der Erinnerung an den Holocaust

Beschäftigten gegenseitig misstrauen und ihre Motive anschwärzen. Auf
diesem Gebiet ist mit der Polemik um das Was, Wann und Wie eine regelrechte
Hysterie der Differenz entstanden, die ungleich entwickelter ist als die grundsätzliche

Solidarität in der Aufgabe.» Urs Altermatt

21 Lönne: «Literaturbericht». 157.

232



Replik Blaschke

Sehr geehrter Herr Altermatt, Sie wissen, dass ich Ihr Buch schätze, weil es durchaus

neue Aspekte enthält und meine «herausfordernden» Thesen samt
theoretisch-methodischem Ansatz für den Schweizer Katholizismus grosso modo bestätigt;

«hauptsächlich katholische Druckerzeugnisse» (A100,25f.) können in der Tat
zu einer guten Mentalitätsgeschichte führen. Von Ihrer Replik, die Ihren ersten
Anspruch (neu, auf Europa deduzierbar A 99) herunterspielt und zwischen den
Zeilen etliches zugesteht, habe ich eine sachliche Argumentation über dem
Niveau persönlicher Kränkungen erwartet. Sie lenkt indes mit lauter Stimme
(Absurdität, unbegreiflich, grotesk, Profilierung, Unhaltbarkeit) vom Problem ab, mehr
aber noch mit enormem rhetorischen Aufwand, der selbst Fachleuten die Transparenz

erschwert. Zum Glück bleibt nachprüfbar, was ich wirklich geschrieben habe.
Die sorgfältige relecture meines Textes ist die beste Replik auf Ihre Darstellung.

Vergessen wir nicht die Relevanz unserer Kontroverse: Es geht darum, ob ein
«wegweisendes» europäisches «Standardwerk» (jetzt: Sachbuch, Fallstudie), für
das Sie, nicht Ihre Mitarbeiter, die Verantwortung tragen, Erkenntnisfortschritt,
-stillstand oder -rückschritt bringt, sodann um die Seriosität der fachlichen
Debatte, die nur unter Wahrung der Regeln unserer Zunft vorankommt. Das gilt
auch für das schmerzliche Thema Antisemitismus, das Sie seit 1997 so sehr beschäftigt!

Bitte geben Sie diesmal, aus Respekt vor den Erwartungen der Leserinnen
und Leser, gezielte Antworten (z.T. reichen Seitenangaben).

1. Wenn die Schweiz Thema Ihres Buches ist, warum steht nichts davon auf dem
Buchumschlag, stattdessen aber «europäisch»?

2. Welcher der 16 Verweise - die ich jedem zur Prüfung anempfehle - macht
deutlich, woher das Modell des «doppelten Antisemitismus» stammt? Sie
verharmlosen den Tatbestand als Begriffsstreit. Ob Sie «Anatomie» oder (wie auch
ich andernorts) «Koordinatensystem» sagen, ist belanglos. Fragwürdig ist allein
Ihr «neuer» Deutungsrahmen, den Sie nach eigenem Ausweis im theoretischen
Kernkapitel (A 99f., 24t, 27,43) erstellen. Hier drückte sich mein Text bereits klar
aus. Materielle Anreicherungen (Passionsspiele etc.) sind nicht mit substantiellen
Koordinaten eines Theorierasters zu verwechseln.

3. Wie erklären Sie, dass sich über drei Dutzend Denkfiguren, Thesen,
Formulierungen etc. ausgerechnet schon und oft nur in meiner Arbeit finden? Das sind
vorzüglich Sachverhalte, die Sie selber als «wichtige Befunde» ausgeben. Sind
etwa die «Denkschulen» (Resistenz, Ambivalenz etc.), die longue-duree-These
über den katholischen Antisemitismus oder der Begriffsapparat «1. Integration,
2. Segregation/Exklusion (Boykott, kein Kontakt mit Andersgläubigen), 3.
Elimination» (B 66f.; A 306f.) bloss allgemeine Aussagen! Die massive Häufung zählt,
nicht Einzelfälle.

4. Nachdem ich «die Ambivalenzthese» nochmals nüchtern erklärt habe, geben
Sie auf einmal zu, Ihnen fehlten Belege für die «ambivalente Haltung gegenüber
den Juden» - im krassen Kontrast zur Ambivalenzthese Rudolf Lills, die wir beide
nicht vertreten. Damit bestätigen Sie meine These (Aversion); zugleich wollen Sie

Lill bestätigen. Wie bitte soll das gehen? Und es fehlt - trotz eiliger Nachlieferung
neuer Belegstellen - immer noch der Nachweis, wo Lill (Toleranzthese) vom
«erlaubten/unerlaubten» Antisemitismus schreibt.

Bislang haben Sie, statt auf solche Fragen zu antworten, sich auf eine (abschätzige)

Rezension meines Buches konzentriert, das von anderen z.B. als «Standard-

233



werk»1 bezeichnet wurde und 22 (gegen 7) höchst positive Besprechungen erhielt,
darunter von Aram Mattioli in dieser Zeitschrift (1998).

Obendrein suggerieren Sie, ich hätte von Ihnen abgeschrieben. Das verblüfft, ist
aber rasch entkräftet. Die Milieu- und die Antimodernismusthese, die meine Studie
durchziehe, oder Begriffe wie katholisches Ghetto (z.B. Lill 1970.389, 395!) stammen

nicht von Ihnen, vielmehr aus dem deutsch-anglo-amerikanischen
Diskussionsstrang über Katholiken als «Gesellschaft in der Gesellschaft» (Ernst
Troeltsch 1913). Genannt seien bloss Franz Schnabel 1937 (Bd. 4: zur Verwendung
moderner Mittel durch die Kirche) Clemens Bauer 1964 und Rainer M. Lepsius
1966 («Milieu», «katholische Subkultur»), David Blackbourn, dann Werner K.
Blessing 1982, Thomas Nipperdey (1983: «Die antimoderne Kirche bediente sich
der modernsten Mittel»), die Milieudebatte seit Wilfried Loth 1984 bis zu Karl
Rohe 1992 - Arbeiten, die kein einziges Werk von Ihnen nennen. Mit diesen Autoren,

diesen Konzepten und diesem Grundlagenwissen jedes Katholizismusforschers

setze ich mich auseinander. Ihr Standardwerk «Katholizismus und
Moderne» von 1989, das auch in Deutschland bekannt wurde, möchte ich damit
keineswegs in ein fahles Licht rücken, sondern nur diesen Irrtum korrigieren.

Schon in Ihrem Sachbuch reklamiert eine kryptische Fussnote: «Blaschke
übernimmt mein Modell und wendet es auf den Antisemitismus an» (A 348f.; Kontext:
moderne Kommunikationsmittel)2. Erst derartige Ablenkungsversuche (bes. die
16 Verweise) haben bewirkt, dass wir (keineswegs «unnötig») Zeit verwenden
mussten, um die dringend nötige Sachdebatte nachzuholen. Sicher: Hilfreicher
wäre es für alle Beteiligten wie für den wissenschaftlichen Fortschritt gewesen,
hätte schon Ihre Fallstudie Unterschiede und Gemeinsamkeiten unserer Befunde
über den Katholizismus «von 1850-1950» (A 305-307,99f.; B 19,282) offen diskutiert

sowie willkommene Kritik an Reichweite und Leistungsfähigkeit meines
Deutungsangebots geübt. Olaf Blaschke

1 Vgl. Werner Bergmann, in: Extremismus & Demokratie. Jg. 10. 1998, S. 258f.
2 Die Methode, in Fussnoten falsche Spuren zu legen, erhellt Anthony Grafton. Die tragischen

Ursprünge der deutschen Fussnote. München 1998. S. 27f.

234



Duplik Altermatt

Sehr geehrter Herr Blaschke, im Dezember 1999 hörte ich von dritter Seite
erstmals von Ihren Vorwürfen. Am 14. Februar 2000 schrieben Sie mir in einem Brief:
«Mir liegt daran, dass zwischen uns nicht nur sachlich, sondern auch persönlich
Einvernehmen herrscht, auch, weil ich Sie als einen der bedeutendsten
Katholizismusforscher schätzen gelernt habe.» Später wurde ruchbar, dass ein nicht gezeichnetes,

in der Ich-Form abgefasstes Dokument von 21 S. existiert, das hauptsächlich
Zitate aus unseren Büchern einander gegenüberstellt. Am 11. März erschien der
«Tages-Anzeiger»-Artikel. Ich überlasse es dem Leser und der Leserin, Überlegungen

darüber anzustellen, wie die verschiedenen Dinge zusammenhängen.
Dass Sie mein Buch u.a. deshalb schätzen, weil es angeblich Ihre Thesen bestätige,

andererseits sich aber darüber ärgern, dass ich diese kritisiere, wirft ein deutliches

Licht auf unsere Kontroverse. Dass Sie nun auch noch behaupten, ich hätte in
der Replik frühere Äusserungen «heruntergespielt» und «etliches zugestanden»,
zeigt einmal mehr, dass Sie Texte zu Ihren Gunsten uminterpretieren. Gleichzeitig
werfen Sie mir indirekt vor, «falsche Spuren» zu legen, was erneut belegt, dass

Ihnen die Offenheit fehlt, «unterschiedliche Deutungskulturen wenigstens prinzipiell

zu erkennen und anzuerkennen» (K.-E. Lönne über Sie: Geschichte und
Gesellschaft, 2000,157).

Nun zu Ihren Fragen, die ich eigentlich in der Replik schon beantwortet habe.
1. Dass die Schweiz Gegenstand meines Buches ist, erkennt jeder am Titel, wo es

u.a. heisst: «Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945». Warum soll eine
paradigmatische Studie zur Schweiz keinen Beitrag zur europäischen Antisemitismusforschung

leisten? Ich verstehe überhaupt nicht, warum das Wort «europäisch» auf
dem vom Verlag gestalteten und verantworteten Buchumschlag Sie derart stört.

2. Verweis auf «doppelten» bzw. ambivalenten Antisemitismus: Auf S. 100 heisst
es im Unterkapitel «Doktrin der Lexika», dass die Katholiken «zur Beurteilung
judenfeindlicher Stereotype» einen «theoretischen Orientierungsraster» besassen.
Darauf wird der ambivalente Antisemitismus anhand der Lexika dargestellt. Die
entsprechende Fussnote lautet: «Ähnlich sehen es Lill ...; Olaf Blaschke ...;

Damberg » (A 100 Anm. Nr. 4 [346]).
3. Wollen Sie ernsthaft die Begriffe und Konzepte «longue duree» oder

Exklusion/Inklusion monopolisieren? Das Begriffspaar Inklusion/Exklusion gehört in
der Nationalismus-, Rassismus- und Migrationsforschung mit Begriffen wie
Integration, Segregation, Assimilation usw. zum Standardjargon. Es findet auch in der
Antisemitismusforschung Verwendung, z.B. bei G. R. Sharfman, der 1995 in «The
Journal of Religious History» den Artikel «Bavarians and Jews: A Study in
Integration and Exclusion During the Nineteenth Century» veröffentlichte.

4. Ambivalenz vs. Aversion: Geradezu grotesk ist Ihre Behauptung, dass ich Ihre
Aversionsthese bestätige. Schon in meinem Buch habe ich nur von der ambivalenten

Haltung der Katholiken gegenüber dem Antisemitismus gesprochen (A 55-56).
Dass es eine ambivalente Haltung gegenüber den Juden gab, habe ich nie behauptet.

Auf R. Lill verweise ich in diesem Zusammenhang u.a. auch deshalb, weil er
schon 1970 auf den Artikel im «Kirchlichen Handlexikon» von 1907 (wo der
Begriff «doppelter Antisemitismus» vorkam) hingewiesen hat (A 100 Anm. 4). Lill
schreibt, der Autor des Artikels distanziere sich vom «Rassen»-Antisemitismus,
plädiere aber «für Massnahmen gegen das Vordringen des Judentums», was er an
anderer Stelle als «soziale[n] Antisemitismus» bezeichnet (Lill 389, 392).

235



Bei unserer Kontroverse geht es um drei Punkte.
Erstens behandeln unsere Bücher andere Länder und Epochen (B: Deutsches

Kaiserreich 1871-1918; A: Schweiz 1918-1945). Aussagen über Deutschland im
19. Jh. lassen sich nicht ohne weiteres «deduktiv» auf die Schweiz übertragen.

Zweitens Begriffe, Denkfiguren und Modelle. Vergleichen Historiker transnationale

Phänomene wie Katholizismus und Antisemitismus in verschiedenen Ländern

und Epochen, analysieren sie ihre Ergebnisse häufig mit ähnlichen oder
gleichen Begriffen und Konzepten. Den Begriff «doppelter Antisemitismus» können
Sie nicht für sich allein beanspruchen. Ebensowenig die Erkenntnis, dass es die
ambivalente Doktrin des «erlaubten» (antimodernistischen) und des «unerlaubten»
(rassistischen) Antisemitismus gegeben hat, denn diese Tatsache ergibt sich unmittelbar

aus zahlreichen zeitgenössischen Quellen und wurde von der Forschung
schon vor Ihnen (vgl. Lill 1970) erkannt.

Zur Klassifizierung des ambivalenten Antisemitismus füge ich der Dreiteilung
(1. christlicher Antijudaismus, 2. Distanzierung vom «Rassen»-Antisemitismus,
3. antimodernistischer Antisemitismus) als 4. Element den Antisemitismus in der
«Schweizertums»-Ideologie und 5. den Antisemitismus im Verhältnis zum Zionismus

hinzu und entfalte damit ein Interpretationsmuster, das über das Ihrige hinausgeht.

Fest steht, dass wir in wichtigen Themen wie z.B. beim «Partialrassismus» zu
unterschiedlichen Ergebnissen kommen.

Drittens geht es um den Anmerkungsapparat. Vorauszuschicken ist, dass ich
16mal, davon viermal namentlich im Text, auf Ihre Studien hinweise. Die Art des
Anmerkungsapparates variiert nach dem Genre des Buches. Als Historiker habe
ich in erster Linie mit Quellen gearbeitet, um zu den Ergebnissen zu gelangen. Wo
ich es für angemessen hielt, habe ich auf Ihre und andere Studien hingewiesen und
damit Zustimmung und Kritik offengelegt. Dass Sie meine Fussnoten bisher als
«Marginalien» und neuerdings als «Ablenkungsversuche» abqualifizieren, spricht
für sich. Bei allem Respekt vor Ihren Forschungen - Ihre Stude über den katholischen

Antisemitismus im deutschen Kaiserreich 1871-1918 kann nicht das alleinige

Referenzwerk für eine Schweizer Studie über die Jahre 1918-1945 darstellen.
Sollen keine Zitationskartelle entstehen, muss das Zitieren dem Ermessen des
Autors überlassen bleiben. In Ihrer Studie haben auch Sie sich eben diese Freiheiten

gegenüber meinem Buch «Katholizismus und Moderne» (1989) herausgenommen,
selbst dort, wo Sie klar den Schweizer Katholizismus behandeln oder den

katholischen Antimodernismus thematisieren. Darum geht es, und nicht darum, ich
würde behaupten, Wörter wie Sondergesellschaft, Ghetto usw. erfunden zu haben.
Ich belasse Ihnen die Freiheit des Zitierens gerne, nur sollten Sie die Anwendung
der gleichen Massstäbe auch mir zugestehen.

Zum Schluss: Wird es nicht Zeit, dass wir zur eigentlichen Forschungsarbeit
übergehen und mit unseren Studien zum europäischen Forschungsdiskurs beitragen?

Urs Altermatt

236


	"Katholizismus und Antisemitismus" : eine Kontroverse

