
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 50 (2000)

Heft: 1

Buchbesprechung: Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960 [hrsg. v. Aram Mattioli]

Autor: Haumann, Heiko

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schriftenbeiträge gewünscht. Das Verständnis des Katholizismus als sozialer
Bewegung ist nicht überzeugend dargelegt. Auch das implizite Verständnis desselben
als gegen aussen klar konturierter Einheit lässt, zumindest was die Gläubigen
anlangt, Fragen entstehen. Ebenso und damit im Zusammenhang scheint auch das
Verhältnis zwischen den kirchlichen Würdenträgern und intellektuellen Exponenten

einerseits und den Gläubigen und der Leserschaft der untersuchten Zeitschriften
andererseits theoretisch nicht genügend geklärt.

Der Zeitraum, dessen Anfang mit dem Ende der Blütezeit des Katholizismus
nur vage begründet ist, wird in die Jahre vor und nach dem zweiten Vatikanum
unterteilt und beendet mit dem Abschlussjahr der Synode 72. Als Ergebnisse der
Analyse lassen sich festhalten: Der Bedeutungsverlust von «Sittlichkeit» und
«Masturbation», ein zunehmendes Gewicht des «vorehelichen Geschlechtsverkehrs»

und die «Geburtenregelung» als zentrales Thema der ganzen Periode. Der
Umgang mit den Themen lässt über die Zeit hinweg eine Aufwertung der menschlichen

Personalität/des Individuums und damit des Gewissens als Entscheidungsinstanz

erkennen, während gleichzeitig die kirchliche Autorität geschwächt und
insbesondere mit der Enzyklika «Humanae vitae» der Gehorsam von den Gläubigen

zunehmend verweigert wird.
Ausgehend von der Prämisse, dass der Katholizismus als soziale Bewegung zu

begreifen sei, führen die Untersuchungen des Autors dazu, die wachsende
Eigenverantwortung der Gläubigen als Ursache der Demobilisierung im Katholizismus
zu verstehen. Dabei sieht er im «antiquierte(n) Amtsverständnis» Papst Pauls VI.
ein verschärfendes Problem, das die mildernden Auswirkungen des IL Vatikanischen

Konzils in der Frage der Geburtenregelung konterkarierte, und in der
abfedernden Stellungnahme der schweizerischen Bischöfe ein nur beschränkt günstig
wirkendes Mittel, die Autoritäts- und Glaubwürdigkeitskrise der katholischen
Kirche zu vermeiden. Leider hat der Autor die Hinweise darauf, dass das Beharren

auf naturrechtlichen Argumentationen in den päpstlichen Verlautbarungen
zunehmend auf Widerstand stiess, nicht zum Anlass genommen, die innerkirchlichen

Auseinandersetzungen stärker mit der Dynamik gesellschaftlicher Reflexion
in der Gesamtgesellschaft zu verbinden.

Beatrice Ziegler, Zürich/Hinterkappden

Aram Mattioli (Hg.): Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960. Mit einem
Vorwort von Alfred A. Häsler. Zürich, Orell Füssli Verlag, 1998, 594 S.

Antisemitismus war und ist, schreibt Alfred A. Häsler in seinem Vorwort,
«integrierter Teil unseres gesellschaftlichen Lebens» (S. IX). Der längst überfällige
Band, verdienstvoll von Aram Mattioli zusammengestellt, belegt diese These
eindrucksvoll.

In seinem einleitenden Überblick bezeichnet Aram Mattioli Antijudaismus und
Antisemitismus als «mentale Dispositionen von langer Dauer und vor allem als
gelebte Haltungen die vorurteilsbestimmt und nicht rational begründet sind»
(S. 5). Dennoch «besitzen sie in aller Regel eine soziale Logik, die es zu entschlüsseln

gilt» (S. 6). Die Schweiz stellte keine Ausnahme in der Geschichte des
Antisemitismus in Europa dar. Er ist als «kultureller Code» (Shulamit Volkov) zur
Selbstverständigung sozialkonservativer Milieus zu verstehen und erfreute sich
«einer erschreckenden kulturellen Normalität» (S. 15). Allerdings trat er - trotz
nicht zu vernachlässigenden gewalttätigen Formen - verhältnismässig «diskret»

94



auf (Golo Mann), diente vorwiegend der nationalistischen Abwehr von «Fremden»

und hatte insofern eine «prophylaktische» Funktion (Gerhard M. Riegner).
Die restriktive Flüchtlingspolitik zwischen 1938 und 1947 war insofern kein
«Betriebsunfall der Schweizer Geschichte» (S. 13). Andererseits sind doch deutliche
Unterschiede gegenüber Deutschland, Frankreich oder Russland zu sehen, und es

wäre verfehlt, die schweizerische Geschichte nur aus dem Blickwinkel der
Judenfeindschaft zu interpretieren.

Albert M. Debrunner macht Spuren des Antisemitismus in der Deutschschweizer

Literatur zwischen 1848 und 1914 nicht nur bei Konservativen wie Jeremias
Gotthelf oder Ulrich Dürrenmatt aus, sondern auch bei Freisinnigen wie Jakob
Frey und selbst bei Sozialisten wie Caspar Aloys Bruhin. Ein weiteres Beispiel ist
die vielgelesene Schriftstellerin Lisa Wenger. Debrunner fordert nach diesen
«Sondierbohrungen» (S. 40) zur Grundlagenforschung auf, nachdem so lange der
Wunsch vorgeherrscht habe, auf der «wunderbar weissen Fläche [der Schweizer
Literatur keine] antisemitischen Kratzer» zu bemerken (S. 42). Markus Ries fasst
noch einmal die Kontinuität von Antijudaismus und Antisemitismus im Katholizismus

zusammen. Mehrheitlich wandten sich Kirchenvertreter zwar gegen die
rassistischen Komponenten, konstruierten dafür jedoch den «erlaubten» (S. 51),
nicht gewalttätigen Antisemitismus.

Nach diesem ersten Teil, der «Forschungsstand und Überblicke» bot, wird im
zweiten Teil der «Widerstand gegen die Emanzipation (1798-1874)» geschildert.
Aram Mattioli verfolgt den von vielen Rückschlägen gekennzeichneten Prozess
jüdischer Emanzipation und hebt hervor, dass die Volksabstimmung von 1866 mit
ihrem knappen Ausgang «nicht mehr als ein Meilenstein auf dem Weg zur
vollständigen Gleichberechtigung» gewesen sei (S. 77). Selbst nach dem Abschluss des
Prozesses mit der Anerkennung der jüdischen Kultusfreiheit 1874 sei die Emanzipation

brüchig geblieben. Holger Böning untersucht dann speziell die
Emanzipationsdebatte in der Helvetischen Republik. Entgegen allen Hoffnungen und
erfolgversprechenden Anfängen wurden die Diskriminierungen der jüdischen
Bevölkerung nicht aufgehoben. Wie bei so vielen angestrebten Reformen der Republik

kamen Theorie und Praxis nicht zur Deckung. Immerhin wirkten die Aktivitäten
der Vorkämpfer jüdischer Emanzipation nach. Martin Leuenberger stellt am

Beispiel der gescheiterten Vetobewegung von 1851 gegen das «Judengesetz» die
Judenfeindschaft im Baselbiet vor. Mit dem Gesetz waren den Juden die Niederlassung

und zugleich die wirtschaftliche Betätigung untersagt worden. Befürworter
wie Gegner handelten in erster Linie aus ökonomischen Interessen. Antijüdische

Ressentiments sicherten die Mehrheit. Noch einmal Aram Mattioli: er analysiert

den Emanzipationskonflikt im Kanton Aargau zwischen 1861 und 1863. Hier,
in zwei Ortschaften des Surbtals, hatten Juden vor der Helvetik allein ein
Niederlassungsrecht gehabt. Dass es dann 1861 gerade in Oberendingen zu Krawallen
gegen die Juden kam, erklärt Mattioli nicht nur mit traditionellen Vorurteilen,
sondern auch mit Auseinandersetzungen um die knappen Ernährungsressourcen.
Dennoch brachen die Ausschreitungen keineswegs spontan aus, sondern wurden
inszeniert, um die Gleichberechtigung der Juden zu verhindern - mit Erfolg im
übrigen. In der folgenden Kampagne sprach eine Eingabe deutlich von den Juden
als «Fremdlingen» mit eigener «Nationalität», die nicht «zu uns als Mitbürger und
Mit-Eidgenossen» passten. Eine katholische Zeitschrift wandte sich unterstützend
gegen eine «Verjüdelung der Schweiz» (S. 147). Die «Überfremdungs-»Debatte
warf ihre Schatten voraus... Nachdem der Aargauer Grosse Rat 1862 dennoch das

7 Zs. Geschichte 95



Emanzipationsgesetz verabschiedet hatte - das viele Beschränkungen nicht
aufhob und die Interessen der betroffenen Ortschaften wahrte -, entfaltete sich mit
dem «Mannli-Sturm» eine antiemanzipatorische Bewegung, die über eine
Volksabstimmung das Gesetz wieder zu Fall brachte. Es bedurfte des Eingreifens von
Bundesorganen, um die Gleichberechtigung der Juden durchzusetzen. Heidi
Bossard-Borner sieht die Judenfeindschaft im Kanton Luzern, die 1866 zur Ablehnung

der Emanzipation führte, abgesehen von traditionell katholisch-antijudaisti-
schen Vorurteilen bedingt durch ökonomische Probleme und vor allem durch die
Frontstellung gegen die Liberalen, die zugleich aufgrund der Aargauer Erfahrungen

nur halbherzig hinter der Reform standen. Erschreckende Formen antijüdischer

Hetze kann auch Josef Lang aus der Zentralschweiz zitieren. Hier mischten
sich ebenfalls christliche Elemente mit modern-nationalistischen. Materielle
Ursachen spielten offenbar keine Rolle, zumal sich keine Juden in den Kantonen
befanden. Den Ausschlag gaben Bedrohungsgefühle und Orientierungslosigkeit, als
die Deutungsmacht der katholischen Kirche an Einfluss verlor.

Der dritte Teil wendet sich der «Ausbreitung des modernen Antisemitismus
(1880-1914)» zu. Beatrix Mesmer stellt das Schächtverbot von 1893 in den Mittelpunkt

ihres Beitrages. Diese erfolgreiche Initiative zur Teilrevision der Verfassung,
die sich vorgeblich gegen die Tierquälerei wandte, war eine Folge der
Emanzipationswirren und der Ausgrenzungsversuche gegenüber den Juden. Bei der «Redefi-
nition der schweizerischen Identität» sollte in einer Zeit allgemeiner Verunsicherung

den Juden deutlich gemacht werden, dass sie «nicht als gleichwertige Bürger
akzeptiert waren» (S. 234). Theres Maurer beschäftigt sich mit der «Berner
Volkszeitung» zwischen 1881 und 1908, als sie der Antisemit Ulrich Dürrenmatt leitete.
Mit durchaus widersprüchlichen Zügen kamen hier neben christlich motivierter
und wirtschaftlicher Judenfeindschaft auch rassistische Elemente zum Tragen. Als
ähnlich gefährlich galten die Freimaurer. Am Beispiel der Einstellung zur
«Dreyfus-Affäre» zeigt Alain Clavien, dass in der Westschweizer Presse vor dem 1. Weltkrieg

der Antisemitismus keine herausragende Rolle spielte, wenngleich er
verdeckt vorhanden war. Urs Aeschbacher greift die Hinwendung wichtiger Vertreter
der schweizerischen Psychiatrie zur «Rassenhygiene» auf, die sich später auch im
Nationalsozialismus auswirken sollte. Antisemitische Prägungen waren bei dem
«rassenhygienischen Denkkollektiv» (S. 293 u.ö.) höchst einflussreich. In der
Schweiz hatte deren Praxis weitreichende Folgen für «Geisteskranke» und «krankhaft

Veranlagte», Niederlassungskandidaten - also «Fremde» - und «Fahrende».
Albert M. Debrunner wiederholt noch einmal-mit einigen ergänzenden Aspekten
- seine wichtige Analyse der Basler Kulturzeitschrift «Der Samstag», die er schon
im Sammelband «Krisenwahrnehmungen im Fin de siecle» (1997) vorgestellt hatte.

Im vierten Teil geht es noch stärker um die praktischen Auswirkungen des
Antisemitismus, nämlich um die «Fremdenabwehr (1917-1960)». Silvia und Gerald
Arlettaz beschreiben die Haltung der politischen Parteien gegenüber der
schweizerischen Ausländergesetzgebung zwischen 1917 und 1931. Die Furcht vor
«Überfremdung» war hier bereits zentral. Allmählich setzte sich - gegen den Widerstand
hauptsächlich des linken Lagers - eine restriktive und selektive Einwanderungspolitik

durch, die «nicht-assimilierbare» Ausländer fernhalten wollte. Darunter
waren in erster Linie Ostjuden zu verstehen, doch wurden die entsprechenden
Vorurteile oft auf alle Juden ausgedehnt. Der Wille zur Integration von Einwanderern

ging zunehmend verloren, statt dessen sollte alles «Unschweizerische» ausgegrenzt

werden. Stefan Mächler spitzt diese Einstellung in seiner Untersuchung der

96



Bevölkerungspolitik der eidgenössischen Fremdenpolizei und Polizeiabteilung
von 1917 bis 1954 weiter zu. Sie führte in deutlicher antisemitischer Kontinuität
dazu, «Fremde» - und das hiess in der Regel: Juden - auch als Verfolgte und
Flüchtlinge abzuweisen. Der Kampf gegen die «Überfremdung» war ein Kampf
gegen die «Verjudung» der Schweiz. Auf diese Weise sollte der Antisemitismus
verhindert werden, denn durch ihn kämen etwas der Schweiz Unwürdiges und
zugleich das Chaos in das Land. Hier tritt das Spezifische des schweizerischen
Antisemitismus in aller Schärfe hervor: die eigene judenfeindliche Politik als Verhinderung

des Antisemitismus zu legitimieren, für den die Juden selbst verantwortlich
seien. Im persönlichen Gespräch gab einer der Beamten in der Flüchtlingssektion
der Polizeiabteilung, Heinz Meyer, zu, dass «wir alle ein klein wenig antisemitisch»
waren (S. 394) - doch selbst dieses «klein wenig» hatte für die an der Grenze
abgewiesenen Menschen furchtbare Folgen. Patrick Kury zeichnet den Zusammenhang

der Ostjudenfeindschaft mit der Erstarkung des Antisemitismus detailliert
nach. Dabei weist er auch auf die unterschiedlichen jüdischen Lebenswelten in der
Schweiz hin. Die Westjuden in der Schweiz standen den Ostjuden bis in die dreissiger

Jahre häufig reserviert gegenüber. Für viele nichtjüdischen Schweizer waren
die Ostjuden hingegen die «Fremden» an sich, sie blieben «doppelt fremd»
(S. 436). Dieses Feindbild wurde politisch instrumentalisiert zugunsten politischer
Interessen und betraf schiesslich alle Juden. Clemens Thoma behandelt die
Haltung der katholischen Weltkirche gegenüber dem Rassenantisemitismus zwischen
1900 und 1939. Wenngleich sich die katholische Theologie als unsicher erwies,
dominierte nach wie vor der «erlaubte», «staatspolitisch orientierte Antisemitismus»
(S. 459, Gustav Gundlach 1930). Der christlich-jüdische Dialog oder die Verurteilung

von Rassismus und Antisemitismus durch Papst Pius XI. 1937/38 blieben
Ausnahme. Urs Altermatt präzisiert das «Koordinatensystem des katholischen
Antisemitismus in der Schweiz 1918-1945»: die Kontinuität des christlichen
Antijudaismus als Basis des modernen Antisemitismus, die trotz Ablehnung des
Rassismus als Weltanschauung fliessende Übergänge zur rassistischen Argumentation
nicht ausschloss, der «erlaubte» Antisemitismus als Bestandteil eines Antimoder-
nismus und des ex negativo definierten Schweizertums. Die «Doppelstrategie»
(S. 492) zwischen Erlaubnis und Ablehnung des Antisemitismus sollte ein
Überlaufen von Katholiken zu nationalsozialistischen und ähnlichen Gruppierungen
verhindern, brachte den Katholizismus aber auch in eine schillernde Nachbarschaft

zu deren Ideologien. Ekkehard W Stegemann macht auf eine ebenso
ambivalente Erscheinung auf protestantischer Seite aufmerksam, wenn er das Verhältnis

des reformierten Theologen Wilhelm Vischer zum Judentum darlegt. Dieser
trat nachdrücklich gegen den Nationalsozialismus auf. Seine christologische Deutung

des Alten Testamentes führte ihn zur Anerkennung der fortwährenden Er-
wähltheit des Volkes Israel, liess aber keinen Platz für ein eigenständiges jüdisches
Selbstverständnis. Da er das endzeitliche Heil der Menschheit an die Bekehrung
der Juden zu Jesus als Messias knüpfte, die Lösung der «Judenfrage» zur Lösung
aller Probleme der Welt erklärte, rückte er doch in die Nähe zum Antisemitismus,
zumal er von einigen gängigen Stereotypen nicht frei war. Stegemann beruft sich
hier nicht zuletzt auf den psychoanalytischen Erklärungsansatz, nach dem christliche

wie weltliche Judenfeindschaft «im Kern von einem 'Realitätshass' und von
der (paranoiden) Vorstellung regiert werden, die Juden seien die 'Störenfriede'
einer geeinten und erlösten Welt» (S. 515). Jacques Picard stellt in seinem Aufsatz
«Zentrum und Peripherie» die Frage nach dem Zusammenhang von national-

7* Zs. Geschichte 97



sozialistischer Lebensraumpolitik und schweizerischen Reaktions- und
Orientierungsmustern. Im Mittelpunkt sieht er «Indikationenlösungen sozial-, wirtschafts-
und kulturpolitischer Ausrichtung» (S. 545), die die jeweilige Entscheidung be-
einflussten. Angesichts der NS-Politik hält er es für bemerkenswert, dass das
schweizerische Muster «von der Vorstellung der räumlichen und ökonomischen
Enge geprägt war» (S. 543). Georg Kreis skizziert abschliessend den öffentlichen
Antisemitismus in der Schweiz nach 1945. Er kann eine Reihe von Beispielen
anführen und erschreckende Kontinuitäten aufzeigen. Auf der anderen Seite
entstanden doch zahlreiche Einrichtungen, die den Antisemitismus offensiv bekämpfen.

Als Erklärungsmöglichkeiten für den fortbestehenden Antisemitismus nennt
Kreis dessen Entlastung von seiner nationalsozialistischen Komponente, während
die Juden immer noch als «Störenfriede» empfunden würden, andererseits die
Erkenntnis, dass «eine emotionale und intellektuelle Nähe» zu den Verbrechen an
den Juden immer wieder neu erarbeitet werden müsse (S. 572).

Die Beiträge des Bandes sind gewiss von verschiedenartiger Dichte und
unterschiedlichem Gewicht. Viele Aspekte bedürfen noch der weiteren Erforschung.
Doch durch die Vielfalt des methodischen Zugangs, der Fragestellungen und der
Perspektiven ist der Band ein beeindruckendes Beispiel historischer Arbeit, die
aus der Erinnerung «den Blick freimacht für eine menschengerechte Gestaltung
der Gegenwart und der Zukunft» (S. X), wie es Alfred A. Häsler in seinem
Vorwort erhofft. Eine Fortsetzung dieser Arbeit könnte sich den jüdischen Lebenswelten

und ihrem Umfeld selbst zuwenden, wie das Verhältnis von Nachbarschaft
und Ausgrenzung konkret aussah, wie Jüdinnen und Juden auf den Antisemitismus

antworteten, wie sich aber auch möglicherweise andere Beziehungen
zwischen Juden und NichtJuden entwickelten. Heiko Haumann, Basel

Antonia Schmidlin: Eine andere Schweiz. Helferinnen, Kriegskinder und humanitäre

Politik 1933-1942. Zürich, Chronos Verlag, 1999, 448 S.

Jürg Stadelmann, Seiina Krause: «Concentrationslager» Büren an der Aare. Das
grösste Flüchtlingslager der Schweiz im Zweiten Weltkrieg. Baden, hier und jetzt,
Verlag für Kultur und Geschichte, 1999,128 S.

«Eine andere Schweiz» nennt Antonia Schmidlin die von ihr vorgelegte Arbeit.
Dass die «andere» Schweiz eine bessere Schweiz meint, ist erst dem Text selbst zu
entnehmen: Die Autorin setzt die bessere, die karitative Schweiz deutlich von der
offiziellen ab. Das Konzept der Analyse, die positiven Beweise transnationaler
eidgenössischer Solidarität zu zeigen, konnte allerdings nicht verwirklicht werden
ohne Seitenblicke auf die offizielle Alternative, auf die Schweiz also, die im
Spannungsfeld zwischen Staatsraison und Menschlichkeit den erstgenannten Wert
repräsentierte.

Die Arbeit, als Dissertation von der Historisch-philosophischen Fakultät der
Universität Basel und Regina Wacker als der zuständigen Dozentin angenommen,
bringt, wie es schon Carl Ludwig in seinem «Flüchtlingsbericht» getan hatte, die
Flüchtlingspolitik ab 1933 ins Blickfeld, dies allerdings mit neuer und deshalb
besonders willkommener Akzentsetzung: Beleuchtet wird erstens der dominante
Anteil der Frauen an den Hilfsaktionen. Beachtung finden zweitens die einschlägigen

Vorgänge im Zusammenhang mit dem Spanischen Bürgerkrieg.
Belegt durch sorgfältig erhobene Dokumente und Daten aus Einzelschicksalen

fasst die Autorin ihren Befund zusammen: «Während die offizielle Haltung der

98


	Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960 [hrsg. v. Aram Mattioli]

